RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 57$

Articoli RTLu XII (1/2007) 57-64

Amore e verita nel dialogo interreligioso

Azzolino Chiappini
Facolta di Teologia (Lugano)

Questi primi anni del terzo millennio sono segnati, per tutta 'umanita, dal recen-
te fenomeno della globalizzazione. Il pianeta terra appare sempre piu piccolo;
ragioni politiche, economiche, mezzi di comunicazione e trasporti non solo rendono
piu facili gli scambi, ma causano inedite migrazioni di popoli, incontri/scontri di cul-
ture, credenze e pratiche religiose, con la conseguenza di contiguita sempre mag-
giori, e di impensate fusioni o confusioni. Non & certo la realizzazione del sogno
legato alla torre di Babele, perché I'umanita si sente non pit forte, ma piu debole e
fragile: forse piu in pericolo.

Anche per il cristianesimo si tratta, almeno per le dimensioni, di un fenomeno
nuovo. La Chiesa, fin dalle origini, ha dovuto affrontare situazioni e problemi simi-
li, ma non in un contesto mondiale come 1’odierno. Alle origini, appena la comunita
cristiana ha preso coscienza della propria identita e si & staccata, nell’ultimo quar-
to del I secolo, dall’ebraismo in cui & nata, ’'annuncio dell’evangelo di Gesu Cristo e
la professione della fede si sono trovati davanti a una societa pagana, fortemente
diversa sia culturalmente sia religiosamente. Dalla predicazione di Paolo (il suo
intervento nell’areopago di Atene, At 17,22-31; il quadro disegnato in Rm 1,18-32),
agli scritti dei Padri apologisti (Giustino, o ’autore della lettera a Diogneto), poi a
maestri come Clemente di Alessandria, le generazioni cristiane dei primi secoli
hanno posto la questione della verita relativa a Dio e all'uomo nei suoi rapporti, al
di fuori della storia e della rivelazione ai padri di Israele e soprattutto in Gesu. Piu
tardi, dopo che la societa romana antica era diventata cristiana, quando la Chiesa
e il cristianesimo tendevano ad identificarsi con il mondo abitato, sono arrivati (a
partire dal V secolo) altri popoli, con altre tradizioni e manifestazioni religiose. La
risposta & stata, come anche pill avanti in situazioni simili, scontro, incontro e mis-
sione. Infine, altro momento forte in questa storia, la scoperta alla fine del XV seco-

57



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 5%

Amore e verita nel dialogo interreligioso

lo — che & anche I'inizio dell’eta moderna - di una pit ampia dimensione del mondo,
dell’esistenza di una, fino ad allora sconosciuta, ma importante porzione dell'uma-
nita. La scoperta/conquista del continente che sara detto delle Americhe ha compor-
tato una coscienza simile a quella che noi chiamiamo della globalizzazione. Nuovi
popoli, nuove culture, religioni sconosciute: che cosa fare, come reagire, come pen-
sare il problema posto dall’esistenza di religioni sconosciute e nuove, mai immagi-
nate e sorprendenti?

I dati ricordati non costituiscono una descrizione del rapporto tra il cristianesi-
mo e gli altril, ma vogliono ricordare come i problemi e le difficolta del nostro tempo
si sono gia, in parte, presentati nella storia del cristianesimo e della Chiesa. Oggi,
pero, il fenomeno ha assunto una forza e degli aspetti sconosciuti, che si pongono
come nuove sfide e domande per la Chiesa e per la teologia. Questa & obbligata a
cercare una risposta alla domanda sempre pill urgente: quale & il posto, se hanno
un posto, delle altre religioni nel piano salvifico di Dio? I cristiani, e questo al di la
di ogni divisione apparsa nella storia delle chiese e comunita di fede, confessano un
solo Signore Gesu Cristo, e a partire da Lui, un solo Dio e Padre, un solo Spirito.
Essi, inoltre, affermano che la salvezza e possibile soltanto nel nome di Gesu. Ma,
allora, possono offrire salvezza le altre vie ed esperienze religiose, tutte le strade
che I'umanita ha cercato di percorrere per, in qualche misura, conoscere, adorare,
magari raggiungere un Essere creatore, oppure Salvatore? Le strade religiose del-
I'umanita hanno un qualche significato al di fuori dell’'Unico (o qualche relazione
con I'Unico), che e via verita e vita, identificata con la persona che & il Signore
Gesu? Questa, oggi, ¢ una delle pit gravi e difficili questioni teologiche, a cui riflet-
te e cerca di dare delle risposte la teologia delle religioni.

Questo contributo non intende riflettere a tale problema teologico, ma e dedica-
to alla possibilita e alle condizioni di un dialogo interreligioso tra credenti in Gesu e
nel suo evangelo e gli altri uomini e donne che, su altre strade, cercano Dio e voglio-
no rendere omaggio a Dio, chiamato e riconosciuto con nomi diversi. A questo punto
formulare in forma sintetica la domanda e facile: & possibile, e come, il dialogo
interreligioso tra cristianesimo e altre religioni?

Prima pero di cercare una risposta, ¢ necessario togliere di mezzo un ostacolo.
Sempre piut oggi, forse anche di fronte a certi eccessi e a causa di troppa paura, si
sentono critiche che tendono a negare qualsiasi utilita, a volte perfino qualsiasi

1 Cfr. in proposito il primo volume dell’opera omnia di Julien Ries, I cristiani e le religioni. Dagli Atti degli
Apostoli al Vaticano II, Milano 2006.

58



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 5¢

Azzolino Chiappini

legittimita al dialogo interreligioso. La replica all’obiezione si puo trovare in un fatto
ecclesialmente significativo, ma ancora di piu nella stessa teologia della rivelazione.

Il fatto: la stessa persona, il cardinale Ratzinger, che ha firmato, nel 2000, la
Dominus Jesus, diventato Benedetto XVI continua a parlare, soprattutto negli ulti-
mi mesi, della necessita di questo dialogo2, e ha compiuto gesti, come la preghiera
nella Moschea Blu di Istanbul, che manifestano e suggeriscono un atteggiamento di
apertura e di dialogo.

La teologia della rivelazione. Il termine dialogo non si trova nella Scritttura, ma
¢ facile constatare come tutta la rivelazione abbia una struttura dialogica. Dio si &
rivelato nella parola e in avvenimenti (Vaticano II, Dei Verbum 2), ma la parola pre-
senta una priorita. Abramo, Mose, i profeti hanno sentito una chiamata, hanno
risposto, hanno iniziato un percorso segnato dal dialogo con Dio; hanno poi testimo-
niato e interpellato il popolo perché si facesse parte del dialogo con Dio. Egli nella
Scrittura e rivelato e testimoniato non come I’Essere supremo, il totalmente Altro,
ma come il Soggetto, I'lo, che subito diventa Tu per chi e interpellato («il Dio di
Abramo, di Isacco, di Giacobbe»), che chiama, che chiede una risposta, che inizia
un dialogo con un popolo, ma anche, dopo Gesu, anzi a partire da Lui, con tutti gli
uomini. Nel libro della Scrittura ci sono tutte le forme e i linguaggi del dialogo: 'in-
vito, la promessa, la parola d’amore, la collera, il giudizio, la riconciliazione.
L'umanita, una parte dell’'umanita nell’Antico Testamento, e tutta a partire dal
Nuovo, e costituita popolo di Dio sulla realta e forza della Parola che chiama, che
attesta, che crea una relazione. In sintesi, & possibile affermare che tutta la rivela-
zione si capisce soltanto come evento di relazione, evento e storia dialogica.

Se questo e vero, 'uomo e la comunita dei credenti che accolgono la rivelazione
devono assumere questo medesimo atteggiamento (se e possibile dire: 'atteggia-
mento di Dio che dialoga) nei confronti degli altri e delle altre esperienze religiose.

Vorrei anche ricordare, sia pure brevemente, dal punto di vista filosofico, il pen-
siero di Martin Buber3 che ha insegnato come il dialogo e costitutivo della condizio-
ne umana. Ogni rapporto con gli altri, anzi con tutta la realta, si fa reale soltanto
nel dialogo, ed & anche nel dialogo che il soggetto si costituisce. Questo & vero per
la persona, ma anche per ogni comunita che, come la Chiesa, ha una “struttura per-
sonalistica”, comunionale proprio perché koinonia.

2 Ricordo soltanto il discorso tenuto agli ambasciatori dei paesi a maggioranza musulmana e ai rappresen-
tanti di alcune comunita islamiche d’Italia, il 25 ottobre 2006, dopo I’“incidente” di Regensburg.

3 Martin BUBER, /I principio dialogico e altri saggi, Cinisello Balsamo 1993.

59



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 65¢

Amore e verita nel dialogo interreligioso

I dialogo autentico e possibile, pero, soltanto nella verita e nell’amore, perché
altrimenti diventa inganno, sopraffazione e tradisce cosi la sua stessa natura. Come
vedremo, amore e verita introducono nel dialogo anche la testimonianza, e percio
esigono un atteggiamento testimoniale.

La questione della verita e, per la fede cristiana, fondamentalmente legata a una
persona. Infatti, prima di essere una dottrina, un insegnamento, la verita si identi-
fica con la persona di Gesil. E questo uno dei grandi temi che percorrono il quarto
vangelo4, tema annunciato fin dal prologo, nel versetto centrale del primo capitolo
(v. 14), versetto che presenta e contiene il cuore del messaggio di Giovanni: «Il Verbo
si fece carne e venne ad abitare in mezzo a noi, e noi vedemmo la sua gloria, gloria
come di unigenito dal Padre, pieno di grazia e di verita». Nella Parola, che era
«presso Dio», che anzi «& Dio» (v. 1), e che si ¢ «fatta carne», cio¢ pienamente e
realmente uomo, risplende il mistero — la gloria — di Dio e vi & la pienezza della
verita di Dio. Infatti: «la legge fu data per mezzo di Mose, la grazia e la verita ven-
nero per mezzo di Gesu Cristo» (v. 17). Egli ¢ dunque la verita che & anche grazia,
cioe dono di amore di Dio. Nel quarto vangelo, Gesu & colui che annuncia e insegna
la verita che rende veramente libero I'uomo e che 'accoglie diventando discepolo
(8,31-32). Poi, alla fine, c’e una progressione, I’affermazione stupefacente, e la pre-
tesa inaudita da parte di Gesu, di essere Lui la verita, quando Lui, la verita, si iden-
tifica totalmente con la vita (altro tema giovanneo centrale): «Io sono la via, la verita
e la vita» (14,6). Gesu e via, verita, vita perché conoscere lui vuol dire conoscere
pure il Padre (14,7). Per questo, anche, promette, al momento degli addii, nell’ora
decisiva della sua vita che si compira poco dopo sulla croce, di mandare e di dona-
re ai suoi discepoli lo «Spirito di verita» (15,26; 16,13). Infine il desiderio ultimo, la
preghiera definitiva di Gesu e che i discepoli siano consacrati nella verita (17,17.19).
Questo tema, poi, culmina, ormai gia nell’ora della passione, nell'incontro di Gesu
con Pilato dove emerge la questione relativa alla verita: che cosa ¢ la verita? «Per
questo sono nato e per questo sono venuto nel mondo: per rendere testimonianza
alla verita. Chiunque & dalla verita, ascolta la mia voce» (18,37). Abbiamo cosi una
specie di inclusione tra I'inizio e la fine del quarto vangelo: il prologo ha annuncia-
to la pienezza di verita nel Verbo fatto uomo e la fine, nelle parole di Gesu medesi-
mo, afferma la ragione del suo essere nato e venuto nel mondo: «per rendere testi-
monianza alla verita», una verita che poi si identifica con la sua stessa persona
(14,6).

4 Rimane sempre valida la ricerca di Ignace DE LA POTTERIE, La verité dans Saint Jean, 2 voll. (Analecta
biblica 73-74), Roma 1977.

60



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 61$

Azzolino Chiappini

E stato un rapido percorso attraverso le pagine del vangelo di Giovanni. Esso
viene spesso definito “il piu teologico dei vangeli”, ma purtroppo & anche quello
meno usato dalla teologia contemporanea, che avrebbe, invece, grande interesse e
vantaggio ad ascoltare maggiormente questa voce. Per quanto riguarda il nostro
tema, il quarto vangelo ci ricorda dunque che la verita della fede non e quella, pri-
mariamente, di una dottrina o di un sistema di dogmi, ma e la persona del Signore
Gesu. Nel dialogo interreligioso parlare della verita, o anche a partire dalla verita,
significa allora, da parte dei cristiani, non occultare, ma avere e tenere presente I'e-
vangelo di Gesu di Nazaret. Questo evangelo poi, prima ancora di essere annuncia-
to agli altri, richiama proprio ai credenti che Dio e Padre, Padre di tutta I'umanita,
che tutta ¢ amata da Lui: «Dio infatti ha tanto amato il mondo da dare il suo Figlio
unigenito, perché chiunque crede in lui non muoia, ma abbia la vita eterna. Dio non
ha mandato il Figlio nel mondo per giudicare il mondo, ma perché il mondo si salvi
per mezzo di lui» (Gv 3,16-17).

Nel dialogo interreligioso, il cristiano e la Chiesa devono partire da questo punto
di vista, che e, se cosi si puo dire, il “punto di vista di Dio”. Egli vuole la salvezza di
tutti, che ¢ legata al credere, ma che e, prima, un suo sguardo di amore. E questo
significa benevolenza, accoglienza. La verita su Dio che e rivelata da Gesl, perché
portata da Lui e anzi identificata con Lui, non puo essere nascosta o taciuta, ma va
comunicata con la stessa benevolenza di Dio. Va testimoniata, sull’esempio di Gesu,
il testimone della verita, che pero e stato anche il portatore e il donatore della gra-
zia, della benevolenza, dell’accoglienza, della misericordia di un Dio che e Padre.
Padre, il Dio annunciato da Gesu, ¢ Dio-Agape (1 Gv 4,8).

Da queste osservazioni appare chiaramente, e in parte e gia stato esplicitato,
come deve e puo essere il dialogo interreligioso da parte della Chiesa e dei cristia-
ni. Questo dialogo si sviluppa su di una linea difficile, posta tra accoglienza e annun-
cio, dove I'accoglienza non deve escludere I’annuncio e viceversa; ma dove, anche,
e difficile tenere contemporaneamente il rispetto assoluto per 'altro e il dovere di
testimoniare la propria fede. Detto in forma piu semplice: come non occultare la
fede in Gesu, Parola definitiva di Dio all’'umanita e unico Signore, e come, nello stes-
so tempo, accettare senza giudicare o condannare fede, tradizione, atteggiamento
religioso dell’altro, cioe la liberta profonda, diritto/dovere di ogni persona umana.
La soluzione viene, probabilmente, come vedremo, soltanto dalla categoria della
testimonianza.

Prima occorre, pero, insistere ancora per qualche istante su alcuni aspetti del
dialogo, e voglio ricordarne almeno due: la comprensione e la lealta. Comprensione

61



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 6%

Amore e verita nel dialogo interreligioso

comporta, prima di tutto, un atteggiamento di ascolto e di rispetto. Comprensione
contiene e significa anche simpatia; questa intesa nel senso etimologico, come par-
tecipazione, condivisione, addirittura profonda comunione, & una condizione impre-
scindibile perché avvenga un dialogo autentico. L’altro, che esprime la sua espres-
sione ed esperienza religiosa, deve essere accolto e ascoltato, capito, cosi come egli
€ e vuole essere e presentarsi. Da questo punto di vista vanno abbandonati tutti i
pregiudizi negativi e, nel limite del possibile, tutte le precomprensioni riguardo alla
storia e ai contenuti della religione altra. Senza ascolto, senza accoglienza benevo-
la, senza attenzione partecipativa non ci puo essere incontro vero, e non ci puo esse-
re dialogo.

Nello stesso tempo ci vuole una assoluta lealta, che tocca diversi punti. Nei con-
fronti dell’altro, lealta significa e comporta che non ci sia una nascosta intenzione
di giudizio o di sopraffazione (neppure una nascosta intenzione di proselitismo). Ma
lealta, ancora nei confronti dell’altro, esige che non venga nascosta, diminuita, rela-
tivizzata la propria fede. Infatti nessun tipo di dialogo autentico & possibile quando
I'identita di una parte rimane nell’ombra o e taciuta. L'altro ha diritto di sapere.
Questa lealta e, pero, anche esigita dalla propria fede, dalla fedelta alla verita rico-
nosciuta e accettata come tale. Questa lealta che si situa nelle due direzioni e asso-
lutamente necessaria in ogni dialogo, e dunque anche in quello interreligioso. E da
parte cristiana, soltanto cosi si rimane totalmente fedeli a Colui che & la verita, e
anche nello stesso tempo pienezza di grazia e dunque di amore.

Nel dialogo interreligioso, la linea che separa verita e amore sembra, a volte,
ergersi come un muro invalicabile; oppure imporre I’obbligo di un’alternativa: o
verita, o amore. Per i cristiani questo puo tradursi anche in missione (conversione)
o indifferenza, e, di conseguenza imporre un’opzione. C’¢ pero una via d’uscita, sug-
gerita dal Nuovo Testamento, ed espressa nella categoria della testimonianza, nella
sequela di Gesu «venuto a rendere testimonianza alla verita» (Gv 14,16), proprio
perché Egli & «il Testimone fedele» (Ap 1,5).

11 testimone non impone nulla, certo “si mostra”; sta davanti all’altro, rispettoso
dell’altro, ma anche rispettoso della propria identita. Questo, nel dialogo interreli-
gioso, significa fedelta vissuta, concreta alla propria storia e alla propria identita.
Questo, in linguaggio cristiano, vuol dire fedelta e anche santita. La necessita di
questa ¢ apparsa nel contesto di un altro dialogo, quello ecumenico, quello tra chie-
se e comunita cristiane in cerca dell’'unita. E un dialogo di tipo diverso, perché la
base comune & molto piu forte. Tuttavia la strada verso I'unita percorsa negli ulti-
mi cinquant’anni, e I'ultima fase segnata da ostacoli apparsi maggiori, e da piu

62



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina GEE

Azzolino Chiappini

grandi difficolta, puo insegnare qualche cosa anche al dialogo interreligioso. Negli
ultimi anni nel dialogo ecumenico e stata riscoperta 'importanza dell’“ecumenismo
spirituale”, cioe della dimensione interiore, di un cammino comune in una fedelta
pitt grande all’evangelo, cioe in una vita di santita. Negli ultimi tempi, il Pontificio
consiglio per la promozione dell'unita dei cristiani ha portato con insistenza I’atten-
zione su questo impegno, ribadito a pilu riprese, e ancora recentissimamente, dal
cardinal Walter Kasper>5.

Questo suggerisce che il dialogo interreligioso si realizza molto piu efficacemen-
te tra coloro che vivono a fondo la propria esperienza religiosa, e che poi si trova-
no nell’incontro e nell’ascolto vicendevole della testimonianza di ognuno. Quando il
dialogo teologico appare impossibile o inutile, si scopre la validita e la forza dell’in-
contro tra uomini e donne che vivono profondamente la propria tradizione ed espe-
rienza religiosa. Spesso si & visto come uomini e donne spirituali6, in molti casi cri-
stiani che vivono I’esistenza monastica, sono i pitt disponibili e atti al dialogo inter-
religioso, come dimostra, per esempio, anche I'attivita della struttura di Dialogo
interreligioso monastico (DIM-MID7), nata nell’ambiente benedettino.

Nella storia recente della Chiesa, quella del secolo scorso, sono presenti figure
significative di questo dialogo fatto di condivisione e di ricerca. Alcuni hanno per-
corso vie difficili, e anche pericolose, soprattutto nella volonta di capire, vivere e
condividere I’antica tradizione religiosa dell’India: Jules Monchanin (1895-1957),
Henri Le Saux (1910-1973), Beda Griffiths (1906-1993). Alla loro esperienza si puo
accostare quella di Thomas Merton (1915-1968), maestro di vita spirituale per tante
persone. Assieme a questi nomi, ma in un contesto religioso e culturale molto diver-
so, possiamo ricordare Louis Massignon (1883-1962) e soprattutto il beato Charles
de Foucauld (Carlo di Gesu), che ha voluto essere il “piccolo fratello” di tutti. Le
preoccupazioni, il linguaggio, soprattutto il cammino, dei testimoni ricordati, sono
molto diversi e sono spesso apparentemente lontani dai modi di pensare e di espri-

5 Cfr., per esempio, Identita e verita. Prolusione all’assemblea plenaria del PCPUC, in 11 Regno-Documenti
21 (2006) 722-737. 11 card. Kasper aveva gia presentato questa prospettiva nella lectio magistralis tenu-
ta alla Facolta di Teologia di Lugano nell’ottobre 2001: Spiritualita ed ecumenismo, in RTLu 2 (2002) 211-
224; recentissimamente: Walter KASPER, L’ecumenismo spirituale. Linee guida per la sua attuazione,
Assisi 2006.

6 Mi piace ricordare qui due figure straordinarie: Sorella Maria di Campello, una donna eccezionale, morta
nel 1961, prima dell’inizio del concilio Vaticano 1II, il cui eremo e la cui comunita erano diventati in
Umbria luoghi benedetti di incontro, dialogo e comunione, e Giovanni M. Vannucci, Servo di Maria, fon-
datore dell’Eremo delle Stinche nel Chianti. Cfr. una raccolta dal loro epistolario: SORELLA MARIA — GIOVANNI
M. Vannuccl, 11 canto dell’allodola, Magnano 2006.

7 Cfr. il sito: www.dimmid.free.fr/index.htm.

63



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina GAEE

Amore e verita nel dialogo interreligioso

mersi, e anche dai problemi e difficolta attuali di fronte al fenomeno dell’incontro
delle religioni. Quello che di loro colpisce e rimane e la capacita di dialogo, fondata
sulla condivisione, la convivenza, la simpatia con I'altro/diverso religioso.

La figura pitt luminosa rimane quella di fratel Carlo di Gesu. La sua visione poli-
tica e in parte il suo linguaggio religioso sono di un altro tempo, mentre la sua intui-
zione spirituale, la sua scelta di vita sono oggi piu attuali che mai. Questa strada,
che & quella della piu piena condivisione, di una fratellanza senza limiti, di un’au-
tentica minorita evangelica, ¢ il percorso, o almeno un tratto di percorso obbligato
per un vero dialogo interreligioso.

Piu vicini a noi, troviamo testimoni che hanno vissuto nello stesso spirito, i mona-
ci di Tibhirine, in Algeria, sequestrati nella notte tra il 26 e il 27 marzo 1996 e ucci-
si in quell’anno. Sono i santi del nostro tempo, e sono i santi testimoni del dialogo
interreligioso, che in loro, e nella loro morte, non & stato sconfitto, ma vive. Il testa-
mento del priore, dom Christian-Marie de Chergé, redatto tra il 1° dicembre 1993 e
il 1° gennaio 1994, ¢ un documento straordinario, profetico, espressione altissima
del pit autentico e forte dialogo interreligioso, nella verita e nell’amore.

Quelli (si riferisce alle persone che non avevano capito la scelta sua e dei fratelli) devono
sapere che finalmente sara liberata la mia piu lancinante curiosita. Se a Dio piace, ecco
che potrd immergere il mio sguardo in quello del Padre, per contemplare con Lui i suoi
figli dell’Islam cosi come li vede, totalmente illuminati dalla gloria di Cristo, frutti della Sua
Passione, investiti dal Dono dello Spirito la cui gioia segreta sara sempre di stabilire la
comunione e di ristabilire la somiglianza, giuocando con le differenze. Per questa vita per-
duta, tutta mia, e tutta loro, rendo grazie a Dio che sembra averla voluta per questa gioia,
contro tutto e malgrado tutto.

E anche tu, ’'amico dell’'ultimo minuto, che non avrai saputo quello che facevi. Si, anche
per te voglio questo grazie, e questo “A-Dio” intravvisto con te. E che ci sia dato di ritro-
varci, ladroni felici in paradiso, se a Dio piace, nostro Padre di tutti e due.

Amen! Insc’ Allah!

64



