
Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Pagin£%g_

Artıcoalı S IT U X|| 1/2007) 5/-64

Amore verıta nel dialogo interrelig10so

Azzolino appını
Facolta dı eologia uUgano

Questi DrimI annı del erZ0 millennio (0)I10 egnatl, DL l umanıita, Cal EIl-

le fenomeno glohbalizzazione. planeta erra AaNDAaALC SCHNDIE DIU PICCOLO;
raglon! politiche, economiche, me771l (1 COMUNICAZIONE trasporti 110  —> SO10 rendono
DIU facili oli SCambi, CaAaWuUsSsallQ Inedite mM1grazlion! (1 DODOLL, Incontri/scontrI (1 CUl-
Lure, credenze pratiche relig10se, (OIl la CO  Z (1 contiguilta SCHILDLC Mas-
g10T1, (1 impensate uUusioni con{fusionl]. Non Ceri0o la realilzzazione del
legato alla OrTe (1 Babele, perche L umanıita G1 SECENTIEe 110  - DIU forte, pIU debole
iragile forse DIU In pericolo.

Anche HCL 11 CrIistianesImMO G] traftta, almeno DL le dimensI1ionl, (1 fenomeno
La Chiesa, fin Or1g1N1, ha dOovuto alirontare S1tUAZIONI problemi S1M1-

1L, 110  —> In CONTEeSTIO mondlale COILLNE L’odierno. Alle Or1g1N1, aa la cComunita
erıistiana ha COSCIeNZAa Dpropria ldentitäa G] STacCcala, nell ullımo UU -
IO del SeCcolo, dall’ebralilsmo In CI nata, L annuncIio dell’evangelo (1 es11 (.rIisSto
la professione fede G] 101008 TOVaLlI davantı ula Socleta Pasgaha, fortemente
(iversa G1A. culturalmente G1a religiosamente. predicazione (1 Paolo (1l 5 [ 10)

Intervento nell’areopago (1 ene, At 1/,22-31:;: 11 quadro disegnato In RKRm 1,18-32),
aglı erIıtt1 del Padri apologisti (Giustino, “"autore ettera Diogneto), DOI
maestrI COILLNE Clemente (1 AlessandrIla, le generazlonIi CTIStIane del DrimI SeCOl
hanno DOSTO la questione verıta relativa DIO all uomo nel SUO1 rapporti, Y
(1 fuori StOr1a rivelazione 4a1 padri (1 Israele SOPTaTttLUTtlO In esu Piu
tardıl, dopO che la Socjleta 1OINANAa antıca CIiId Aliventata cristlana, quando la Chiesa

11 CTrISt1anesImMmO tendevano a identificarsi (OIl 11 mondo abitato, (0)I10 arrıvalı (a
partire Cal eCcolo) altrı DODOL, (OIl altre tradizion! manifestazioni religilose. La
risposta STala, COILLNE anche DIU avantı In S1ITtUAZIONI SIMUU, CONTTrO, INCONTITO m15-
SIONEe Infine, altro mMmOomenTtOo forte In questia Storla, la SCODerTa alla fine del E U.-

57

Questi primi anni del terzo millennio sono segnati, per tutta l’umanità, dal recen-
te fenomeno della globalizzazione. Il pianeta terra appare sempre più piccolo;
ragioni politiche, economiche, mezzi di comunicazione e trasporti non solo rendono
più facili gli scambi, ma causano inedite migrazioni di popoli, incontri/scontri di cul-
ture, credenze e pratiche religiose, con la conseguenza di contiguità sempre mag-
giori, e di impensate fusioni o confusioni. Non è certo la realizzazione del sogno
legato alla torre di Babele, perché l’umanità si sente non più forte, ma più debole e
fragile: forse più in pericolo. 

Anche per il cristianesimo si tratta, almeno per le dimensioni, di un fenomeno
nuovo. La Chiesa, fin dalle origini, ha dovuto affrontare situazioni e problemi simi-
li, ma non in un contesto mondiale come l’odierno. Alle origini, appena la comunità
cristiana ha preso coscienza della propria identità e si è staccata, nell’ultimo quar-
to del I secolo, dall’ebraismo in cui è nata, l’annuncio dell’evangelo di Gesù Cristo e
la professione della fede si sono trovati davanti a una società pagana, fortemente
diversa sia culturalmente sia religiosamente. Dalla predicazione di Paolo (il suo
intervento nell’areopago di Atene, At 17,22-31; il quadro disegnato in Rm 1,18-32),
agli scritti dei Padri apologisti (Giustino, o l’autore della lettera a Diogneto), poi a
maestri come Clemente di Alessandria, le generazioni cristiane dei primi secoli
hanno posto la questione della verità relativa a Dio e all’uomo nei suoi rapporti, al
di fuori della storia e della rivelazione ai padri di Israele e soprattutto in Gesù. Più
tardi, dopo che la società romana antica era diventata cristiana, quando la Chiesa
e il cristianesimo tendevano ad identificarsi con il mondo abitato, sono arrivati (a
partire dal V secolo) altri popoli, con altre tradizioni e manifestazioni religiose. La
risposta è stata, come anche più avanti in situazioni simili, scontro, incontro e mis-
sione. Infine, altro momento forte in questa storia, la scoperta alla fine del XV seco-

Amore e verità nel dialogo interreligioso

RTLu XII (1/2007) 57-64Articoli

Azzolino Chiappini
Facoltà di Teologia (Lugano)

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 57



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Pagin£%g_

More varita nel CIal0gOo Interreiigioso

10 che anche "IN1ZIO ei2a moderna (1 ula DIU ampl1a dimensione del mondo,
dell esistenza (1 U1lld, fino a allora SCONOSCIUTA, importante porzione ell uma-
1ta La SCODPerta/conquıista del continente che Sara detto Americhe ha COM1LDOL-
LAalO ula COSCIeNZAa S]mile quella che NO1 chlamlamo glohbalizzazione. UNOVI
DODOLL, culture, religion! SCONOSCIUTtEe che C054 fare, (COLNE reagıire, (COLNE DL-
Ta 11 problema DOSTO dall’esistenza (1 religion! SCONOSCIUTE mal immagl-
alfe sorprendenti?

datı ricordati 110  - costitulscono ula descerizione del rapporio ira 11 CT1ISLTANESI-
0 altrı), vogliono ricordare (COLNE problem!i le difficolta del NOSITO empoO

G] (0)I10 o1a, In parte, presentatı ne StOr1a del CrIsti1anesImO Chiesa Ugel,
pDeTrO, 11 fenomeno ha 2,SSUNTIO ula forza egl]Ii aspett SCONOSCIUTL, che G1 PONSONO
(COLNE GI1: omande HCL la Chiesa DL la teologla. Questa obbligata
CEICALE ULla risposta alla omanda SCHILDIC DIU urgente: quale 11 DOSTO, hanno

DOSTO, altre religioni nel DpIlano Galvifico (1 DIio? Cristlanl, QUESTO Y (1 1a
(1 Ognl (Qivisione aNNalLlsSd ne StOr1a chliese comunIita (1 fede, confessano
sSollo Signore PesSu ( rIisStO, partıre da Lul, sSollo DIoO Padre. sSollo SpIrıca.
ESSI, inoltre, alfermano che la Salve77a nossibile soltanto nel HOITLE dı esu Ma,
allora, DOSSQOLLO Ifrire Salve77a le altre VIEe ed esperienze relig10se, le cStrade
che L umanıita ha Cercato (1 DELCOLILCEIC HCL, In ualche MISUTrCAa, COLNOSCEIC, adorare,
magarı ra;  1ungere EsSsere Creatore, UDDULC Salvatore? Le cStrade religiose del-
L umanıita hanno ualche significato Y (1 fuori dell’ Unico (0 ualche relazilone
(OIl N1CO), che Da verita Vita, identificata (OIl la DELSOLNA che 11 5Signore
(Gresn? Questa, O0g9l, ula DIU STaVvi diffeili questionI! teologiche, C111 rillet-
le (1 dare risposte la teologia religioni.

Questo contributo HON intende rifllettere tale problema te0logiCco, dedica-
IO alla DOSSIHLLItA alle cCondizionI!i (1 dialogo interrelig10sSo0 Ira credentIi In es11
nel 5 [ 10) evangelo 0 altrı 1l10MINI donne che, altre strade, CEICALlO DIO voglio-

rendere mMaggl0 DIO, chlamato rT1CONOSCIUTO (OIl OMI Q1Iversl]. QUESTO PDUunNTO
formulare In forma Ssintetica la omanda facile possibhile, COMLGC, 11 dialogo
interrelig10so Ira CTrISt1anesImO altre religioni?

TIMAa per0 (1 CEICALE ula risposta, NeCEeSSAaTIO togliere (1 ostacolo.
5Sempre DIU O0g9l, forse anche (1 Ironte Cerl1 ECCEeSSI (1 roppa G]
entonO ecritiche che tendono NESAaLrC qualsiasi utilita, volte perfino qualsiasi

(Iir In Droposite i Dr1Im®O volume dell’opera OMNLG Cli Iulien Kles, CFESTIANT fe reitgtonl. aglA egilt
‚DOSTOLL al Valicano {T, Milano 2006

58

Amore e verità nel dialogo interreligioso

lo – che è anche l’inizio dell’età moderna – di una più ampia dimensione del mondo,
dell’esistenza di una, fino ad allora sconosciuta, ma importante porzione dell’uma-
nità. La scoperta/conquista del continente che sarà detto delle Americhe ha compor-
tato una coscienza simile a quella che noi chiamiamo della globalizzazione. Nuovi
popoli, nuove culture, religioni sconosciute: che cosa fare, come reagire, come pen-
sare il problema posto dall’esistenza di religioni sconosciute e nuove, mai immagi-
nate e sorprendenti?

I dati ricordati non costituiscono una descrizione del rapporto tra il cristianesi-
mo e gli altri1, ma vogliono ricordare come i problemi e le difficoltà del nostro tempo
si sono già, in parte, presentati nella storia del cristianesimo e della Chiesa. Oggi,
però, il fenomeno ha assunto una forza e degli aspetti sconosciuti, che si pongono
come nuove sfide e domande per la Chiesa e per la teologia. Questa è obbligata a
cercare una risposta alla domanda sempre più urgente: quale è il posto, se hanno
un posto, delle altre religioni nel piano salvifico di Dio? I cristiani, e questo al di là
di ogni divisione apparsa nella storia delle chiese e comunità di fede, confessano un
solo Signore Gesù Cristo, e a partire da Lui, un solo Dio e Padre, un solo Spirito.
Essi, inoltre, affermano che la salvezza è possibile soltanto nel nome di Gesù. Ma,
allora, possono offrire salvezza le altre vie ed esperienze religiose, tutte le strade
che l’umanità ha cercato di percorrere per, in qualche misura, conoscere, adorare,
magari raggiungere un Essere creatore, oppure Salvatore? Le strade religiose del-
l’umanità hanno un qualche significato al di fuori dell’Unico (o qualche relazione
con l’Unico), che è via verità e vita, identificata con la persona che è il Signore
Gesù? Questa, oggi, è una delle più gravi e difficili questioni teologiche, a cui riflet-
te e cerca di dare delle risposte la teologia delle religioni.

Questo contributo non intende riflettere a tale problema teologico, ma è dedica-
to alla possibilità e alle condizioni di un dialogo interreligioso tra credenti in Gesù e
nel suo evangelo e gli altri uomini e donne che, su altre strade, cercano Dio e voglio-
no rendere omaggio a Dio, chiamato e riconosciuto con nomi diversi. A questo punto
formulare in forma sintetica la domanda è facile: è possibile, e come, il dialogo
interreligioso tra cristianesimo e altre religioni? 

Prima però di cercare una risposta, è necessario togliere di mezzo un ostacolo.
Sempre più oggi, forse anche di fronte a certi eccessi e a causa di troppa paura, si
sentono critiche che tendono a negare qualsiasi utilità, a volte perfino qualsiasi

1 Cfr. in proposito il primo volume dell’opera omnia di Julien Ries, I cristiani e le religioni. Dagli Atti degli
Apostoli al Vaticano II, Milano 2006.

A
rt

ic
o

li

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 58



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Pagin£%g_

AzzOöllne Chlappın

legittimita Y dialogo interrelig10so. La replica all’ oblezione G1 DUO TOVATEe In fatto
ecclesilalmente significativo, ALl1COLA (1 DIU ne GS{iessia teologla rivelazilone.

fatto la GS{iessia DEISUNG, 11 Cardinale Katzinger, che ha firmato, nel 2000, la
Dominus ECSUS, Aiventato Benedetto XVI CONTINUA parlare, SOPTattutlO negli Iti-
m1 mesI1, necessita (1 QUESTO 1al0g02, ha COMPIUTO gestl, (COLNE la preghiera
ne Moschea Blu (1 Istanbul, che manifestano SUgger1SCONO attegglamento (1
aper{iura (1 dialogo

La teologla rivelazlone. ermme dialogo 110  - G1 TOVA ne Scritttura,
facile CONSTAaliATe (COLNE la rivelazione 12 ula STITULLuUra dialogica. DIO G]

rivelato ne parola In avvenımentI! (Vaticano 1L, Del Verbum la parola DIC-
SEeNTAa ula priorita. Abramo, Mose, profeti hanno entIito ULla chlamata, hanno
r1SpOStoO, hanno IN1IZ1A10 SEegNaTO Cal dialogo (OIl DIO; hanno DOI est1imo-
NIAaTIO interpellato 11 DODNOLO perche G] AaCESSGIEPE parte del dialogo (OIl DIO Egli ne
Scrıittura rivelato testimonlato 110  —> COILLNE “Kssere SUDLCLLNO, 11 totalmente Altro,

COILLNE 11 O, L’1Io, che Subito Aliventa Iu DL chl interpellato «1 DIO (1
Abramo, (1 1SaCCO, (1 (‚1aCO  e»), che chlama, che chiede ula risposta, che In1Iz1a

dialogo (OIl DpODOLO, anche, dopO GESU, aNzı partıre da Lul, (OIl 0
10M1IN1 Nel TO Scrıittura C1 101008 le forme linguage]l del dialogo l in-
VItO, la la parola d amore, la collera, 11 SIUdIZ10, la riconciliazione.
Lumanita, ula parte dell’  umanıiıta nell Antico lestamento, partire Cal
UOVO, costitulta. DONOLO (1 DIO GL realta forza Parola che chlama, che
attesta, che CLE ula relazlone. In intesI1, DpOossibile alfermare che la rivela-
Z10NEe G] Capısce Soltanto COILLNE EvenTtOo (1 relazione, EvVenTtOo StOr1a lalogica.

SE QUESTO VeCIOoÖ, L uomo la comunIita del credentIi che aCCOlg0ONO la r.velazilone
devono QUESTO medesImo attegglamento (se possibile dire: L’atteggla-
menTOo (1 DIO che laloga nel conifronti egl]Ii altrı altre esperlenze relig10se.

VorreIl anche ricordare, G1a DULC brevemente, Cal PDUunNTO (1 VISTAa flosofico, 11 DL-
SIEeTO (1 artın Buber® che ha insegnato COILLNE 11 dialogo COSTITUTLIVO CONdIZIO-

Ogn rapporto (OIl 0 altrl, aNnzıl (OIl la realtäa, G1 fa reale Soltanto
nel dialogo, ed anche nel dialogo che 11 So  e  ( G] COSTITUISCEe Questo VEIO DL
la DEISQUNG, anche DL OgnI comunIita che, (COLLNE la Chiesa, ha ula “struttura HCI -
sonalistica”, cComunlonNale DrOprIO perche KOINONIG.

Ricordeo soltante Il (SCOrFrSO TeNUuTLO agli ambascilatori el pDaesı maggloranza musulmana 1 LADDLESEN-
tantı (l1 Q ICUNE comunIitAa islamiche alla, i A ottohre 2006, dopo L “ incidente” (l1 Regensburg.
Martın ‚UBER, DFINCLDLO ALa LOogLcO altrı Saggl, (inisello Balsamo 1993

59

Azzolino Chiappini

legittimità al dialogo interreligioso. La replica all’obiezione si può trovare in un fatto
ecclesialmente significativo, ma ancora di più nella stessa teologia della rivelazione.

Il fatto: la stessa persona, il cardinale Ratzinger, che ha firmato, nel 2000, la
Dominus Jesus, diventato Benedetto XVI continua a parlare, soprattutto negli ulti-
mi mesi, della necessità di questo dialogo2, e ha compiuto gesti, come la preghiera
nella Moschea Blu di Istanbul, che manifestano e suggeriscono un atteggiamento di
apertura e di dialogo.

La teologia della rivelazione. Il termine dialogo non si trova nella Scritttura, ma
è facile constatare come tutta la rivelazione abbia una struttura dialogica. Dio si è
rivelato nella parola e in avvenimenti (Vaticano II, Dei Verbum 2), ma la parola pre-
senta una priorità. Abramo, Mosè, i profeti hanno sentito una chiamata, hanno
risposto, hanno iniziato un percorso segnato dal dialogo con Dio; hanno poi testimo-
niato e interpellato il popolo perché si facesse parte del dialogo con Dio. Egli nella
Scrittura è rivelato e testimoniato non come l’Essere supremo, il totalmente Altro,
ma come il Soggetto, l’Io, che subito diventa Tu per chi è interpellato («il Dio di
Abramo, di Isacco, di Giacobbe»), che chiama, che chiede una risposta, che inizia
un dialogo con un popolo, ma anche, dopo Gesù, anzi a partire da Lui, con tutti gli
uomini. Nel libro della Scrittura ci sono tutte le forme e i linguaggi del dialogo: l’in-
vito, la promessa, la parola d’amore, la collera, il giudizio, la riconciliazione.
L’umanità, una parte dell’umanità nell’Antico Testamento, e tutta a partire dal
Nuovo, è costituita popolo di Dio sulla realtà e forza della Parola che chiama, che
attesta, che crea una relazione. In sintesi, è possibile affermare che tutta la rivela-
zione si capisce soltanto come evento di relazione, evento e storia dialogica.

Se questo è vero, l’uomo e la comunità dei credenti che accolgono la rivelazione
devono assumere questo medesimo atteggiamento (se è possibile dire: l’atteggia-
mento di Dio che dialoga) nei confronti degli altri e delle altre esperienze religiose.

Vorrei anche ricordare, sia pure brevemente, dal punto di vista filosofico, il pen-
siero di Martin Buber3 che ha insegnato come il dialogo è costitutivo della condizio-
ne umana. Ogni rapporto con gli altri, anzi con tutta la realtà, si fa reale soltanto
nel dialogo, ed è anche nel dialogo che il soggetto si costituisce. Questo è vero per
la persona, ma anche per ogni comunità che, come la Chiesa, ha una “struttura per-
sonalistica”, comunionale proprio perché koinonia.

2 Ricordo soltanto il discorso tenuto agli ambasciatori dei paesi a maggioranza musulmana e ai rappresen-
tanti di alcune comunità islamiche d’Italia, il 25 ottobre 2006, dopo l’“incidente” di Regensburg.

3 Martin BUBER, Il principio dialogico e altri saggi, Cinisello Balsamo 1993.

A
rtico

li

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 59



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Paginü(ég_

More varita nel CIal0gOo Interreiigioso

dialogo autentico pOossibile, pDeTrO, Soltanto ne verita nell amore, perche
altrımenti Aliventa NgannOo, sopraffazione tradisce COS] la 5{1 GS{iessia natura. (ome
vedremoOo, verıta Introducono nel dialogo anche la testimonlanza, DEerCcIO
eS1g0ONO attegglamento testimonIlale.

La questione verita e, DL la fede crıistlana, fondamentalmente legata ULla

DELSONG. Infatti, prima (1 C5561€ ula dottrina, insegnamento, la verita G] ldenti-
fica. COIl la HEISOLLA (1 esu QUESTO UL1O del grandi tem1]1 che DHELILCOLLOLLO 11 QUAaTTO
vangelo4, tema aNNUunclato fin Cal r0l10go0, nel VeTrSeEeTITO centrale del DrImMO Capltolo
(V. 14), VeTrSeEeTITIO che presenta CcConliene 11 del meESSaggl0 (1 10Vannı «JI Verbo
G] fece a abltare In nNOlL, NO1 vedemmo la 5{1 glorla, gloria
(COLNE (1 unigenito Cal Padre, pIienNO (1 STrazla (1 ver1ıta>». Parola, che CIiId

10>», che anzı <E 10>» (V. che G] «fTatta Cal l11le>», C10@ Ppienamente
realmente OM10DO, risplende 11 miIistero la gloria (1 DIO VI la plenezza
verıita (1 DIO Infatti: «Ja egge fu data DL (1 Mose, la STaZzla la verıta VeIll-

EIO HCL (1 es11 T1ISTO>» (V. 17) Egli dunque la verita che anche STazla,
C10@ (0ONO (1 (1 DIO Nel QUAaFTO vangelo, es1 COoluI1 che annuncI13a nsegna
la verıita che rende eramente libero L u0omo che l accoglie Alventando discepolo
8,31-32) POol, alla fine, C @E  F ULla progressione, L’affermazione stupefacente, la DIC-
tesa Inaudita. da parte (1 GESU, (1 C5561€ LuI1 la veritäa, quando Lul, la veritäa, G] lden-
tifica totalmente (OIl la vita (altro tema S10VanneO centrale): «10 0010 la VIa, la verıita

la vita>» es11 VIa, veritäa, vita perche CONOSCEIE Iu1 vuo| CQire CONOSCEIE

DULC 11 Padre Per QUeESTO, anche, promette, Y mMmOomentTtoO egl]Ii 1l, nell’ora
decCiIsiva 5{1 vita che G] COmpira DOCO dopO GL (1 mandare (1 dona-

4a1 SUO1 discepoli 10 «SDIrItO (1 verıta>»< Infine 11 desiderio ultimo, la
preghiera definitiva (1 esS1 che discepoli S1IANO CcCoNsacrTaltl ne verıita
Questo tema, DOL, culmina, OTrTMAal 1a nell’ora DassıonNe, nellincontro (1 es1
(OIl Pilato QOVve CMETSEC la questione relativa alla verIitäa: che C054 la verita? «Fer
QUESTO (0)I10 al0O DL QUESTO (0)I10 VeNUuTO nel mondo: DL rendere testimonlanza
alla verIıta. 1unque veritäa, aSCcolta la m13 VOCE>» (18,37) Abblamo COS] ULla

specIie (1 Inclusione ira "IN1ZIO la fine del QUAaFTO vangelo: 11 prologo ha annuıunc1aA-
IO la plenezza (1 verita nel Verbo fatto OO la fine, ne parole (1 es1 medesI]-

fferma la ragione del 5 10 C5561€ al0O VeNUTO nel mondo: rendere Ee611-
moOon1Aanza alla veritaä», ula verita che DOI G] identifica (OIl la 5{1 GSTesSsa DELSONG

RKımane SEINDLE valica Ia Fricerca Cli Ignace OTTERIE, La yerite ans Saint Jean, voll (Analecta
hiblica 3-{ Koma 19717

60

Amore e verità nel dialogo interreligioso

Il dialogo autentico è possibile, però, soltanto nella verità e nell’amore, perché
altrimenti diventa inganno, sopraffazione e tradisce così la sua stessa natura. Come
vedremo, amore e verità introducono nel dialogo anche la testimonianza, e perciò
esigono un atteggiamento testimoniale.

La questione della verità è, per la fede cristiana, fondamentalmente legata a una
persona. Infatti, prima di essere una dottrina, un insegnamento, la verità si identi-
fica con la persona di Gesù. È questo uno dei grandi temi che percorrono il quarto
vangelo4, tema annunciato fin dal prologo, nel versetto centrale del primo capitolo
(v. 14), versetto che presenta e contiene il cuore del messaggio di Giovanni: «Il Verbo
si fece carne e venne ad abitare in mezzo a noi, e noi vedemmo la sua gloria, gloria
come di unigenito dal Padre, pieno di grazia e di verità». Nella Parola, che era
«presso Dio», che anzi «è Dio» (v. 1), e che si è «fatta carne», cioè pienamente e
realmente uomo, risplende il mistero – la gloria – di Dio e vi è la pienezza della
verità di Dio. Infatti: «la legge fu data per mezzo di Mosè, la grazia e la verità ven-
nero per mezzo di Gesù Cristo» (v. 17). Egli è dunque la verità che è anche grazia,
cioè dono di amore di Dio. Nel quarto vangelo, Gesù è colui che annuncia e insegna
la verità che rende veramente libero l’uomo e che l’accoglie diventando discepolo
(8,31-32). Poi, alla fine, c’è una progressione, l’affermazione stupefacente, e la pre-
tesa inaudita da parte di Gesù, di essere Lui la verità, quando Lui, la verità, si iden-
tifica totalmente con la vita (altro tema giovanneo centrale): «Io sono la via, la verità
e la vita» (14,6). Gesù è via, verità, vita perché conoscere lui vuol dire conoscere
pure il Padre (14,7). Per questo, anche, promette, al momento degli addii, nell’ora
decisiva della sua vita che si compirà poco dopo sulla croce, di mandare e di dona-
re ai suoi discepoli lo «Spirito di verità» (15,26; 16,13). Infine il desiderio ultimo, la
preghiera definitiva di Gesù è che i discepoli siano consacrati nella verità (17,17.19).
Questo tema, poi, culmina, ormai già nell’ora della passione, nell’incontro di Gesù
con Pilato dove emerge la questione relativa alla verità: che cosa è la verità? «Per
questo sono nato e per questo sono venuto nel mondo: per rendere testimonianza
alla verità. Chiunque è dalla verità, ascolta la mia voce» (18,37). Abbiamo così una
specie di inclusione tra l’inizio e la fine del quarto vangelo: il prologo ha annuncia-
to la pienezza di verità nel Verbo fatto uomo e la fine, nelle parole di Gesù medesi-
mo, afferma la ragione del suo essere nato e venuto nel mondo: «per rendere testi-
monianza alla verità», una verità che poi si identifica con la sua stessa persona
(14,6).

4 Rimane sempre valida la ricerca di Ignace DE LA POTTERIE, La verité dans Saint Jean, 2 voll. (Analecta
biblica 73-74), Roma 1977.

A
rt

ic
o

li

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 60



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Paginü%g_

AzzOöllne Chlappın

STATIO rapido alIraverso le pagıne del vangelo (1 10Vannı S50
vIene 5SVVCSSO definito “11 DIU te0Ol0giCcO del vangeli”, Purtiroppo anche quello
LHNENO 15310 teologla CONTEMPOTaNeEA, che avrebbe, Invece, grande Interesse
vantagglo a aSCOltare magglormente questia VOCe Per QUAaNTO riguarda 11 NOSITO
tema, 11 QUAaTTO vangelo C1 ricorda dunque che la verıta fede 110  —> quella, DI1-
mar]amente, (1 ula dottrina (1 istema (1 d0gm]i, la DELSOLNA del Signore
es1ı Nel dialogo interrelig10so parlare verita, anche partire veritäa,
significa allora, da parte del Ccrıistlanl, 110  - Occultare, tenere presente L’e-
vangelo (1 es1 (1 Nazaret Questo evangelo DOL, prima AlLlCOLA (1 C556 1€ aNnnNnuncC1A-
IO aglı altrı, richlama DrOpDrIO 4a1 credentIi che DIO Padre, Padre (1 l umanita,
che amalta da Lul «O infatti ha Aantfo 4a4MAalo 11 mondo da dare 11 5{10 Figlio
unigenito, perche chiunque crede In Iu 110  —> MUuO13, 12 la vita eferna DIO 110  —>

ha mandato 11 Figlio nel mondo DL SIudicare 11 mondo, perche 11 mondo G] SalvI
DL (1 1u1>» (GV ‚16-17)

Nel dialogo interrelig10so, 11 CTISt1AanNno la Chiesa devono partire da QUESTO PDUunNTO
(1 vista, che e, COS] G1 DUO dire, 11 “punto (1 V1ISTAa (1 Dio” Egli vuole la Salve77a (1
1, che legata 1 credere, che e, prima, 5{10 Sguardo (1 QUESTO
significa benevolenza, accoglienza. La verıta DIO che rivelata da GESU, perche
portala da LuI1 aNzı identificata (OIl Lul, 110  - DUO C5561€ NnNascCOosta acluta,
cComunIicata (OIl la GSTesSsa benevolenza (1 DIO Va testimon1lata, sull esempI10 (1 GESU,
11 testimone veritäa, che pero STATIO anche 11 portfatore 11 donatore Sra-
Z13, benevolenza, dell’accoglienza, misericordia (1 DIO che Padre
Padre, 11 DIO annunclato da GEeSU, 10-AÄgape (1 (IV 4,8)

Da queste OSSEervazıonı aal chliaramente, In parte 1a STATIO esplicitato,
COILLNE Qeve DUO C5561€ 11 dialogo interrelig10so da parte Chlesa del CYr1IsSt1a-
nı Questo dialogo G] Sviluppa (1 ula Iinea difficile, DOosta Ira accoglienza Ul-

CIO, (QOve l’accoglienza 110  —> dQeve escludere L annuncIio VICE@VEeTSAa; dOVve, anche,
Ciffieile tenere Contemporaneamente 11 rispetto 2SSOluto HCL altro 11 QdOvere (1

testimonlare la Dropria fede In forma DIU semplice: (COLNE 110  —> Occultare la
fede In GESU, Parola definitiva (1 DIO all  umanıta UNICO 51gnore, COLLNG, ne G{EeS-

emMpOo, aCCelilare SIUdicare condannare fede, tradizione, attegglamento
relig10s0 dell’altro, C10@ la 1berta profonda, diritto/dovere (1 Ognl DELSOLNA
La Soluzione viene, probabilmente, (COLLNE vedremo, Soltanto categorla
testimonlanza.

TIMAa OCCOLTE, pero, Insistere ALl1COLA DL ualche stante a ICUNI aspetti del
dialogo, voglio ricordarne almeno AuUe la COomprensione la lealta omprensione

6161

Azzolino Chiappini

È stato un rapido percorso attraverso le pagine del vangelo di Giovanni. Esso
viene spesso definito “il più teologico dei vangeli”, ma purtroppo è anche quello
meno usato dalla teologia contemporanea, che avrebbe, invece, grande interesse e
vantaggio ad ascoltare maggiormente questa voce. Per quanto riguarda il nostro
tema, il quarto vangelo ci ricorda dunque che la verità della fede non è quella, pri-
mariamente, di una dottrina o di un sistema di dogmi, ma è la persona del Signore
Gesù. Nel dialogo interreligioso parlare della verità, o anche a partire dalla verità,
significa allora, da parte dei cristiani, non occultare, ma avere e tenere presente l’e-
vangelo di Gesù di Nazaret. Questo evangelo poi, prima ancora di essere annuncia-
to agli altri, richiama proprio ai credenti che Dio è Padre, Padre di tutta l’umanità,
che tutta è amata da Lui: «Dio infatti ha tanto amato il mondo da dare il suo Figlio
unigenito, perché chiunque crede in lui non muoia, ma abbia la vita eterna. Dio non
ha mandato il Figlio nel mondo per giudicare il mondo, ma perché il mondo si salvi
per mezzo di lui» (Gv 3,16-17).

Nel dialogo interreligioso, il cristiano e la Chiesa devono partire da questo punto
di vista, che è, se così si può dire, il “punto di vista di Dio”. Egli vuole la salvezza di
tutti, che è legata al credere, ma che è, prima, un suo sguardo di amore. E questo
significa benevolenza, accoglienza. La verità su Dio che è rivelata da Gesù, perché
portata da Lui e anzi identificata con Lui, non può essere nascosta o taciuta, ma va
comunicata con la stessa benevolenza di Dio. Va testimoniata, sull’esempio di Gesù,
il testimone della verità, che però è stato anche il portatore e il donatore della gra-
zia, della benevolenza, dell’accoglienza, della misericordia di un Dio che è Padre.
Padre, il Dio annunciato da Gesù, è Dio-Agape (1 Gv 4,8).

Da queste osservazioni appare chiaramente, e in parte è già stato esplicitato,
come deve e può essere il dialogo interreligioso da parte della Chiesa e dei cristia-
ni. Questo dialogo si sviluppa su di una linea difficile, posta tra accoglienza e annun-
cio, dove l’accoglienza non deve escludere l’annuncio e viceversa; ma dove, anche,
è difficile tenere contemporaneamente il rispetto assoluto per l’altro e il dovere di
testimoniare la propria fede. Detto in forma più semplice: come non occultare la
fede in Gesù, Parola definitiva di Dio all’umanità e unico Signore, e come, nello stes-
so tempo, accettare senza giudicare o condannare fede, tradizione, atteggiamento
religioso dell’altro, cioè la libertà profonda, diritto/dovere di ogni persona umana.
La soluzione viene, probabilmente, come vedremo, soltanto dalla categoria della
testimonianza. 

Prima occorre, però, insistere ancora per qualche istante su alcuni aspetti del
dialogo, e voglio ricordarne almeno due: la comprensione e la lealtà. Comprensione

A
rtico

li

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 61



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Paginü%g_

More varita nel CIal0gOo Interreiigioso

COMpOrTa, prima (1 [  O, attegglamento (1 2SCOlItOo (1 rispetto. Omprensione
CONTIeNE significa anche SImMDatlla; questa intesa nel etimologico, (COLNE Dal -
tecıipazlone, cCondivisione, addirıttura profonda COmMunNnlonNne, ula CoNdizione Impre-
Sscindibile perche aVVENSAa dialogo autentico Laltro, che esprime la 5{1 CSPLCS-
SIONE ed esperienza religi0sa, dQeve C556 1€ 2CCOlto ascoltato, Caplito, COS] (COLNE egli

vuole C556 1€ presentarsı. Da QUESTO PDUunNTO (1 VISTAa abbandonati
pregiudizi negativi C, nel limite del possihille, le DPDrecomprensIioOnI riguardo alla
Storl1a 4a1 contenutI!i religione altra. enza ascolto, aCccoglienza benevo-
la, attenzione partecıpatıva 110  - C1 DUO C5561€ INCONITO VCIO, 110  —> C1 DUO C556 -

dialogo
STeSSO empoO C1 vuole ula aSsoluta lealta, che 0CCA2 (lversI punti Nel (O11-

fronti dell’altro, lealta significa COMPOrTa che 110  —> C1 G1A. ula nNnascostia Intenzione
(1 SIUd1IZI0 (1 sopraffazione (neppure ula NnNascCOosta Intenzione (1 proselitismo). Ma
lealta, ALl1COLA nel confronti dell’altro, esige che 110  —> NasCcCOSTa, diminulta, rela-
tIvizzata la Dropria fede Infatti 16551111 {1DO (1 dialogo autentico possihbile quando
L’identita (1 ula parte riImane nell’ombra aCcIuta. Laltro ha diritto (1 SdANCIC.
Questa lealta e, pDeTrO, anche esigita Dpropria fede, edeltäa alla verıita r1CO-
NOSCIUTA aCceitatia (COLLNE tale Questa lealta che G] SITIUA. ne Aue AQAlirezilonIi aA550+-

Iutamente NecCcessar13a In ogn dialogo, dunque anche In quello interrelig10so. da
parte crıstlana, Soltanto COS] G] rımane totalmente fedeli OLUI che la veritäa,
anche ne STeSSO empO plenezza (1 STaZzla dunque (1

Nel dialogo interrelig10so, la linea che SCHaLd verıita sembra, volte,
ergersI] COILLNE LNULO invalicabile; UDDULC mmporre L obbligo (1 un alternativa:
veritäa, Per CTrIStanı QUESTO DUO tradursIi anche In MISSIONE (conversione)

indifferenza, G, (1 CO  Z mwmporre un opzlone. (e perö ula VIa. d uscita, SUS-
gerita Cal UOVO Jlestamento, ed ne categorla tesumonianzda, ne
sequela (1 es11 «VEeNUTO rendere testimonlanza alla ver1ıta» (GV DrOprIO
perche Egli «11 lestimone edele>» (Ap 1,5)

testimone 110  —> impone NuU.  &, CeTri0O .  G1 mostra ;: G{a davantı all’altro, r1ispettoso
dell’altro, anche rispettoso Dpropria ldentita. Questo, nel dialogo iInterreli-
71050, significa edeltä vissuta, Concreia alla propria StOr1a alla Dpropria ldentita.
Questo, In linguaggl0 cr1istiano, vuol CQIire edelta anche Santıta. La necessita (1
questia a Nalsd nel CONTESTIO (1 altro dialogo, quello ECUMENICO, quello Ira chle-

cComunita CTIStIane In dell ’ unita. dialogo (1 {1DO diverso, perche la
base COMNULE molto pIU forte UutLLavıa la strada L’unita negli Iti-
m1 cinquant annı]l, "ultima fase segnala da OstacolIl apparsı maggl0r1, da DIU

62

Amore e verità nel dialogo interreligioso

comporta, prima di tutto, un atteggiamento di ascolto e di rispetto. Comprensione
contiene e significa anche simpatia; questa intesa nel senso etimologico, come par-
tecipazione, condivisione, addirittura profonda comunione, è una condizione impre-
scindibile perché avvenga un dialogo autentico. L’altro, che esprime la sua espres-
sione ed esperienza religiosa, deve essere accolto e ascoltato, capito, così come egli
è e vuole essere e presentarsi. Da questo punto di vista vanno abbandonati tutti i
pregiudizi negativi e, nel limite del possibile, tutte le precomprensioni riguardo alla
storia e ai contenuti della religione altra. Senza ascolto, senza accoglienza benevo-
la, senza attenzione partecipativa non ci può essere incontro vero, e non ci può esse-
re dialogo.

Nello stesso tempo ci vuole una assoluta lealtà, che tocca diversi punti. Nei con-
fronti dell’altro, lealtà significa e comporta che non ci sia una nascosta intenzione
di giudizio o di sopraffazione (neppure una nascosta intenzione di proselitismo). Ma
lealtà, ancora nei confronti dell’altro, esige che non venga nascosta, diminuita, rela-
tivizzata la propria fede. Infatti nessun tipo di dialogo autentico è possibile quando
l’identità di una parte rimane nell’ombra o è taciuta. L’altro ha diritto di sapere.
Questa lealtà è, però, anche esigita dalla propria fede, dalla fedeltà alla verità rico-
nosciuta e accettata come tale. Questa lealtà che si situa nelle due direzioni è asso-
lutamente necessaria in ogni dialogo, e dunque anche in quello interreligioso. E da
parte cristiana, soltanto così si rimane totalmente fedeli a Colui che è la verità, e
anche nello stesso tempo pienezza di grazia e dunque di amore.

Nel dialogo interreligioso, la linea che separa verità e amore sembra, a volte,
ergersi come un muro invalicabile; oppure imporre l’obbligo di un’alternativa: o
verità, o amore. Per i cristiani questo può tradursi anche in missione (conversione)
o indifferenza, e, di conseguenza imporre un’opzione. C’è però una via d’uscita, sug-
gerita dal Nuovo Testamento, ed espressa nella categoria della testimonianza, nella
sequela di Gesù «venuto a rendere testimonianza alla verità» (Gv 14,16), proprio
perché Egli è «il Testimone fedele» (Ap 1,5).

Il testimone non impone nulla, certo “si mostra”; sta davanti all’altro, rispettoso
dell’altro, ma anche rispettoso della propria identità. Questo, nel dialogo interreli-
gioso, significa fedeltà vissuta, concreta alla propria storia e alla propria identità.
Questo, in linguaggio cristiano, vuol dire fedeltà e anche santità. La necessità di
questa è apparsa nel contesto di un altro dialogo, quello ecumenico, quello tra chie-
se e comunità cristiane in cerca dell’unità. È un dialogo di tipo diverso, perché la
base comune è molto più forte. Tuttavia la strada verso l’unità percorsa negli ulti-
mi cinquant’anni, e l’ultima fase segnata da ostacoli apparsi maggiori, e da più

A
rt

ic
o

li

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 62



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Paginü%g_

AzzOöllne Chlappın

grandi difficolta, DUO insegnare ualche (C0O5d4 anche 1 dialogo interrelig10so. egli
ultimi! annı nel dialogo ECUMENICO STAa riscoperta l Iimportanza dell ” ”ecumenismo
spirituale”, C10@ dimensione Interlore, (1 CAamMMmMmMINO COMLULE In ula edeltäa
DIU grande all’ evangelo, C10@ In ula vita (1 Santıta. egl]Ii ultimi! empI1, 11 Pontificio
cConsiglio HCL la DPpromozlionNe dell ’ unita del CYTISTanNnı ha DOrTtato COIl Insistenza L’atten-
Z10NEe QUESTO impegnO, r1ibadito DIU riprese, ALl1COLA recentissiımamente, Cal
cardıinal Walter Kasper>».

Questo Suggerisce che 11 dialogo interrelig10so G1 realizza molto DIU efficacemen-
le ira COloro che VIVONO on la Dpropria esperlenza religi0sa, che DOI G] TOVA-

nellincontro nell ’ ascolto vicendevole testimonlanza (1 OSNUNO. Quando 11
dialogo te0OLl0g1iCO Aa NDAalC impossibile inutile, G] SCODLE la valicita la forza dell ’ in-
CONTITO Ira 1l10MINI donne che VIVONO profondamente la Dpropria tradizione ed CSNC-
r1enza relig10sa. 5pesso G] VISTO COILLNE 1l10MINI donne spiritualie, In maoltIi CAS1 CT1-
St1anı che VIVONO L’esistenza monastica, (0)I10 DIU disponi1bili attl Y dialogo Inter-
relig10S0, (COLNE dimostra, HCL esemDIO, anche L’attivita STITULLIUra (1 Dialogo
interrelig10so monastico DIM-MID”), ala nell’ ambiente benedettino.

StOr1a recentfe Chiesa, quella del SECOLlO 5COLS0, 101008 presenti fgure
significative (1 QUESTO dialogo fatto (1 Condivisione (1 rTICerca Alcuni hanno HCI -

VIEe difHcili, anche pericolose, SOPTAaTiULLO ne volonta (1 cCapıre, VIVere
COoONdividere “"antıica tradizione religi0sa dell ’ India Ules Monchanin (1895-1957),
enr ı Le SalılX (1910-1973), Beda Griffiths (1906-1993) Alla loro esperienza G] DUO
2CCOSTIATE quella (1 Thomas erton (1915-1968), mMAaeSITO (1 vita spirituale DL antfe
DELSONG. Asslileme questi nOoMmIU, In CONTEeSTIO relig10so culturale molto (lver-
el DOSsSsIamoO ricordare OUIS assignon (1883-1962) SOPTattutftO 11 beato Charles
de OUCAalU (Carlo (1 GEeSU), che ha voluto C556 1€ 11 “DICCOLO Tatello  99 (1 Le
DreOCCUPaZIONN, 11 linguagelo, SOPTAaTiULLO 11 CammM1INO, del testimonI ricordati, (0)I10

molto (lversIi 101008 5SJCSSO apparentemente ontanı (dal modi (1 DENSALC (1 eSPI-

Cir., DEL esempI10, Identita Dertta. Profiusione aflt’ assemöbölea pienaria Adel In Kegno-Documenti
z (2006) ()AD-{S1 Cardı. Kasper g1a presentalo quesia prospettiva ne FecCtHO MAagistralis TeNU-
] qalla Facaolta Cli eologia Cli LUganoO nell ottohre 2001 Spirttualiita en PCUHMENISMO, In RKILU (2002) A11-
224: recentissiımaAamente: alter KASPER, L ecumenISmMmO spirttudale. iinee quida HEF Ia S 7U  S ALEHAaZLONE,
AsscIısı 2006

MI Dlace rFicCordare Qqu1 (Aue igure straogrdinarie: orella Marıa (l1 ampello, U1a (lonna eccezlonale, Mooria
ne|l 1961, priıma Qdell inizio0 del cCOonNcilio Valtlcano IL, i CUul Ia Cul ecomunNItA (iventati In
Umbria luoghi beneceltti Cli incontro, dialogo Comunlone, (NOvannı Vannuccl, ®CFrVo Cli Marla, fon-
(atore dell Eremo tinche nel ('hianti ( Ir U1  ; raccolta al loro epistolario: ®OREFELLA MARIA (1IOVANNI

VANNUCCI, delt atltodola, Magnano 2006

(Ir Il S1fO: www .dimmid . Iree Irindex _ htm

63

Azzolino Chiappini

grandi difficoltà, può insegnare qualche cosa anche al dialogo interreligioso. Negli
ultimi anni nel dialogo ecumenico è stata riscoperta l’importanza dell’“ecumenismo
spirituale”, cioè della dimensione interiore, di un cammino comune in una fedeltà
più grande all’evangelo, cioè in una vita di santità. Negli ultimi tempi, il Pontificio
consiglio per la promozione dell’unità dei cristiani ha portato con insistenza l’atten-
zione su questo impegno, ribadito a più riprese, e ancora recentissimamente, dal
cardinal Walter Kasper5.

Questo suggerisce che il dialogo interreligioso si realizza molto più efficacemen-
te tra coloro che vivono a fondo la propria esperienza religiosa, e che poi si trova-
no nell’incontro e nell’ascolto vicendevole della testimonianza di ognuno. Quando il
dialogo teologico appare impossibile o inutile, si scopre la validità e la forza dell’in-
contro tra uomini e donne che vivono profondamente la propria tradizione ed espe-
rienza religiosa. Spesso si è visto come uomini e donne spirituali6, in molti casi cri-
stiani che vivono l’esistenza monastica, sono i più disponibili e atti al dialogo inter-
religioso, come dimostra, per esempio, anche l’attività della struttura di Dialogo
interreligioso monastico (DIM-MID7), nata nell’ambiente benedettino.

Nella storia recente della Chiesa, quella del secolo scorso, sono presenti figure
significative di questo dialogo fatto di condivisione e di ricerca. Alcuni hanno per-
corso vie difficili, e anche pericolose, soprattutto nella volontà di capire, vivere e
condividere l’antica tradizione religiosa dell’India: Jules Monchanin (1895-1957),
Henri Le Saux (1910-1973), Beda Griffiths (1906-1993). Alla loro esperienza si può
accostare quella di Thomas Merton (1915-1968), maestro di vita spirituale per tante
persone. Assieme a questi nomi, ma in un contesto religioso e culturale molto diver-
so, possiamo ricordare Louis Massignon (1883-1962) e soprattutto il beato Charles
de Foucauld (Carlo di Gesù), che ha voluto essere il “piccolo fratello” di tutti. Le
preoccupazioni, il linguaggio, soprattutto il cammino, dei testimoni ricordati, sono
molto diversi e sono spesso apparentemente lontani dai modi di pensare e di espri-

5 Cfr., per esempio, Identità e verità. Prolusione all’assemblea plenaria del PCPUC, in Il Regno-Documenti
21 (2006) 722-737. Il card. Kasper aveva già presentato questa prospettiva nella lectio magistralis tenu-
ta alla Facoltà di Teologia di Lugano nell’ottobre 2001: Spiritualità ed ecumenismo, in RTLu 2 (2002) 211-
224; recentissimamente: Walter KASPER, L’ecumenismo spirituale. Linee guida per la sua attuazione,
Assisi 2006.

6 Mi piace ricordare qui due figure straordinarie: Sorella Maria di Campello, una donna eccezionale, morta
nel 1961, prima dell’inizio del concilio Vaticano II, il cui eremo e la cui comunità erano diventati in
Umbria luoghi benedetti di incontro, dialogo e comunione, e Giovanni M. Vannucci, Servo di Maria, fon-
datore dell’Eremo delle Stinche nel Chianti. Cfr. una raccolta dal loro epistolario: SORELLA MARIA – GIOVANNI

M. VANNUCCI, Il canto dell’allodola, Magnano 2006.

7 Cfr. il sito: www.dimmid.free.fr/index.htm.

A
rtico

li

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 63



Lu 1 200/.qxd 1.3.2007/ 14:58 Paginü%g_

More varita nel CIal0gOo Interreiigioso

mersI1, anche Cal problemi difficoltäa attuali (1 Ironte Y fenomeno dell incontro
religion]. Quello che (1 loro COlpisce riImane la capacita (1 dialogo, ondata

GL cCondivisione, la CONVIVENZA, la sSimpatia (OIl altr  1VersOo relig10so.
La gura DIU Iluminosa riImane quella (1 fratel arlo (1 es1ı La 5{1 VISIONEe DOL-

t1ca In parte 11 5{10 lIinguaggl0 relig10so ()I10 (1 altro emMpOoO, mentire la 5{1 IN{U1N-
zio0nNne spirituale, la 5{1 scelta (1 vita (0)I10 0gg]1 pIU attuali che mal Questa strada,
che quella DIU piena Condivisione, (1 ULla fratellanza lImit[1, (1 Nn auU-
entica minorita evangelica, 11 almeno Iraliio (1 obbligato
DL VEIO dialogo interrelig10so.

Piu VICINI nNOlL, TOV1IAMO testimon1 che hanno VISSUTO ne STEeSSO DIrIto, 1110114.-

C1 (1 Tibhirine, In gerla, sequestrati ne no ira 11 26 11 1996 CCI-
G] In quell’anno. SONnNOo SAanTlı del NOSITO emMpOoO, 101008 Santı testimonI del dialogo
interrelig10so, che In 10TO, ne loro morte, 110  —> STAIiO sconfitto, VIVe e51A-
menTOo del priore, dom Christian-Marie de Cherge, redatto Ira 11 1o Aicembre 1993
11 1o geNNalo 1994, documento straordinario, profetico, espressione altissıima
del DIU autentico forte dialogo interrelig10So, ne verıta nell ’ amore.

Quelli (SI rıferisce alle DEeISONE C  e 110  — AVEVallO Caplto la celta 5{1  S > del Iratelli) devono
SaDELI C C  e finalmente Sara 1ıberata la m13a pIU lancinante curlosıita. SE DIO Dlace, CCCO
C  e D immergere 11 m10 Sguardo In quello de] re, DL contemplare A0)  — Lul SUOI
1g]11 dell’Islam COSI COINE 11 vede, totalmente ıllumıinatı glorla 4l Gristo, frutt] Sua
Passlone, Investitl dal Dono SpIrıto la CUl g101a segreta Sara SCHIDLE 4l stabilire la
COmMUNlOoNe > 4l ristabilire la somiglianza, S1U0Cando A0)  — le Alfferenze. Per questa ıta DL -
duta, ml1a, > l9ro, rendo grazlie DIO C  e sembra averla voluta DL questa g1013,
CONTIro > malgrado

anche Ü L amıco dell ’ ultimo mınuto, C  e 110  — aVral Saputo quello C  e facevIl. S1. anche
DL {e voglio queSto STaZzle, > quesSto “A-DIio” intravvisto A0)  — te C  e C1 GLA dato all rıtro-
Varcl, adron]ı fellcı In paradıso, 5 DIO Dlace, NOSIro Tre all > ue
Amen! Inse'

64

Amore e verità nel dialogo interreligioso

mersi, e anche dai problemi e difficoltà attuali di fronte al fenomeno dell’incontro
delle religioni. Quello che di loro colpisce e rimane è la capacità di dialogo, fondata
sulla condivisione, la convivenza, la simpatia con l’altro/diverso religioso.

La figura più luminosa rimane quella di fratel Carlo di Gesù. La sua visione poli-
tica e in parte il suo linguaggio religioso sono di un altro tempo, mentre la sua intui-
zione spirituale, la sua scelta di vita sono oggi più attuali che mai. Questa strada,
che è quella della più piena condivisione, di una fratellanza senza limiti, di un’au-
tentica minorità evangelica, è il percorso, o almeno un tratto di percorso obbligato
per un vero dialogo interreligioso.

Più vicini a noi, troviamo testimoni che hanno vissuto nello stesso spirito, i mona-
ci di Tibhirine, in Algeria, sequestrati nella notte tra il 26 e il 27 marzo 1996 e ucci-
si in quell’anno. Sono i santi del nostro tempo, e sono i santi testimoni del dialogo
interreligioso, che in loro, e nella loro morte, non è stato sconfitto, ma vive. Il testa-
mento del priore, dom Christian-Marie de Chergé, redatto tra il 1° dicembre 1993 e
il 1° gennaio 1994, è un documento straordinario, profetico, espressione altissima
del più autentico e forte dialogo interreligioso, nella verità e nell’amore.

Quelli (si riferisce alle persone che non avevano capito la scelta sua e dei fratelli) devono
sapere che finalmente sarà liberata la mia più lancinante curiosità. Se a Dio piace, ecco
che potrò immergere il mio sguardo in quello del Padre, per contemplare con Lui i suoi
figli dell’Islam così come li vede, totalmente illuminati dalla gloria di Cristo, frutti della Sua
Passione, investiti dal Dono dello Spirito la cui gioia segreta sarà sempre di stabilire la
comunione e di ristabilire la somiglianza, giuocando con le differenze. Per questa vita per-
duta, tutta mia, e tutta loro, rendo grazie a Dio che sembra averla voluta per questa gioia,
contro tutto e malgrado tutto.
E anche tu, l’amico dell’ultimo minuto, che non avrai saputo quello che facevi. Sì, anche
per te voglio questo grazie, e questo “A-Dio” intravvisto con te. E che ci sia dato di ritro-
varci, ladroni felici in paradiso, se a Dio piace, nostro Padre di tutti e due. 
Amen! Insc’ Allah!

A
rt

ic
o

li

RTLu_1_2007.qxd  1.3.2007  14:58  Pagina 64


