RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 6%

Articoli RTLu XII (1/2007) 65-80

Religioni, ragione umana
e dialogo sui fondamenti dei diritti dell’'uomo

Libero Gerosa
Facolta di Teologia (Lugano)

Dal 1° gennaio 2007, con I'ingresso ufficiale di Romania e Bulgaria, 'Unione Eu-
ropea € ormai costituita da ben 27 Stati membri. La presidenza & assunta dal piu
grande, per popolazione e forza economica, fra di loro: la Germania. Spetta dunque
dalla cancelliera tedesca Angela Merkel cercare di rispondere alle grandi attese
suscitate dall’ambizioso progetto politico lanciato esattamente cinquant’anni fa, con
il trattato di Roma del 1957, e in particolare il compito non facile di riaprire il dibat-
tito sulla carta costituzionale di questa nuova grande potenza politica. Anzi, la coin-
cidenza del semestre di presidenza tedesca con il cinquantesimo anniversario
dell’Unione Europea invita tutti inevitabilmente a riflettere sull'impressione espres-
sa in merito qualche anno fa da un altro tedesco, Joseph Ratzinger: «Europa, pro-
prio nell’ora del suo massimo successo, sembra svuotata dall’interno, come paraliz-
zata da una crisi circolatoria, una crisi che mette a rischio la sua vita affidandola a
trapianti che ne cancellano I'identita. Al cedimento delle forze spirituali portanti si
aggiunge un crescente declino etico»!. E giusta questa diagnosi? Quali sono le cause
di questo svuotamento spirituale e di questa paralisi etico-politica? Sono solo istitu-
zionali o anche culturali? E possibile trovare una via di uscita, che apra in modo
fondato nuove speranze di sviluppo umano? E la filosofia e la teologia che cosa c’en-
trano con tutto questo? Sono in grado di fondare una visione dell’'uomo capace di
difendere gli europei da questa «strana mancanza di voglia di futuro»2, che li
minaccia e impedisce loro di accogliere i figli con gioia e gratitudine?

1 J. RATZINGER, Europa. I suoi fondamenti spirituali ieri, oggi e domani, in M. PERA — J. RATZINGER, Senza
radici. Europa, relativismo, Cristianesimo, Islam, Milano 2004, 47-72, qui 59-60.

2 Jbid., 60.

65



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 6%

Religioni, ragione umana e dialogo sui fondamenti dei diritti dell’'vomo

Tutte queste domande, e altre ancora, sono di fondamentale importanza per
configurare un’immagine di uomo qualificante I'identita dell’Europa e con essa i
profili costituzionali dei diritti e doveri di ogni cittadino europeo. Pit importante
ancora, pero, e riscoprire nella situazione attuale dell’Europa, caratterizzata da una
multiculturalita crescente, I’assoluta centralita del binomio fede-ragione per tutta la
tradizione giuridica europea. Senza la riscoperta del significato piu profondo di que-
sto binomio, frutto dell’incontro tra fede biblica e filosofia laica greca, non & possi-
bile evidenziare gli aspetti universali della tradizione giuridica europea e quindi
rilanciare in modo attivo il ruolo dell’Europa nella costruzione della pace fra tutti i
popoli. Daver indicato autorevolmente all’attenzione dell’opinione pubblica mondia-
le la necessita di riscoprire questa verita e certamente uno dei grandi meriti dell’or-
mai storica “Vorlesung” tenuta da Papa Benedetto XVI il 12 settembre 2006
all’Universita di Regensburg in Baviera: «Il qui accennato vicendevole avvicinamen-
to interiore, che si & avuto tra la fede biblica e I'interrogarsi sul piano filosofico del
pensiero greco, ¢ un dato di importanza decisiva non solo dal punto di vista della
storia delle religioni, ma anche da quello della storia universale — un dato che ci
obbliga anche oggi. Considerato questo incontro, non & sorprendente che il cristia-
nesimo, nonostante la sua origine e qualche sviluppo importante nell’Oriente, abbia
infine trovato la sua impronta storicamente decisiva in Europa. Possiamo esprimer-
lo anche inversamente: questo incontro, al quale si aggiunge successivamente anco-
ra il patrimonio di Roma, ha creato I’Europa e rimane il fondamento di cio che, con
ragione, si puo chiamare Europa»3.

Per cogliere le conseguenze e i significati di questo dato di importanza decisiva
in tutti i campi culturali, e in particolare in quello giuridico, ¢ indispensabile ricol-
legare il testo letto da Benedetto XVI a Regensburg al suo proprio contesto, ossia ai
discorsi immediatamente successivi, in cui il Papa spiega le intenzioni profonde che
lo hanno guidato nel redigere quella lezione universitaria. Si tratta di tre diversi
discorsi tenuti in altrettante occasioni diverse ed a interlocutori pure diversi: il
breve saluto fatto durante I’Angelus della domenica del 17 settembre; la catechesi
speciale sul suo viaggio apostolico in Baviera, tenuta durante I’'Udienza generale in
Piazza San Pietro il mercoledi 20 settembre ed infine il discorso rivolto da Papa

3 BENEDETTO XVI, Fede, ragione e universita. Ricordi e riflessioni, Aula Magna dell'Universita di
Regensburg, martedi 12 settembre 2006. In italiano il testo definitivo con note & stato pubblicato in Il
Regno-Documenti 17 (2006) 540-544, qui 542.

66



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 67$

Libero Gerosa

Benedetto XVI agli ambasciatori e rappresentanti diplomatici dei paesi musulmani,
il lunedi 25 settembre a Castelgandolfo4.

Che tutti e tre i discorsi contestuali costituiscono nel loro insieme la chiave erme-
neutica, unitaria ed indispensabile, della lezione universitaria di Regensburg & con-
validato dal fatto che poco dopo, e precisamente il 9 ottobre 2006, quasi a voler met-
ter fine ad ogni possibile fraintendimento o polemica, viene pubblicato anche su
internet il testo integrale di quella lezione, completato con I’aggiunta delle note,
come e proprio di ogni lectio magistralis vera e propria. Fra queste note spicca per
importanza e lunghezza la numero 3, dove Papa Benedetto XVI, dopo aver segnala-
te le fonti della citazione di Manuele II Paleologo, aggiunge: «Questa citazione, nel
mondo musulmano, & stata presa purtroppo come espressione della mia posizione
personale, suscitando cosi una comprensibile indignazione. Spero che il lettore del
mio testo possa capire immediatamente che questa frase non esprime la mia valu-
tazione personale di fronte al Corano, verso il quale ho il rispetto che & dovuto al
libro sacro di una grande religione. Citando il testo dell'imperatore Manuele II
intendevo unicamente evidenziare il rapporto essenziale tra fede e ragione. In que-
sto punto sono d’accordo con Manuele II, senza pero far mia la sua polemica»5.

1. La chiave ermeneutica della lezione di Papa Benedetto XVI
a Regensburg

Prima di analizzare i principali passaggi della ormai famosa Vorlesung di
Regensburg, vale la pena di soffermarsi ancora brevemente su questi tre discorsi
contestuali che nel loro insieme formano un’unica chiave di lettura di quel testo;
solo in questo modo ¢ possibile al canonista delineare le prospettive di ricerca scien-
tifica nel campo complesso e delicato della comparazione fra diritto canonico, dirit-
to ecclesiastico ed altre tradizioni giuridiche.

Innanzitutto, nel breve saluto tenuto durante I’Angelus Domini del 17 settembre
2006, Papa Benedetto XVI ricorda come il vero significato del suo discorso all’'Uni-
versita di Regensburg «nella sua totalita era ed & un invito al dialogo franco e sin-

4 BENEDETTO XVI, Angelus a Castel Gandolfo, domenica 17 settembre 2006, in I’Osservatore Romano, 18-
19 settembre 2006, 1; Ip., Udienza generale, 20 settembre 2006, in L'Osservatore Romano, 21 settembre
2006, 1; In., Discorso ad ambasciatori dei paesi a maggioranza musulmana accreditati presso la Santa
Sede e ad alcuni esponenti delle comunita musulmane in Italia, in I’Osservatore Romano, 25-26 settem-
bre 2006, 5.

5 BENEDETTO XVI, Fede, ragione e universita, 541 (nota 3).

67



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina GEE

Religioni, ragione umana e dialogo sui fondamenti dei diritti dell’'vomo

cero, con grande rispetto reciproco»6. Dunque il Papa non ha voluto manifestare
alcuna intenzione di chiudere il dialogo con i musulmani, né tanto meno desidera-
to polemizzare con loro.

Nella catechesi speciale del 20 settembre, in seconda battuta Papa Benedetto
XVI precisa come questo dialogo con i musulmani, che «adorano I'unico Dio» e con
i quali i cristiani fin dal Concilio Vaticano II sono «impegnati a difendere e promuo-
vere insieme, per tutti gli uomini, la giustizia sociale, i valori morali, la pace e la
liberta»7, implica anche un esame approfondito e «autocritico, sia tra le religioni
come tra la ragione moderna e la fede dei cristiani» del problema inerente al «rap-
porto tra religione e violenza», che & solo un aspetto della questione pili ampia, e
scelta come tema centrale della sua lezione di Regensburg, ossia quella «del rap-
porto tra fede e ragione». A questo proposito, anche con la citazione dell'imperato-
re bizantino Manuele II Paleologo, Papa Benedetto XVI voleva e vuole semplicemen-
te «spiegare che non religione e violenza, ma religione e ragione vanno insieme»8.

Nel terzo ed ultimo discorso, il pii completo ed importante a livello ermeneuti-
co, Papa Benedetto XVI enuncia quattro principi fondamentali da tener presente
per sviluppare in modo corretto il dialogo fra Cristianesimo ed Islam, dialogo che
«non puo ridursi a una scelta del momento», perché «si tratta effettivamente di una
necessita vitale, da cui dipende in gran parte il nostro futuro»9. Il primo di questi
principi fondamentali che rendono autentico il dialogo interreligioso ed intercultu-
rale & quello della non esclusione della trascendenza dall’universalita della ragio-
ne, che in parole povere significa che la ragione non esclude la fede e viceversa. Il
secondo principio € una logica conseguenza del primo: ogni fede autentica, ogni reli-
gione, vissuta nella vera fedelta alla propria tradizione, é chiamata ad «evitare ogni
forma di intolleranza ed opporsi ad ogni manifestazione di violenza» e percio cri-
stiani e musulmani, come gia richiamava il Concilio Vaticano II10, devono coopera-
re «per costruire insieme il mondo di pace e fraternita ardentemente auspicato da
tutti gli uomini di buona volonta». Questa cooperazione nella costruzione della pace
fra i popoli non pud concretizzarsi in modo efficace, ed & questo il terzo principio
fondamentale, se non «nel rispetto dell’identita e della liberta di ciascuno», ossia

6 BENEDETTO XVI, Angelus a Castel Gandolfo, domenica 17 settembre 2006, 1.
7 Nostra Aetate, n. 3.
8 BENEDETTO XVI, Udienza generale, 20 settembre 2006, 1.

9 BENEDETTO XVI, Discorso ad ambasciatori dei paesi a maggioranza musulmana accreditati presso la
Santa Sede e ad alcuni esponenti delle comunita musulmane in Italia, 5.

10 Cfr. Nostra Aetate, n. 3.

68



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 6¢

Libero Gerosa

con «la difesa e promozione della dignita dell’essere umano e i diritti che ne deri-
vano». Infine il quarto ed ultimo principio, inscindibilmente legato al terzo, e defi-
nito da Papa Benedetto XVI con le stesse parole usate dal suo predecessore nel
memorabile discorso ai giovani di Casablanca in Marocco: «il rispetto e il dialogo
richiedono la reciprocita in tutti i campi, soprattutto per quanto concerne le liberta
Jfondamentali e piu particolarmente la liberta religiosa»11.

Riassumendo: con la lezione di Regensburg, Papa Benedetto XVI ha voluto rilan-
ciare il dialogo interculturale ed interreligioso, ampliandone I’orizzonte attraverso
una nuova riflessione sul rapporto fede-ragione ed una evidenziazione dei suoi nessi
profondi con i temi, di drammatica attualita, dalla tolleranza, dal rispetto della
dignita della persona umana e di tutte le liberta fondamentali connesse a quest’ul-
tima, in particolare la liberta religiosa. E con questa chiave ermeneutica che vanno
riletti ed approfonditi i contenuti principali di quella lezione magistrale. E questo &
un compito non solo dei politici, ma soprattutto delle universita ed in particolare
delle facolta di teologia e diritto canonico.

2. Principali contenuti della lezione di Regensburg e prospettive
di approfondimento scientifico a livello di diritto comparato

All’inizio di questo terzo millennio tutti, i giornalisti e i politici, 'uomo della stra-
da e 'accademico erudito, I’ateo ed il credente, parlano volentieri e discutono spes-
so del dialogo interculturale ed interreligioso, ma pochi, davvero pochi, sono lucida-
mente consapevoli che il dilemma soggiacente a tale dialogo, dilemma che sfida tutti
in modo diretto, & quello indicato da Papa Benedetto XVI nella sua lezione di
Regensburg, con grande coraggio e lungimiranza: «La convinzione che agire contro
la ragione sia in contraddizione con la natura di Dio, & soltanto un pensiero greco o
vale sempre e per se stesso?». In altri termini, I'incontro tra il pensiero biblico e
quello greco fu solo casuale o provvidenziale, affinché diventasse patrimonio cultu-
rale universale «la convinzione che esista una profonda ed inscindibile unita tra la

11 BENEDETTO XVI, Discorso ad ambasciatori dei paesi a maggioranza musulmana accreditati presso la
Santa Sede e ad alcuni esponenti delle comunita musulmane in Italia, 5; cfr. anche il discorso di Giovanni
Paolo II durante I'incontro con i giovani musulmani a Casablanca, in Insegnamenti di Giovanni Paolo II,
VIII, 2, 1985, 501.

69



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 75§E

Religioni, ragione umana e dialogo sui fondamenti dei diritti dell’'vomo

conoscenza della ragione e quella della fede», come affermava Papa Giovanni Paolo
IT al n. 16 della sua lettera enciclica Fides et ratiol2 nel 1998?

Nel sottolineare con forza a Regensburg «la necessita intrinseca di un avvicina-
mento tra la fede biblica e I'interrogarsi greco», Papa Benedetto XVI si rivolge sia
alla cultura europea secolarizzata, sia a quella dei paesi musulmani. E lo fa in piena
sintonia con il Suo predecessore sulla Cattedra di Pietro e lo stesso Concilio Vaticano
II, perché e assolutamente evidente come la lezione di Regensburg sia un prolunga-
mento di quella tenuta da Papa Giovanni Paolo IT nel 1979 alla Pontificia Accademia
delle Scienze, in particolare laddove si afferma: «[Galileo] ha dichiarato esplicita-
mente che le due verita, di fede e di scienza, non possono mai contrariarsi “proce-
dendo di pari dal Verbo divino la Scrittura Sacra e la natura, quella come dettatu-
ra dello Spirito Santo, e questa come osservantissima esecutrice degli ordini di Dio”
come scrive nella lettera al padre Benedetto Castelli il 21 dicembre 1613. Non diver-
samente, anzi con parole simili, insegna il Concilio Vaticano II: “La ricerca metodi-
ca di ogni disciplina, se procede [...] secondo le norme morali, non sara mai in reale
contrasto con la fede, perché le realta profane e le realta della fede hanno origine
dal medesimo Dio” (Gaudium et spes, 36). Galileo sente nella sua ricerca scientifica
la presenza del Creatore che lo stimola, che previene e aiuta le sue intuizioni, ope-
rando nel profondo del suo spirito»13.

Se la ricerca dei fondamenti scritturistici di questa convinzione & innanzitutto
responsabilita degli studiosi della Bibbia e del Corano, I’analisi delle prospettive cul-
turali da esse aperte & compito sia dei filosofi, sia dei teologi che dei giuristi e cano-
nisti'4. Che sia una grande responsabilita scientifica dei teologi e dei filosofi & lo
stesso Papa Benedetto XVI ad affermarlo nella conclusione della sua lezione di
Regensburg «la teologia, non soltanto come disciplina storica e umano-scientifica,
ma come interrogativo sulla ragione della fede, deve avere il suo posto nell'univer-
sita e nel vasto dialogo delle scienze», perché da una parte il mondo laico e secola-
rizzato deve riscoprire come «una ragione, che di fronte al divino e sorda e respin-
ge la religione nell’ambito delle sottoculture, & incapace di inserirsi nel dialogo delle
culture» e dell’altra musulmani, ebrei e cristiani devono riscoprire con altrettanta

12 GIovANNI PaoLo 11, Fides et ratio, in AAS 91 (1991) 5-88, qui 19.

13 GI0VANNI PaoLo 11, Discorso alla Pontificia Accademia delle Scienze, 10 novembre 1979, in Insegnamenti
di Giovanni Paolo 11, 11, 2 (1979), 1111-1112.

14 A tale riguardo cfr. J. GNILKA, Bibbia e Corano. Che cosa li unisce, che cosa li divide, Milano 2006. Sulla
necessita di tenere presente le diversita del linguaggio religioso islamico rispetto a quello cristiano e di
altre religioni, cfr. pure G. Rizzarpl, Il linguaggio religioso dell’Islam, Milano 2004.

70



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 71$

Libero Gerosa

lucidita «il coraggio di aprirsi all’ampiezza della ragione, non il rifiuto della sua
grandezza - e questo il programma con cui una teologia impegnata nella riflessio-
ne sulla fede biblica, entra nella disputa del tempo presente»15. Che questa respon-
sabilita coinvolga anche e forse in modo ancor piit drammaticamente urgente sia i
giuristi che i canonisti & facilmente deducibile dal fatto che il monito evangelico
«Date a Cesare quel che ¢ di Cesare, e a Dio quel che & di Dio» (Mc 12,13), cosi
importante e decisivo nel regolare i rapporti fra comunita religiose e societa demo-
cratiche non si trovi né nell’Antico Testamento, né nel Corano6. Questo dato di fatto
da un lato spiega almeno in parte come mai il problema del diritto secolare — cioe
della legittimita del diritto prodotto da un’autorita indipendente da quella religiosa
- si ponga in termini diversi negli ordinamenti giuridici di origine cristiana, ebraica
e islamica; dall’altro lato evidenzia la necessita e I'urgenza di ricuperare, per lo
meno in sede scientifica, I'importanza del perché del diritto ed in particolare I'im-
portanza del momento fondativo accanto a quello comparativo nella scienza in statu
nascenti del diritto comparato delle religionil?. A questo livello ¢ innegabile che nel
dialogo fra democrazie occidentali e stati islamici un problema particolarmente
complesso sia quello posto dalla Shari’a, dato che le formule costituzionali che
dichiarano I'Islam religione di stato e la Shari’a fonte principale del diritto non pos-
sono essere considerate né come semplici clausole di stile, né come qualcosa di
simile ai cosiddetti preamboli costituzionali, che spesso introducono le costituzioni
degli stati europei.

Strettamente legati a questa prima grande prospettiva di approfondimento
scientifico dedicata da Papa Benedetto XVI con le sue riflessioni sul binomio fede-
ragione, tema centrale di tutta la lezione di Regensburg, sono i problemi posti sia
dall’infelice accostamento religione-violenza, sia dalla poverta etica di una coscien-
za soggettiva totalmente immunizzata verso gli interrogativi posti da una fede reli-
giosa. Se le affermazioni di Benedetto XVI sulla irragionevolezza di una «diffusione
della fede mediante la violenza» sembrano oggi toccare pitt da vicino alcune frange

15 BENEDETTO XVI, Fede, ragione e universita, 544.

16 A tale riguardo cfr. G. DALLA TORRE, Europa. Quale laicita?, Milano 2003, 102; L. GER0SA, Politica e liberta
religiosa in Europa. Saluto alla giornata di studio del 26 aprile 2004, in Annuario DiReCom 3/4
(2004/2005) 73-75; S. FERRARIL, Diritti e religioni nello Stato laico, in Annuario DiReCom 6 (2007) 7-18.

17 A tale riguardo, cfr. B. Pozzo, Diritto comparato e diritto comparato delle religioni: metodo e metodi della
moderna comparativistica, in Daimon 5 (2005) 157-167 e L. GERosA, Liberta religiosa e diritto compara-
to, in Introduzione al diritto comparato delle religioni, a cura di S. Ferrari e A. Neri, Lugano 2007, 271-
293.

71



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 7%

Religioni, ragione umana e dialogo sui fondamenti dei diritti dell’'vomo

di fondamentalisti islamici, le sue pungenti affermazioni sulla debolezza ed insuffi-
cienza «dei tentavi di costruire un’etica partendo dalle regole dell’evoluzione o della
psicologia e della sociologia», definite dal Papa come «patologie minacciose dalla
religione e dalla ragione», stigmatizzano piuttosto correnti di pensiero occidentale,
confluenti in un modo o nell’altro nel fondamentalismo della cosiddetta «laicité de
combat». In entrambi i casi la forza positiva del diritto, ossia la sua capacita di edi-
ficare il bene comune e la pace fra tutti gli uomini e data invece dal suo inverarsi in
ordinamenti giuridici efficacemente orientati alla difesa e promozione dei diritti
umani. E cio e possibile solo se i diversi legislatori sapranno assumere responsabil-
mente la provocazione di Regensburg, per lo meno ai tre livello seguenti: il diritto
della liberta religiosa come banco di prova dell’effettiva tutela di tutti i diritti del-
I'uomo; la riscoperta della dignita della persona umana, come perno centrale di
tutto il discorso fondativo dei diritti umani; una profonda autocritica rispetto agli
orientamenti sbrigativi assunti dalla modernita di fronte al ruolo decisivo del dirit-
to naturale nell'universalizzazione di questi diritti.

2.1. Il diritto alla liberta religiosa come parametro di verifica
dell’effettiva tutela dei diritti dell’'uomo

La diffusione sempre piu ampia ed efficace della tutela dei diritti dell'uomo, pro-
clamati solennemente nel 1948, non puo realizzarsi né con la violenza, né con la
costrizione, perché «non agire secondo ragione, non agire con il logos, € contrario
alla natura di Dio»18 e alla natura dell’'uomo, “fatto”, “plasmato”, “creato” ad imma-
gine e somiglianza di Dio19. E invece pill che mai necessaria una presa di coscienza
forte e lucida da parte di tutti i legislatori, nazionali e internazionali, dei seguenti
due principi fondamentali ed imprescindibili: innanzitutto i diritti umani hanno
come loro carattere principale quello della indisponibilita2, ossia non sono sogget-
ti né all’interpretazione della maggioranza politica, né tanto meno alle leggi del
mercato, perché radicati esclusivamente nella dignita di ogni essere umano; in
secondo luogo il perno centrale di tutti i diritti umani é il diritto alla liberta religio-
sa, che, come afferma I’Art. 18 della Dichiarazione universale dei diritti dell'uomo,

18 BENEDETTO XVI, Fede, ragione e universita, 542.
19 Cfr. Gn 1,27 e 2,7.

20 F. D’AGosTINO, Il diritto come problema teologico ed altri saggi di filosofia e teologia del diritto, Torino
1997, 131.

72



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 7¢

Libero Gerosa

non e un semplice diritto privato2l. A livello del diritto pubblico comparato esso
deve percio costituire un vero e proprio banco di prova o tertium comparationis,
ossia un modulo di riferimento che opera come parametro in base al quale il giuri-
sta svolge il suo lavoro di verifica scientifica dell’effettiva tutela dei diritti della per-
sona umana in un determinato ordinamento giuridico22.

Applicando questo modulo non ¢ difficile accorgersi che ¢’ uno scarto significa-
tivo fra la protezione della liberta religiosa nei documenti internazionali europei e
quelli analoghi di matrice islamica. Basti pensare alla Dichiarazione dei diritti e dei
doveri fondamentali dell’'uomo dell’Islam, adottata nel 1990 dalla Conferenza isla-
mica (che riunisce 51 Stati membri), nella quale viene confermata la superiorita
della legge coranica, I'unica fonte a cui si puo ricorrere per spiegare ogni articolo
della dichiarazione stessa23. Tuttavia significato e conseguenze concrete di questo
scarto non sono ancora sufficientemente messi in luce perché i manuali di diritto
comparato, disattendendo in parte o totalmente il momento veritativo-fondativo,
normalmente non affrontano il complesso problema teologico-filosofico del rappor-
to fra diritto divino e diritto umano, per lo meno in ordine alla configurazione giu-
ridica che il diritto della liberta religiosa assume nei diversi ordinamenti giuridici
statali. Proprio in merito a ci0 Papa Benedetto XVI, lo scorso 2 dicembre 2005, ai
membri della Commissione Teologica Internazionale, ha indicato la seguente pro-
spettiva di lavoro scientifico: «Lo studio della legge morale naturale & di speciale
rilevanza per comprendere il fondamento dei diritti radicati nella natura della per-
sona e, come tali, derivanti dalla volonta stessa di Dio creatore. Anteriori a qualsia-
si legge positiva degli Stati, essi sono universali, inviolabili e inalienabili, e da tutti
quindi devono essere riconosciuti come tali, specialmente dalle autorita civili, chia-
mate a promuovere e garantirne il rispetto. Sebbene nella cultura odierna il concet-
to di natura umana sembri essersi smarrito, rimane il fatto che i diritti umani non
sono comprensibili senza presupporre che 'uomo, nel suo stesso essere, sia porta-
tore di valori e di norme da riscoprire e riaffermare, e non da inventare o imporre
in modo soggettivo e arbitrario. In questo punto il dialogo col mondo laico & di gran-
de importanza: deve apparire con evidenza, che la negazione di un fondamento
ontologico dei valori essenziali della vita umana finisce inevitabilmente nel positivi-

21 A tale riguardo cfr. il capitolo “Religionsfreiheit und was sie bedeutet” in J. HAALAND MATLARY, Veruntreute
Menschenrechte. Droht eine Diktatur des Relativismus?, Augsburg 2006, 130-132, qui 130.

22 A tale riguardo cfr. L. GEROSA, Liberta religiosa e diritto comparato, cit.

23 Cfr. S. CEccanTl, Una liberta comparata. Liberta religiosa, fondamentalismi e societa multietniche, Bolo-
gna 2001, 56; su tutto I’argomento cfr. 56-62.

73



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 7%

Religioni, ragione umana e dialogo sui fondamenti dei diritti dell’'vomo

smo e fa dipendere il diritto dalle correnti di pensiero dominanti in una societa, per-
vertendo cosl il diritto in uno strumento del potere invece di subordinare il potere
al diritto»24. Per evitare questo pericolo, di pervertire il diritto in strumento di pote-
re e i diritti umani nell’affermazione di diritti soggettivi disgiunti da ogni dovere, &
piu che mai necessaria un’altra presa di coscienza da parte dei legislatori: I'impre-
scindibilita del ricorso alla categoria della dignita della persona umana nella fon-
dazione dei diritti dell'uomo.

2.2. La dignita della persona umana come perno centrale
del momento fondativo dei diritti umani

E questo il cuore del Messaggio di Papa Benedetto XVI per la Giornata mondia-
le della pace del 1° gennaio 2007, da considerarsi come logico e coerente sviluppo
della lezione di Regensburg25. Dopo aver affermato che «la pace & insieme un dono
e un compito»26, il Papa — sviluppando gli accenni fatti a Regensburg sulla necessita
di evitare ogni forma di intolleranza per promuovere la difesa della dignita di ogni
essere umano — afferma: «Il dovere del rispetto per la dignita di ogni essere umano,
nella cui natura si rispecchia I'immagine del Creatore, comporta come conseguen-
za che della persona non si possa disporre a piacimento. Chi gode di maggiore pote-
re politico, tecnologico, economico, non puo avvalersene per violare i diritti degli
altri meno fortunati. E infatti sul rispetto dei diritti di tutti che si fonda la pace.
Consapevole di cio, la Chiesa si fa paladina dei diritti fondamentali di ogni persona.
In particolare, essa rivendica il rispetto della vita e della liberta religiosa di ciascu-
no. Il rispetto del diritto alla vita in ogni sua fase stabilisce un punto fermo di deci-
siva importanza: la vita é un dono di cui il soggetto non ha la completa disponibi-
lita. Ugualmente, I'affermazione del diritto alla liberta religiosa pone l'essere
umano in rapporto con un Principio trascendente che lo sottrae all’arbitrio dell’uo-
mo. 1l diritto alla vita e alla libera espressione della propria fede in Dio non & in
potere dell'uomo. La pace ha bisogno che si stabilisca un chiaro confine tra cio che
e disponibile e cio che non lo é: saranno cosi evitate intromissioni inaccettabili in
quel patrimonio di valori che & proprio dell’'uomo in quanto tale... Oggi, pero, la
pace non e messa in questione solo dal conflitto tra le visioni riduttive dell’'uomo,

24 BENEDETTO XVI, Discorso ai membri della Commissione Teologica Internazionale, in I'Osservatore
Romano, 2 dicembre 2005, 12; cfr. AAS 97 (2005) 1039-1041, qui 1040.

25 BENEDETTO XVI, La persona umana, cuore della pace. Messaggio per la celebrazione della giornata mon-
diale della pace, in I'0Osservatore Romano, 13 dicembre 2006, 4-5.

26 bid., n. 3.

74



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 7%

Libero Gerosa

ossia tra le ideologie. Lo & anche dall’indifferenza per cio che costituisce la vera
natura dell’'uomo. Molti contemporanei negano, infatti, I’esistenza di una specifica
natura umana e rendono cosi possibili le pil1 stravaganti interpretazioni dei costitu-
tivi essenziali dell’essere umano. Anche qui & necessaria la chiarezza: una visione
debole della persona, che lasci spazio ad ogni anche eccentrica concezione, solo
apparentemente favorisce la pace. In realta impedisce il dialogo autentico ed apre
la strada all’intervento di imposizioni autoritarie, finendo cosi per lasciare la perso-
na stessa indifesa e, conseguentemente, facile preda dell’oppressione e della violen-
za...

Una pace vera e stabile presuppone il rispetto dei diritti dell'uomo. Se pero que-
sti diritti si fondano su una concezione debole della persona, come non ne risulte-
ranno anch’essi indeboliti? Si rende qui evidente la profonda insufficienza di una
concezione relativistica della persona, quando si tratta di giustificarne e difender-
ne i diritti. Caporia in tal caso e palese: i diritti vengono proposti come assoluti, ma
il fondamento che per essi si adduce e solo relativo. C’e¢ da meravigliarsi se, di fron-
te alle esigenze scomode poste dall’'uno o dall’altro diritto, possa insorgere qualcu-
no a contestarlo o a deciderne ’accantonamento?»27.

Non a caso nella Dichiarazione universale dei diritti dell’'uomo del 1948, e in altri
documenti successivi sui diritti umani28, il concetto di “dignita umana” pur non
essendo definito € comunque sempre indicato come una caratteristica posseduta da
ogni persona umana e come tale alla base degli stessi diritti umani. Nel dibattito
tutt’ora aperto sulla Costituzione europea questo dato di fatto imprescindibile non
dovrebbe essere dimenticato o emarginato, come affermava Joseph Ratzinger,
ancor prima di essere eletto Papa, nel gia citato saggio Furopa. I suoi fondamenti
spirituali ieri, oggi e domani: «Un primo elemento e l'incondizionatezza con cui la
dignita umana e i diritti umani devono essere presentati come valori che precedo-
no qualsiasi giurisdizione statale. I diritti fondamentali non vengono creati dal legi-
slatore, né conferiti ai cittadini, ma piuttosto esistono per diritto proprio, sono da
sempre da rispettare da parte del legislatore, sono a lui previamente dati come valo-
ri di ordine superiore. Il valore della dignita umana, precedente a ogni agire politi-
co e a ogni decisione politica, rinvia al Creatore: soltanto Lui puo stabilire valori che
si fondano sull’essenza dell’'uomo e che sono inviolabili. Cke esistano valori che non
sono modificabili da nessuno é la vera e propria garanzia della nostra liberta e

27 Jbid., nn. 4, 11 e 12.

28 A tale riguardo cfr. J. HAALAND MATLARY, Veruntreute Menschenrechte, 37.

75



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 7%

Religioni, ragione umana e dialogo sui fondamenti dei diritti dell’'vomo

della grandezza umana; la fede cristiana vede in cio il mistero del Creatore e della
condizione di immagine di Dio che egli ha conferito all'uomo. Oggi quasi nessuno
neghera esplicitamente la precedenza della dignita umana e dei diritti umani fon-
damentali rispetto a ogni decisione politica; sono ancora troppo recenti gli orrori del
nazismo e della sua dottrina razzista. Ma nell’ambito concreto del cosiddetto pro-
gresso della medicina ci sono minacce molto reali per questi valori: se pensiamo alla
clonazione, se pensiamo alla conservazione dei feti umani a scopo di ricerca e di
donazione degli organi, o se pensiamo a tutto I’ambito della manipolazione geneti-
ca, la lenta consunzione della dignita umana che qui ci minaccia non puo venir
misconosciuta da nessuno. A cio si aggiungono in maniera crescente i traffici di per-
sone umane, le nuove forme di schiavitu, il commercio di organi umani a scopo di
trapianti. Da sempre si adducono finalita buone per giustificare quello che non &
giustificabile. Riassumiamo: mettere per iscritto i valori della dignita dell’'uomo,
liberta, eguaglianza e solidarieta accanto ai principi fondamentali della democrazia
e dello stato di diritto configura un’immagine dell’'uomo, un’opzione morale e un’i-
dea di diritto non scontate, bensi qualificanti 'identita dell’Europa, che dovrebbe-
ro venir garantite nella Costituzione europea anche nelle loro conseguenze concre-
te e che possono venir difese solo a patto di una costante rifondazione di una corri-
spondente coscienza morale»29.

Questa costante rifondazione presuppone una riscoperta e una rivalutazione in
chiave moderna del cosiddetto diritto naturale.

2.3. Il ruolo decisivo del diritto naturale nell’'universalizzazione dei diritti umani

Per riscoprire questo ruolo e riformularlo in linguaggio moderno ¢ necessaria
una duplice premessa, che corrisponde alla duplice conclusione della lezione di
Papa Benedetto XVI a Regensburg: a) «L'ethos della scientificita & la volonta di
obbedienza alla verita»; b) Oggi & pitl che mai urgente, in tutti i campi culturali e
scientifici superare «la limitazione autodecretata della ragione a cio che & verifica-
bile nell’esperimento». «Solo cosi — conclude il Papa — diventiamo anche capaci di
un vero dialogo delle culture e delle religioni — un dialogo di cui abbiamo un cosi
urgente bisogno. Nel mondo occidentale domina largamente ’opinione, che soltan-
to la ragione positivista e le forme di filosofia da essa derivanti siano universali. Ma
le culture profondamente religiose del mondo vedono proprio in questa esclusione
del divino dall’universalita della ragione un attacco alle loro convinzioni piti intime.

29 J. RATZINGER, Europa. I suoi fondamenti spirituali ieri, oggi e domani, 67-68.

76



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 77$

Libero Gerosa

Una ragione, che di fronte al divino e sorda e respinge la religione nell’ambito delle
sottoculture, e incapace di inserirsi nel dialogo delle culture. E tuttavia, la moderna
ragione propria delle scienze naturali, con I'intrinseco suo elemento platonico,
porta in sé, come ho cercato di dimostrare, un interrogativo che la trascende insie-
me con le sue possibilita metodiche. Essa stessa deve semplicemente accettare la
struttura razionale della materia e la corrispondenza tra il nostro spirito e le strut-
ture razionali operanti nella natura come un dato di fatto, sul quale si basa il suo
percorso metodico. Ma la domanda sul perché di questo dato di fatto esiste e deve
essere affidata dalle scienze naturali ad altri livelli e modi del pensare — alla filo-
sofia e alla teologia. Per la filosofia e, in modo diverso, per la teologia, I’ascoltare le
grandi esperienze e convinzioni delle tradizioni religiose dell'umanita, specialmen-
te quella della fede cristiana, costituisce una fonte di conoscenza; rifiutarsi ad essa
significherebbe una riduzione inaccettabile del nostro ascoltare e rispondere»30.
Se scatta questo reciproco e fiducioso aiuto tra le scienze naturali e le scienze
umane allora non sara difficile riscoprire, anche a livello politico, che la tradizione
giuridica del diritto naturale in sé non e religiosa ma laica. Essa & d’origine greca
ed e stata assunta e perfezionata dalla trazione teologica, filosofica e giuridica cri-
stiana, dopo che gli elementi principali della antropologia di Aristotele attraverso la
filosofia araba giunsero sotto gli occhi e la mente di quel genio universale che & San
Tommaso d’Aquino3!. Grazie a lui, la ricerca scientifica sull’essenza della natura
umana propria della filosofia del diritto, intesa come “teleologia”, si integra e com-
pleta con la “teologia” e soprattutto la teologia del diritto, secondo cui — come anno-
tava gia Francisco Sudrez (1548-1617) —: Omnium lequm discussio est theologicae
facultatis32. Con questo passaggio dalla teleologia alla teologia per i canonisti o
semplici cultori del diritto naturale diventa chiaro che se il suo fondamento prossi-
mo si situa nell’essenza della persona umana, il suo fondamento ultimo ¢ trascen-
dente e come tale situabile in Dio stesso. Ora, all’inizio del terzo millennio & a tutti
noto che «proprio il problema del fondamento & il problema che travaglia ogni
scienza, non escluse la filosofia del diritto e ’etica razionale, perché si ¢ dimentica-
to che giustificazione e fondamento possono essere dati solo da una sana metafisi-

30 BENEDETTO XVI, Fede, ragione e universita, 544.

31 A tale riguardo, cfr. il capitolo «Die Wiederbelebung des Naturrechts», in J. HAALAND MATLARY, Veruntreute
Menschenrechte, 192-195; sulla debolezza o addirittura assenza della nozione di diritto naturale nella
dottrina giuridica ebraica e islamica, cfr. S. FERRARI, La laicita dello Stato tra diritto divino e diritto natu-
rale, in Annuario DiReCom 3/4 (2004/2005) 35-48, qui 45.

32 F. SUAREZ, De legibus ac Deo legislatore: Proemium, qui citato da R. P1zzorn1, Diritto, etica e religione. 11
Jondamento metafisico del diritto secondo Tommaso d’Aquino, Bologna 2006, 5.

77



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 7%

Religioni, ragione umana e dialogo sui fondamenti dei diritti dell’'vomo

ca. La metafisica ¢ il presupposto della filosofia del diritto e dell’etica razionale,
come ne ¢ anche il coronamento. Cosi diritto naturale, legge naturale e verita sono
una identica cosa; e senza verita anche il diritto diventa privo di giustizia e mora-
lita, anche la verita ¢ infatti legge di giustizia. Tutto cid che non risulta conforme al
vero, malgrado tutti i crismi della legalita, contrasta col diritto, & negazione di verita
e di diritto: Veritas facit legem, non Auctoritas facit legem. E quindi impossibile dare
una risposta soddisfacente al problema della fondazione dei valori giuridici se non
si fondano sui valori morali, e se entrambi i valori giuridici e i valori morali non
hanno il loro fondamento ultimo in Dio, la cui Legge divina (la legge eterna), che
emana dalla sua sapienza e dal suo amore, non si presenta come una costrizione
eterna e dispotica, distruggitrice della nostra liberta, ma come naturalis conceptio
e naturalis inclinatio (legge o diritto naturale) verso il bene che & conveniente.
Questa ¢ la legge naturale, scritta e impressa nell’animo di ciascuno, non essendo
altro che la ragione stessa, che comanda di fare il bene e ci proibisce di fare il
male»33.

In questo modo la tradizione laica del diritto naturale, grazie alla sua facile
coniugazione con I’antropologia religiosa e soprattutto cristiana, acquista una fon-
dazione metafisica solida e come tale capace di imprimere un valore davvero uni-
versale a tutti i diritti umani. Il cammino per una sua riformulazione moderna piut
articolata e differenziata & ancora lungo, ma — dopo la lezione di Benedetto XVI a
Regensburg - la direzione e tracciata in modo chiaro.

3. Conclusione

Rilette in questa chiave ermeneutica e fuori di dubbio che le provocazioni conte-
nute nella lezione magistrale di Regensburg costituiscono un discorso di grandissi-
ma portata culturale, un discorso «Fecondo. Forse addirittura provvidenziale»,
come commentava qualche giorno dopo Padre Federico Lombardi, direttore della
Sala Stampa della Santa Sede, su Avvenire34.

Due sono i motivi. Innanzitutto perché i contenuti principali di quella lezione uni-
versitaria rilanciano il dialogo interreligioso in modo corretto, ossia non disgiunto

33 Ibid., 13.
34 Cfr. Avvenire, 24 settembre 2006, 5.

78



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 7¢

Libero Gerosa

dal dialogo interculturale. Cio significa da una parte coinvolgere in questo dialogo
anche i non credenti, senza alcun cedimento alla mentalita indifferentista, impron-
tata al relativismo religioso che porta a ritenere dapprima che «una religione vale
I’altra»35 e poi che tutte non valgono niente; dall’altra parte cio significa pure indi-
care ai credenti, di tutte le religioni, la strada da percorrere affinché «ragione e fede
si ritrovano unite in un modo nuovo»36.

In secondo luogo quella stessa lezione universitaria ¢ di un tale livello scientifi-
co da risvegliare in ogni docente accademico, ed in particolare nei filosofi, teologi e
giuristi, «I’ethos della scientificita», ossia la «volonta di obbedienza alla verita», e
con essa lo stupore di fronte agli interrogativi che la fede pone alla ragione e que-
st'ultima ad ogni fede religiosa. «Di fatto non esiste una grande filosofia che non
abbia ricevuto illuminazioni e indicazioni sul cammino dalla tradizione religiosa, sia
che pensiamo alle filosofie della Grecia e dell’India, sia che ci rivolgiamo alla filoso-
fia, che si e sviluppata all’interno del cristianesimo, o anche a quelle dell’epoca
moderna, che erano convinte dell’autonomia della ragione e la consideravano il cri-
terio supremo del pensare, ma tuttavia rimanevano debitrici dei grandi motivi del
pensiero offerti dalla fede biblica alla filosofia lungo il suo cammino: Kant, Fichte,
Hegel, Schelling non sarebbero pensabili senza gli apporti della fede e persino
Marx, pure in mezzo alla sua radicale inversione dell’interpretazione, vive tuttavia
degli orizzonti della speranza, che aveva assunti dalla tradizione ebraica»37.

Oggi, dopo la lectio magistralis di Papa Benedetto XVI all’Universita di
Regensburg, nessuna istituzione accademica fedele alla propria vocazione univer-
sale puo chiamarsi fuori da questo dialogo fra fede e ragione, tradizioni religiose e
discipline scientifiche. Diverse universita si sono gia messe al lavoro. Fra queste
anche la Facolta di Teologia di Lugano, che con il suo giovane “Istituto di diritto
canonico e diritto comparato delle religioni” (=DiReCom) da ormai pit di due anni
propone con successo un Master in diritto comprato delle religioni secondo il model-
lo di Bologna e che nel settembre prossimo assieme a canonisti e giuristi di lingua
tedesca, organizzera un Congresso internazionale dal titolo Politica senza religione?
Laicita dello Stato, appartenenze religiose e ordinamento giuridico (9-12 settembre
2007). Vi parteciperanno professori di universita islamiche, ebraiche, evangeliche e
cattoliche, che lavoreranno sulla base del programma pubblicato in appendice a

35 GIOVANNI PaoLo 11, Redemptoris missio, n. 36, in AAS 83 (1991) 249-340, qui 281.
36 BENEDETTO XVI, Fede, ragione e universita, 544.

37 J. RATZINGER, Fede, Verita, Tolleranza. Il Cristianesimo e le religioni del mondo, Siena 2003, 219-220.

79



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 85§E

Religioni, ragione umana e dialogo sui fondamenti dei diritti dell’'vomo

questo numero della Rivista Teologica di Lugano. Vi parteciperanno altresi diversi
giovani ricercatori, dottori in teologia o in diritto, che assieme — sotto la guida dei
docenti dell’Istituto DiReCom e lasciandosi ispirare dai contenuti della lezione di
Papa Benedetto XVI a Regensburg — metteranno in cantiere una serie di ricerche su
temi di grande attualita nell’Europa multiculturale e multietnica, temi che vanno
dall’obiezione di coscienza alla tutela dei diritti della donna, dalla difesa della tolle-
ranza alla repressione dell’incitamento all’odio religioso, dall’istruzione religiosa
nelle scuole pubbliche allo statuto giuridico dei ministri di culto nel diritto dei paesi
europei. La speranza e che questo tentativo di ridefinire le basi scientifiche interdi-
sciplinari del dialogo interculturale e interreligioso non rimanga isolato, ma sia
seguito da altre istituzioni accademiche per offrire un contributo qualificato alla
costruzione della giustizia e della pace fra tutti i popoli.

I la convinzione espressa da Papa Benedetto XVI nella sua prima enciclica Deus
Caritas est: «La giustizia ¢ lo scopo e quindi anche la misura intrinseca di ogni poli-
tica. La politica e pitt che una semplice tecnica per la definizione dei pubblici ordi-
namenti: la sua origine e il suo scopo si trovano appunto nella giustizia, e questa e
di natura etica. Cosi lo Stato si trova di fatto inevitabilmente di fronte all’interroga-
tivo: come realizzare la giustizia qui ed ora? Ma questa domanda presuppone I’al-
tra piut radicale: che cosa e la giustizia? Questo € un problema che riguarda la ragio-
ne pratica; ma per poter operare rettamente, la ragione deve sempre di nuovo esse-
re purificata, perché il suo accecamento etico, derivante dal prevalere dell’interes-
se e del potere che U'abbagliano, e un pericolo mai totalmente eliminabile. In questo
punto politica e fede si toccano»38. Anzi, dopo Regensburg, si puo affermare che
proprio qui filosofia e teologia si cercano, etica e religioni si incontrano, tutela uni-
versale dei diritti dell’'uomo e diritto naturale, ossia la grammatica trascendente ed
universale dell’agire individuale iscritta nel cuore di ogni uomo39, si abbracciano,
formano un tutt'uno.

38 Deus Caritas est, n. 28, in AAS 98 (2006) 217-252, qui 239.

39 La persona umana, cuore della pace, n. 3.

80



