RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 81$

Contributi RTLu XII (1/2007) 81-99

[’amore nel diritto canonico e nel diritto
islamico: riflessioni dopo Regensburg

Antonio Neri
Facolta di Teologia (Lugano)

1. L'urgente bisogno e la vitale necessita di un vero dialogo
delle culture e delle religioni

Nell’ambito della grande tematica concernente la relazione tra fede e ragione si
inserisce la raffinata e profonda lectio magistralis sul tema «Fede, ragione e uni-
versita. Ricordi e riflessioni», tenuta il 12 settembre 2006 da S.S. Benedetto XVI
all’Universita di Regensburg durante il viaggio in Bavieral.

Il Santo Padre, con la consueta e lucida efficacia, ha voluto spiegare come non
religione e violenza, ma religione e ragione sono in armonia, infatti non agire secon-
do ragione e contrario alla natura di Dio. La convinzione che agire contro la ragio-
ne sia in contraddizione con la natura di Dio & non soltanto un pensiero greco ma
vale sempre e per se stesso, ed e in questo punto che si manifesta la profonda con-
cordanza tra cio che & greco nel senso migliore e cio che e fede in Dio sul fondamen-
to della Bibbia.

Tale armonia si realizza solo se ragione e fede si ritrovano unite in un modo
nuovo, superando la limitazione autodecretata della ragione a cio che & verificabile
nell’esperimento, e avendo, percio, il coraggio di aprirsi all’ampiezza della ragione
stessa?: «solo cosi diventiamo anche capaci di un vero dialogo delle culture e delle
religioni, un dialogo di cui abbiamo un cosi urgente hisogno»3.

1 Cfr. Il Regno-Documenti 17 (2006) 540-544.

2 Proprio nelle conclusioni del discorso all’'Universita di Regensburg Benedetto XVI ha affermato: «Le cul-
ture profondamente religiose del mondo vedono proprio nell’esclusione del divino dall’'universalita della
ragione un attacco alle loro convinzioni pill intime. Una ragione che di fronte al divino & sorda e respin-
ge la religione nell’ambito delle sottoculture ¢ incapace d’inserirsi nel dialogo delle culture», in ibid. 544.

3 Ibid., 544. Cfr. in questo senso anche C. SCHONBORN, Per una civilta dell’amore e della pace, in Rivista

81



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 8%&

L'amore nel diritto canonico e nel diritto islamico: riflessioni dopo Regensburg

Quindi il senso del discorso nella sua totalita e un invito al dialogo franco e sin-
cero, con grande rispetto reciproco4, nella prospettiva della «mutua comprensione»
indicata dal Vaticano II nella Nostra aetate’ ed infatti il Santo Padre ha voluto invi-
tare al dialogo della fede cristiana col mondo moderno e al dialogo di tutte le cultu-
re e religioni6.

La magna charta del dialogo islamico-cristiano & contenuta nella dichiarazione
Nostra aetate del Concilio Vaticano II: «La Chiesa guarda con stima anche i musul-
mani che adorano I'unico Dio, vivente e sussistente, misericordioso e onnipotente,
creatore del cielo e della terra, che ha parlato agli uomini. Essi cercano di sottomet-
tersi con tutto il cuore ai decreti anche nascosti di Dio, come si & sottomesso
Abramo, al quale la fede islamica volentieri si riferisce»?.

In questa direzione, il pontificato di Benedetto XVI sin dall’inizio ha voluto con-
solidare ponti di amicizia con i fedeli di tutte le religioni, con un particolare apprez-
zamento per la crescita del dialogo tra musulmani e cristiani8, che rappresenta una
necessita vitaled.

Certamente si deve trattare di un dialogo sincero e rispettoso, fondato su una
conoscenza reciproca sempre piu autentica che riconosca i valori religiosi comuni,

Teologica di Lugano 2 (2001) 376: «Per questo c’eé stata una profonda attenzione quando Papa Giovanni
Paolo II ha espresso nella Fides et ratio la sua convinzione che la fede e la ragione sono conciliabili, anzi
la fede nella rivelazione di Dio non fa venir meno la ragione, ma ha bisogno del suo aiuto e del suo appog-
gio. Ha destato interesse anche I'intervento del presidente Khatami in occasione dell’'impressionante dia-
logo religioso nella citta di Goethe, a Weimar, quando, nel luglio 2000, esprimeva chiaramente la sua con-
vinzione che il “dialogo delle culture” sia conciliabile con I'accettazione di una verita oggettiva e la sua
riconoscibilita. Dialogo &, cosl diceva, una via per avvicinarsi alla verita: “Il dialogo delle civilta e delle
culture & un concetto che € nato dallo sforzo continuo di avvicinarsi alla verita e di arrivare alla sua com-
prensione”».

4 Cfr. BENEDETTO XVI, Angelus a Castel Gandolfo, 17 settembre 2006, in Il Regno-Documenti 17 (2006) 545.

5 «Sebbene, nel corso dei secoli, non pochi dissensi e inimicizie sono sorti tra cristiani e musulmani, il
sacrosanto sinodo esorta tutti a dimenticare il passato e a esercitare sinceramente la mutua comprensio-
ne, nonché a difendere e promuovere insieme, per tutti gli uomini, la giustizia sociale, i valori morali, la
pace e la liberta», ConciLio VATicano 11, Dichiarazione Nostra aetate, n. 3.

6 Cfr. BENepETTO XVI, Udienza generale, 20 settembre 2006, in I1 Regno-Documenti 17 (2006) 547.
7 ConciLio VAticaNo II, Dichiarazione Nostra aetate, n. 3.

8 Cfr. BENEDETTO XVI, Discorso ai delegati delle altre Chiese e comunita ecclesiali e di altre tradizioni reli-
giose, 25.4.2005, in L'Osservatore romano, 26.04.2005, 4.

9 «Il dialogo interreligioso e interculturale fra cristiani e musulmani non puo ridursi a una scelta del
momento. Si tratta effettivamente di una necessita vitale, da cui dipende in gran parte il nostro futuro»,
BENEDETTO XVI, Discorso ai rappresentanti di alcune comunita musulmane, 20.8.2005, in Il Regno-
Documenti 15 (2005) 398.

82



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 8§E

Antonio Neri

prenda atto e rispetti le differenze10, e preveda la reciprocita: «il rispetto e il dialo-
go richiedono la reciprocita in tutti i campi, soprattutto per quanto concerne le
liberta fondamentali e piu particolarmente la liberta religiosa. Essi favoriscono la
pace e l'intesa tra i popoli»11.

Dal dialogo si deve anche transitare verso I'operativita, poiché & un imperativo
per i cristiani e i musulmani impegnarsi nell’affrontare insieme le numerose sfide
del mondo contemporaneo: «Cari amici, sono profondamente convinto che, nella
situazione in cui si trova il mondo oggi, ¢ un imperativo per i cristiani e i musulma-
ni impegnarsi nell’affrontare insieme le numerose sfide con le quali si confronta 1'u-
manita, specialmente per quanto riguarda la difesa e la promozione della dignita
dell’essere umano e i diritti che ne derivano. Mentre crescono le minacce contro
I'uomo e contro la pace, riaffermando la centralita della persona e lavorando senza
stancarsi perché la vita umana sia sempre rispettata, cristiani e musulmani rendo-
no manifesta la loro obbedienza al Creatore, la cui volonta & che tutti gli esseri
umani vivano con quella dignita che egli ha loro dato»12.

Anche Sua Santita Giovanni Paolo II, nel messaggio per la celebrazione della
giornata mondiale della pace, del 1° gennaio 2001, sottolineava la necessita del dia-
logo tra le culture, indicando in esso la via necessaria per I’edificazione di un mondo
riconciliato, per una civilta dell’amore e della pace. Nell’attuale contesto storico,
infatti, emerge con forza I'ideale di una fraternita veramente universale, proclama-
to dalle grandi «carte» dei diritti umani, manifestato da grandi istituzioni interna-
zionali, esigito dal processo di globalizzazione che unisce in modo crescente i desti-
ni dell’economia, della cultura e della societa. Pur scansando l'illusione di facili
soluzionil3, il Santo Padre riteneva via saggia il cimentarsi nella riflessione: «La

10 «Noi vogliamo ricercare le vie della riconciliazione e imparare a vivere rispettando ciascuno l'identita
dell’altro», ibid., 397.

11 GiovanNI Paoro I, Incontro con i giovani musulmani a Casablanca, 19.8.1985, in Il Regno-Documenti 15
(1985) 466.

12 BENEDETTO XVI, Agli ambasciatori dei paesi musulmani, 25.9.2006, in Il Regno-Documenti 17 (2006) 548.
In questo senso, il Concilio Vaticano II afferma I'importanza della collaborazione per «difendere e pro-
muovere insieme, per tutti gli uomini, la giustizia sociale, i valori morali, la pace e la liberta»:
Dichiarazione Nostra aetate, n. 3. Anche nel messaggio di auguri ai «cari amici musulmani» per la fine
del ramadan, a firma del card. Paul Poupard, presidente del Consiglio per il dialogo interreligioso, c’e una
decisa chiamata a operare per «rafforzare la pace»: «Laddove possiamo operare insieme, non lavoriamo
separati. Il mondo, e noi con lui, ha bisogno di cristiani e di musulmani che si rispettano, si stimano e
offrono la testimonianza di amarsi e di operare insieme per la gloria di Dio e per il bene di tutti gli uomi-
ni» in L’Osservatore romano, 21.10.2006, 8.

13 «Sono naturalmente lontano dal pensare che, su un problema come questo, si possano offrire soluzioni
facili, pronte per I'uso. E laboriosa gia la sola lettura della situazione, che appare in continuo movimen-

83



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 8%

L'amore nel diritto canonico e nel diritto islamico: riflessioni dopo Regensburg

stessa riflessione dei credenti, nelle diverse religioni, si fa pit incline a sottolineare
che il rapporto con I'unico Dio, Padre comune di tutti gli uomini, non puo che favo-
rire il sentirsi e il vivere da fratelli. Nella rivelazione di Dio in Cristo, questo princi-
pio & espresso con estrema radicalita: “Chi non ama non ha conosciuto Dio, perché
Dio ¢ amore” (1 Gv 4,8)»14,

Proprio con questa affermazione e in questa direzione si apre la prima lettera
enciclica Deus caritas est del Sommo Pontefice Benedetto XVI ai vescovi ai presbi-
teri e ai diaconi alle persone consacrate e a tutti i fedeli laici sull’amore cristiano:
«Dio e amore; chi sta nell’amore dimora in Dio e Dio dimora in lui» (1 Gv 4,16). E
questo perché al centro della fede cristiana c’e I’amore: «Queste parole della Prima
Lettera di Giovanni esprimono con singolare chiarezza il centro della fede cristiana:
I'immagine cristiana di Dio e anche la conseguente immagine dell'uomo e del suo
cammino»15.

Sviluppando il concetto della carita reciproca, indubbiamente il diritto e la prima
strada da imboccare per I'edificazione di un mondo riconciliato, per una civilta del-
I’amore e della pace. L'edificazione della pace non puo prescindere dal rispetto di
un ordine etico e giuridico, sicché la pace ed il diritto internazionale sono intima-
mente legati fra loro: il diritto favorisce la pace. «'umanita, di fronte a una fase
nuova e piu difficile del suo autentico sviluppo, ha oggi bisogno di un grado supe-
riore di ordinamento internazionale»16. Giovanni Paolo II rivolgendosi al Corpo
Diplomatico accreditato presso la Santa Sede, il 13 gennaio 1997, individuava nel
diritto internazionale uno strumento di prim’ordine per il perseguimento della pace:
«Il diritto internazionale & stato per molto tempo un diritto della guerra e della pace.
Credo che esso sia sempre piu chiamato a diventare esclusivamente un diritto della
pace, concepita in funzione della giustizia e della solidarieta. In questo contesto, la
morale é chiamata a fecondare il diritto; essa puo esercitare altresi una funzione di

to, cosl da sfuggire a schemi prefissati. A cio si aggiunge la difficolta di coniugare principi e valori che,
pur essendo idealmente armonizzabili, possono manifestare in concreto elementi di tensione che non
facilitano la sintesi. Resta poi, alla radice, la fatica che segna I'impegno etico di ogni essere umano
costretto a fare i conti col proprio egoismo e i propri limiti», Giovannt Paoro 11, Messaggio per la celebra-
zione della giornata mondiale della pace, 1° gennaio 2001, n. 3, in AAS 93 (2001) 234-247, qui 235.

14 Jbid., n. 1, 234.
15 BENEDETTO XVI, Lettera enciclica Deus caritas est, n. 1.

16 GiovaNNI Paoro II, Lettera enciclica Sollicitudo rei socialis, 43, in AAS 80 (1988) 575.

84



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 8%

Antonio Neri

anticipo sul diritto, nella misura in cui gli indica la direzione del giusto e del
bene»17.

Compito centrale della politica ¢ il giusto ordine della societa e dello Stato, quin-
di la giustizia e lo scopo e anche la misura intrinseca di ogni politica. Ma che cosa
e la giustizia? «Questo & un problema che riguarda la ragione pratica; ma per poter
operare rettamente, la ragione deve sempre di nuovo essere purificata, perché il
suo accecamento etico, derivante dal prevalere dell’interesse e del potere che 1’ab-
bagliano, & un pericolo mai totalmente eliminabile. In questo punto politica e fede
si toccano. Senz’altro, la fede ha la sua specifica natura di incontro con il Dio viven-
te — un incontro che ci apre nuovi orizzonti molto al di 1a dell’ambito proprio della
ragione. Ma al contempo essa € una forza purificatrice per la ragione stessa»18.

Proprio in questo contesto di moralizzazione del diritto rilevante e stato, nel
corso dei secoli, il contributo dottrinale offerto dalla fede, al centro della quale c’e
I’amore, mediante la riflessione filosofica e teologica di numerosi pensatori, per
orientare il diritto internazionale verso il bene comune dell’intera famiglia umana:
«amore - caritas — sara sempre necessario, anche nella societa piu giusta. Non c¢’e
nessun ordinamento statale giusto che possa rendere superfluo il servizio dell’amo-
re. Chi vuole sharazzarsi dell’amore si dispone a sbarazzarsi dell’'uomo in quanto
uomox»19, poiché I'imperativo dell’amore del prossimo & iscritto dal Creatore nella
stessa natura dell’'uomo20.

Poiché I’amore ¢ al centro della fede, e questa & chiamata a fecondare il diritto,
analizziamo adesso il principio etico-giuridico della carita nel diritto canonico e nel
diritto islamico.

2. Pamore nel diritto canonico

Nel diritto canonico si distinguono:
1) il diritto divino: ovvero I'insieme dei fattori giuridici che hanno Dio come auto-

17 N. 4, in Insegnamenti, XX/1 (1997) 97.

18 BENEDETTO XVI, Lettera enciclica Deus caritas est, n. 28. In questa direzione, nel colloquio in Vaticano con
Benedetto XVI, anche il presidente della Repubblica italiana, Giorgio Napolitano ha affermato: «Mai
dovrebbe la politica spogliarsi della sua componente ideale e spirituale, della parte etica e umanamente
rispettabile della sua natura» in Corriere della Sera, martedi 21 novembre 2006, 6.

19 BENEDETTO XVI, Lettera enciclica Deus caritas est, n. 28.

20 [bid., n. 31.

85



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 8%

L'amore nel diritto canonico e nel diritto islamico: riflessioni dopo Regensburg

re, sui quali si sviluppa l’organizzazione della Chiesa. Esso comprende:

a) il diritto divino naturale: cioe il diritto che deriva dalla stessa dignita dell’uo-
mo creato a immagine di Dio (Dio creatore); tra le fonti del diritto divino naturale &
da annoverarsi il diritto naturale;

b) il diritto divino positivo: ossia il diritto che deriva dalla rivelazione (Dio reden-
tore): fonti di conoscenza del diritto divino positivo sono la Sacra Scrittura, Antico e
Nuovo Testamento, e la Tradizione, che, insieme, costituiscono la Rivelazione.

2) il diritto positivo canonico: vale a dire 'insieme di norme giuridiche che la
Chiesa si da per la sua vita nella storia.

11 diritto canonico deriva i suoi contenuti da Dio Creatore (diritto divino natura-
le), da Dio redentore (diritto divino positivo) e dall’azione legislativa della Chiesa
(diritto ecclesiatico) ed ¢ ad un tempo ordinatio rationis e ordinatio fidei in vista
della comunione ecclesiale.

La communio ¢ il fondamento stesso dell’ordinamento canonico?! e costituisce il
punto focale di tutto il lavoro pastorale della Chiesa22, il cui primo fine ¢ di essere il
sacramento dell’intima unione degli uomini con Dio e poiché la comunione tra gli
uomini si radica nell’'unione con Dio, la Chiesa & anche il sacramento dell’'unita del
genere umanoz23.

In questo contesto si situa il diritto canonico, poiché la natura di questo diritto
data dalla natura della Chiesa. Percio lo scopo immediato della revisione del Codice
di Diritto Canonico promulgato nel 1983 e del Codice dei Canoni delle Chiese
Orientali, promulgato nel 1990, fu quello di assicurare che in esso si inserisse la
ecclesiologia di comunione del Concilio Vaticano 1124 «... il fine ultimo dell’ordina-
mento canonico non ¢ semplicemente quello di garantire il bonum commune
Ecclesiae, ma di realizzare la communio»25, cioe il bene comune non & soltanto il
raggiungimento di un ordine esteriore nella vita della Chiesa, ma anche la realizza-
zione per opera dello Spirito della comunione verticale del singolo con il Padre nel
Figlio, e di quella orizzontale con tutti i fratelli.

21 Cfr. L. GEROSA, Diritto ecclesiale e pastorale, Torino 1991, 5-6.
22 Cfr. ibid., 845-855.
23 Cfr. ConciLio EcuMENIco VATicaNo I, Cost. ap. Lumen gentium, 1.

24 Cfr. sul punto ad es. Giovannt Paoro II, Allocuzione alla Rota Romana del 18 gennaio 1990, n. 2, in AAS
82 (1990) 872.

25 E. Corecco, Teologia del diritto canonico, in Nuovo Dizionario di Teologia, a cura di G. Barbaglio - S.
Dianich, Alba 1977, 1747.

86



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 87$

Antonio Neri

Per comprendere meglio questo aspetto bisogna sottolineare che tutta I'attivita
della Chiesa e espressione di un amore che cerca il bene integrale dell’'uomo26:
«’amore del prossimo radicato nell’amore di Dio ¢ anzitutto un compito per ogni
singolo fedele, ma & anche un compito per I'intera comunita ecclesiale, e questo a
tutti i suoi livelli: dalla comunita locale alla Chiesa particolare fino alla Chiesa uni-
versale nella sua globalita. Anche la Chiesa in quanto comunita deve praticare I’a-
more»27.

A tal proposito il Sommo Pontefice Paolo VI, nella Allocuzione alla Sacra Rota
Romana dell’8 febbraio 1973, affermava che «il diritto canonico ¢ per sua natura
pastorale»28 e poiché «la Pastorale si preoccupa delle persone, di coloro che sono
alla ricerca della verita, di coloro che devono crescere in Cristo»29, & evidente con-
cludere che il diritto non ha altra ragion d’essere che il servizio alla persona3o. Il
concetto di «persona» e una creazione del pensiero ebraico-cristiano e non della
«filosofia dei lumi» o della filosofia ellenica. Per i Greci, infatti, 'uomo non era la
realta piti importante, poiché la loro visione era «cosmocentrica» e non «antropo-
centrica» e con il razionalismo si passa a poco a poco dal concetto di «persona» al
concetto di «individuo», ben piu ristretto e angusto per il suo rinchiudersi nell’«indi-
vidualismo»31. Invece il diritto canonico e riconducibile ad un’esigenza intrinseca
della persona umana e della sua liberta: di trattare, cioe, ed essere trattato con giu-
stizia nelle diverse dimensioni, compresa la sfera religiosa, che compongono la con-
dizione umana, nel riconoscimento e nel rispetto di cio che lo costituisce come per-
sona e inscindibilmente gli appartiene32.

Percio, proprio perché il diritto canonico ¢ per sua natura pastorale, esso & defi-
nito giustamente da Paolo VI33 «diritto di comunione» o «diritto di carita», conside-

26 Cfr. BENEDETTO XVI, Lettera enciclica Deus caritas est, n. 19.

27 [bid., n. 20.

28 PaoLo VI, Allocuzione alla S. Rota Romana dell’8 febbraio 1973, in AAS 65 (1973) 96.
29 Jbid., 102.

30 Cfr. PaoLo VI, Lett. enc. Populorum Progressio, 26 marzo 1967, n. 34, in AAS 59 (1967) 269. Cfr., inoltre,
sul punto, GiovannI Paoro I1, Allocuzione alla Rota Romana del 28 gennaio 1994, in AAS 86 (1994) 947-
952; In., Allocuzione alla Rota Romana del 10 febbraio 1995, in AAS 87 (1995) 1013-1019.

31 Cfr. G. REALE, Radici culturali e spirituali dell’Europa. Per una rinascita dell’«uomo europeo», Milano
2003, 79-98.

32 Cfr. G. Lo Castro, Il soggetto e i suoi diritti nell’ordinamento canonico, Milano 1985, 5 ss.

33 Cfr. J. BEYER, Significato e funzione del diritto canonico. Il pensiero di Paolo VI, in Vita Consacrata 18
(1982) 739-750.

87



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 8%

L'amore nel diritto canonico e nel diritto islamico: riflessioni dopo Regensburg

rato che sorgente del diritto canonico e il precetto dell’amore verso Dio e verso il
prossimo in riferimento al quale tutta la legislazione ecclesiastica dovra trovare giu-
stificazione34. Tutto il diritto della Chiesa possiede verita e carita come suoi elemen-
ti costitutivi e come suoi fondamentali principi ispiratori3s.

Sicché determinate norme canoniche, per la loro origine divina, posseggono un
carattere fondamentale, e, per propria natura, sono inalterabili, ma, senza dubbio,
il resto delle norme canoniche, che costituiscono la maggior parte di quelle che inte-
grano l'ordinamento, posseggono una straordinaria adattabilita alle piu diverse cir-
costanze di luogo, tempo e persone. Cio spiega come il diritto canonico abbia sem-
pre ammesso e continui ad ammettere I’epikeia36, e cioe il prodursi di un atto con-
tro la legge comune sulla base di una autodeterminazione prudenziale del soggetto,
che negli ordinamenti civili qualcosa di simile puo essere rinvenuto la dove si pre-
vede o si riconosce direttamente o indirettamente uno spazio all’istituto dell’obie-
zione di coscienza. In questa ottica sono gli altri istituti canonici, quali il supplet
Ecclesia, ossia la equitativa supplenza della Chiesa alla mancanza di facolta nel
ministro sacro, che produrrebbe nel fedele ignaro l'invalidita dell’atto giuridico,
anche sacramentale, posto37; la facolta del giudice o del superiore di colmare le
lacunae iuris38; la dissimulazione e la tolleranza39; la legge particolare40, speciale e
propria; la sanazione, anche in radice; il privilegio, la grazia e la dispensa4l; e,
soprattutto I’equita canonica, quell’atteggiamento dell’intelletto e dello spirito che
mitiga il rigore della legge per promuovere un bene maggiore. Nella Chiesa, I'equita
€ una espressione della carita nella verita, e mira a una giustizia piu elevata che
coincide con il bene soprannaturale dell’individuo e della comunita.

La carita, il precetto dell’amore verso Dio e verso il prossimo, «vincolo di perfe-
zione» (Col 3,14), strumento di pace42, da cui «dipendono tutta la Legge e i profe-

34 Cfr. Paoro VI, Allocuzione alla S. Rota Romana del 28 gennaio 1972, in AAS 64 (1972) 204-205.

35 Alcune considerazioni riprendono riflessioni contenute in A. NERl, Il Diritto canonico in dialogo con le cul-
ture, in Annuario DiReCom 3/4 (2004/2005) 159-177.

36 Cfr., per esempio, cann. 1116 § 1; 1352 § 2 CIC.
37 Cfr. can. 144 CIC.

38 Cfr. can. 19 CIC.

39 Cfr., per esempio, can. 5 § 1 CIC.

40 Cfr. cann. 8 e 13 CIC.

41 Cfr. sulle ultime considerazioni cfr. M. F. POMPEDDA, L'interpretazione della legge nella Chiesa, in Annuario
DiReCom 1 (2003) 14-17.

42 Is 2,1-4; Mic 4,1-3.

88



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 8§E

Antonio Neri

ti»43, forma delle virtt e quindi forma della giustizia che vige nell’ordinamento
canonico, sorgente stessa del diritto canonico, rispetto alla quale tutta la legislazio-
ne della Chiesa deve trovare giustificazione, viene a informare tutto I’ambito di
esercizio e le funzioni dell’autorita nella Chiesa, sia a livello di produzione, sia a
livello di interpretazione e applicazione delle leggi, ed esso non & un principio extra-
giuridico, ma anzi ¢ il principio fondamentale giuridicamente rilevante di tutto 1’or-
dinamento canonico ecclesiale.

Il fatto che il precetto dell’amore, spiritualmente e socialmente liberatore, sia
elemento costitutivo e fondamentale principio ispiratore del diritto canonico, rende
quest’ultimo (e i suoi operatori) in grado di intraprendere un doveroso dialogo con
le altre culture e con gli altri soggetti culturali, per contribuire ad edificare la civilta
dell’amore e della pace, tanto auspicata dai Pontefici.

Il diritto canonico, scienza sacra44, con un compito di evangelizzazione45, aven-
do il precetto dell’amore come elemento costitutivo e fondamentale principio ispira-
tore, dispone di quel fondamento valoriale capace di offrire alla cultura giuridica
certamente tecniche e regole, ma soprattutto il richiamo ad imperativi morali. E cio
¢ tanto piti importante se si considera che il diritto non e solo un fatto ma e anche
un’idea e una misura di valore, che percio ha inevitabilmente una dimensione razio-
nale e morale46.

11 diritto canonico possiede quel sistema valoriale che gli pud consentire una
nuova vitalita dialogica verso le culture giuridiche e non, oggi pitt che mai bisogno-
se di valori stabili che le sostanzino e che le rendano idonee a garantire quell’ordi-
ne di giustizia fra gli uomini per una civilta affratellata nella solidarieta e nella
carita.

Per alimentare quell’humus culturale di natura universale che rende possibile lo
sviluppo fecondo di un dialogo costruttivo, il diritto canonico, poggiandosi sulla con-
sapevolezza di fondarsi sul precetto dell’amore, della verita e della giustizia, valori
comuni ad ogni cultura, perché radicati nella natura della persona, puo tentare di
dialogare con la cultura giuridica islamica.

43 Cfr. Mt 22,34-40.
44 PaoLo VI, Discorso del 17 settembre 1973, in Communicationes V (1973) 124.

45 Cfr. sul punto GiovaNNI PaoLo 11, 1l Santo Padre ad un gruppo di Vescovi degli Stati Uniti d’America, trad.
redazionale da L’Osservatore Romano, 21 ottobre 1998, n. 2, 5.

46 Cfr. S. CotTa, Il diritto come sistema di valori, Milano 2004.

89



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina QSEE

L'amore nel diritto canonico e nel diritto islamico: riflessioni dopo Regensburg

3. Pamore nel diritto islamico

Il Santo Padre Giovanni Paolo II, durante I'incontro con la Comunita Musulmana
nel cortile della Grande Moschea Omayydde di Damasco, domenica 6 maggio 2001,
affermo: «E importante che i musulmani e i cristiani continuino a esplorare insieme
questioni filosofiche e teologiche, al fine di ottenere una conoscenza piu obiettiva e
completa delle credenze religiose dell’altro. Una migliore comprensione reciproca
certamente portera, a livello pratico, a un modo nuovo di presentare le nostre due
religioni, non in opposizione, come & accaduto fin troppo nel passato, ma in colla-
borazione per il bene della famiglia umana»47. Una serena riflessione su alcuni temi
e, percio, un contributo positivo per tutti, anche se non sempre sono utili accosta-
menti forzati, poiché spesso termini identici nascondono diversita di significato4s.

Certamente I'Islam come religione racchiude una parte della tradizione biblica,
tuttavia esso si presenta come 1'ultima parola di Dio, che viene dopo la Torah e dopo
il Vangelo e vede nel giudaismo e nel cristianesimo una preparazione all’Islam sto-
rico e definisce questi due gruppi di credenti come «la gente del libro». Ma & pro-
prio la scrittura piu recente, il Corano, ad indicare una strada di rispetto reciproco
sul piano della legge, quando ammette che: «... la Torah contiene una guida giusta»,
alla quale era seguita «... Gesu figlio di Maria a conferma della Torah rivelata prima
di Lui... e... il Vangelo che contiene una guida giusta e I'illuminazione, a conferma
della 7Torah rivelata prima, guida giusta e ammonimento per coloro che temono
Dio»49.

Analogamente alla predicazione di Paolo, per la quale lo strumento della salvez-
za non e la legge bensi Cristo stesso, nell'insegnamento coranico nella priorita dei
valori vi e la fede innanzitutto, seguita dai doveri, prima ancora della Legge stessa,
la Sari’a, comunque adeguabile alle variazioni spazio-temporali50.

47 GIOVANNI Paoro 11, Discorso durante lincontro con la Comunita Musulmana nel cortile della Grande
Moschea Omayyade di Damasco, 6 maggio 2001, n. 4, in Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XXIV/1, 905.

48 Cfr. per le considerazioni che seguono: cfr. Insegnamenti di Giovanni Paolo II, V/1 (1982) 437; V/2 (1982)
1665; VIII/1 (1985) 1511, 1720-1724; 1X/1 (1986) 532; IX/2 (1986) 2019-2029; XII/2 (1989) 1453-1455;
XIV/1 (1991) 702. Cfr. inoltre C. VAN NisPEN — E. FArRAHIAN, Note sullo statuto teologico dell’islam. I-1I, in
La Civilta Cattolica 3496 e 3498 (1996/1-11) 336 e 545.

49 Corano, Sura 5, 44-48.

50 ’espressione diritto islamico utilizzata nelle lingue europee puo corrispondere a due diversi termini
arabi, $ari‘a e figh, i cui significati sono collegati. Saria & la Legge sacra dell’islam e il termine indica il
messaggio profetico nel suo complesso oppure un sistema giuridico rivelato. La sari‘a & posta da Dio poi-
ché Dio ¢ il Legislatore (al-sari). Figh @ la scienza giuridica ed ¢ riferito a un uomo. Sari‘a rimanda dun-

90



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 91$

Antonio Neri

C’e, quindi, un rapporto importante con i musulmani, «i quali professando di
tenere la fede di Abramo, adorano con noi un Dio unico, misericordioso, che giudi-
chera gli uomini nel giorno finale»51.

Quindi, specialissima relazione sussiste con i musulmani, a motivo, da un lato,
del suo carattere monoteistico, e dall’altro del suo legame con la fede di Abramo.

Circa il secondo aspetto, il legame con la fede di Abramo non si limita e non con-
siste in una sorta di fattore comune della fede, ma significa trovare la matrice stes-
sa della fede. Infatti professare di tenere la fede di Abramo significa che I’essere
umano sottomette tutta la propria vita a Dio, che ha parlato agli uomini, e alla sua
volonta divina. I musulmani cercano di sottomettersi «con tutto il cuore ai decreti
nascosti di Dio, come si & sottomesso Abramo, al quale la fede islamica volentieri si
riferisce»52. Noi tutti ci sforziamo di mettere in pratica nella nostra vita quotidiana
la volonta di Dio seguendo I'insegnamento dei nostri rispettivi libri santi, perché
Ebrei, Cristiani e Musulmani sanno che la vera strada verso la realizzazione dell’uo-
mo passa attraverso I’obbedienza alla volonta divina nella propria vita personale e
sociale: «La fede in Dio, professata in comune dai discendenti di Abramo, Cristiani,
Musulmani ed Ebrei, quando e vissuta sinceramente e portata nella vita, e sicuro
fondamento della dignita, della fratellanza e della liberta degli uomini e principio di
retta condotta morale e di convivenza sociale. E vi & di pit: in conseguenza di que-
sta fede in Dio creatore e trascendente, I'uomo sta al vertice della creazione. E stato
creato, si legge nella Bibbia, «a immagine e somiglianza di Dio» (Gn 1,27); benché
sia fatto di polvere, si legge nel Corano, libro sacro dei Musulmani, «Dio gli ha insuf-
flato il suo spirito e I’ha dotato di udito, di vista e di cuore», cioe di intelligenza (Sura

que all’origine divina della Legge, figh alla dimensione umana della scienza giuridica che descrive e
dichiara la $ari‘a. I giuristi musulmani insegnano che alla base del figh stanno quattro fonti o, letteral-
mente, radici, gli usdl al-figh: il Corano (al-Qur’dan, lett. la recitazione), che ¢ il Libro (al-kitdb) sacro del-
I'islam e che secondo la tradizione contiene la rivelazione che il profeta Muhammad ricevette da Dio, per
il tramite dell’Arcangelo Gabriele, in una notte benedetta, e poi in seguito a frammenti nel corso della sua
ventennale missione (610-632); la sunna, che, nella teoria classica delle fonti, si identifica con la tradi-
zione profetica ed ¢ espressa nei hadith; 'igma°, che ¢ il consenso della comunita; il giyds che ¢ il ragio-
namento analogico. Nelle nostre osservazioni ci baseremo soprattutto sul Corano poiché ci consegna
un’immagine chiara della Legge sacra: essa ¢ un termine, un confine (hudid, plur. di hadd) posto da Dio,
che 'uvomo non deve trasgredire. Cfr. R. ALurr1 BECK-PEccoz, 11 Diritto Islamico, in Introduzione al diritto
comparato delle religioni, a cura di S. FERRARI — A. NERI, Lugano 2007, 201-217. Cfr., inoltre, S. A. ABU
SAHLIEH, Introduction a la société musulmane, Paris 2005; F.-P. BLANC, Le droit musulman, Paris 1995; F.
CAsTRO, Diritto musulmano, voce dal Digesto delle discipline privatistiche, vol. VI; W. B. HaLLAq, The
Origins and Evolution of Islamic Law, Cambridge 2005.

51 Cfr. ConciLio EcUMENICO VATicaNo I, Cost. ap. Lumen gentium, 16.

52 Cfr. ConciLio EcUMENICO VATIcANO 11, Dich. Nostra Aetate, 3.

91



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina QZGF

L'amore nel diritto canonico e nel diritto islamico: riflessioni dopo Regensburg

32,8). L'universo, per il musulmano, ¢ destinato ad essere sottomesso all'uomo in
qualita di rappresentante di Dio; la Bibbia afferma che Dio ha ordinato all’'uomo di
sottomettere la terra, ma anche di coltivarla e custodirla (Gn 12,15). In quanto crea-
tura di Dio, 'uomo ha dei diritti che non possono essere violati, ma & anche tenuto
alla legge del bene e del male che si fonda sull’ordine stabilito da Dio. Grazie a que-
sta fede, I'uomo non si sottomettera mai a nessun idolo. Il cristiano sta al comanda-
mento solenne: «Non avrai altro Dio fuori di me» (Es 20,30). Il musulmano, da parte
sua, dira sempre: «Dio & piu grande»53.

Circa il carattere monoteistico tutti crediamo in un solo Dio, unico, vivente e sus-
sistente, pietoso, misericordioso e onnipotente, creatore del cielo e della terra, crea-
tore dell’'uomo, guida, giudice giusto e misericordioso. Sia la Bibbia che il Corano
insegnano che il perdono e la giustizia sono due degli attributi pit caratteristici di
Dio, che puo far emergere nell'umanita le stesse qualita, solo se apriamo i nostri
cuori e gli permettiamo di farlo. Noi tutti crediamo che Dio trascende il nostro pen-
siero e il nostro universo e che la sua presenza ci accompagna ogni giorno. Tutti
acclamiamo la signoria di Dio. Inoltre anche i seguaci di Maometto onorano Gesu,
benché non lo riconoscano come Dio ma come profeta, e onorano la sua madre ver-
gine Maria; infatti anche 1'Islam le rende omaggio e la saluta come «eletta tra tutte
le donne del mondo»54.

Per questa fede in Dio, sussistono molte cose in comune: la preghiera: «I cristia-
ni e i musulmani concordano sul fatto che I'incontro di Dio nella preghiera ¢ il nutri-
mento necessario per la nostra anima, senza il quale il nostro cuore appassisce e la
nostra volonta non cerca piu il bene ma cede al male»55; il sacro rispetto per la
dignita dell’'uomo, in quanto servo di Dio, che ¢ alla base dei diritti fondamentali di
ogni essere umano, incluso il diritto alla vita del nascituro; il dovere della giustizia
accompagnata dalla compassione e dall’elemosina, il digiuno: «Come membri della
famiglia umana e come credenti, abbiamo degli obblighi verso il bene comune, la
giustizia e la solidarieta. Il dialogo interreligioso portera a molte forme di coopera-
zione, soprattutto nel compiere il dovere di assistere i poveri e i deboli. E questo che
testimonia I’autenticita del nostro culto di Dio»56.

53 Insegnamenti di Giovanni Paolo II, 11/2 (1979) 1265-1266.
54 Corano, Sura 3, 42.

55 GIOVANNI Paoro 11, Discorso durante lincontro con la Comunita Musulmana nel cortile della Grande
Moschea Omayyade di Damasco, 6 maggio 2001, n. 2, in Insegnamenti di Giovanni Paolo II, XXIV/1, 904.

56 [bid.

92



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 9¢

Antonio Neri

In questo contesto, il dottore Amer Al-Hafi, musulmano, professore di dialogo
interreligioso presso la Facolta di giurisprudenza dell’'universita Al-al-Bayt della
Giordania ha affermato in un suo interessante intervento che: «l’essenza della
nostra fede... non puo essere altro che I’Amore»57.

Osserviamo, innanzitutto, che 'amore al prossimo nell’Islam si basa sul buon
comportamento morale (Akhlaq) ed infatti si legge nel Corano: «Non vi chiedo alcu-
na ricompensa oltre all’amore verso al-qurba [i vostri prossimil, a chi compie il bene
noi daremo qualcosa di migliore. Dio & misericordioso e riconoscente»38. E a tal pro-
posito il Corano parla ripetutamente degli obblighi sociali e morali che si hanno nei
confronti dei parenti, per designare i quali si ricorre ad una parola composta:
dhillqurba. La seconda parte (qurba) € etimologicamente in stretta connessione con
il verbo garuba (= stare vicino) e, percio, si puo quindi anche immaginare il signifi-
cato «vicino» o «prossimo»: «Ma possiamo chiederci: chi & il garib? Ossia: chi e il
prossimo per un musulmano? Tanti commentatori del Corano hanno interpretato il
significato della parola qurb, cioé prossimita, limitatamente alla famiglia e alla
tribu, ma cio non impedisce di estendere il suo significato a tutti gli uomini. Il pros-
simo non & vicino perché lo &€ materialmente o perché e della stessa razza o tribu,
ma perché Dio e vicino a tutti gli uomini e fa di ogni uomo un prossimo, un vicino.
E 'amore, dunque, che rende ogni uomo vicino. Ed & questo il vero senso del pros-
simo»59.

Gli uomini devono servire Dio attraverso le buone opere, che comprendono I’e-
lemosina (sia con offerte volontarie, sadagat, sia con quelle prescritte dalla legge,
zakat), la gentilezza e il rispetto nei confronti dei genitori, gli orfani e gli anziani.
Una sintesi del codice morale islamico a proposito della carita si puo leggere nella
sura 17 del Corano, linee 23-39: «Il Signore ha ordinato... il rispetto verso i genito-
ri... Il congiunto e il bisognoso e il viandante facciano il loro dovere... Non si avvi-
cinino alle ricchezze dell’orfano...». In questo senso e scritto ancora nel Corano:
«Chiunque uccida un uomo innocente che non abbia sparso la corruzione sulla terra
sara come se avesse ucciso I'umanita intera. E chi ne abbia salvato uno solo, sara
come se avesse salvato tutta I'umanita»69, ed inoltre «Coloro che, nonostante siano

57 A. AL-HAF1, L’amore al prossimo nell’Islam. Aspetto ascetico, in Nuova Umanita 2 (2004) 283. Su alcune
osservazioni svolte in questo intervento ci ispiriamo per qualche considerazione successiva.

58 Corano, Sura 42, 23.
59 A. AL-HAFI1, L’amore al prossimo nell’lslam. Aspetto ascetico, 285.

60 Corano, Sura 5, 32.

93



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina QAEE

L'amore nel diritto canonico e nel diritto islamico: riflessioni dopo Regensburg

nel bisogno, preferiscono gli altri a loro stessi, coloro che si preservano dalla loro
stessa avidita, questi avranno successo»61.

Il comandamento della giustizia assume nell’Islam una posizione apparantemen-
te pitt importante del comandamento dell’amore, perché la giustizia ¢ misurabile,
tangibile e libera da astrazioni. Dove la giustizia viene a mancare quale premessa
fondamentale del comportamento sociale, la non vi puo essere neppure un amore
sincero. In verita, I’amore & anche per I'Islam una forma superiore dei rapporti
sociali e rappresenta l'alfa e 'omega della devozione mistica. Infatti 'uomo deve
essere amato perché creato a immagine di Dio: «Dio ha creato Adamo a sua imma-
gine»62, «Lui ha voluto darvi I'immagine migliore [la pit armoniosa]»63.

Se si ama Dio non si pud non amare il prossimo che Dio ha amato al punto da
dichiaralo Khalifat Allah (vicario di Dio), infatti dice il Corano: «Faro e porro sulla
terra un mio vicario»64.

Per amare il prossimo sono necessarie alcune virtu come il perdono65, il dare, la
pace, I'umilta, la pazienza e la sopportazione, il rispetto dell’altro, il rifiuto del male
e dell’oppressione. Anche la parola Al-Jihad si inserisce in questo contesto poiché
indica I’estremo sforzo verso il bene dell’anima: «la parola Jikad nel Corano e stata
interpretata da tanti con il solo significato di lotta (guerra santa). In realta, il signi-
ficato etimologico e I'uso di essa nel Corano indica I'estremo sforzo dell’'uomo per
compiere ogni atto per costruire il bene e offrire la sua anima a Dio... La Jihad del-
I’anima & purificare ’anima dalle mancanze e dalla schiavitu dei piaceri... ’anima
raggiunge la sua perfezione quando diventa vicino a Dio. Troviamo scritto nel
Corano: “Oh anima ormai acquietata, ritorna al tuo Signore soddisfatta e accetta;
entra tra i miei servi-adoratori, entra nel mio Paradiso”66»67.

L'amore al prossimo & strettamente legato all’amore a Dio poiché «I’essenza del-
I’amato diventa I’essenza dell’amante e I’essenza dell’amante diventa I’essenza del-

61 Corano, Sura 59, 9.

62 Hadith profetico, trasmesso da Muslem.
63 Corano, Sura 40, 64.

64 Corano, Sura 2, 30.

65 «Dite ai timorati di perdonare quelli che non sperano nel giorno della giustizia [che non hanno la fedel»,
Corano, Sura 45, 14.

66 Corano, Sura 89, 27-30.

67 A. AL-HaF1, L’amore al prossimo nell’lIslam. Aspetto ascetico, 298.

94



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina QEE

Antonio Neri

I’amato»68. Nei riguardi dell’amore dell’'uomo per Dio sta scritto nel Corano:
«Conferma: se avete amato il Dio, seguitemi, giacché anche il Dio vi ama e perdona
le vostre colpe, egli, colui che perdona, egli, il Misericordioso»%9. E: «O voi che cre-
dete, chi di voi si discosta dalla propria fede, (sappiate che) Dio portera presto un
altro popolo, che Egli ama e che lo ama, benevolo e umile con i credenti e duro con-
tro i non-credenti. Essi combatteranno sul sentiero di Dio e non temeranno il rim-
provero di chi biasima. Questo ¢ il favore di Dio; Egli lo concede a chi vuole, perché
Dio e generoso, onnisciente»70.

«Uno degli aspetti dottrinali pitt importanti nei quali trova fondamento 1’amore
al prossimo nell’Islam ¢ lo stretto legame tra i Nomi di Dio e la vita del credente»71:
«Invocate Dio, invocate il misericordioso; qualsiasi sia il Nome con il quale lo invo-
chiate, Egli possiede i Nomi piu belli», dice il Corano72. Dio ha molti Nomi, come ad
esempio Allah (Dio), Al-Rahman Al-Rahim (il Clemente Misericordioso), Al-Mumen
(Colui che da serenita e sicurezza), Al-Shakur (il Ricompensatore), Al-Kabir (il
Grande), Al-Karim (il Generoso), Al-Wadud (Colui che ama con tenerezza); a noi ne
sono stati rivelati 99 ed essi sono le vie per conoscere Dio, invocarLo e adorarLo:
«La vera felicita dell'uomo sta nell’'uniformare il proprio comportamento a quello di
Dio, e ornarsi con i significati dei Suoi Attributi e dei Suoi Nomi»73.

Inoltre rileviamo che c’e scritto nel Corano: «Colui che ha il Timore del Signore
ha due paradisi»74. Il primo & quello che si pu0 vivere durante la vita sulla terra ed
¢ solo nell’amore a Dio e all'uomo - vicario di Dio — che I'uomo vive questo paradi-
so. Il secondo paradiso & invece quello ultimo, che si godra per sempre nella misu-
ra in cui si & vissuto il primo e cioe in quanto si & realizzato ’amore di Dio e del
prossimo7s.

68 IBN ARABI, Al-Futuhat, parte 2, Dar Sader-Beirut, 334.

69 Corano, Sura 3, 31.

70 Corano, Sura 5, 57.

71 A. AL-HaF1, L’amore al prossimo nell’lIslam. Aspetto ascetico, 288.
72 Corano, Sura 7, 180.

73 Ibid., 47.

74 Corano, Sura 45, 46.

75 Cfr. A. AL-HAF1, L'amore al prossimo nell’Islam. Aspetto ascetico, 301-302.

95



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina QEE

L'amore nel diritto canonico e nel diritto islamico: riflessioni dopo Regensburg

4. Osservazioni conclusive

Certamente il dialogo interreligioso deve essere condotto nel cordiale rispetto
reciproco e al contempo senza rinunciare a proporre con sincerita e chiarezza i con-
tenuti della propria fede e le motivazioni che li sostengono76.

11 Cristianesimo e I'Islam sono religioni universali e missionarie. Questo costitui-
sce un fattore sicuramente irrinunciabile dell’identita della fede77.

Benedetto XVI, rivolgendosi ai vescovi tedeschi in visita ad Limina Apostolorum,
ha sottolineato come tutti i musulmani che «con tanta serieta rimangano attaccati
alle loro convinzioni e ai loro riti, hanno diritto alla nostra umile e determinata testi-
monianza di Gesu Cristo», e ha ribadito che questa & «una sfida provvidenziale da
affrontare coraggiosamente», riferendosi al confronto spirituale sia con una societa
sempre piu dominata dalla secolarizzazione, sia con le comunita islamiche molto
numerose in Germania78. In questo senso indubbiamente I’amore & gratuito, non
viene esercitato per raggiungere altri scopi??, non deve essere un mezzo in funzio-
ne di cio che oggi viene indicato come proselitismo «ma questo non significa che I’a-
zione caritativa debba, per cosi dire, lasciare Dio e Cristo da parte»80.

Il Concilio Vaticano II, comunque, sebbene, nel corso dei secoli, non pochi dis-
sensi e inimicizie sono sorti tra cristiani e musulmani, esorta tutti «a dimenticare il
passato e a esercitare sinceramente la mutua comprensione, nonché a difendere e
promuovere insieme, per tutti gli uomini, la giustizia sociale, i valori morali, la pace
e la liberta»81, e il primo valore & ’amore, la carita.

76 Cfr. I'intervento conclusivo, La missione della Chiesa, la vita della societa, del card. C. Ruini al IV
Convegno ecclesiale nazionale italiano, Testimoni di Gesu risorto, speranza del mondo, Verona, 16-20
ottobre 2006, in Il Regno-Documenti 19 (2006) 693.

77 Cfr. ad esempio: «Lasciatemi cominciare con il punto pid difficile: le nostre due religioni, il Cristianesimo
e I'Islam, si intendono come religioni universali e missionarie; esse non sono soltanto per un popolo o un
determinato paese, ma per tutti gli uomini di tutte le nazioni. Dai loro fondatori, per meglio dire dalla
rivelazione, hanno ricevuto la missione di portare la luce di questa rivelazione divina a tutti gli uomini,
come messaggio e via della salvezza e della vita. Percio le nostre religioni erano missionarie fin dal primo
momento e lo sono infatti fino ad oggi. Questo costituisce un fattore irrinunciabile dell’identita della
nostra fede», C. SCHONBORN, Per una civilta dell’amore e della pace, in Rivista Teologica di Lugano 2 (2001)
375.

78 In L’Osservatore romano, 11.11.2006, 5.

79 Cfr. CONGREGAZIONE PER I VESCOVI, Direttorio per il ministero pastorale dei Vescovi Apostolorum Successores,
22 febbraio 2004, 196.

80 BENEDETTO XVI, Lettera enciclica Deus caritas est, n. 31.

81 ConciLio VATICANO II, Dichiarazione Nostra aetate, n. 3.

96



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 97$

Antonio Neri

La Bibbia insiste sul duplice comandamento dell’amore di Dio e del prossimo82,
e questa legge dell’amore trova una profonda eco nei musulmani allorquando nel
Corano sono esortati, oltre all’invito alla fede, ad eccellere nelle buone operes3.

Ritroviamo anche I’equivalente della regola aurea del comportamento biblicos4
nel XIII dei 40 hadith di Al-Nawawi, che dice: «Non si & veramente credenti finché
non si desidera per il proprio fratello cio che si desidera per se stesso».

Eloquenti, in questo contesto, in cui si parla di carita cioe del principio fonda-
mentale giuridicamente rilevante di tutto I’ordinamento canonico ecclesiale, sono le
parole del Papa Gregorio VII che, nel 1076, scriveva all’Emiro Musulmano Al-Nacir,
che regnava a Bijdya, nell’attuale Algeria: «Dio onnipotente, che desidera che tutti
gli uomini si salvino e nessuno si perda, apprezza in noi soprattutto il fatto che, dopo
aver amato Lui, amiamo nostro fratello, e che quello che non vogliamo sia fatto a
noi non lo facciamo agli altri. Voi e noi ci dobbiamo questa carita reciprocamente,
soprattutto perché crediamo e confessiamo 1'unico Dio, ammesso nei diversi modi,
e lo lodiamo e veneriamo ogni giorno, come Creatore e Governatore di questo
mondo»85.

Le culture, espressione qualificata dell'uomo e della sua vicenda storica, mostra-
no molto spesso, al di sotto delle loro modulazioni piu esterne, significativi elemen-
ti comuni. La Chiesa e convinta che, «al di sotto di tutti i mutamenti, ci sono molte
cose che non cambiano»86 e tale continuita e fondata sulle caratteristiche essenzia-
li e universali del progetto di Dio sull'uomo. Le diversita culturali vanno percio com-
prese nella fondamentale prospettiva dell’'unita del genere umano, dato storico e
ontologico primario, alla luce del quale & possibile cogliere il significato profondo
delle stesse diversita. In verita, soltanto la visione contestuale sia degli elementi di
unita che delle diversita rende possibile la comprensione e I'interpretazione della
piena verita di ogni cultura umanas?.

Prosegue il santo Padre: «Il dialogo tra le culture, strumento privilegiato per
costruire la civilta dell’amore, poggia sulla consapevolezza che vi sono valori comu-
ni ad ogni cultura, perché radicati nella natura della persona. In tali valori I'uma-

82 Cfr. Dt 6,5; Lv 19, 18; Mt 22,37-39.
83 Cfr. Corano, Sura 5, 21.
84 Cfr. Mt 7,12.

85 Cfr. ConciLio EcuMENICO VATICANO 11, Dich. Nostra Aetate, 3; GREGORIUs VII, Epist. 111, 21 ad Anazir (Al-Nasir)
regem Mauritaniae, ed. E. Caspar, in MGH, Ep. sel. II, 1920, I, 288, 11-15; PL 148, 451 A.

86 Cfr. ConciLio EcuMENIcO VATicaNo I, Cost. past. Gaudium et spes, 10.

87 Cfr. Glovannt Paoro 11, Discorso all’'UNESCO, 2 giugno 1980, n. 6, in AAS 72 (1980) 737s.

97



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina QEE

L'amore nel diritto canonico e nel diritto islamico: riflessioni dopo Regensburg

nita esprime i suoi tratti piu veri e qualificanti. Lasciandosi alle spalle riserve ideo-
logiche ed egoismi di parte, occorre coltivare negli animi la consapevolezza di que-
sti valori, per alimentare quell’hzumus culturale di natura universale che rende pos-
sibile lo sviluppo fecondo di un dialogo costruttivo. Anche le differenti religioni pos-
sono e devono portare un contributo decisivo in questo senso»8s.

Ma quali possono essere questi valori? Il primo valore di cui promuovere una
consapevolezza sempre piu diffusa & certamente quello della solidarieta, designato
pure con il nome di amicizia o di carita sociale, che & una esigenza diretta della fra-
ternita umana89, strettamente collegato con il valore della pace e della vita, e al cui
cuore si pone la promozione della giustizia: «la giustizia di oggi & I’amore di ieri; I'a-
more di oggi e la giustizia di domani»90.

Poiché I’amore, iscritto dal Creatore nella stessa natura dell’'uomo?1, & al centro
della fede, e la fede & una forza purificatrice per la ragione stessa%2, il valore della
solidarieta o carita sociale & chiamato a fecondare il diritto, indicandogli la direzio-
ne del giusto e del bene, per I'edificazione di una civilta dell’amore e della pace.

In questo contesto bisogna aver ben presente che «il diritto e 'amore non si
escludono a vicenda, ma con la loro unione garantiscono la stabilita e lo sviluppo
della societa umana»93.

L'etica dell’amore, cioé la carita e il principio etico-giuridico di fondo a cui fare
riferimento per alimentare quell’humus culturale di natura universale che rende
possibile lo sviluppo fecondo di un dialogo costruttivo tra le culture per una civilta
dell’amore e della pace, arricchendo cosi di nuovi spunti I'interscambio fra le scien-
ze giuridiche, la mentalita dei giuristi e anche il concetto stesso di diritto.

La lectio magistralis tenuta da S.S. Benedetto XVI all’Universita di Regensburg
durante il viaggio in Baviera% ha voluto argomentare un chiaro e radicale rifiuto
della motivazione religiosa della violenza, da qualunque parte essa provenga9: «Le

88 GIOVANNI PaoLo II, Messaggio per la celebrazione della giornata mondiale della pace, 1° gennaio 2001, n.
16, in AAS 93 (2001) 242.

89 Cfr. Catechismo della Chiesa cattolica, 1939.

90 M. GILLET, Justice et charité, in Semaine sociale de France 1928, 132.

91 BENEDETTO XVI, Lettera enciclica Deus caritas est, n. 31.

92 Cfr. ibid., n. 28.

93 J. HOFFNER, La dottrina sociale cristiana, Milano 1987, 63.

94 Cfr. 11 Regno-Documenti 17 (2006) 540-544.

95 Cfr. sul punto T. BERTONE, Dichiarazione, 16 settembre 2006, in Il Regno-Documenti 17 (2006) 547.

98



RTLu_1_2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 9%

Antonio Neri

manifestazioni di violenza non possono attribuirsi alla religione in quanto tale, ma
ai limiti culturali con cui essa viene vissuta e si sviluppa nel tempo (...). Di fatto,
testimonianze dell’intimo legame esistente tra il rapporto con Dio e I'etica dell’amo-
re si registrano in tutte le grandi tradizioni religiose»96.

96 BENEDETTO XVI, Messaggio per il XX anniversario dell’Incontro interreligioso di preghiera per la pace, in
11 Regno-Documenti 17 (2006) 550.

99



