RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 15¢

Contributi RTLu Xl (1/2007) 101-114

Ragione e fede. Necessaria sinergia
per un incontro proficuo tra le culture

Ettore Malnati
Facolta Teologica del Triveneto, FTL e Universita di Trieste

1. Introduzione

Benedetto XVI martedi 12 settembre 2006 torna nella sua universita di
Regensburg per uno straordinario dies academicus!, rendendo possibile una signi-
ficativa esperienza di universitas nello stile proprio della lectio magistralis.

Il tema che il Pontefice tratta e legato alle problematiche che investono la liberta
dell’atto di fede, il valore della ragione nei suoi criteri debitori del mondo ellenisti-
co ed il rapporto insostituibile che vi deve essere tra Dio e mondo e quindi tra fede
e ragione.

Il Papa teologo parte commentando il dialogo che il «dotto imperatore bizantino
Manuele II Paleologo... ebbe con un Persiano colto su cristianesimo e islam e sulla
verita di ambedue... Il dialogo si estende su tutto ’ambito delle strutture della fede
contenute nella Bibbia e nel Corano e si sofferma soprattutto sull'immagine di Dio
e dell’'uomo»2, per passare poi a valorizzare quella sintesi che si e realizzata tra spi-
rito greco e spirito cristiano con la traduzione greca dell’Antico Testamento dai
Settanta, divenuta in tal senso «una testimonianza testuale a se stante e uno speci-
fico e importante passo della storia della Rivelazione, nel quale si & realizzato que-
sto incontro in un modo che per la nascita del cristianesimo e la sua divulgazione
ha avuto un significato decisivo... Partendo veramente dall’intima natura della fede
cristiana e, nel contempo, dalla natura del pensiero greco fuso ormai con la fede

1 BENEDETTO XVI, Discorso con i rappresentanti della Scienza. Fede, ragione e universita. Ricordi e rifles-
sioni, in Ip., Chi crede non é mai solo. Viaggio in Baviera, Siena 2006, 13.

2 Jbid., 14.

101



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 15%

Ragione e fede. Necessaria sinergia per un incontro proficuo tra le culture

Manuele II poteva dire: Non agire con il logos & contrario alla natura di Dio»3.

Benedetto XVI & preoccupato di sottolineare il valore della ragione come emer-
ge dalla sintesi tra spirito greco e spirito cristiano4 e non come la teologia liberale
del XIX e XX secolo ed il pensiero di Kant che de-ellenizzando la fede hanno porta-
to all’«autolimitazione moderna della ragione»5. Questo metodo scientifico che
risponde all’empirismo esclude il problema Dio «facendolo apparire come problema
scientifico o pre-scientifico»6 e nello stesso tempo anche «lI'uomo stesso subisce una
riduzione. Poiché allora gli interrogativi propriamente umani, cioe quelli del “da
dove” e del “verso dove”, gli interrogativi della religione e dell’ethos, non possono
trovare posto nello spazio della comune ragione descritta dalla scienza intesa in
questo modo e devono essere spostati nell’ambito del soggettivismo»7.

Benedetto XVI non rifiuta il concetto di «ragione moderna», le offre dal suo
interno delle critiche a livello di valutazione criteriale, nello stesso tempo plaude
allo sviluppo moderno dello spirito riconoscendo all’ethos della scientificita la sua
«volonta di obbedienza alla verita quale espressione di un atteggiamento che fa
parte delle decisioni essenziali dallo spirito cristiano»8.

Il Messaggio che il Pontefice ha voluto dare con la sua lectio magistralis a
Regensburg non solo agli operatori scientifici delle varie discipline universitarie, a
noi sembra essere racchiuso in questa sua espressione: «Una ragione, che di fron-
te al divino & sorda e respinge la religione nell’ambito delle sottoculture e incapace
di inserirsi nel dialogo delle culture»? indispensabile oggi nell’incontro a volte non
spontaneo o comunque non sempre facile in una societa come quella europea mul-
ticulturale, multietnica e multireligiosa. Anche in questo campo la dimensione cul-
turale di vera matrice cristiana diventa criterio di valutazione per una relazionalita
integralmente antropocentrica, dove il rapporto Dio-uomo non & falsato da una tra-
scendenza assoluta quasi vacua tanto da considerare Dio un «irraggiungibile reclu-
so», bensi come logos che rende la ragione umana «capace di Dio» in un ontologi-
co pensarsi I'uno per Ialtro in piena realizzazione entitativa per la persona umana.

3 Ibid., 20.
4 Ibid.

5 Ibid., 25.
6 Jbid., 26.
7 Ibid.

8 Ibid., 28.
9 Ibid., 29.

102



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina lgé

Ettore Malnati

2. Nessuna costrizione nelle cose di fede (Corano, sura 2,256)

Di fronte all’integralismo che serpeggia nella complessa compagine umana e che
ha generato e genera diffidenza e violenza, Benedetto XVI, prendendo ’occasione
dell’antico dialogo tra Manuele II e il Persiano colto, non condividendo il modo apo-
logetico recriminatorio!9, lancia il messaggio culturale in merito al valore sacrosan-
to della liberta religiosa che non puo ovviamente convivere con la violenza.

La situazione del momento storico internazionale ed europeo in specie, richiede
una convinta presa di distanza dagli integralismi che poi sfociano in svariate forme
violente non esclusa quella del terrorismo. Benedetto XVI, che per conformazione
culturale e portato ad esaminare gli effetti per risalire alle cause che li producono,
va al cuore del problema della convivenza inter-religiosa ed interculturale, che i
popoli d’Europa stanno vivendo con fatica e preoccupazione. Il Papa afferma, il valo-
re della liberta religiosa che la Chiesa Cattolica ha sottolineato nel Concilio Vaticano
IT con un apposito documento!! partendo dalla solenne convinzione che «la perso-
na umana ha il diritto alla liberta religiosa. Il contenuto di una tale liberta e che gli
stessi esseri umani devono essere immuni dalla coercizione da parte di singoli indi-
vidui, di gruppi sociali e di qualsivoglia potesta umana, cosi che in materia religio-
sa nessuno sia forzato ad agire contro la sua coscienza, né sia impedito, entro debi-
ti limiti, di agire in conformita ad esse: privatamente o pubblicamente, in forma
individuale o associativa»12.

A questa profonda maturazione la Chiesa cattolica addiviene dopo una lunga
storia di persecuzioni sin dal suo sorgere ed ancora presenti in forme di coercizio-
ni legislative, culturali, sociali, psicologiche ed anche con incarcerazioni ed uccisio-
ni in odium fidei. Certo anche i suoi figli si sono macchiati di cio, ma trasgredendo
il comando del Maestro: «Amate i vostri nemici, pregate per quelli che vi persegui-
tano. Facendo cosi diventerete veri figli di Dio, nostro Padre che & nei cieli» (cfr. Mt
5,44-45).

Ebbe a dire Benedetto XVI nella sua prima enciclica che il programma del cri-
stiano «& un cuore che vede»13 le necessita dei fratelli. Tra queste necessita nella

10 Infatti Benedetto XVI nel suo discorso dice, chiarendo, che il «metodo sorprendentemente brusco, brusco
a tal punto da essere per noi inaccettabile...» (ibid., 16).

11 ConciLio VAticano II, Dich. Dignitatis Humanae, formato da un proemio e due capitoli piti una conclusio-
ne.

12 Jbid., 2.

13 BENEDETTO XVI, Enc. Deus Caritas est, n. 31 b.

103



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina lgé

Ragione e fede. Necessaria sinergia per un incontro proficuo tra le culture

concezione integrale della persona vi & «l’apertura al trascendente e quindi a Dio
creatore»14 da poter vivere e manifestare individualmente e comunitariamente.
Coloro che vengono designati e detengono legittimamente i destini dei popoli o
governano gli Stati — sottolinea Benedetto XVI — «non possono imporre la religione,
ma devono garantire la sua liberta e la pace tra gli aderenti alle diverse religioni»15.

Richiamare da parte del Papa nella lectio magistralis all’'Universita di
Regensburg questo concetto di giustizia, significa ricordare agli uomini della cultu-
ra e della politica che & proprio loro primo dovere annesso al conseguimento del
Bene comune, perseguire e promuovere la giustizia in quanto «questo e lo scopo e
quindi la misura intrinseca di ogni politica»16.

Giustizia & dunque promuovere un leale dialogo tra le religioni, soprattutto nel
caso specifico dell’Europa d’oggi, luogo di “attracco” di tanti nuclei familiari o sin-
gole persone di religione «specialmente musulmana, meritevoli di ammirazione per
quanto nel loro culto di Dio vi & di vero e di buono»17. Dialogare e onorare la fede
di questi fratelli & operare per la giustizia e la pace. Si, era necessario a Regensburg
far riflettere coloro che appartengono all’universitas scientiarum, perché si possa
prendere in seria considerazione a livello di qualsiasi altra scienza quella disciplina
che si occupa di far pensare Dio e di riconoscerlo necessario punto di riferimento
per un’antropologia perfetta cioe non priva del trascendente. D’altra parte anche il
suo progetto di «Carta dei Diritti dell’'unione Europea» nel capitolo Liberta cosi reci-
ta: «Ogni individuo ha diritto alla liberta di pensiero, di coscienza e di religione. Tale
diritto include la liberta di cambiare religione o credo, cosi come la liberta di mani-
festare la propria religione o il proprio credo individualmente o collettivamente, in
pubblico o in privato, mediante il culto, 'insegnamento, le pratiche e I’osservanza
dei riti»18.

Proprio a quel consesso il Papa ricorda un’uscita maldestra di un docente dei
tempi in cui egli era professore in quella Universita, il quale, alludendo alle due
facolta teologiche presenti da vecchia data in quell’Ateneo, ebbe a dire: «Nella

14 BENEDETTO XVI, Discorso al Presidente degli Affari Religiosi ad Ankara, 28 novembre 2006.
15 BENEDETTO XVI, Enc. Deus Caritas est, n. 28 a.

16 Jbid.

17 PaoLo VI, Enc. Ecclesiam Suam, n. 111.

18 Progetto di Carta dei Diritti dell’'Unione Europea, cap. 1, art 10.1 in E. MALNATI, Pace e diritti umani.
Sviluppo e prospettive, Trieste 2001, 234.

104



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 15@

Ettore Malnati

nostra Universita ¢’e una stranezza: due facolta che si occupano di una cosa che non
esiste: Dio»19.

Questa «stranezza» ¢ la garanzia che la liberta possa essere usata nel rispetto
dei diritti umani per ogni persona in quanto tale in ogni fase della sua esistenza e
in ogni parte del mondo. Feuerbach e Nietzsche auspicano la morte di Dio per ren-
dere la liberta dell’'uomo arbitrio dove la giustizia e svilita assieme alla verita sul-
I'uomo.

I necessario certo presentare all'uomo la necessita e bonta di credere Dio e in
Dio, ma cio non puo essere fatto con la violenza, perché oltre che essere «cosa irra-
gionevole, la violenza e in contrasto con la natura di Dio e la natura dell’animax»20.

Il vero credente pero che vuole essere presso i suoi contemporanei maestro
ascoltato, non puo che — direbbe Paolo VI - essere testimone della sua fede. Se dun-
que la fede e frutto dell’anima, ad essa si addiviene, per quanto compete alla per-
sona nell’atto di credere, attraverso la contemplazione e lo stupore della ragione e
non della violenza e neppure della pedante persuasione intesa come violenza psico-
logica.

E I'agape, inteso quale amor benevolentiae, che rende I’amore umano capace di
percepire per analogia Dio che & I’Amore (1 Gv 4,16).

Parlando ai Vescovi della Confederazione Elvetica nel pomeriggio di giovedi 9
novembre 2006 cosi Benedetto XVI ha approfondito il concetto abbozzato a
Regensburg circa il «Dio-Logos e il Dio-Amore, che si & fatto talmente piccolo, da
assumere un corpo umano e alla fine di darsi come pane nelle nostre mani. Questi
due aspetti del concetto cristiano di Dio dovremmo sempre tenere presenti e far pre-
senti. Dio & Spiritus creator, & Logos, ¢ Ragione. E per questo la nostra fede e una
cosa che ha da fare con la ragione, puo essere trasmessa mediante la ragione e non
deve nascondersi davanti alla ragione, neanche a quella del nostro tempo»21.

Se dunque Dio & Logos, come afferma I’evangelista Giovanni (Gv 1,1), «I’incon-
tro tra il messaggio biblico ed il pensiero greco non era un semplice caso. La visio-
ne di Paolo — afferma Benedetto XVI — davanti alla quale si erano chiuse le vie
dell’Asia e che, in sogno, vide un Macedone e senti la sua supplica: “Passa in
Macedonia e aiutaci” (cfr. At 16,6-10), puo essere interpretata come una “conden-
sazione” della necessita intrinseca di un avvicinamento tra la fede biblica e I'inter-

19 BENEDETTO XVI, Discorso con i rappresentanti della Scienza..., 14.
20 Jbid., 16.

21 BENEDETTO XVI, 11 discorso del Santo Padre a conclusione dell’incontro con i Vescovi della Svizzera, in
L'Osservatore Romano, 12 novembre 2006, 6.

105



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina lgé

Ragione e fede. Necessaria sinergia per un incontro proficuo tra le culture

rogarsi greco. In realta, questo avvicinamento ormai era avviato da molto tempo.
Gia il nome misterioso di Dio dal roveto ardente, che distacca questo Dio dall’insie-
me delle divinita con molteplici nomi affermando soltanto il suo “Io sono”, il suo
essere, e, nei confronti del mito, una contestazione con la quale sta in intima ana-
logia il tentativo di Socrate di vincere e superare il mito stesso... La fede biblica,
durante I’epoca ellenistica andava interiormente incontro alla parte migliore del
pensiero greco, fino ad un contatto vicendevole che si & poi realizzato specialmente
nella tarda letteratura sapienziale... La traduzione greca dell’Antico Testamento... &
piu di una semplice traduzione del testo ebraico, ¢ una testimonianza testuale e uno
specifico importante passo della storia della Rivelazione nel quale si & realizzato
questo incontro... tra fede e ragione, tra autentico illuminismo e religione»22.

3. Tra Dio e la ragione umana esiste una vera analogia
(Concilio Lateranense 1V, 1215)

Nella sua lectio magistralis di Regensburg, Benedetto XVI ricorda agli accade-
mici dell’'universitas scientiarum che «la fede della Chiesa si & sempre attenuta alla
convinzione che tra Dio e noi, tra il suo eterno spirito creatore e la nostra ragione
creata esista una vera analogia, in cui — come dice il Concilio Lateranense IV nel
1215 - certo le dissomiglianze sono infinitamente piti grandi delle somiglianze, non
tuttavia fino al punto di abolire I’analogia e il suo linguaggio»23.

Qui il Pontefice vuole sottolineare I'intrinseca relazionalita con Dio dell’antropo-
logia biblica e cristiana in specie che, presentando 'uomo quale «immagine e somi-
glianza di Dio» (Gv 1,26), pur nulla togliendo alla trascendenza divina in sé, la libe-
ra dal relegante splendido isolamento nei confronti delle creature che Lui ha tratte
dal nulla. Qui si differenzia la concezione cristiana da quella musulmana in cui «Dio
& assolutamente trascendente... e non sarebbe legato, secondo Ibn Hazm, neanche
dalla sua stessa parola e che niente lo obbligherebbe a rivelare a noi la verita»24.
Se & vero che il rabbi Galileo non ha difficolta ad affermare, in perfetta sintonia con
la teologia ebraica, che «nessuno mai ha visto Dio» (Gv 1,18), subito pero aggiunge:
«I1 Figlio unigenito che & nel seno del Padre I'ha fatto conoscere» (Gv 1,18). Si trat-

22 BENEDETTO XVI, Discorso con i rappresentanti della Scienza..., 18-20.
23 [bid., 21.
24 Jbid., 17.

106



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 15%

Ettore Malnati

ta di una conoscenza fatta di esperienzialita concreta che il mistero dell’incarnazio-
ne del Verbo ha reso possibile (Gv 1,14) per ogni uomo e per tutto 'uomo. «Venne
nel mondo la luce vera, quella che illumina ogni uomo» (Gv 1,9) che & lo stesso
«Verbo che era presso Dio ed era Dio» (Gv 1,1). Questa «trascendente-prossimita tra
Dio e uomo nella dimensione cristica, ha offerto la rivelazione che Dio & Padre,
togliendo cosi terrore e paura nel pensare Dio e iniziando 'uomo ad una relaziona-
lita confidente con Dio: il divino e 'umano sono resi scambio familiare. La prima
simbiosi ontologica in senso affettivo ed effettivo &€ dunque in un certo qual senso
presente in questo rapporto di paternita e figliolanza, che permette di riconoscere
I’operato di Dio che si & mostrato come logos e come logos ha agito e agisce pieno
di amore in nostro favore»25.

I proprio questa “trascendente-prossimita” in cui Dio ha tanto amato 'umanita
da sacrificare il suo Figlio unigenito, che porta I'uomo ad “ammirare” 'opera di Dio
e a relazionarsi per amore accogliendo I’atto d’amore divino. «’amore, come dice
Paolo, sorpassa la conoscenza ed e per questo capace di percepire piu del semplice
pensiero (Ef 3,19), tuttavia esso rimane I’amore del Dio-Logos, per cui il culto cri-
stiano &, come dice Paolo, Aoyikn Aotpeio, un culto che concorda con il Verbo stes-
so e la nostra ragione (Rm 12,1)»26.

Cio che rende I'uvomo immagine di Dio e il fatto che Egli & un essere dotato di
ragione e quindi di liberta e di capacita di pensare ed amare. Questo ¢ anche quel-
lo che oltre a fare la differenza tra la persona umana e gli altri esseri viventi & cio
che diventa criterio di merito o demerito degli atti umani.

In una scelta cosi importante quale e quella della creatura che vuole conoscere
Dio e quale deve essere il vero rapporto con il suo Creatore, o dell'immagine con il
suo Originale, non puo mancare la partecipazione di quella quidditas che rende
“simile” 'uomo a Dio: la ragione. La ragione dunque non puo essere esclusa dall’at-
to di fede. «Il Concilio Vaticano I insegna che la verita raggiunta per via di riflessio-
ne filosofica e la verita della Rivelazione, non si confondono, né I'una rende super-
flua laltra: esistono due ordini di conoscenza distinti non solo per il loro principio,
ma anche per il loro oggetto: per il loro principio, perché nell’'uno conosciamo con
la ragione naturale, nell’altro con la fede divina; per I’'oggetto, perché oltre la verita
che la ragione puo0 capire, ci e proposto di vedere i misteri nascosti in Dio, che non

25 Jbid., 21.
26 Jbid.

107



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 15@

Ragione e fede. Necessaria sinergia per un incontro proficuo tra le culture

possono essere conosciuti se non rivelati dall’altro»27. La dottrina del Vaticano I,
oltre a riconoscere il grande valore della ragione nella ricerca e conoscenza di Dio,
rappresenta un’astrazione rispetto all’opera reale e all’agire salvifico di Dio in favo-
re di quella pienezza dell’essere che per modum recipientis & in comune, appunto
per difetto con 'uomo e con tutti gli altri esseri. Considerando il concetto di analo-
gia dell’essere, per il quale I’essere viene attribuito tanto a Dio quanto, su un altro
piano e in maniera analoga, all’'uomo, Dio e I'uomo devono essere considerati capa-
ci di conoscersi attraverso la via della ragione.

Questa fiducia del Magistero della Chiesa Cattolica circa ’analogia entis fa pro-
blema ad alcuni teologi del XIX e XX secolo, come Karl Barth e Rudolf Bultmann,
che, facendo proprio lo scetticismo di Lutero nei confronti della ragione e dei «gio-
chi di prestigio di Aristotele», pongono I'accento esclusivo sull’analogia fidei, con-
cludendo con questo interrogativo e la seguente risposta: «Come si puo conoscere
Dio? Soltanto mediante la fede nella Rivelazione di Dio stesso testimoniato nella
Bibbia»28. Risposero a queste posizioni diversi teologi cattolici come Gottlieb
Sohngen, maestro di Joseph Ratzinger, John Henry Newman, assieme a Henri de
Lubac e Hans Urs von Balthasar. Quest’ultimo nei confronti di Barth sosteneva la
concezione secondo cui nella mens del Magistero e della teologia cattolica, I’analo-
gia dell’essere (analogia entis) sarebbe inglobata nell’analogia della fede (analogia
fidei), concezione questa che era stata gia avanzata negli anni trenta dal teologo
Gottlieb Sohngen nei confronti della posizione di Barth. Il discepolo di Sohngen,
Joseph Ratzinger — ricorda Hans Kiing — «diffidava proprio a proposito del proble-
ma natura-sopranatura, dal voler fingere decisioni magisteriali che non sono anco-
ra state prese. E insieme vedeva la possibilita di un nuovo punto di partenza per il
dialogo, proprio nel tentativo di una discussione troppo irrigidita in concetti astrat-
ti (natura-soprannaturale, analogia entis et fidei) al suo centro concreto, e cioe a
Gesu Cristo: di qui — sosteneva Ratzinger — infatti il dialogo potrebbe e dovrebbe
attingere nuova vita»29.

A Regensburg, nel settembre 2006 Papa Ratzinger serenamente vuol far osser-
vare agli uomini che hanno sposato il concetto di ragione moderna che «I’Occidente
da molto tempo €& minacciato da questa avversione contro gli interrogativi fonda-
mentali della sua ragione, e cosi potrebbe subire solo un grande danno. Il coraggio

27 G10VANNI Paoro 11, Enc. Fides et Ratio, n. 9.
28 H. KUNG, Dio esiste?, Milano 1979, 577.
29 [bid., 581.

108



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 15@

Ettore Malnati

di aprirsi all’ampiezza della ragione — non il rifiuto della sua grandezza - & questo
il programma con cui una teologia impegnata nella riflessione sulla fede biblica,
entra nella disputa del tempo presente. Non agire secondo ragione, non agire con il
logos, & contrario alla natura di Dio»30.

4. Ragione e fede: necessaria reciprocita

Se vi e una civilta che e necessario e doveroso promuovere per dare autentico
valore alla giustizia e alla verita ¢ quella auspicata da Paolo VI e riproposta da
Giovanni Paolo II: la civilta dell’amore che ha in sé la dimensione di una reciprocita
disinteressata e oblativa.

Nel presentarsi alla Chiesa Cattolica e al mondo intero quale Pontefice Romano,
Benedetto XVI fa eco ai suoi predecessori con I’enciclica Deus Caritas est. Una
riflessione quella di Papa Ratzinger sull'importanza di conoscere e porsi sulla via di
quell’agape, quale amor benevolentiae, che rende I'uvomo degno della sua entita
razionale nella misura in cui sa dare all’eros le qualifiche proprie dell’agape3!.

Per il Cristianesimo «I’eros di Dio per I'uomo & insieme totalmente agape... non
soltanto perché viene donato del tutto gratuitamente, senza alcun merito preceden-
te, ma anche perché e amore che perdona»32.

Oggi pitt che mai & necessario che nella progettualita della Comunita internazio-
nale — in rapporto ai grandi e non sempre semplici problemi della concordia tra i
popoli, del dialogo tra le culture e religioni e dal ridonare senso all’essere raziona-
le e relazionante nella tutela e promozione dei valori basilari della persona umana
- fede e ragione possano trovare una risposta sinergica pur riconoscendo la neces-
saria autonomia di entrambi gia affermata e onorata da Alberto Magno e Tommaso
d’Aquino33.

Questo e uno dei compiti piu urgenti che sta alla base di una seria scelta cultu-
rale inerente all'impegno della nuova evangelizzazione che e oggi la tensione pri-
maria di ogni attivita della Comunita cristiana. La separazione tra fede e ragione
che intacca nel suo senso pieno I'agape, impoverisce sia I’atto di fede che lo stesso

30 BENEDETTO XVI, Discorso con i rappresentanti della Scienza..., 30.
31 BENEDETTO XVI, Enc. Deus Caritas est, n. 9.
32 Jbid., n. 10.

33 Cfr. Glovannt Paoro 11, Enc. Fides et Ratio, n. 45.

109



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 11$

Ragione e fede. Necessaria sinergia per un incontro proficuo tra le culture

sapere umano. «Una ragione — richiama Benedetto XVI - che di fronte al divino &
sorda e respinge la religione nell’ambito delle sotto-culture, ¢ incapace di inserirsi
nel dialogo delle culture»34.

Proprio questo atteggiamento che sembra permeare la ragione moderna porta
quale conseguenza alla «privazione di ogni riferimento etico, rischiando di togliere
la centralita della persona e la centralita della sua vita»35.

Certi scienziati infatti, basandosi su questo criterio dell’esclusione del rapporto
ragione-fede «consapevoli delle potenzialita insite nel progresso tecnologico, sem-
brano cedere, oltre che alla logica del mercato, alla tentazione di un potere demiur-
gico sulla natura e sullo stesso essere umano»36, costruendo cosl una reciprocita del
profitto a scapito di quella agapica sia nella dimensione sociale che culturale.

Questi sono i presupposti che hanno indotto alcuni filosofi e uomini di cultura ad
«abbandonare la ricerca della verita per se stessa, assumendo come loro unico
scopo il raggiungimento della certezza soggettiva o dell’utilita pratica. Conseguenza
di cio e stato I'offuscamento della vera dignita della ragione, non pitt messa nelle
condizioni di conoscere il vero e di ricercare 1’assoluto»37. Da qui trae le sue radici
quel relativismo che priva I'uomo della conoscenza della verita oggettiva e della
gioia di costruire il suo essere ed il suo relazionarsi nella verita.

Rivolgendosi al Rettore dell’'universita di Regensbhurg, Benedetto XVI sottolinea
che e proprio la «volonta di obbedienza alla verita che fa parte delle decisioni essen-
ziali dello spirito cristiano»38.

Per il Concilio Vaticano II la certezza della capacita metafisica della ragione
umana e essenziale all’antropologia cristiana39, perché spetta proprio alla ragione
intuire le verita essenziali su Dio e sull’'uomo che preparano il cammino della fede
(cfr. Sap 13,1.5).

Valorizzare la ragione come dimensione specifica della persona anche nell’atto
di fede, significa rendere pitt “umano” il rapporto con la religione e cio porterebbe
certamente ad arginare feticismo, fatalismo e integralismo. La religione ha bisogno
di questo apporto della ragione al fine di dare ad ogni approccio religioso la carat-

34 BENEDETTO XVI, Discorso con i rappresentanti della Scienza..., 29.
35 GIOVANNI Paoro 11, Enc. Fides et Ratio, n. 46.

36 [bid.

37 Ibid., n. 47.

38 BENEDETTO XVI, Discorso con i rappresentanti della Scienza..., 28.

39 Cfr. ConciLio VaTticaNo I, Cost. Past. Gaudium et Spes, n. 15.

110



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 11$

Ettore Malnati

teristica di libera e dignitosa — per I'uomo - relazionalita con Dio. Nella fede, liberta
e relazionalita non sono semplicemente presenti, bensi sono esigite: «E nel credere
che la persona compie 'atto piu significativo della propria esistenza; qui infatti la
liberta raggiunge la certezza della verita e decide di vivere in essa»40.

«Ragione e fede unite in un modo nuovo»4! sono in una reciproca «diaconia della
verita», dove I'obiettivo € non perdere la verita dell’essere e costruire invece nel
rispetto di tutti i percorsi delle scienze umane quel dialogo verticale ed orizzontale,
che innesta l'integralita di tutto 'uomo togliendolo dall’'impoverimento dell’autosuf-
ficienza per un narcisistico razionalismo, per aprirlo all’esperienza della trascen-
denza nella storia, nello stile del mistero dell’'Incarnazione.

Ecco perché Benedetto XVI fa sua I'affermazione dell’Imperatore bizantino
Manuele II: «Non agire secondo ragione, non agire con il logos & contrario alla natu-
ra di Dio»42 e nasconde all'uomo la verita su se stesso.

La motivazione per cui il Cristianesimo si inserisce completamente nella storia,
pur lasciando spazio ad una sana laicita, con i suoi principi di dottrina sociale, e
proprio legata al fatto di annunciare, servendo la verita sull’'uomo, e «agendo secon-
do ragione, quindi secondo la natura di Dio»43.

I proprio grazie alla ragione e alla Rivelazione44 che la Chiesa si determina nella
societa aiutando cosi quella «<norma fondamentale dello Stato che deve essere il per-
seguimento della giustizia e che lo scopo di un giusto ordine sociale ¢ di garantire a
ciascuno, nel principio di sussidiarieta, la sua parte di beni comuni»45. Questo per-
ché la fede possa essere incisiva nella razionalita, che ¢ parte identitativa della per-
sona umana, contribuendo cosi a superare pesanti discriminazioni.

Fede e ragione, se sono in sinergia, divengono vero ed efficace discernimento per
realizzare una qualificata tensione nei confronti di un’antropologia solidale che
dalla fede si incarna nella societa portando una concreta fraternita, che trova la sua
ragion d’essere in quella Rivelazione di un Dio, Padre di tutti e che per tutti in Cristo
ha provveduto salvezza e redenzione.

40 GI0oVANNI PaoLo 11, Enc. Fides et Ratio, n. 13.

41 BENEDETTO XVI, Discorso con i rappresentanti della Scienza..., 28.
42 Jbid., 30.

43 Jbid.

44 PONTIFICIO CONSIGLIO GIUSTIZIA E PACE, Compendio della Dottrina sociale della Chiesa, Citta del Vaticano 2004,
n. 75.

45 BENEDETTO XVI, Enc. Deus Caritas est, n. 26.

111



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina lii

Ragione e fede. Necessaria sinergia per un incontro proficuo tra le culture

Realizzare quella fraternita agapica ab intra e ad extra ecclesiae significa pro-
prio mettere in essere lo stile voluto da Cristo, percheé 'umanita stupisca con razio-
nalita circa le ricadute relazionali e sociali di cio che fa la fede cristiana, dimostran-
do cosi non violenta imposizione, bensi invincibile esemplarita per chi vuol conosce-
re la ricaduta dell’atto di fede liberamente accettato sulla vita dell’'uomo.

5. Dialogo tra “sapere umano” e teologia

«La teologia, non soltanto come disciplina storica e umano-scientifica, ma come
teologia vera e propria, cioe come interrogativo sulla ragione della fede, deve —
afferma Benedetto XVI — avere il suo posto nell’'universita e nel nostro dialogo delle
scienze»46. Oggi piti che mai di fronte all’attuale situazione dell’Europa, dove vi & un
intreccio tra culture e religioni, si fa urgente e indispensabile, per tutelare e pro-
muovere una convivenza arricchente spiritualmente e socialmente, un serio e siste-
matico dialogo tra teologia e sapere umano. Il luogo qualificante e naturale di que-
sto dialogo e proprio I'universita dove una sana dialettica tra filosofia e teologia puo
ridimensionare quell’«opinione che domina largamente nel mondo occidentale in
cui soltanto la ragione positiva e le forme di filosofia da essa derivanti siano univer-
sali»47. Questo postulato e culturalmente minaccioso e offensivo nei confronti di
quelle culture presenti anche in Europa, come quelle gemmate dalle tre grandi reli-
gioni monoteistiche che «vedono proprio nell’esclusione del divino dall’'universalita
della ragione un attacco alle loro convinzioni piu intime»48.

Tale diffidenza culturale crea un alone di sospetto nelle culture legate alle reli-
gioni che ovviamente non intendono avallare questo postulato. D’altra parte la teo-
logia cristiana non vuole certo tornare al pre-illuminismo, cerca invece un dialogo
con «l’ethos della scientificita che é... volonta di obbedienza alla verita, e quindi
espressione di un atteggiamento che fa parte delle decisioni essenziali dello spirito
cristiano»49.

La teologia ¢ ben consapevole «che ’apporto peculiare del pensiero filosofico
permette di discernere, sia nelle diverse concezioni di vita che nelle culture, non che

46 BENEDETTO XVI, Discorso con i rappresentanti della Scienza..., 28.
47 Ibid., 29.

48 Jbid.

49 Jbid., 28.

112



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina lii

Ettore Malnati

cosa gli uomini pensino, ma quale sia la verita oggettiva. Non le varie opinioni
umane, ma solamente la veritd puo essere di aiuto alla teologia»50.

Per realizzare cio, la teologia non deve «dimenticare la necessaria mediazione
di una riflessione tipicamente filosofica, critica e tesa all’universale, richiesta peral-
tro da uno scambio fecondo tra le culture»51; infatti «la teologia ha sempre avuto e
continua ad avere bisogno dell’apporto filosofico. Essendo opera della ragione criti-
ca alla luce della fede, il lavoro teologico presuppone ed esige in tutto il suo indaga-
re una ragione concettualmente e argomentativamente educata e formata»52.

Se la filosofia & importante per la teologia, anche la teologia riveste un grande
ruolo per la ragione ed il sapere filosofico che assolutizzando un certo scientismo
«potrebbe perdere la verita dell’essere e subire un grande danno. ’Occidente - dice
Benedetto XVI — da molto tempo & minacciato da questa avversione contro gli inter-
rogativi fondamentali della sua ragione, e cosi potrebbe subire solo un grande
danno. Il coraggio di aprirsi all’ampiezza della ragione, non il rifiuto della sua gran-
dezza: & questo il programma con cui la teologia impegnata nella riflessione sulla
fede biblica entra nella disputa del tempo presente»53. Un onesto dialogo tra “sape-
re umano” e la teologia intesa come interrogativo sulla ragione della fede getta le
basi per una oggettiva ridimensione dei vari integralismi sia scientista che & il rele-
gare «il problema Dio facendolo apparire come problema a-scientifico e pre-scien-
tifico, sia religioso che toglie alla ragione ogni incisiva bonta per l'atto di fede.
Questa interazione leale e libera da preconcetti e inoltre una grande occasione per
il processo di incontro e confronto con le culture. Il cristianesimo ha vissuto fin dagli
inizi della predicazione del vangelo questa esperienza»54.

Nei confronti del problema di pacificazione tra le culture e le religioni, il dialo-
go tra teologia e scienze umane puo dare un notevole contributo superando cosi lo
stile della conflittualita e della violenza e ponendosi invece nella valorizzazione della
dialettica alla luce della liberta nella verita sull’'uomo che non puo essere orfana
dell’apertura al Totalmente Altro, garante di quella singolare realta penultima che
& 'uomo. Il mistero del Logos che porta nella contingenza della storia il Totalmente
Altro che pur nella sua trascendenza si fa carne per offrire gesti e parole di vita per

50 GI0VANNI PaoLo II, Enc. Fides et Ratio, n. 69.

51 Jbid.

52 [bid., n. 77.

53 BENEDETTO XVI, Discorso con i rappresentanti della Scienza..., 30.

54 GIOVANNI Paoro II, Enc. Fides et Ratio, n. 70.

113



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 11$

Ragione e fede. Necessaria sinergia per un incontro proficuo tra le culture

I'intera umanita, ha tracciato la rotta e ha lasciato lo stile che puo offrire proficua
interazione tra fede e ragione.

6. Conclusione

La lectio magistralis di Benedetto XVI all’Universita di Regensburg e un lucido e
profetico messaggio alla cultura occidentale che all’interno delle Universita non si
faccia a meno di un serio dialogo con I’antropologia teologica che ha insite molte
risposte che spesso la ragione moderna o vuole ignorare o ha relegato alla mera
sfera teologica. E invece proprio 1'Universita, ricorda Papa Benedetto XVI, il luogo
dove la ragione «partendo dall'immagine cristiana di Dio»55 puo iniziare il dialogo
tra le culture che spesso hanno le loro radici in percorsi religiosi o sono esse stesse
«profondamente religiose». «Proprio queste culture profondamente religiose del
mondo vedono, nell’esclusione del divino dall’'universalita della ragione, un attacco
alle loro condizioni piu intime»56.

L'Europa di oggi puo proprio nell’Universita, intesa quale studium come era alle
sue origini, tessere la reciprocita tra le conoscenze al fine di offrire una libera e con-
vinta stabilita su cio che e essenziale nell’incontro tra le culture: «Per la filosofia e,
in modo diverso per la teologia, I’ascoltare le grandi esperienze e convinzioni delle
tradizioni dell’'umanita, specialmente quelle della fede cristiana, costituisce una
fonte di conoscenza; rifiutarsi ad essa significherebbe una riduzione inaccettabile
del nostro ascoltare e rispondere»57.

Solo cosi non si illude I'intera umanita mentre la si chiama a cooperare per un
presente e futuro degno dell’'uomo.

55 Discorso con i rappresentanti della Scienza..., 30.
56 [bid., 29.
57 Ibid., 29-30.

114



