RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 11$

Contributi RTLu XII (1/2007) 115-120

Filosofia e religione cristiana

Giovanni Ventimiglia
Facolta di Teologia (Lugano)

Una volta, quando studiavo a Monaco di Baviera, una mia amica luterana mi
chiese con grande schiettezza: Giovanni, tu sei cristiano? Risposi di si. E come & pos-
sibile ad un cristiano studiare filosofia? Da luterana “doc”, la mia cara amica
Katharina non capiva come fosse possibile usare la ragione filosofica, pensare e,
nello stesso tempo, credere in Gesu Cristo. Le risposi che per me la fede non signi-
ficava la messa in vendita, a prezzi scontatissimi, del mio cervello ma, tutto al con-
trario, la sua valorizzazione.

Questa sera mi soffermero sui rapporti e sulle differenze tra filosofia e religione
cristiana. Per ragioni di tempo, mi limitero qui alla religione cristiana cattolica.

Si puo dire che si sono succedute nella storia della filosofia almeno tre concezio-
ni al riguardo: la medievale, la moderna e la contemporanea.

1. Uimpostazione medievale

Nel medioevo, e in particolare secondo Tommaso d’Aquino, la formula che rego-
lava i rapporti fra religione e filosofia era la seguente: distinguere per unire.

La filosofia e la religione infatti erano anzitutto considerate distinte e questo
almeno per tre motivi.

Primo per I'oggetto specifico. La filosofia ha ad oggetto, come abbiamo visto,
I’essere, ossia la totalita di tutti gli enti, mentre la religione ha ad oggetto Dio, ossia
I’Essere stesso sussistente.

1 Testo della conferenza tenuta all’Associazione L'uomo e la scienza di Riazzino, presso Locarno, il 9 gen-
naio 2007.

115



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 11$

Filosofia e religione cristiana

Il secondo motivo di distinzione ¢ la cosiddetta ragione formale o, con parole pit
semplici, il punto di vista — o “in quanto” — da cui si considera I’'oggetto. Infatti la
filosofia puo avere anche ad oggetto Dio, in alcuni casi, ma solo in quanto causa o
fine di tutti gli enti, cioe in quanto causa o fine del suo oggetto specifico.
Analogamente la religione a volte parla anche di tutti gli enti, ma in quanto sono
finalizzati a Dio (o salvati da Cristo), cioe in quanto finalizzati al suo oggetto speci-
fico.

11 terzo motivo & il cosiddetto soggetto di inerenza o, con espressione moderna,
la facolta dell'uomo coinvolta. La filosofia, come si & visto sopra, fa riferimento alla
capacita razionale concettuale e logica dell'uomo, mentre la religione fa riferimen-
to alla fede. Ora, tra ragione e fede vi e una differenza analoga a quella che c’e fra
vista ed udito. La fede infatti viene dall’'udito, come dice san Paolo, ovvero dalla fidu-
cia nella verita di quanto ascolto, in forza dell’autorita di colui che mi rivela quelle
cose. La filosofia invece non si convince fino a quando non “vede” con gli occhi della
ragione, in forza dell’evidenza di quanto conosce.

Un’altra differenza tra fede e ragione proviene dal fatto che I'atto di fede coin-
volge anche la liberta, mentre nell’atto della ragione la liberta non & necessaria-
mente coinvolta. Infatti davanti ad una verita di ragione, per esempio 2 + 2 = 4, non
e richiesto un atto di liberta per dare I’assenso: in un certo senso siamo costretti dal-
I'evidenza ad ammettere che & cosl. Invece davanti ad una verita di fede siamo libe-
ri di dare o no il nostro assenso e, una volta dato, quello e il risultato di una scelta
libera.

Una volta chiarito, seppure per sommi capi, i motivi della distinzione tra religio-
ne e filosofia, vediamo come esse possano collaborare (distinguere... per unire,
secondo la felice formula di Jacques Maritain).

Anzitutto la filosofia puo aiutare la religione e questo, secondo la tradizione
medievale, in tre modi, che si possono esprimere, semplificando, con una formula:
prima della religione, durante la religione, dopo la religione.

La filosofia puo aiutare la religione, prima della religione, nel senso che puo pre-
parare la strada alla religione. Infatti, la filosofia, tra le altre cose si occupa di quel-
li che una volta si chiamavano i preambula fidei, i preamboli della fede, che sono:
I'esistenza e gli attributi di Dio. La filosofia puo arrivare a dimostrare — ¢ arrivato a
farlo gia prima di Cristo con Aristotele! — I’esistenza di Dio e, inoltre, la natura e gli
attributi di Dio. Gia i filosofi greci — e il cristianesimo ha poi accettato questa visio-
ne — pensavano a Dio come all’Immutabile, Indiveniente, Perfetto.

In questo modo la filosofia puo preparare alla religione. Si dice che “puo”, per-
ché, anche alla fine di ogni pur rigorosa dimostrazione, 1'ultima parola spetta non

116

—



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 11$

Giovanni Ventimiglia

alla ragione ma, come abbiamo appena visto, alla fede, che comporta un atto di
liberta.

La filosofia puo inoltre aiutare la religione, durante la religione, se cosi si puo
dire, nel senso che, una volta dato I’assenso di fede alle verita rivelate, la filosofia
puo contribuire con gli strumenti concettuali che le sono propri, a rendere meno
incomprensibile il mistero di Dio, a chiarire come alcuni aspetti — per esempio la
Trinita — non siano contrari alle leggi della ragione filosofica — per esempio al prin-
cipio di non contraddizione. La teologia come scienza nasce dall’incontro tra la filo-
sofia e la religione e coincide per molti aspetti con il momento epistemologico che
stiamo considerando, cioé con I'esercizio della ragione filosofica all’interno della
rivelazione.

Infine la filosofia puo aiutare la religione dopo la religione, nel senso che, una
volta approfondito anche con gli strumenti della ragione filosofica il mistero di Dio,
il credente-filosofo e in grado di difendere la religione dalle obiezioni che le vengo-
no rivolte. Si tratta di quel momento che una volta veniva chiamato apologia cioe,
etimologicamente, “difesa” della religione.

Detto questo, vediamo in che modo, dall’altro lato, la religione puo aiutare la
filosofia secondo la visione medievale della questione.

La religione infatti puo fornire alla filosofia oggetti da indagare. All'interno della
religione esistono infatti, tra diverse verita soprannaturali e sopra-razionali, anche
alcune verita naturali, a cui la ragione filosofica di qualcuno potrebbe anche giun-
gere. In effetti € andata proprio cosl, alcuni filosofi, come Platone ed Aristotele, vis-
suti prima di Cristo, erano giunti per i fatti loro, cioeé con il semplice uso della ragio-
ne filosofica, ad affermare alcune verita, come la esistenza di Dio ed alcuni suoi
attributi, che poi sono stati comunque rivelate. Una volta rivelate, ad ogni modo,
queste verita continuano ad essere indagate filosoficamente e rappresentano anzi
una sfida per il pensiero, che si interroga sulla loro ragionevolezza e plausibilita.

2. Limpostazione moderna

Nell’epoca moderna la concezione dei rapporti fra religione e filosofia € cambia-
ta, per tutta una serie dei motivi storico-culturali.

Una prima tendenza, di tipo razionalistico, ha preteso di inglobare la religione
all’interno della filosofia. Si tratta di una parabola culminata nel sistema filosofico di
Hegel, il quale considerava la religione un momento dialettico antecedente alla filo-
sofia: la religione esprimerebbe per simboli, quanto la filosofia afferma con rigore

117

—



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 11$

Filosofia e religione cristiana

attraverso il concetto. Per esempio il dogma della Trinita esprimerebbe in modo figu-
rato la legge della ragione filosofica che va sotto il nome di triade dialettica. Analo-
gamente, per Hegel, il dogma della divino-umanita di Gesu Cristo esprimerebbe per
simboli la verita concettuale filosofica della divino-umanita di tutti gli uomini.

Una seconda tendenza, gia presente prima di Hegel, rappresenta esattamente
I'opposto del razionalismo hegeliano, nel senso che tenta di inglobare la filosofia
all’interno della religione. Di fatto questa corrente, il cui maggiore rappresentante
e forse Kierkegaard — non a caso uno dei pensatori piu critici del pensiero hegelia-
no - ritiene che la religione possa dare una risposta anche a questioni che riguar-
dano I'uomo e il mondo (che la filosofia in altri casi ha provato a risolvere anche
senza I’aiuto della religione). Anzi, nella corrente fideista che andiamo analizzando
si giunse a sostenere, per esempio gia con Lutero, che la filosofia e la ragione sono
figlie del Diavolo e che un credente non puo, per coerenza, essere filosofo.

3. Limpostazione contemporanea

Nella filosofia contemporanea ¢ caduta la convinzione moderna ed in particola-
re illuministica secondo cui la filosofia vera & quella che prescinde da ogni condizio-
namento fideistico.

Si & compreso infatti che la opposizione o credi o pensi — che si declina poi nelle
due tesi “quando pensi non credi”, “quando credi non pensi” — & errata ed impossi-
bile.

Impossibile perché si ¢ compreso, specialmente dopo I'avvento della corrente
filosofica detta “ermeneutica”, che non e possibile giudicare senza pregiudizi, non &
possibile pensare se non a partire da una certa fede. Nessuno, in un certo senso,
puo ormai considerarsi davvero un libero pensatore o un pensatore laico, libero da
qualsiasi condizionamento di fede. Tutti hanno una fede, si chiami essa cristianesi-
mo, buddismo, comunismo, liberalismo, capitalismo, ecologismo, o anche laicismo,
tutti pensano e fanno filosofia non “nonostante” la propria fede ma “in forza”,
“all’interno” di quella fede.

Si & ormai compreso che il tentativo illuminista di ammettere come vero solo ed
esclusivamente quello che puo essere provato dalla ragione in modo inequivocabile
nasconde una tendenza che gli psicologici chiamerebbero, in termini tecnici, para-
noica. Solo il paranoico infatti, non fidandosi di niente e di nessuno tenta dispera-
tamente di provare la veridicita di tutto e di tutti, non dando niente per scontato,
anzi immaginando I'inganno dietro ogni cosa. Ebbene, la tendenza a non volersi

118

—



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 11$

Giovanni Ventimiglia

fidare di niente e di nessuno, se non di cio che & provato dalla ragione - si pensi al
dubbio universale di Cartesio — & una patologia del pensare. Di fatto ogni uomo giu-
dica a partire da pregiudizi, comprende a partire da precomprensioni.

Il problema dunque, oggi, del rapporto tra filosofia e religione si pone in termi-
ni molto diversi rispetto al periodo medievale e moderno. Non si tratta piu di vede-
re dove finisce la filosofia e dove comincia la religione. Si tratta di trovare, fra le
tante fedi oggi a disposizione, quella al cui interno & possibile pensare liberamente,
quella che invece di ostacolare I'esercizio della ragione filosofica — come avviene
purtroppo nei fondamentalismi — lo favorisce. Si tratta di trovare, fra tanti condizio-
namenti che inevitabilmente vincolano, 'unico vincolo liberante.

Ebbene, la fede cristiana ha proprio la inaudita pretesa di essere questo vincolo
liberante. Nel grande supermercato di fedi di diversa qualita come quello attuale, la
fede cristiana & quel vincolo che pretende di offrire vera liberta di pensiero, il pre-
giudizio che presume di generare giudizio, I'obbedienza che promette di favorire
apertura a tutto e a tutti.

D’altro canto esistono criteri molto precisi per verificare I’attendibilita di queste
pretese e promesse. Ne menziono uno. E’ contenuto nella Enciclica Fides et ratio di
Giovanni Paolo II ed ¢ la fiducia incondizionata che la fede cristiana, a differenza di
altre fedi di tipo fondamentalista, mostra proprio nei confronti della ragione umana.
Per esempio al paragrafo 56 si legge: «Nondimeno alla luce della fede che ricono-
sce in Gesu Cristo tale senso ultimo, non posso non incoraggiare i filosofi, cristiani
o meno, ad avere fiducia nelle capacita della ragione umana e a non prefiggersi
mete troppo modeste nel loro filosofare (...) bisogna non perdere la passione per la
verita ultima e I’ansia per la ricerca, unite all’audacia di scoprire nuovi percorsi».
Anche verso la fine, al paragrafo 106, Giovanni Paolo II scriveva: «Il mio appello,
inoltre, va ai filosofi e a quanti insegnano la filosofia, perché abbiano il coraggio di
ricuperare, sulla scia di una tradizione filosofica perennemente valida, le dimensio-
ni di autentica saggezza e di verita, anche metafisica, del pensiero filosofico».

Un tale appello alla ragione intesa in senso ampio, cioé comprendente anche la
ragione filosofica, ¢ d’altra parte conseguenza della visione cristiana di Dio: Dio
infatti & Logos. Come ha ricordato Benedetto XVI, citando Manuele II, nel discorso
all’'Universita di Ratisbona del 12 settembre scorso: «Non agire secondo ragione
(logos) & contrario alla natura di Dio»!

Questo appello al coraggio del pensiero, lanciato proprio in nome della fede in
Gesu Cristo, Logos di Dio fatto carne, mi sembra uno degli aspetti piti profondi e piti
belli del cattolicesimo. Significativamente un filosofo del tutto lontano da posizioni
cattoliche, come Pier Aldo Rovatti, ha mostrato stupore e apprezzamento per la

119

—



RTLu_1 2007.gxd 1.3.2007 14:58 Pagina 1@

Filosofia e religione cristiana

rivalutazione che la ragione filosofica trova all’interno del Cattolicesimo. Cito, per
concludere, alcuni passaggi di un suo articolo di commento alla Fides et ratio: «Da
pitt di cent’anni la filosofia non era pil la protagonista di un’enciclica... Non c’e
dubbio che I'enciclica sceglie la strategia del confronto filosofico contro I’arrocca-
mento dei fideismi e la chiusura dei cosiddetti atteggiamenti “irrazionali” in fatto di
fede. A mio parere, & questo che ne fa un evento culturale da non trascurare. C’e
una scelta di campo e ¢’e un rischio... L'enciclica... sembra destinata in modo par-
ticolare a quanti insegnano filosofia (il corsivo & nel testo), e fa appello al loro
“coraggio”: coraggio di combattere, sul terreno della filosofia, per un ritorno a cio
che e “valido” e “autentico”... Quasi ogni scenario del nostro presente storico (dove
sia in gioco la vita, il senso del vivere) mostra il crampo di un pensiero che non rie-
sce a pensare quanto succede (si tratti di guerra o di tecnologia). C’¢ un’urgenza
inderogabile di strumenti per pensare, modi di pensiero che siano all’altezza della
complessita dei problemi che avanzano... La sindrome di padronanza & senza freni,
mentre ciascuno si sente impotente. Cosa aspettano le ragioni e le fedi per metter-

si al lavoro?»2.

2 P. A. RovarTl, Le ragioni e le fedi, in Aut-Aut 291-292 (1999) 4-9.

120



