RTLu_2_2007.gxd 30-05-2007 22:06 Pagina$9

Contributi RTLu XII (2/2007) 239-248

Eugenio Corecco:
canonista e vescovo dopo il Vaticano 11

Libero Gerosa
Facolta di Teologia (Lugano)

All'inizio del Proemio della Costituzione conciliare sulla sacra liturgia, la prima
pubblicata dai Padri del Concilio Vaticano II, si afferma lapidariamente: «Il sacro
Concilio si propone di far crescere ogni giorno di pit la vita cristiana tra i fedeli»
(SC 1). Sempre all’inizio di quella che sara universalmente riconosciuta come la
Magna Charta di tutto il Concilio Vaticano II, ossia la Costituzione dogmatica Lumen
Gentium, gli stessi Padri conciliari precisano: «Cristo ¢ la luce delle genti: questo
santo Concilio, adunato nello Spirito Santo, desidera dunque ardentemente, annun-
ciando il Vangelo a ogni creatura, illuminare tutti gli uomini con la luce del Cristo
che risplende nel volto della Chiesa» (LG 1). Cercare oggi, a piu di quarant’anni
dalla chiusura del Concilio Vaticano II, di valutare il contributo offerto da un gran-
de uomo di fede, canonista e vescovo, alla ricezione autentica di questo impulso mis-
sionario nella Chiesa in Svizzera, significa dunque soprattutto chiedersi in che misu-
ra la sua testimonianza cristiana, a tutti i livelli del suo essere e agire, ha riflettuto
la luce che il volto di Gesu Cristo & per ogni uomo.

In questa prospettiva, totalmente conforme allo scopo perseguito dai padri con-
ciliari sotto la guida dello Spirito Santo, viene spontaneo iniziare dall’ultima fase
della vita di quest'uomo: la sua malattia e la sua morte. Spontaneita non emotiva,
ma teologica, perché come scriveva san Paolo ai cristiani di Corinto, un porto famo-
so e molto popolato, da cui I'’evangelizzazione si sarebbe irradiata in tutta ’Acaia e
in altre parti del mondo mediterraneo: «... il primo uomo, Adamo, divenne un esse-
re vivente, ma I'ultimo Adamo divenne spirito datore di vita» (1 Cor 15,45). E gli
stessi padri del Concilio Vaticano II parlando delle varie forme di apostolato ammo-
niscono tutti i battezzati a non voler mai dimenticare che proprio con «... la spon-
tanea accettazione delle fatiche e delle pene della vita, con cui si conformano a

239



RTLu_2_2007.gxd 30-05-2007 22:06 Pagina\%o

Eugenio Corecco: canonista e vescovo dopo il Vaticano Il

Cristo sofferente, essi possono raggiungere tutti gli uomini e contribuire alla salvez-
za di tutto il mondo» (AA 16,7).

1. Sofferenza ed edificazione della Chiesa

Come I’Apostolo delle genti non pretende certamente di aggiungere qualche cosa
al valore redentivo universale della croce di Cristo Gesu, quando riflettendo sulle
sue tribolazioni apostoliche afferma: «Sono lieto delle sofferenze che sopporto per
voi e completo nella mia carne quello che manca ai patimenti di Cristo, a favore del
suo corpo che & la Chiesa» (Col 1,24), cosi il Vescovo Eugenio, quando parla pubbli-
camente della sua malattia non intende attribuirsi alcuna virtu eroica, ma sempli-
cemente riaffermare, in sintonia totale con il Concilio Vaticano II, il compito di ogni
cristiano e soprattutto di coloro che sono investiti di autorita nella Chiesa. Nella sua
conferenza sulla malattia e sulla sofferenza, tenuta a Trevano il 27 novembre 1994,
il Vescovo Eugenio afferma: «Il compito del Vescovo non consiste solo nel predicare
il Vangelo, nell’annuncio della Parola, ma anche nell’aiutare concretamente i fede-
li che gli sono affidati a vivere questo annuncio. Proprio perché, nella misura delle
sue capacita, deve aiutare concretamente i fedeli a incarnare il Vangelo nella vita di
tutti i giorni, credo che non puo sottrarsi al dovere di dare testimonianza sul modo
con cui ha vissuto e pu0 essere vissuta la malattia, perché la malattia & parte inte-
grante della vita umana. Se lasciassimo fuori dalla vita la malattia, non saremmo
sinceri, non copriremmo tutta ’esistenza umana, anzi non copriremmo una parte
essenziale della nostra esperienza umana»!. Una simile censura impedisce all'uomo
di capire non solo il senso della malattia e della morte, ma anche il senso e le poten-
zialita della cosiddetta terza eta. A tale riguardo afferma ancora Eugenio Corecco:
«Prescindendo dalla evidente diversita tra la malattia e la terza eta, esiste tra le due
situazioni un fatto comune: quello del tempo. Nell’'uno e nell’altro caso una persona
si accorge che il tempo stringe; che il tempo non & piu quello di una volta, al quale,
vivendo, si poteva anche non pensare. Il tempo diventa una presenza costante nel-
I'orizzonte quotidiano di una persona gravemente ammalata o anziana. Si intensifi-
ca e circoscrive con maggiore precisione la vita, facendone emergere, non solo la
finitezza, ma soprattutto il valore»2. In questa situazione e pil facile scoprire che

1 E. Corecco, Sulla malattia e sulla sofferenza, (Quaderni di Caritas Ticino) Lugano 1995, 21.

2 Jbid., 17.

240



RTLu_2_2007.gxd 30-05-2007 22:06 Pagina\%l

Libero Gerosa

«...I’'essenza della vita si & concentrata, assumendo uno spessore esistenziale molto
piu forte di prima. [...] La vita assume una dimensione di urgenza, prima insospet-
tata, anche se l'ipotesi di guarire o di poter vivere ancora a lungo fosse reale. [...]
Si capisce che, oltre ad essere irripetibile, il tempo & diventato breve, per cui deve
essere vissuto ed apprezzato pitl intensamente di prima. Questo non certo per quel-
lo che si riesce ancora a fare, ma per quello che si vive interiormente, paragonan-
do sé con se stessi e con il proprio destino»3. Ed in questo paragone che, come inse-
gna il Catechismo della Chiesa Cattolica, la persona e orientata «a discernere nella
propria vita cio che non & essenziale per volgersi verso cio che lo e» (CCC, n. 1501),
«... I’esperienza umana fa sentire e sperimentare la verita della fede perché la fede
ci & data per capire meglio la nostra umanita e il nostro destino umano, non per
sostituirlo, ma per capirlo meglio perché la fede non & un’alternativa alla vita, ma
¢ la rivelazione della verita sull'uomo e su Dio dunque per vivere meglio quello che
stiamo facendo»4.

Ecco, questa esperienza della fede cristiana come adesione libera e responsabi-
le a Gesu Cristo, a quell’avvenimento e quella presenza che definiscono il proprio
personale destino, esperienza resa piu forte, piu limpida e pastoralmente piu effica-
ce dalla sofferenza abbracciata senza riserve, getta una luce nuova sia sulla vita
apostolica che sull’opera teologica di Eugenio Corecco, entrambe profondamente
segnate dalla categoria centrale di tutta I’ecclesiologia del Concilio Vaticano II: il
concetto di communio>.

2. Comunione e diritto nella Chiesa

L'esperienza personale della sofferenza e della morte, vissuta dal Vescovo Eu-
genio, mostra molto bene che anche nel suo insegnamento universitario, quando
usa il termine communio, il canonista intende escludere due opposte tendenze fon-
damentaliste, entrambe diffuse negli ambienti ecclesiali del post-Concilio. Da una
parte il professore di diritto canonico con il termine di comunione ecclesiale non

3 Ibid.
4 Ibid., 6.

5 Per un primo sguardo sintetico su vita e opera del teologo svizzero, cfr. L. GErosa, Eugenio Corecco (1931-
1995). Das Kirchenrecht als theologische Disziplin, in Theologische Profile. Schweizer Theologen und
Theologinnen im 19. und 20. Jahrhundert, hrsg. von B. BURKI — S. LEIMGRUBER, Freiburg (CH) 1999, 423-
437.

241



RTLu_2_2007.gxd 30-05-2007 22:06 Pagina\%Z

Eugenio Corecco: canonista e vescovo dopo il Vaticano Il

indica in alcun modo «un certo vago affetto, ma una realta organica, che richiede
forma giuridica ed insieme & animata dalla carita», come insegnano i padri conci-
liari al n. 2 della Nota explicativa praevia della Lumen Gentium; dall’altra negli
scritti canonistici di Eugenio Corecco lo stesso termine communio ¢ ben lungi dal
significare tutto cio che nella Chiesa e formalizzabile a livello giuridico.

Anzi, alla luce di questa esperienza personale forte, diventa piu facile capire
come mai Eugenio Corecco arrivi in questi suoi scritti a definire la comunione eccle-
siale come un’esperienza di liberta che non nasce dalla natura umana, ma dall’a-
scolto della Parola di Dio e dalla celebrazione dei sacramenti, in una parola della
fede quale fonte di rapporti intersoggettivi e strutturali appartenenti alla Costitu-
zione della Chiesa®. La specificita di questi rapporti & conoscibile solo attraverso la
fede e percio — sempre secondo Corecco — la legge canonica stessa, quale implicita
dimensione strutturale oggettiva della comunione ecclesiale trova non nell’ordine
della ragione (ordinatio rationis), ma nella disposizione della fede (ordinatio fidei)
I’elemento principale della sua definizione.

Cosl riassunta e contestualizzata, la proposta di Eugenio Corecco di sostituire
nella definizione classica di legge canonica la ratio con la fides appare come un ulti-
mo possibile sviluppo della definizione di Tommaso d’Aquino, sviluppo in cui si tiene
finalmente conto in modo realistico che la distinzione fra ragione e fede, tra filoso-
fia e teologia & ormai diventata una netta separazione nella cultura moderna.
Dall’invito a volere considerare la legge canonica come disposizione della fede e non
come ordine della ragione non si puo pero dedurre che la lex canonica non abbia
nulla a che vedere con la ragione e tanto meno che essa possa essere irragionevo-
le. Con una simile proposta non si vuole eliminare il concetto di analogia entis,
quale criterio epistemologico del diritto canonico, ma semplicemente relativizzare il
ruolo della ragione umana, e con essa del diritto naturale, quale momento obbliga-
torio del processo di conoscenza e produzione della norma canonica positiva. Anzi,
nell’aprire questa via verso una nuova definizione della lex canonica Corecco si e
subito preoccupato di sviluppare una critica cosi radicale alla teologia del diritto di
Karl Barth, caratterizzata dal gran rifiuto della analogia entis, da sembrare per
alcuni versi eccessiva e forse anche un po’ ingiusta. Infatti, come ha acutamente
osservato Hans Urs von Balthasar, per quanto strano e paradossale possa sembra-

6 Cfr. E. Coricco, Teologia del Diritto Canonico, in Nuovo Dizionario di Teologia, a cura di G. BARBAGLIO — S.
DiaNicH, Roma 1977, 1711-1751 e il commento di L. Gerosa, Liinterprétation de la loi dans UEglise.
Principes, paradigmes, perspectives, Malesherbes 2004, 45-64. Su tutto questo paragrafo cfr. pure E.
Corecco, Théologie et droit canon: écrits pour une nouvelle théorie du droit canon, Paris 1990.

242



RTLu_2_2007.gxd 30-05-2007 22:06 Pagina\%B

Libero Gerosa

re, occorre riconoscere l'esistenza di un’«impressionante parentela» fra san
Tommaso e Karl Barth, perché se & vero che quest’ultimo definisce piu volte la ana-
logia entis come «il pit1 grosso inganno dottrinale» & pero altrettanto innegabile che
tutta la patristica fino all’Alto Medioevo — e in gran parte ’Aquinate stesso — pensa
all’interno della analogia fidei, che nasconde gia in sé, quale suo momento integra-
tivo, anche la analogia entis?. D’altronde, «la modalita conoscitiva o analogia fidei
con cui Karl Barth — a partire da Cristo - comprende la rivelazione di Dio nella crea-
zione contiene la analogia entis»8.

Tutto cio dimostra chiaramente che I'applicazione dalla analogia fidei in diritto
canonico non elimina la analogia entis, per cui proporre la ordinatio fidei come ele-
mento principale della definizione di lex canonica non significa per nulla eliminare
la ratio dal processo di conoscenza e produzione del diritto della Chiesa, bensi pre-
cisarne il ruolo specifico nel processo di formazione storica della concreta norma
positiva. La fede, infatti, non minaccia né la ragione né la filosofia, ma anzi difende
entrambe dalla pretesa assolutistica della gnosi. In altri termini, fede e teologia
custodiscono la filosofia, perché al teologare appartiene non solo il credere ma
anche il pensare, e la mancanza dell'uno o dell’altro finirebbe per dissolvere la stes-
sa teologia come scienza, la quale — come afferma giustamente Joseph Ratzinger —
«postula sempre un nuovo inizio nel pensare, che non & prodotto della nostra pro-
pria riflessione, ma dall’incontro con una Parola che ci precede»?. In quanto realta
teologica il diritto canonico porta in sé questa verita, perché quale dimensione strut-
turale della comunione ecclesiale & frutto della normativita propria della Parola e
del Sacramento. Pertanto, indicare nella cosiddetta ordinatio fidei o disposizione
della fede I’elemento principale della definizione di lex canonica significa semplice-
mente trarre le dovute conseguenze dalla concezione del diritto della Chiesa che,
lungi dall’essere una vaga e polivalente «teologicizzazione del diritto canonico»,
rappresenta uno dei tentativi pitt autentici di ristabilire in modo corretto e preciso i
nessi fra norma canonica e verita cattolical.

7 Su questa «impressionante parentela» («anmutende Verwandschaft») fra K. Barth, san Tommaso e la
Patristica cfr. H. U. voN BALTHASAR, Karl Barth, Einsiedeln 1976, 272-273.

8 Ibid., 390.

9 J. RATZINGER, Wesen und Auftrag der Theologie. Versuche zu ihrer Ortsbestimmung in Disput der
Gegenwart, Einsiedeln-Freiburg 1993, 49 e 51.

10 A tale riguardo, cfr. E. Corecco, Il valore della norma disciplinare in rapporto alla salvezza nella tradi-
zione occidentale, in Incontro fra canoni d’Oriente e d’Occidente. Atti del Congresso Internazionale, a
cura di R. CoppoLa, Bari 1994, vol. 2, 275-292.

243



RTLu_2_2007.gxd 30-05-2007 22:06 Pagina\%él

Eugenio Corecco: canonista e vescovo dopo il Vaticano Il

Cosi facendo, in conformita all’insegnamento conciliare di OT 16,4, Eugenio
Corecco da professore di diritto canonico ha dato un contributo decisivo al rinnova-
mento dello statuto ontologico ed epistemologico di questa disciplina. Ora, e fuori di
dubbio che cio abbia favorito anche in Svizzera una corretta ricezione dell’ecclesio-
logia conciliare, soprattutto grazie al recupero della coscienza che fra legge cano-
nica e comunita ecclesiale esiste un nesso stretto, necessario, vitale. Non va pero
dimenticato che tutto cio e pure la base su cui, da Vescovo, Eugenio Corecco fonda
le sue principali iniziative pastorali, in particolare quelle legate al suo costante
impegno per rinnovare 'insegnamento della teologia nel suo insieme.

3. Amicizia e sapere teologico

I’amicizia, come guida al destino ultimo di ogni persona, come cammino appas-
sionato verso la verita oggettiva, fondamento di ogni esperienza di comunione eccle-
siale: & questo, in fondo, il registro didattico nuovo lasciato in eredita da Eugenio
Corecco alla Facolta di Teologia di Lugano (FTL), la pit importante fra le sue inizia-
tive universitarie. Oggi, la FTL e una Facolta accreditata dalla Conferenza
Universitaria Svizzera, con piut di 270 studenti ordinari e perfettamente integrata
nel sistema universitario svizzero grazie all’applicazione del modello di Bologna.
Essa e pure particolarmente attrattiva per i laici, grazie al Bachelor in Filosofia
applicata e al Master in Diritto comparato delle religioni. Tuttavia la sua specificita
pit importante rimane quella ereditata dal suo fondatore che, a partire da alcune
riflessioni sull’'universita medievale, indica delle linee di rinnovamento per le odier-
ne istituzioni accademiche della Chiesa all’interno dell’orizzonte aperto dalla neces-
sita di una nuova evangelizzazione dell’Europa. Non si tratta piu di preparare sem-
plicemente — secondo il modello humboldiano — dei bravi professionisti o addirittu-
ra dei fedeli funzionari, bensi di formare uomini e donne veri, capaci di riconosce-
re la verita delle cose e di aderirvi con liberta, per realizzare assieme il bene pro-
prio e quello comune. Non si tratta pit di realizzare universita al servizio di una
nazione o regione, e nemmeno di realizzare facolta di teologia al servizio di una
determinata Chiesa particolare, bensi di costruire centri universitari per loro natu-
ra capaci di essere appetibili anche oltre i confini del localell. Per realizzare questo

11 Cfr. E. Corecco, Natura e compito dell’'Universita. Saluto inaugurale al secondo Dies Academicus della
FTL (4 dicembre 1993), in E. Corecco, Un Vescovo e la sua Chiesa, a cura di E. W. VOLONTE, Siena 2005,
vol. 2, 63-69, soprattutto 65 e 68. In questo breve saluto Corecco riassume alcune delle sue piu ampie

244



RTLu_2_2007.gxd 30-05-2007 22:06 Pagina\%B

Libero Gerosa

scopo, ad un tempo universitario e missionario, occorre un registro nuovo anche
nell’'insegnamento della teologia, grazie al quale sia possibile recuperare in modo
convincente I'unita nell’intelligenza della fede cristiana. Questo registro consiste in
una duplice convinzione di fede: innanzitutto nella convinzione che il recupero del-
I'unita del cosiddetto intellectus fidei a livello esistenziale e didattico non si da senza
il recupero simultaneo dell’'unita fra fede e vita; in secondo luogo che questo reci-
proco legame organico fra unita nell’intelligenza della fede e la vita spirituale &
messo in luce — sempre a livello esistenziale ed ecclesiale — da una sinfonia comu-
nionale di doni e carismi. Sia al primo livello che al secondo I'unita & opera dello
stesso soggetto: lo Spirito Santo. Infatti, come insegna il Catechismo della Chiesa
Cattolica, se «le parole divine crescono insieme con chi legge»12 e questa crescita
nell’intelligenza della fede ¢ frutto della «assistenza dello Spirito Santo» (CCC 94),
cio e dovuto al fatto che «tra i dogmi e la nostra vita spirituale c’¢ un legame orga-
nico» (CCC 89) e questo legame & un riflesso del nexus misteriorum edificato e testi-
moniato in modo sempre nuovo dallo Spirito Santo «che conserva e fa progredire
nell’'unita della fede tutto il gregge di Cristo» (LG 25,3). In altri termini, come ricor-
da ancora il Catechismo della Chiesa Cattolica, «cio che & opera dello Spirito Santo,
non viene pienamente compreso se non sotto I’azione dello Spirito Santo»13, e cio
significa anche all’interno di un contesto ermeneutico adeguato, quello della comu-
nione ecclesiale, essendo quest’ultima in tutte le sue svariate forme istituzionali e
carismatiche ’opera specifica o opus proprium dello Spirito Santo14.

Alla FTL il nesso organico fra unita dell’intellectus fidei e 1a communio, tra verita
di fede e vita ecclesiale, tra sapere teologico e formazione spirituale non solo non &
disatteso nell’insegnamento e nella ricerca, ma si documenta sensibilmente attra-
verso un’intensita di rapporti di collaborazione, di rispetto delle reciproche autono-
mie e di amicizia davvero straordinaria. Al crearsi e al permanere di questa atmo-

considerazioni sul tema, sviluppate nella sua conferenza Die Kirche und ihre Universitditen, in: Fragen in
der Kirche und an die Kirche, hrsg. von M. SEysoLp, Eichstitt-Wien 1988 (Extemporalia 6), 179-202. E
pero alla testimonianza personale dei suoi discepoli, che occorre far riferimento per avere un quadro piu
completo delle intuizioni che hanno guidato l'attivita didattica di Corecco fino alla decisione di fondare
una nuova Facolta di Teologia.

12 «Divina eloquia cum legente crescunt» (SAN GREGORIO MAGNO, Homilia in Ezechielem 1,7,8: PCL, 834D), in
CCC 94.

13 ORIGENE, Homiliae in Exodum, 4,5; CCC 137.

14 Sull’argomento cfr. J. RATZINGER, Der Heilige Geist als communio. Zum Verhdltnis von Pneumatologie und
Spiritualitdt bei Augustinus, in C. HEITMANN — H. MUHLEN (hrsg.), Erfahrung und Theologie des Heiligen
Geistes, Miinchen 1974, 223-238.

245



RTLu_2_2007.gxd 30-05-2007 22:06 Pagina$6

Eugenio Corecco: canonista e vescovo dopo il Vaticano Il

sfera, di questo contesto ermeneutico indispensabile per un lavoro scientifico serio,
non é estraneo il fatto che nella FTL convergono seminaristi, membri di istituti di
vita consacrata, preti e laici di diversa estrazione culturale e soprattutto ecclesiale.
La FTL non & né un seminario, né una facolta di un ordine religioso o di un movi-
mento ecclesiale, bensi un luogo di insegnamento e di studio, di incontro e di dialo-
go per uomini e donne che hanno la loro “dimora spirituale” altrove, ma in comu-
nicazione costante con questa palestra accademica per una comune ed appassiona-
ta ricerca della verita. In questo luogo, all’inizio del terzo millennio come gia nel
Medioevo, questa ricerca e questa riscoperta dell’'unita intrinseca della teologia non
si da al di fuori di una pluralita di approcci metodologici. Cido che Jean Leclercq
affermava nel suo bellissimo libro L’amour des lettres et le désir de Dieu (1957) a
proposito dei due metodi principali della teologia medievale: «Le differenze tra
monaci e scolastici appartengono meno all’ambito dottrinale che a quello della psi-
cologia. Sono la conseguenza di due stati di vita diversi, entrambi legittimi nella
Chiesa», dovrebbe renderci attenti al fatto che anche oggi & necessario e possibile
ricercare e trovare una certa complementarieta fra approcci metodologici diversi,
sostenuti ed alimentati da percorsi spirituali ed itinerari educativi diversi. A condi-
zione pero che si sappia sempre coniugare la comunione ecclesiale con la pluralita,
I'unita dell’obbedienza alla Verita con la liberta dell’atto di fede.

Se & vero, come ci insegna tutta la storia della teologia che fra ricerca intellettiva
ed esperienza di vita spirituale, tra speculazione e devozione, fra scrutatio e admi-
ratio, tra “universita” e “chiostro”, ci sono profondi legami di reciprocita organica, e
altrettanto vero che questi legami diventano proficui per la crescita dell'uno e del-
I’altra, del sapere e dell’esperienza, attraverso la liberta. Non solo la Sacra Scrittura
non ha mai separato la verita dalla liberta: «Se rimanete fedeli alla mia parola, sare-
te davvero miei discepoli, conoscerete la verita e la verita vi fara liberi» (GV 8,31-32),
ma anche la Tradizione non ha mai separato la conoscenza dall’amorel5.

In altri termini, alla FTL come in altre facolta o universita la risposta alla
domanda circa I'unita intrinseca della teologia, ricercata attraverso una pluralita
legittima di approcci metodologici ed itinerari, presuppone un quadro comune di
riferimento, un consenso sicuro su alcune categorie di fondo, senza il quale diventa
difficile capirsi. Alla FTL due sono i nomina o comuni denominatori che accompa-

15 «’amore stesso € conoscenza», amava affermare san Gregorio Magno; cfr. L. GERosA, Introduzione alla
tavola rotonda “Teologia e amicizia”, in Sapere teologico ed esperienza di fede, Atti del Convegno inter-
nazionale di AMATECA (Lugano, 10-11 settembre 2001), a cura di A. Tombolini, Lugano 2002, 10-12.

246



RTLu_2_2007.gxd 30-05-2007 22:06 Pagina$7

Libero Gerosa

gnano e sostengono il faticoso lavoro dei suoi docenti e studenti: il dialogo e I'ami-
cizia.

La ricerca della verita ¢ per sua natura un procedimento dialogico, perché «la
teologia come scienza postula sempre — ed e gia stato ricordato — un nuovo inizio nel
pensare, che non e prodotto dalla nostra propria riflessione, ma dall’incontro con
una Parola che ci precede»16. Proprio per questa ragione anche I’esperienza di
un’amicizia vera non e qualcosa di semplicemente aggiuntivo rispetto alla teologia
cristiana, perché questa & per sua natura ecclesiale, comunionale e percio:
«Appetendo alla Grazia attraverso il desiderio, attivando con la comunione la sua
intrinseca bonta, significa — occorre sottolinearlo — non fare qualche cosa di supple-
tivo, di aggiuntivo alla teologia, ma corrispondere adeguatamente e coerentemente
alla sua identita di verita desiderabile»17.

Lefficacia di questi due strumenti di lavoro teologico, il dialogo e I’amicizia, &
costantemente alimentata alla FTL dalla consapevolezza che per accordare la
grammatica del sapere teologico con il lessico della vita spirituale occorre “comuni-
carsi” o alimentarsi alla comune mensa eucaristica, perché «nella liturgia lo Spirito
Santo & il pedagogo della fede del Popolo di Dio» (CCC 1091).

Tutto questo e sintetizzato simbolicamente nel fatto che la FTL ha statutaria-
mente due patroni, entrambi dottori della Chiesa: san Tommaso d’Aquino e santa
Teresa di Lisieux, quasi a voler richiamare costantemente docenti e studenti tutti al
fatto che non c’e ricerca autentica della verita senza amore alla verita, conoscenza
effettiva della verita senza esperienza concreta della verita. Nel suo commento al
Cantico dei Cantici, una vera e propria “somma” della teologia monastical8, san
Bernardo di Chiaravalle afferma: «Mi pare che la vostra esperienza vi insegni nel
vostro foro interno, quello che io vi annuncio all’esterno».

Anche alla FTL, fondata dal Vescovo Eugenio Corecco, I’annuncio esterno o inse-
gnamento accademico rimane praticamente quasi inefficace se non & accompagna-
to dallo sforzo costantemente rinnovato di ogni docente, e del corpo docente nel suo
insieme, di risvegliare l’esperienza interiore o spiritualita originaria di ogni studen-
te, propria della comunita carismatica ispiratrice o appartenenza ecclesiale da cui
proviene e che funziona da evidenziatore esistenziale dell’unita iscritta intrinseca-
mente nell’intelligenza della fede. Infatti, come ha recentemente richiamato Papa

16 J. RATZINGER, Wesen und Auftrag der Theologie, cit., 51.
17 1. Birr1, Grazia, Ragione e Contemplazione, Milano 2000, 74.

18 | il giudizio di A. CHIAPPINI, Sapere teologico ed esperienza di fede: Bernardo di Chiaravalle e Gioacchino
da Fiore, in Sapere teologico ed esperienza di fede, cit., 95-107, qui 97.

247



RTLu_2_2007.gxd 30-05-2007 22:06 Pagina\%fﬂ

Eugenio Corecco: canonista e vescovo dopo il Vaticano Il

Benedetto XVI nel suo discorso all’apertura dell’anno accademico della Pontificia
Universita Lateranense: «Il docente universitario ha il compito non solo di indaga-
re la verita e di suscitarne perenne stupore, ma anche di promuoverne la conoscen-
za in ogni sua sfaccettatura e di difenderla da interpretazioni riduttive e distorte»19.

Anche in questa capacita di risvegliare 1’esperienza originaria di chi ascolta, il
professore e Vescovo Eugenio Corecco e stato maestro, anzi un profeta. Infatti, se
mi & permesso citare in questa sede e a mo’ di conclusione un amico fedele dei miei
studi a Friburgo, I'ormai famoso Vocabulaire de théologie biblique, pubblicato sotto
la direzione di Xavier Léon-Dufour, il profeta & colui che «vede con un solo sguardo
le verita eterne ed i fatti in cui esse si manifestano»20 e proprio per questo la sua
parola «trascende del tutto i suoi risultati immediati, perché la sua efficacia e di
ordine escatologico: in definitiva essa concerne noi».

19 BENEDETTO XVI, Suscitare il perenne stupore della verita, in I’Osservatore Romano, 22 ottobre 2006, 6-7.

20 Qui citato dall’edizione italiana della Marietti (Torino 1968), 889-901.

248



