RTLu_2_2007.gxd 30-05-2007 22:06 Pagina$7

Dibattiti RTLu XII (2/2007) 257-277

Marie, Epouse du Saint-Esprit?
Le point de vue de la mariologie
des saints et des papes

Etienne Richer
Communauté des Béatitudes (Roma)

La constitution dogmatique sur I'Eglise (Lumen Gentium) du Concile Vatican II
trouve son «sommet et couronnement», selon les mots de Paul VI, dans son huitie-
me et dernier chapitre, dédié a la bienheureuse Vierge Marie Mere de Dieu dans le
mystere du Christ et de I'Eglise. Pour la premiere fois, affirmait le pape Paul VI le
jour de la promulgation de cette constitution (21 novembre 1964), «un Concile cecu-
ménique présente une synthese si vaste de la doctrine catholique sur la place que
Marie occupe dans le mystere du Christ et de I’'Eglise»!. En formulant ce constat, ce
Pape, qui publiera ensuite lui-méme durant son pontificat deux encycliques (Mense
Maio, Christi Matri) et trois exhortations apostoliques mariales (Signum Magnum,
Recurrens mensis october, Marialis cultus), n’entendait aucunement affirmer que la
doctrine mariale de I'Eglise devait trouver a Vatican II son terme ultime. Le méme
pape Paul VI décida de proclamer solennellement Marie Mére de I’Eglise alors que
ce titre, délibérément omis, ne figure pas tel quel dans les textes du Concile. En
lisant avec attention I'introduction de la Constitution Lumen Gentium on remarque-
ra d’ailleurs qu’elle précise bien que le Concile «n’a pas I'intention de faire au sujet
de Marie un exposé doctrinal complet, ni de trancher les questions que le travail des
théologiens n’a pu encore amener a une lumiere totale. Par conséquent, demeurent
légitimes les opinions qui sont librement proposées dans les écoles catholiques au
sujet de celle qui occupe dans la Sainte Eglise la place la plus élevée au-dessous du
Christ et nous est toute proche» (LG 54).

1 PauL VI, Promulgation de la constitution Lumen Gentium et de Marie Meére de I'Eglise, 21 novembre 1964,
in Bienheureuse Celle qui a cru — Discours et écrits de Paul VI sur la Vierge Marie, Paris 2000, 33; Acta
Apostolicae Sedis 56 (1964) 1014.

257



RTLu_2_2007.gxd 30-05-2007 22:06 Pagina\%fﬂ

Marie, Epouse du Saint-Esprit? Le point de vue de la mariologie des saints et des papes

Pour un lecteur averti des débats conciliaires2, une telle déclaration d’intention
ressemble a une justification prudente et fort bienvenue du silence du huitieme cha-
pitre de Lumen Gentium sur certains themes et titres, parmi lesquels celui
d’«Epouse du Saint Esprit» attribué a Marie. Dans ce chapitre de Lumen Gentium
consacré a la Vierge Marie, le Concile rappelle que le Fils de Dieu «a pris chair de
la Vierge Marie par I'action du Saint-Esprit» (LG 52); elle est «la Mere du Fils de
Dieu, et par conséquent la fille de prédilection du Pere et le sanctuaire du Saint-
Esprit» (LG 53). Un peu plus avant, le Concile n’'omet pas de souligner a quel point
la Vierge Marie a été, selon la belle expression de saint Germain de Constantinople3,
«pétrie par I'Esprit Saint (quasi a Spiritu Sancto plasmatam)» (LG 56) et «envelop-
pée par I'Esprit Saint, comme une Nouvelle Eve (Spiritu Sancto obumbrata)» (LG
63). Quant a la présence de Marie au Cénacle, elle ne manque pas non plus d’étre
soulignée: «on voit les Apdtres, avant le jour de la Pentecote, “persévérant d’un
méme cceur dans la priere avec quelques femmes dont Marie, la Mere de Jésus, et
avec ses freres”; et I'on voit Marie appelant aussi de ses prieres le don de I'Esprit
qui, a ’Annonciation, I’avait déja elle-méme prise sous son ombre» (LG 59).

Force est donc de constater que le rapport entre Marie et les trois Personnes
Divines tient une place centrale dans I’enseignement du Concile Vatican II, qui sou-
ligne en particulier a maintes reprises 'union de la Vierge Marie au Saint-Esprit,
mais sans jamais employer pour cela le titre d’«Epouse du Saint-Esprit»4 probable-
ment moins adapté dans le contexte d'une constitution dogmatique sur 'Eglise qui
est 'Epouse du Christ5.

2 Cf. G. M. BesurTl, La schema mariano al Concilio Vaticano II. Documentazione e note di cronaca, Roma
1966; R. LAURENTIN, La Vierge au Concile, Présentation, texte et traduction du chap. VIII de la Constitution
Lumen Gentium, Paris 1965; G. PuiLies, L'’Eglise et son mystere au deuxieme Concile du Vatican, Histoire,
texte et commentaire de la Constitution Lumen Gentium, 2 vol., Tournai 1967-1968.

3 Cf. S. GErMANUS CONsT., Hom. In Annunt. Deiparae, PG 98, 328A.

4 Dans un premier projet de texte marial rédigé par C. Balid, premier président de I’Académie Pontificale
Mariale, se trouvait la formule Mater Dei, filia Patris, Sponsa Spiritus Sancti. Cf. D. Aracic, La dottrina
mariologica negli scritti di Carlo Balid@, Roma 1980, 273. Le texte final de LG 53 contient une formula-
tion différente: Genitrix Dei Filii, ideoque praedilecta filia Patris necnon sacrarium Spiritus Sancti.

5 Cf. M. HAUKE, Die trinitarischen Beziehungen Mariens als Urbild der Kirche auf dem Zweilen
Vatikanischen Konzil, in Sedes Sapientiae. Mariologisches Jahrbuch 4 (2000) 111: «Die Kennzeichnung
Mariens als sacrarium Spiritus Sancti steht im Makrokontext von Lumen Gentium parallel zur pneuma-
tologischen Aussage am Beginn: “Der Geist wohnt in der Kirche und in den Herzen der Glaiibigen wie in
einem Tempel (vgl. 1 Kor 3,16; 6,19)...” (LG 4). Der Blick auf den gleichen Artikel macht vielleicht auch
plausibel, wieso der Titel sacrarium nicht, wie von einer Wortmeldung gewiinscht, durch sponsa ersetzt
wurde: der Heilige Geist geleitet die Kirche “zur vollkommenen Vereinigung mit ihrem ‘Brédutigam’. Denn
der Geist und die Braut sagen zum Herrn: ‘Komm’ (vgl. Apk 22,17)” (LG 4). Nicht der Heilige Geist ist

258



RTLu_2_2007.gxd 30-05-2007 22:06 Pagina$9

Etienne Richer

Si le Concile Vatican II s’est ainsi abstenu d’employer ’expression «Epouse de
I’Esprit» (Sponsa Spiritus Sancti), alors qu’il a recours au titre de «sanctuaire du
Saint Esprit» (sacrarium Spiritus Sancti) (LG 53) cela ne signifie pas pour autant
que le titre évité soit erroné ou banni du vocabulaire catholique¢: «on sait que le
Concile, écrit Bernard Sesboué, n’a jamais voulu condamner: ses silences ne doivent
donc pas étre interprétés comme des refus formels»7.

Le Conseil de Présidence du grand Jubilé de I'Incarnation a publié un volume
intitulé L’Esprit Saint remplit ['univers contenant I’affirmation suivante: «le rapport
de Marie avec I’Esprit Saint possede une intensité particuliere telle, qu’elle peut étre
exprimée par la tradition chrétienne avec le titre de “Marie, Epouse de I’Esprit
Saint”»8. Le fait que le Concile Vatican II n’ait pas employé le titre d’«Epouse de
I’Esprit» ne saurait donc étre interprété comme un rejet de la part du Magistere
apostolique. La meilleure preuve en est que ce titre d’«Epouse de I'Esprit» est
reconnu a Marie par de nombreux papes et par de plus nombreux saints encore
(parmi lesquels plusieurs papes canonisés, béatifiés ou en voie de I'étre). Le titre de
«Marie Epouse de I’Esprit Saint» appartient de facto a la mariologie des saints et
des papes. Certains auteurs contemporains continuent cependant de formuler des
objections au sujet de I’emploi de ce symbole en mariologie9. Les objections princi-
pales, bien résumées par Jean Galot, mettent surtout en avant le risque dun défaut

“Brédutigam” der Kirche, sondern Jesus Christus. In diesem Kontext scheint die Rede von Maria als “Braut
des Heiligen Geistes” weniger passend».

6

Au sujet de cette appartenance du titre d’«Epouse de I'Esprit-Saint» a la Tradition vivante de I'Eglise: cf.
A. AmaT0, Spirito Santo, in Nuovo Dizionario di Mariologia, Cinisello Balsamo 1985, 1335-1338; Ip., Maria
e la Trinita, Cinisello Balsamo, San Paolo, 2000, p. 90-94; J. GaLot, La Vergine Maria e lo Spirito Santo,
in La Civilta Cattolica, quad. 3339-3340 (5-19 agosto 1989) 209-222; Ip., Marie, Mére et Corédemptrice,
Paris 2005, 59-80; 87-90; E. D. O’CoNNOR, Mary and the Holy Spirit, in Homiletic and Pastoral Review 90
(1990) 8, 21-30.

7 B. SESBOUE, Marie, ce que dit la foi, Paris 2005, 33.

8 CONSEIL DE PRESIDENCE DU GRAND JUBILE DE L’AN 2000, L’Esprit Saint remplit 'univers, Paris 1997, 71.
(Préface du cardinal Roger Etchegaray. Edition francaise traduite de I'italien par Joseph Doré et Chantal
Flamant).

9 Sur cette question disputée: cf. J. GaLot, La Vergine Maria e lo Spirito Santo, in La Civilta Cattolica 3
(1989) 210-222; R. LAURENTIN, Esprit Saint et théologie mariale, in NRT 89 (1967) 26-42; Ip., Marie est-
elle ’Epouse de I’Esprit Saint? Sens, limite et défaillance de cette formule poétique, in Petite vie de L.-M.
Grignion de Montfort, Paris 1996, annexe 1, 119 -129; Ip., Esprit Saint, in Dictionnaire de spiritualité
montfortaine, Novalis 1994, 508-509; Ip., L’Esprit Saint cet inconnu, Paris 1997, 577-591; C. MILITELLO,
Maria e lo Spirito Santo, in AA.VV., Lo Spirito Santo é Signore e da la vita (Fiamma Viva 39), Roma 1998,
99-135; G. PuiLips, Le Saint-Esprit et Marie dans U’Eglise — Vatican II et perspective du probleme, in Etudes
mariales 25 (1968) 7-37.

259



RTLu_2_2007.gxd 30-05-2007 22:06 Pagina\%;éo

Marie, Epouse du Saint-Esprit? Le point de vue de la mariologie des saints et des papes

de respect de la transcendance divine, la possible suggestion d’une sorte de théoga-
mie, et surtout le danger de considérer Jésus comme le Fils du Saint-Esprit!0.

L’emploi de ce titre, donnant lieu a de persistantes controverses malgré son adé-
quation a suggérer I’aspect sponsal de la relation entre Marie et I'Esprit Saint, méri-
te d’étre brievement examinéll. S’agit-il d’'une simple désignation poétique ou
lyrique, voir méme d’une «pieuse exagération», ou bien d’'une analogie, d’'un sym-
bole riche d’'une authentique valeur doctrinale et spirituelle et donc d’un véritable
titre de gloire qu’il convient d’attribuer a la Tres Sainte Vierge Marie? La réponse,
trop souvent hétive et superficielle, a cette «question disputée» gagnerait a ne pas
étre formulée sans un examen attentif du point de vue des papes des deux derniers
siecles ainsi que de la mariologie vécue des saints, sachant & quel point «il est
important, pour la théologie d’aujourd’hui, de retrouver la dimension sapientielle,
qui integre I'aspect intellectuel et scientifique a la sainteté de vie et a ’expérience
contemplative du mystere chrétien»12.

1. Lemploi de ce titre par les Papes

Si le Concile Vatican II a choisi, intentionnellement, d’éviter le titre d’«Epouse de
I’Esprit Saint» dans le chapitre huit de Lumen Gentium, les papes des deux derniers
siecles ont manifestement choisi, non moins intentionnellement, de ne pas I’éviter
et au contraire d’y recourir avec bonheur. Le carme Ismaél Bengoechea a recensé
les emplois par les papes depuis le début du XIXe siecle13 de I’expression «Epouse
de I’Esprit». Au cours du XIXe siecle, le recours a ce titre est le fait d’au moins trois
pontifes romains, a savoir Léon XII (rescrit Manu propria,1823), le bienheureux Pie
IX (oraison indulgenciée,1860), et bien str Léon XIII qui a publié non seulement de

10 Cf. J. GALoT, Marie, Mére et Corédemptrice, Paris 2005, 59-62.

11 Curieusement, le document intitulé La Mere du Seigneur (Paris 2005) publié a 'occasion du Jubilé de
I'Incarnation par I’Académie Mariale Pontificale Internationale (PAMI) afin d’aborder «quelques ques-
tions actuelles sur la figure et la mission de la bienheureuse Vierge Marie» ne fait nulle part mention du
titre Sponsa Spiritus Sancti malgré plusieurs développements sur la relation entre «pneumatologie et
mariologie» (cf. n. 16; 41-42). Cf. la recension de ce volume par M. HAUKE, dans Rivista Teologica di Luga-
no 2 (2004) 501.

12 JEAN-PAUL 11, Discours a U'Assemblée pléniére de la Congrégation pour la Doctrine de la Foi, 24 octobre
1997, in La Documentation catholique 94 (1997) 1002.

13 1. BENGOECHEA, ocd, Maria, ; esposa o sagrario del espiritu santo? Reflexion teolégico-pastoral, in Ephe-
merides Mariologicae 28 (1978) 343.

260



RTLu_2_2007.gxd 30-05-2007 22:06 Pagina\%;él

Etienne Richer

nombreuses encycliques pour promouvoir le culte de la Mére de Dieu, en particu-
lier a travers la priere du Rosaire, mais aussi une encyclique au Saint-Esprit
(Divinum illud munus, 1897) en laquelle la Vierge Marie est qualifiée d’«épouse
immaculée de I’Esprit Saint»14. Au cours du XXe siecle, I’application a la Vierge
Marie du titre d’«épouse du Saint Esprit» est devenue plus fréquente encore, puis-
qu’elle se rencontre non seulement sous la plume de saint Pie X (oraison, 1914) et
de Pie XII'5 (radio-message, 1946), mais aussi du bienheureux Jean XXIII'6, de Paul
VI17 et plus encore de Jean-Paul II18.

Paradoxalement, alors que le Concile Vatican II ne fait pas usage du titre, c’est
sous la plume des papes Paul VI et Jean-Paul II qu’il revient le plus fréquemment
dans des écrits qui engagent le magistére ordinaire pontifical. Si I'on considere la
fréquence du recours de chacun de ces papes, de Léon XII a Jean-Paul II, au titre
d’«Epouse de I’Esprit», on est obligé de constater un crescendo qui atteint son som-
met avec Jean-Paul II. ’avenir dira si le pape Benoit XVI choisira lui aussi, a I’'oc-
casion, d’en faire usage. Mais il est certain que pour Paul VI et Jean-Paul II les deux
symboles de I'«épouse» et du «sanctuaire», loin de s’opposer, ne s’excluent aucune-
ment, mais au contraire se compléetent mutuellement. N’était-il pas significatif que
durant le pontificat du bienheureux Jean XXIII, I'acte de consécration de I'Ttalie au
Coeur Immaculé de Marie, prononcé solennellement sur décision de la Conférence

14 Cf. LEoN XIII, Divinum illud munus (9 mai 1897), n. 19, in Acta Leonis XIII, t. 17, Roma 1898, 125-148;
ou bien in ASS 29 (1896/97).

15 Pi XII, Radio message pour le couronnement de Notre Dame de Fatima, 13 mai 1946, in AAS 38 (1946)
266. Dans ce message le pape Pie XII (qui canonisera Grignion de Montfort un an plus tard), énongant les
relations de Marie avec les Personnes de la Trinité, qualifie Marie de «fille premier-née du Péere, mere
affectueuse du Verbe et épouse de prédilection du Saint-Esprit».

16 Cf. JEAN XXIII, in AAS (1959) 316.

17 Cf. PauL VI, Marialis Cultus, n. 26, in AAS 66 (1974) 137; Ib., Gaudete in Domino, 9 mai 1975, n. 4, in AAS
67 (1975) 304; In., Lettre au card. L.-J. Suenens a l'occasion du XVIe Congreés international marial, 13
mai 1975, in AAS 67 (1975) 354-359.

18 Parmi les nombreux textes de Jean-Paul II contenant ce titre, nous nous contentons d’indiquer ici un
choix de références particulierement significatives: cf. JEAN-PAUL I, Discours a loccasion du 1550éme
anniversaire du Concile d’Ephese, 7 juin 1981, in La Documentation Catholique 78 (1981) 620-622; Ip.,
Acte de consécration a Marie, 8 décembre 1981, in La Documentation Catholique 79 (1981) 91; Ib.,
Redemptoris Mater, n. 26, in AAS 79 (1987) 395; Ib., Lettre a toutes les personnes consacrées a l'occa-
sion de l’année mariale, 22 mai 1988, in La Documentation Catholique 85 (1988) 594-598; In., Audience
générale du 28 juin 1989, in La Documentation Catholique 86 (1989) 827-828; Ip., Audiences générales
du 18 avril et du 2 mai 1990, in La Documentation Catholique 87 (1990) 647-649; Ip., Audience généra-
le du 10 janvier 1996, in Marie dans le mystére du Christ et de I’Eglise-Catéchese sur le Credo, Paris,
1998, 45-47.

261



RTLu_2_2007.gxd 30-05-2007 22:06 Pagina\%Z

Marie, Epouse du Saint-Esprit? Le point de vue de la mariologie des saints et des papes

épiscopale le 13 septembre 1959, s’adressait a Marie «sposa e tempio dello
Spirito»19?

Dans I’exhortation apostolique Marialis Cultus (1974), apres avoir rappelé qu’il
est opportun de mettre convenablement en relief, dans le culte marial, la Personne
et ';euvre de I’Esprit Saint, le pape Paul VI a souligné que bien des Peres de 'Eglise
et des Ecrivains ecclésiastiques «virent dans le rapport insondable entre I’Esprit
Saint et Marie un aspect sponsal, poétiquement décrit par Prudence: “la Vierge qui
n’était pas mariée se maria avec I’Esprit”20 (innuba Virgo nubis Spiritui), et ils I'ap-
pelerent Sanctuaire du Saint-Esprit, expression qui souligne le caractere sacré de
la Vierge, devenue demeure permanente de I’Esprit de Dieu»21. La citation du poete
latin Prudence (+ 405) suffit a indiquer au lecteur, si besoin était, que lorsque les
papes emploient ’expression «Epouse du Saint Esprit», ils s’inscrivent dans une tra-
dition dont il convient de recueillir toute la richesse. Comme I'a fait remarqué Jean
Galot, I’étude des témoignages de la Tradition ne peut se limiter a la recherche de
I’emploi du seul titre d’«Epouse de I’Esprit Saint» appliqué a Marie, mais doit
s’étendre aussi a toutes les expressions évoquant un lien sponsal entre Marie et
I’Esprit22.

Citer I’expression de Prudence, qui met si bien en valeur cette dimension spon-
sale du rapport insondable entre I'Esprit Saint et Marie, est une maniere tres adroi-
te de souligner que la justesse et la force de la symbolique spatiale et sacrée du
«temple» n’est pas au dépens de la symbolique personnelle et nuptiale de I’«épou-
se».

Dans une Lettre adressée le 13 mai de I’Année Sainte 1975 au cardinal Suenens,
alors président des Congres mariaux, le pape Paul VI formula a nouveau sa pensée
au sujet des liens intérieurs, tres purs et trés saints qui unirent et unissent toujours
la Vierge Marie a I’Esprit Saint:

«Les Peres et les Docteurs de I’Eglise, en Orient comme en Occident, ont attribué aux
diverses missions de 1’Esprit Saint procédant du Pere et du Fils, la plénitude de grace et de

19 Cf. G. AMORTH, Maria, un Si a Dio, Roma 1979, 214; In., Consacrazione a Maria, Roma 1959.
20 PRUDENTIUS AURELIUS, Liber Apotheosis, vv. 571-572 (CCL 126, 97).
21 PauL VI, Exhortation apostolique Marialis Cultus, 2 février 1974, n. 26.

22 Cf. J. GALOT, sj, Dieu et la Femme — Marie dans 'ceuvre du salut, Louvain 1986, 343; Ib., La Vergine Maria
e lo Spirito Santo, in La Civilta Cattolica 3339-3340 (5-19 agosto 1989) 211. Voir aussi A. M. APOLLONIO,
Mariologia francescana, Roma 1997, 42: «Innuba Virgo nubit Spiritui. Trattandosi di una composizione
poetica, I'espressione non ha suscitato particolare interesse teologico. Tuttavia & innegabile I'importanza
di questo testo poiche anche la poesia degli autori cristiani & “luogo teologico”, dove si esprime e si tras-
mette la fede del Popolo di Dio».

262



RTLu_2_2007.gxd 30-05-2007 22:06 Pagina\%B

Etienne Richer

charité des dons et des fruits de chaque vertu, ainsi que des béatitudes de I'Evangile et des
charismes spéciaux qui, tel un trousseau de noces célestes, ornent I’épouse mystique pré-
destinée du Saint-Esprit, la Mere du Verbe de Dieu incarné. C’est précisément a cause de
ses privileges et de ses dons de grice exceptionnels, provenant tous de I’Esprit Saint, que
Marie est appelée dans la liturgie “temple du Seigneur, sanctuaire de I’Esprit Saint”»23.

Il est aisé de remarquer que le pape Paul VI fait ici usage des deux symboles du
«sanctuaire» et de I’«épouse»:

«Les deux titres, explique Jean Galot, ne sont pas opposés I'un a I’autre. Ils se complétent
mutuellement; il n’y a pas a vouloir les remplacer I'un par I'autre, car ils expriment, a des
points de vue différents, deux aspects essentiels de la personnalité spirituelle de Marie. Il
importe de préciser en quel sens Marie est sanctuaire de I’Esprit. Elle I’est en vertu de la
plénitude de grace qu’elle a regue. Dés le premier instant de son existence, I'Esprit Saint
a pris possession de son étre et est venu demeurer en elle [...] Lorsque I’Ange annonce a
la Vierge de Nazareth que I'Esprit Saint viendra sur elle, il ne veut pas dire que I’Esprit
viendra habiter en elle; en fait 'Esprit habite déja en celle qui a été comblée de grace et
qui est depuis le début de I’existence son sanctuaire. Il y a divers genres de venue. L'Esprit
Saint viendra sur Marie pour opérer la conception de I’'Enfant. C’est dans 'accueil de cette
venue que la Vierge prend la qualité d’épouse»24.

Dans une catéchese donnée durant I’audience générale du 10 janvier 1996 sur
«Marie dans la perspective trinitaire», le pape Jean-Paul II ne sera pas moins expli-
cite:

«Chaque chrétien est un “Temple du Saint-Esprit”, selon I’expression de I’Apdtre Paul (1

Co 6,9). Mais cette affirmation revét une signification exceptionnelle en Marie: en Elle, en

effet, la relation avec ’Esprit Saint s’enrichit d’une dimension sponsale. Je I'ai rappelé

dans I'Encyclique Redemptoris Mater: “I’Esprit Saint est déja descendu sur elle; elle est

devenue son épouse fidele a I’Annonciation, elle accueille le Verbe du vrai Dieu” (RM
26)»25.

Dans une catécheése semblable donnée plusieurs années auparavant, le 2 mai
1990, le pape Jean-Paul II avait déja consacré un long et riche développement a la
spécificité de la collaboration de Marie avec Dieu:

23 PauL VI, Lettre au cardinal Suenens a I'occasion du XVIeme congres marial international (13 mai 1975),
Rome 18-21 mai 1975, in Bienheureuse Celle qui a cru - Discours et écrits de Paul VI sur la Vierge Marie,
Paris 2000, 243. Voir aussi: L. M. CarLI, Lo Spirito Santo e Maria nel pensiero di Paolo VI e del Concilio
Vaticano II, in Divinitas 20 (1976) 35-53.

24 J. GaLoT, Marie, Mére et Corédemptrice, Paris 2005, chap. III: «Epouse de I'Esprit Saint», 74-75.
Traduction francaise de I'article paru en italien in La Civilta Cattolica (1989); cf. supra, note 16.

25 JEAN-PAuL 11, «Marie dans la perspective trinitaire», Audience générale du 10 janvier 1996, in Marie dans
le mystere du Christ et de U'Eglise — Catécheses sur le Credo, Paris 1998, 47. 1l convient de remarquer le
souci du pape Jean-Paul II de mettre en valeur, au-dela du titre conciliaire de «sacrarium», la dimension
sponsale de la relation de la Vierge Marie au Saint-Esprit par I'’emploi du mot «épouse».

263



RTLu_2_2007.gxd 30-05-2007 22:06 Pagina$4

Marie, Epouse du Saint-Esprit? Le point de vue de la mariologie des saints et des papes

«L’Esprit Saint, qui descend sur Marie a I’Annonciation, est celui qui, dans le rapport tri-
nitaire, exprime dans sa personne l'amour sponsal de Dieu, 'amour “éternel”. A ce
moment, il est d’'une maniere particuliere le Dieu-Epoux. Dans le mystere de I'Incarnation,
dans la conception humaine du Fils de Dieu, I’Esprit Saint garde sa transcendance divine.
Le texte de Luc exprime cela d’'une maniére précise. La sponsalité de 'amour de Dieu a un
caractére completement spirituel et surnaturel. Ce que dira Jean a propos des croyants
dans le Christ vaut d’autant plus pour le Fils de Dieu qui a été concu dans le sein de la
Vierge “non pas par vouloir de la chair, ni par volonté de ’homme, mais par Dieu” (1 Jn
13). Mais surtout elle exprime ['union supréme de [’amour, réalisée entre Dieu et un étre
humain par I'action de I’Esprit Saint.

En ces noces divines avec I’humanité, Marie répond a I’annonce de I’ange avec I'amour
d’une épouse capable de répondre et de se conformer au choix divin d’'une maniere par-
faite. Aussi, surtout a partir de I'époque de saint Francois d’Assise, 'Eglise I’appelle épou-
se de U’Esprit Saint. Seul ce parfait amour sponsal, profondément enraciné dans sa com-
pléte donation virginale a Dieu, pouvait faire que Marie devienne la Mere de Dieu d’une
maniere consciente et digne, dans le mystere de I'Incarnation.

J’ai écrit dans I'encyclique Redemptoris Mater: “L'Esprit saint est déja descendu sur elle;
elle est devenue son épouse fidele a I’Annonciation, elle accueille le Verbe du vrai Dieu et
rend un «complet hommage d’intelligence et de volonté a Dieu qui révele» dans un assen-
timent volontaire a la révélation qu’il fait», et méme s’en remet tout entiere & Dieu par
«I’obéissance de la foi», ce pourquoi elle répond a I’ange: «Je suis la servante du Seigneur;
qu’il m’advienne selon ta parole!” (n. 26).

Par cet acte et ce geste de Marie, qui s’opposent d’'une maniere spectaculaire au com-
portement d’Eve, se dessine dans I’histoire spirituelle de I'’humanité la nouvelle Epouse, la
nouvelle Eve, Mere des vivants, comme le diront souvent les Docteurs et les Peres de
I’Eglise. Elle sera le type et le modele de la Nouvelle Alliance comme union nuptiale de
I’Esprit Saint avec chacun et avec la communauté humaine»26.

A partir de la touche nuptiale, si fortement mise en valeur par Jean-Paul II, de
I’Evangile de I’Annonciation (Lc 1, 35), qui évoque les «épousailles» mystiques de
I’Esprit Saint et de Marie, s’est développé dans la spiritualité chrétienne ce theme
de «Marie, Epouse de I’Esprit Saint»27. Lorsqu’il commente la présence de Marie au
Cénacle, le méme pape Jean-Paul II affirme sans hésiter: «En tant que son Epouse
mystique, Marie implorait sa venue sur I’Eglise née du coté du Christ transpercé sur
la Croix et maintenant sur le point de se manifester au monde»28. Une telle inter-
prétation est riche de la lecture de I’Ecriture faite par les Peres et Docteurs de
I’Eglise, mais aussi plus largement des saints et des mystiques, docteurs ou non,
dont la mariologie vécue est une véritable science d’Amour de Jésus en Marie.

26 JEAN-PAUL II, «Marie et les noces de Dieu avec '’humanité», Audience générale du 2 mai 1990, in La
Documentation catholique 87 (1990) 649.

27 Cf. André-Mutien LEONARD, Viens Esprit Créateur! , Paris 1997, 136-137.
28 JEAN-PAUL II, Audience générale du 28 juin 1989, in La Documentation catholique 86 (1989) 827.

264



RTLu_2_2007.gxd 30-05-2007 22:06 Pagina\%B

Etienne Richer

Comment ne pas discerner en particulier sous la plume de Jean-Paul II I’empreinte
du témoignage et du message d’'un Francois d’Assise, d’'un Grignion de Montfort,
d’un Maximilien-Marie Kolbe ou encore d’une Edith Stein?

2. Uemploi de ce titre par les saints

Comme cela a été rappelé a plusieurs reprises par le pape Jean-Paul II, le pre-
mier saint canonisé dans les écrits duquel apparait le titre d’«Epouse de I’Esprit
Saint» n’est autre que Francois d’Assise. La mariologie et la dévotion mariale de
Francois s’exprime bien dans deux prieéres composées par lui: la Salutatio Beatae
Mariae Virginis et I'antienne Sancta Maria Virgo qui devait étre récitée a toutes les
«heures» de la liturgie:

«Sainte Vierge Marie, aucune n’est semblable a toi parmi les femmes de ce monde: fille et

servante du Roi trés haut, le Pere céleste, mere de notre tres saint Seigneur Jésus-Christ,
épouse du Saint-Esprit [...]».

Les Ecrits de Francois d’Assise contiennent donc bien une antienne en laquelle
Marie est invoquée comme «Fille et servante du Roi Tres-Haut et souverain, le Pere
céleste, Mere de Notre trés Saint Seigneur Jésus-Christ, Epouse de I’Esprit Saint»29.
L'auteur du Secret de Marie, saint Louis Marie Grignion de Montfort, dont I’apport
sera considéré plus avant, offre une «antienne» mariale trés semblable: «Je vous
salue Marie, Fille bien-aimée du Pere Eternel; je vous salue Marie, Meére admirable
du Fils; je vous salue Marie, Epouse tres fidele du Saint-Esprit» (Le Secret de Marie
68). Sans étre absent de la tradition patristique et médiévale, il est vrai qu’histori-
quement ce titre revient plus fréquemment aprés Francois (+ 1226), particuliere-
ment chez Laurent de Brindisi (+ 1619), Robert Bellarmin (+ 1621), Louis-Marie de
Montfort (+ 1716), Alphonse de Liguori (+ 1787) et plus récemment Maximilien
Kolbe (+ 1941) ou encore Edith Stein (1891-1942). Un tel constat a inspiré a Raniero
Cantalamessa la considération suivante:

«que l'on veuille ou non appeler Marie I'Epouse de I'Esprit Saint, comme 'ont fait saint

Francois d’Assise et d’autres saints apres lui, il reste que Jésus a uni Marie et I'Esprit Saint

plus qu’un fils unit entre eux son pere et sa mere, car si un enfant, par sa simple existen-
ce, proclame que son pere et sa mere ont été unis un instant selon la chair, ce Fils qu’est

29 FRANCOIS D’ASSISE, Ecrits (SC 285), Paris 1981, 291. Voir a ce sujet: O. VON ASSELDONK, Maria, sposa dello
Spirito Santo secondo s. Francesco d’Assisi, in Laurentianum 23 (1982) 414-423; A. M. APOLLONIO,
Mariologia francescana, Roma 1997, 40-46.

265



RTLu_2_2007.gxd 30-05-2007 22:06 Pagina$6

Marie, Epouse du Saint-Esprit? Le point de vue de la mariologie des saints et des papes

Jésus proclame que I’Esprit Saint et Marie ont été unis “selon I’Esprit” et donc de manie-
re indestructible. Méme dans la Jérusalem céleste, Jésus ressuscité demeure celui qui fut
“engendré de I'Esprit Saint et de la Vierge Marie”»30.

Des la fin du Ileme siécle, dans le Symbole des Apdtres, on trouve I'affirmation,
enracinée dans I’enseignement des Evangiles de Luc (Lc 1, 35) et de Matthieu (Mt 1,
18) que Jésus-Christ «a été conc¢u du Saint Esprit, est né de la Vierge Marie». Le
Symbole de Nicée-Constantinople (381) contient I’article suivant: «par I’Esprit Saint,
Il a pris chair de la Vierge Marie et s’est fait homme». Suggérée par les textes de
saint Luc et de saint Matthieu, I’appropriation de la Conception Virginale au Saint-
Esprit est passée bien vite dans les Symboles de foi31.

Si I'idée d’épousailles entre la troisieme Personne de la Trinité et la Sainte
Vierge est attestée des le Veme siecle (cf. Prudence; Pseudo-Méthode d’Olympe),
lattribution a Marie du titre méme d’«Epouse de I’Esprit Saint» est plus tardive,
puisqu’elle se laisse découvrir pour la premiere fois dans un sermon de Cosmas
Vestitor (VIIIe-IXe s.) sur les saints Joachim et Anne32. Pour tardive qu’elle soit cette
attribution est tout a fait dans la logique de la théologie de saint Irénée33, pour
lequel dans le mystere de la Conception virginale et de la Résurrection la chair
devient véritablement épouse de I’Esprit qui lui donne la vie et s’unit a elle de la
facon la plus intime34.

Que I'on veuille ou non appeler Marie Epouse de I’Esprit Saint comme 1’ont fait
saint Frangois et d’autres saints apres lui, «Marie apparait liée a I'’Esprit Saint par
un lien objectif, personnel et indestructible: la personne méme de Jésus qu’ils ont
engendré ensemble, méme si la contribution de chacun est absolument différente.
Si ’on veut séparer Marie de I'Esprit Saint, il faut séparer le Christ lui-méme, en qui
sont concrétisées et objectivées pour toujours leurs différentes opérations»35.

30 Raniero CANTALAMESSA, Marie, un miroir pour U’Eglise, Paris 1992, 208.

31 Cf. R. CANTALAMESSA, Incarnatus de Spiritu Sancto ex Maria Virgine. Cristologia e pneumatologia nel
Simbolo Constantinopolitano e nella Patristica, in Credo in Spiritum Sanctum, Citta del Vaticano 1983,
101-125.

32 In Joachim et Annam gloriosos Dei Genitricis Parentes Sermo, PG 106, 1006 B: «Fuit in prisca illa aeta-
te vir justus ex tribu Judae, cui nomen Joachim; [...] vir desideriorum, quae sunt ex Spiritu: quandoqui-
dem cum liberorum expers esset, ac desiderio prolis teneretur, sancti Spiritus sponsam genuit |...]».

33 Cf. Saint IRENEE DE LyoN, Adversus Haereses, V, 9, 4.

34 Cf. F.-M. LETHEL, Connaitre 'Amour du Christ qui surpasse toute connaissance — La théologie des saints,
Venasque 1989, chap. I: «Saint Irénée», 113.

35 R. CANTALAMESSA, Marie, un miroir pour UEglise, 92.

266



RTLu_2_2007.gxd 30-05-2007 22:06 Pagina$7

Etienne Richer

Non sans raisons tant doctrinales que pastorales le pape Paul VI avait jugé de
son devoir d’exhorter «I’ensemble du peuple de Dieu, et spécialement les pasteurs
et théologiens, a approfondir leur réflexion sur ’action de 1’Esprit dans I’histoire du
salut, et a faire en sorte que les textes de la piété chrétienne mettent en lumiere
comme il faut son action vivifiante; dun tel approfondissement se dégagera en par-
ticulier le mystérieux rapport entre I'Esprit de Dieu et la Vierge de Nazareth, et leur
action dans I'Eglise; et de ces vérités de foi plus profondément méditées naitra une
piété plus intensément vécue» (Marialis cultus 27).

La conscience et I'intelligence de ce lien entre Marie et ’Esprit Saint et de leur
mutua inhaesio constituent précisément un des points forts de la doctrine mariale
de saint Louis-Marie Grignion de Montfort qui a contribué, sans nul doute, a inspi-
rer Jean-Paul II dans son interprétation de la doctrine de Vatican II sur Marie36.

3. Un titre qui a la faveur de saint Louis-Marie de Montfort37

I est surprenant qu'un éminent mariologue comme René Laurentin ait pu écri-
re dans sa Petite vie de Grignion de Montfort que ce dernier aurait employé I'ex-
pression «Epouse du Saint-Esprit» faute de mieux, avec une fréquence limitée, et en
ayant conscience de son caractere inadéquat38. Il s’agit la d’une affirmation tout a
fait inexacte. Au contraire, les textes sont la pour le prouver, cette qualification

36 Cf. Arthur Burton CALKINS, Totus Tuus - John Paul II's program of marian consecration and entrustment,
New Bedford (Mass.) 1992; M. HAUKE, La mediazione materna di Maria secondo Giovanni Paolo II, in
AA.VV., Maria Corredentrice VII (Bibliotheca Coredemptionis B.V. Mariae), Frigento 2005, 35-91; F.-M.
LETHEL, L’affidamento dell’'uomo alla Madre di Cristo nell’enciclica “Redemptoris Mater” e nella spiritua-
lita di San Luigi-Maria di Montfort, in AA.VV., La spiritualita mariana della Chiesa, Roma 1988, 137-
152; G. pE MENTHIERE, Marie au ceeur de l'ceuvre de Jean-Paul II, Paris 2005; E. RicHER, De Montfort a
Jean-Paul II: Marie et la croissance eschatologique de U’Eglise, in Nova et Vetera 3 (2003) 15-34; Alberto
Rum, Montfort e Giovanni Paolo II due testimoni e maestri di spiritualita mariana, in Fragmenta
Monfortana 3 (1999) 107-142.

37 Nous développons ici sur ce point précis le fruit de recherches plus amples sur la théologie spirituelle de
saint Louis-Marie de Montfort: cf. E. RICHER, La pédagogie de sainteté de saint Louis-Marie de Montfort,
Paris 2003; Ip., Une vraie science de l’éducation a la sainteté: la véritable dévotion a Marie selon saint
Louis-Marie de Montfort, dans le mystere du Christ, de U’Eglise et du chrétien, Dissertatio ad Lauream
theologiae spiritualis, Teresianum, Romae 2005, 134-140. Dans les pages qui suivent nous citerons les
écrits de Grignion de Montfort selon I’édition de ses Euvres completes, Paris 1966, XXXII-1908. Les réfé-
rences aux écrits seront indiquées par sigles entre parentheses dans le corps du texte. VD = Traité de la
vraie dévotion a la Sainte Vierge; SM = Le Secret de Marie; ASE = L’Amour de la Sagesse Eternelle; PE =
Priére embrasée; C = Cantiques.

38 Cf. R. LAURENTIN, Petite vie de L.-M. Grignion de Montfort, Paris 1996, 126.

267



RTLu_2_2007.gxd 30-05-2007 22:06 Pagina\%fﬂ

Marie, Epouse du Saint-Esprit? Le point de vue de la mariologie des saints et des papes

d’«Epouse» ou de «compagne indissoluble du Saint-Esprit pour toutes ses ceuvres
de grace» (VD 37) appliquée a la Vierge Marie revient si fréquemment dans les
écrits de Grignion de Montfort (VD 4, 5, 20, 21, 25, 34, 36, 37, 49,152, 164, 213,
217, 269; SM 13, 15, 67, 68; PE 15) que I'expression peut étre considérée comme
typiquement montfortaine39. C’est une expression privilégiée par saint Louis-Marie
pour situer Marie par rapport a la troisieme Personne de la Trinité: «0 Saint-Esprit!
Donnez-moi une grande dévotion et un grand penchant vers votre divine Epouse, un
grand appui sur son sein maternel et un recours continuel a sa miséricorde, afin
qu’en elle vous formiez en moi Jésus-Christ» (SM 67).

Nul n’est besoin d’aligner les citations de ce calibre, qui seraient nombreuses,
pour prouver que notre auteur ne substitue jamais la Vierge Marie a I'Esprit Saint:

«Dans la présentation de la dévotion a Marie, constate De Fiores, il se garde d’oublier le

rapport au Saint-Esprit, et ceci dans les fondements théologiques comme dans les expres-
sions concretes de la vie»40.

Une consultation de la Concordance permet de découvrir rapidement que dans
le Traité et le Secret de Marie, chacune des 18 occurrences du mot «épouse»
concerne toujours la relation entre Marie et le Saint-Esprit4l. Quant au nom
d’Epoux il est approprié a I'Esprit (VD 20, 36, 152; SM 13)42. Pour bien prendre la
mesure de I'orthodoxie dogmatique de ce choix il convient de rappeler, avec
Francois-Marie Léthel, que la Theotokos est aussi Theonumphos, Epouse de Dieu:

«Le titre de Mere de Dieu signifie la relation avec la seule personne du Fils, tandis que le
titre d’Epouse de Dieu signifie la relation avec toute la Trinité. En effet, si le Nom de Fils
exprime la propriété exclusive d’'une Personne Divine, le Nom d’Epoux est en revanche
commun a toute la Trinité. En Dieu, il y a éternellement un Pére et un Fils, mais non pas
un Epoux et une Epouse. Ce Nom divin d’Epoux, qui caractérise la relation entre Dieu et
la créature comme relation d’Amour, peut donc étre légitimement approprié a chacune des
Trois Personnes. 1l est le plus souvent approprié au Fils, a cause de I'Incarnation, mais il
peut aussi étre approprié au Pere et a I'Esprit, parce que les Trois Personnes sont en véri-
té un seul Epoux, et non pas trois Epoux»43.

39 Cf. F.-M. LETHEL, Marie Toute Sainte et Immaculée dans le mystere du Christ et de IEglise: la doctrine de
saint Louis-Marie Grignion de Montfort a la lumiére du Concile Vatican II, in Path 3 (2004) note 34. Voir
aussi: L’Amour de Jésus en Marie, 1, annexe II/D: L’Amour virginal du Nouvel Adam et de la Nouvelle Eve:
clef de lecture du Cantique des Cantiques, Geneve 2000, 141-148.

40 S. pE FIORES, Le Saint Esprit et Marie chez Grignion de Montfort, in Cahiers marials 20 (1975) 203.
41 Cf. Concordance du Traité de la vraie dévotion et du Secret de Marie, Roma 1985, 90.
42 Cf. J.-M. SALGADO, Les appropriations trinitaires et la théologie mariale, in Marianum 49 (1987) 377-448.

43 F.-M. LETHEL, art. cit., in Path 3 (2004) note 32. Voir aussi: J.-M. GARRIGUES, L’Epouse du Dieu Vivant -Marie
plénitude trinitaire de 'Eglise, Saint Maur 2000.

268



RTLu_2_2007.gxd 30-05-2007 22:06 Pagina$9

Etienne Richer

Ce titre d’«Epouse du Saint Esprit», métaphore relationnelle qui releve d’un lan-
gage symbolique, ne fait guere 'unanimité de nos jours dans les cercles d’études
théologiques44. Certains théologiens sont tres réticents pour 'utiliser tandis que
d’autres la rejettent purement et simplement. Mais il n’est pas pour autant frappé
d’inadéquation ni d’inconvenance et comme le fait remarquer Louis Sankalé «il ne
viendrait a I'idée d’aucun baptisé un peu instruit des choses de la foi, d’en faire une
lecture univoque dans la ligne des hiérogamies paiennes»45. Certains auteurs
contemporains comme René Laurentin ou Bernard Sesbhoiié par exemple conside-
rent pourtant qu’il faut éviter a tout prix ce titre a leurs yeux extrémement ambigu
d’«Epouse de I'Esprit» car «’Esprit de Dieu en venant sur Marie ne joue pas le role
d’un procréateur, mais celui d'un créateur, comme lors de la création du monde»46.

Louis-Marie a répondu lui-méme en son temps a cette objection de nos jours
souvent réitérée selon laquelle I'expression «Epouse de I’Esprit» présenterait le
grave défaut de faire de la troisieme Personne de la Trinité un autre «Pere» de
Jésus. La qualité d’«Epoux» du Saint-Esprit n’entraine pas la paternité: 'Esprit
Saint n’est pas le Pere de Jésus ni son géniteur humain! L'Incarnation du Fils unique
de Dieu est virginale:

«La communion trinitaire est toujours virginale; elle est la source de relations inouies, divi-

no-humaines, radicalement nouvelles par rapport aux simples relations humaines, natu-

relles. Ainsi, pour saint Francois, toute personne qui vit dans la charité est a la fois Mere
et Sceur et Epouse de Jésus, en sorte que Jésus est vraiment son Epoux et son Frere et son

44 Cf. par exemple les références déja indiquées plus haut a la note 9 du présent article.

45 L. SANKALE, Avec Marie au pas de UEsprit, Paris 1991, 72. Dans le méme sens il faut signaler ici la magni-
fique réponse a ’objection formulée par Mons. Brunero GHERARDINI: «Diciamo la verita: la preccupazione,
se non inutile, & almeno eccessiva per chi abbia una sufficiente conoscenza del dogma trinitario, secon-
do il quale le tre divine persone, realmente distinte dalle rispettive relazioni sostanziali, s’unificano
nell’'unita ed identita della natura e da questa non si distinguono se non con una distinzione logica o ratio-
nis ratiocinatae. Ora, delle relazioni sostanziali fa parte la spirazione, che in quanto attiva, non si dis-
tingue dai suoi soggetti “spiranti”, il Padre e il Figlio; in quanto passiva, esige invece un termine distin-
to dal Padre e dal Figlio, il soggetto “spirato”, cioe lo Spirito Santo. Che questi venga inteso come padre
di Cristo qualora Maria venga detta “sposa dello Spirito Santo”, ¢ gia, alla luce di quel che precede, un
“pericolo” inesistente. S’aggiunga a cio il carattere analogico d’ogni espressione umana (padre, figlio,
sposa) rivolta a Dio e, con la mente protesa al valore analogico del dire e comunicare dell'uomo, si rileg-
ga il racconto lucano riguardante I'incarnazione del Verbo, specie la dove I'incarnazione stessa e colle-
gata all’azione fecondatrice dello Spirito Santo [...]» (B. GHERARDINI, La Corredentrice nel mistero di Cristo
e della Chiesa, Roma 1998, 25-26).

46 B. SESBOUE, Marie: ce que dit la foi, Paris 2005, 47. Ce livre laisse perplexe a bien des égards, notamment
lorsque I'auteur va jusqu’a mettre en doute I'opportunité du concept de «médiation maternelle» employé
par Jean-Paul II dans son encyclique Redemptoris Mater ou bien jusqu’a affirmer sans le moindre scru-
pule que «la co-rédemption n’a jamais appartenu a la foi de I'Eglise et Vatican II semble bien avoir mis
un point final a ce theme» (ibid., 17).

269



RTLu_2_2007.gxd 30-05-2007 22:06 Pagina$0

Marie, Epouse du Saint-Esprit? Le point de vue de la mariologie des saints et des papes

Enfant. Une telle expression, que sainte Claire applique plus particulierement a la femme
consacrée dans la virginité, convient éminemment a Marie»47.

En son Cantique nouveau en [’honneur de Notre-Dame des ombres, ne perdant
justement jamais de vue que la communion trinitaire est toujours virginale et que
la Personne divine du Fils n’a qu’un seul Pere, Grignion de Montfort a bel et bien
anticipé et réfuté I'objection évoquée plus haut:

«5. Quel grand mystere!
L’ombre seule du Saint-Esprit
En elle forma Jésus-Christ,
La fit sa mere,

Sans en devenir le pére.

Qu’il est doux, qu’il est doux!
A son ombre cachons-nous.
[...]

16. Pleine de graces

Par 'ombre du Saint-Esprit
Formez en mon cceur Jésus-Christ» (C 155, 5; 16).

Dans un autre cantique le pere de Montfort n’est pas moins rigoureux dans sa
pensée:

«Il n’a point d’autre pere

Que le Pere éternel

Et Marie est sa mere

En tant qu’homme mortel.

L'Esprit Saint I’a produit sans aucune souillure

Car par un prodige étonnant,

Marie apres I’enfantement,

A resté Vierge pure» (C 109, 6).

La prédication populaire de Louis-Marie n’est donc aucunement en contradiction
avec ’enseignement de Thomas d’Aquin selon lequel «le Christ, comme homme, n’a
pas avec le Saint-Esprit, principe actif de sa conception, la ressemblance spécifique
qu'un homme possede avec son pere; il ne peut donc pas étre appelé Fils du Saint-
Esprit»48.

Pourquoi faudrait-il & tout prix relativiser des formulations que le Pere de
Montfort n’a jamais voulu absolutiser? Si leur emploi est certes moins fréquent chez

47 F.-M. LETHEL, Dieu le Pere, source et accomplissement de la vocation de Marie de Nazareth, in AA.VV.,
Maria e il Dio dei nostri Padri, Roma 2001, 71-98.

48 STh, 111, g. 32, a. 3, ad. 1.

270



RTLu_2_2007.gxd 30-05-2007 22:06 Paginaél

Etienne Richer

lui, les termes de sanctuaire (ASE 208; VD 5 et 262) ou de temple du saint-Esprit (C
76,7), appliqués a Marie, ne sont cependant pas absents du langage montfortain49:

«Elle est le tabernacle

Ou Dieu s’est fait enfant,

Elle est le grand miracle

De son bras tout-puissant,

Elle est fille du Pere,

Meére de Jésus-Christ,

Et par un grand mystere

Temple du Saint-Esprit» (C 76, 7).

Si le mot avait appartenu au lexique d’alors notre auteur n’aurait sans doute pas
hésité a parler de Marie comme «icone de I’Esprit Saint», c¢’est-a-dire sa parfaite
manifestation visible. Si Louis-Marie privilégie, mais sans exclusive, I'image de
I’Epouse, c¢’est parce qu’a ses yeux les autres formulations «renvoient certes a des
réalités tres importantes, [mais] ne suffisent pas pour évoquer de la méme maniere
la maternité spirituelle de Marie»50, explique Alphonse Bossard: «pour Montfort, ce
terme exprime la pleine réalité, d’ordre spirituel, de sa maternité envers nous, en
pleine consonance avec ce que la Révélation, la sainte Tradition et I’enseignement
du Magistere aujourd’hui nous invitent a reconnaitre»5l. Mais une remarque sup-
plémentaire s’impose: de méme que pour Francois le titre d’Epouse de I’Esprit Saint
n’est pas exclusivement réservée a Marie puisqu’il 'applique aussi a Claire et a ses
sceurss2, il faut remarquer ce que Louis-Marie fait dire au baptisé dans un cantique
d’Action de grdces pour les principaux bienfaits de Dieu:

«Vous seul m’avait fait baptiser

Au baptéme vous épouser,

Et par apres catéchiser.

Deo gratias» (C 27, 11)

De méme Le Pécheur converti entre en dialogue avec son Epoux le plus tendre:
LE SAINT ESPRIT:

49 Lorsque R. Laurentin (cf. Dieu seul est ma tendresse - La vie et l’expérience spirituelle de L.-M. Grignion
de Montfort, Paris 19962, 193) croit pouvoir affirmer que Montfort «ne précise point explicitement qu’Elle
est “temple de I'Esprit Saint”» il omet ce cantique 76 qui ne saurait étre considéré comme apocryphe!

50 A. BOsSARD, Les intuitions d’un auteur spirituel, in AA.VV., Louis-Marie de Montfort - Théologie spirituel-
le, Roma 2002, 217.

51 Jbid.

52 Cf. FRANCOIS D’ASSISE, Forme de vie donnée a Claire, in Ecrits, 214-215: «vous avez épousé I'Esprit-Saint
en choisissant de vivre selon la perfection du saint Evangile».

271



RTLu_2_2007.gxd 30-05-2007 22:06 Pagina$2

Marie, Epouse du Saint-Esprit? Le point de vue de la mariologie des saints et des papes

«13. C’en est donc fait, 6 chere dme que j’aime,
Tu ne veux plus que je sois ton époux.

[...]

LAMI:

«15. Le Saint-Esprit nous prie et nous exhorte
De retourner a Lui dedans nos coeurs.

[...]

16. Dans nos erreurs, sa voix se fait entendre,
Il nous poursuit sans jamais se lasser;

C’est un époux, un époux le plus tendre,
Laissons I’entrer, cessons de l'offenser.

[...]

21. Venez, Saint-Esprit, Dieu de flamme,
Soyez de nouveau mon époux» (C 98).

Une telle description dialoguée, en termes de sponsalité, du rapport entre le
Saint-Esprit et I’Ame du pécheur converti ne se comprend que dans une perspecti-
ve mystique, celle que Louis-Marie partage notamment avec Francois et Claire
d’Assise. Non seulement le Pere de Montfort, selon le mot du cardinal Suenens, «a
écrit au sujet des relations entre I’Esprit-Saint et Marie des pages qui n’ont jamais
été égalées»53, mais il a fait de méme a propos des relations entre I’Esprit Saint et
tout disciple du Christ, comme en témoigne par exemple le cantique 141, sorte de
petit traité en forme d’Invocation du Saint Esprit composée par Louis-Marie vrai-
semblablement vers la fin de sa vie. Sa catéchese s’enracine dans son expérience
personnelle de cette vie dans I’Esprit et de sa dimension mariale qui n’est pas moins
slire «car depuis que cet Amour substantiel du Pere et du Fils a épousé Marie pour
produire Jésus-Christ, le chef des élus et Jésus-Christ dans les élus, il ne I’a jamais

répudiée, parce qu’elle a toujours été fidele et féconde» (VD 36).

Parmi les réles du Saint Esprit dans I’Eglise, tels qu’ils sont évoqués en particu-
lier dans la Priere embrasée, les principaux restent toujours ceux qui regardent la
sainteté et 'apostolicité de I'Eglise54: «Quelle est, Seigneur, cette pluie volontaire
que vous avez séparée et choisie pour votre héritage affaibli, sinon ces saints mis-
sionnaires, enfants de Marie, votre Epouse, que vous devez assembler et séparer du
commun pour le bien de votre Eglise si affaiblie et si souillée par les crimes de ses

enfants?» (PE 20).

Parmi les saints qui se sont inscrits dans une telle perspective, il faut nommer
aussi, bien qu’il soit malheureusement impossible de rendre compte ici de la riches-

53 L.-J. SUENENS, Une nouvelle Pentecote, Paris 1974, 241.

54 Cf. S. pE FIORES, Montfort un homme disponible a UEsprit Saint, in AA.VV., Dieu seul, Roma 1981, 99-100.

272



RTLu_2_2007.gxd 30-05-2007 22:06 Pagina$3

Etienne Richer

se et de la spécificité de son apport, le franciscain saint Maximilien-Marie Kolbe
(1894-1941). Béatifié en 1971 par Paul VI, puis canonisé par Jean-Paul II en 1982,
le pere Kolbe a laissé en effet de nombreux écrits sur les relations entre 1'Esprit
Saint et la Vierge Immaculée, dans lesquels Il emploie tres fréquemment le titre
d’«Epouse de I’Esprit»55. Il aime revenir souvent sur ce mystere d’intimité person-
nelle entre Marie et la troisieme Personne de la Trinité: «La Mere de Dieu est si par-
faite et si unie a I'Esprit Saint qu’on I’appelle son épouse»36; «Marie, comme épou-
se du Saint Esprit, donc élevée au-dessus de toute perfection créée, accomplit en
tout la volonté du Saint Esprit qui I’habite depuis le premier instant de sa concep-
tion»57.

Pour saint Maximilien-Marie, comme pour saint Louis-Marie, il s’agit d’'une ana-
logie qui n’a rien d’illégitime: I'union par laquelle Marie, 'humble Vierge de
Nazareth, est élevée au titre d’épouse est toute divine et il importe au plus haut
point d’attirer 'attention sur son excellence, sur son caractere indissoluble, sur la
fidélité et la fécondité de 'action de Dieu par Marie. C’est une analogie, explique
Kolbe lui-méme, «qui fait entrevoir I'union ineffable, intime et féconde entre I’Esprit
et Marie. L'Esprit établit sa propre demeure en Marie au moment méme ou elle est
venue a l'existence: il en prit possession absolue et la compénétra tellement que le
nom d’Epouse de I’Esprit Saint n’exprime qu'une ombre imparfaite, pale et lointai-
ne de cette union»58. La tonalité presque apophatique de cette finale aide a com-
prendre pourquoi le pere Kolbe a forgé, en parlant de la Vierge Immaculée, d’autres
expressions bien plus audacieuses encore que d’aucuns sont portés a juger exces-
sives, telles que «quasi-incarnation de I'Esprit Saint» ou «personnification de
I’Esprit Saint»59. Aussi délicat que puisse étre I'usage de telles analogies (docteur en
philosophie et en théologie, Kolbe sait parfaitement que seul le Verbe s’est incar-
né!), une grave erreur consisterait a n’y voir que des «exagérations pieuses». Le
langage adopté par saint Maximilien-Marie pour traduire sa mariologie, héritiere de
celles des saints Francois et Grignion de Montfort que nous avons évoqués plus

55 Cf. Peter Damian FEHLNER, FI, St. Maximilian M. Kolbe, martyr of charity - Pneumatologist - His theology
of the Holy Spirit, New Bedford (MA) 2004, 102-108.

56 Saint Maximilien-Marie KoLBE, Conférence, 20 juin 1937, in Entretiens spirituels inédits, traduits et pré-
sentés par ’abbé J.-F. Villepelée, Paris 1974, 52.

57 Ip., in Miles Immaculatae (1938) n. 2, cité par H.-M. MANTEAU-BONAMY, La Doctrine mariale du pére Kolbe,
Paris 1975, 66.

58 Saint Maximilien-Marie KoLBE, cité par JEan-PauL II, Homélie du 8 décembre 1982 a Sainte Marie
Majeure, Insegnamenti di Giovanni Paolo I, V, 3, Citta del Vaticano 1982, 1559-1564.

59 Cf. par exemple: Conférence, 25 septembre 1937, in Entretiens spirituels..., 51-52.

273



RTLu_2_2007.gxd 30-05-2007 22:06 Pagina$4

Marie, Epouse du Saint-Esprit? Le point de vue de la mariologie des saints et des papes

amplement, est avant tout un langage mystique qui cherche a exprimer I'ineffable
en le suggérant60. Pour le pere Kolbe, explique Salgado, «dire que la sainte Vierge
est ’Epouse du Saint Esprit, c’est affirmer entre lui et elle une union plus étroite
que celle qui existe entre les époux de la terre; c’est I'union la plus étroite qui exis-
te entre Dieu et une créature [...] Notre saint va méme jusqu’a dire que, méme s’il
ne s’agit pas d’'une union identique a celle des deux natures dans la Personne du
Verbe Incarné, néanmoins le Saint Esprit a pris possession de 1'étre de la Vierge a
un point tel qu’ll est inséparable d’elle sur le plan de I’agir»61.

Un écrit d’une autre mystique, Edith Stein, apporte un éclairage sur ce qu’a leur
maniere les écrits du pere Kolbe veulent suggérer du mystere a croire et a contem-
pler. 1l s’agit de I'un des plus beaux poeémes de sainte Thérese Bénédicte de la Croix
intitulé Braut des Heiligen Geistes qui se termine par cette strophe splendide:

«Par un lien indissoluble elle est ton Epouse,

0 Esprit de douceur, je t’ai enfin trouvé:

Tu me montres I’éclat de ta Divinité
Sur le visage resplendissant de Marie».

4. Le dernier poeme d’Edith Stein a Marie Epouse du Saint Esprit

Parmi les nombreux écrits d’Edith Stein se trouve une trentaine de poemes, com-
posés pour la plupart au Carmel. Composée durant I’été 1942 peu avant son arres-
tation et sa déportation, la derniere poésie/priere de sainte Thérese Bénédicte de la
Croix montre a quel point elle avait fait sienne, a I’évidence, le sens et la valeur du
titre marial d’«Epouse de I'Esprit» déja rencontré chez saint Francois, Grignion de
Montfort et Kolbe.

Il convient de lire en entier ce poeme d’Edith qui offre a notre méditation la
meilleure conclusion en forme de priere:

60 Cf. F.-M. LETHEL, Il linguaggio mistico di san Massimiliano Maria Kolbe, in Miles Immaculatae 38 (2002)
763-797.

61 J.-M. SALGADO, Les appropriations trinitaires et la théologie mariale, in Marianum XLIX (1987) 446-447.

274



RTLu_2_2007.gxd 30-05-2007 22:06 Pagina$5

«Du milder Geist, der alles Gute schafft,
Du meiner Seele Frieden, Licht und Kraft,
Der Ew’gen Liebe Allgewalt,

O zeig’Dich mir in sichtbarer Gestalt,

Da sich der Menschensohn am Jordan zeigte,
Sein gottlich Haupt in tiefster Demut neigte,
Da kamst Du, aller Reinheit Uberfiille,

In einer sanften Taube lichter Hiille.

Die Jiinger horten Dich in Sturmesbrausen,
Das Haus erbebt von dem gewalt’gen Sausen.
Auf ihrem Haupt zuckt’s auf wie Feuer-
zungen,

Da Deine Liebesglut ihr Herz bezwungen.

Doch schufest Du Dir ein treues Ebenbild:

Der Schipfung reinste Bliite, gottlich mild.
In einem Menschenantlitz himmlisch-klar

Wird Deines Lichtes Fiille offenbar.

Aus ihrem Auge strahlt des liebe Glut

Und weht doch Kiihlung wie von klarer Flut.
1hr Léicheln ist der sel’gen Freude Schein,
Fliesst balsamgleich in wunde Herzen ein.

Am miitterlicher Hand fiihrt sie gelind

Und dennoch stark in Deiner Kraft ihr Kind.
Wo ihre Fiisse wandeln, griint und bliiht die
Flur,

Und Himmelsglanz umleuchtet die Natur.

Der Gnadentfiille lichte Herrlichkeit

Hat sie zum Thron erwdihlt von Ewigkeit
Und stromt durch sir herab ins Erdenland
Und jede Gabe kommt aus ihrer Hand.

Als Braut ist sie unléslich Dir verbunden -
0 milder Geist, ich habe Dich gefunden:
Du offenbarst mir Deiner Gottheit Licht
Hell-leuchtend in Marias Angesicht».

Etienne Richer

«0 Esprit de douceur qui crée tout ce qui est
bon

Toi qui est paix, lumiere et force de mon dme,
O toute puissance de I'amour éternel,
Révele-toi a moi sous une forme visible.

Au Jourdain se manifesta le Fils de ’homme,

Humblement il inclina sa téte divine,

Tu vins alors, plénitude de pureté,

Sous les traits lumineux d'une douce colom-
be.

Dans I'ouragan les disciples t’ont entendu,
La maison a tremblé sous le souffle puissant,
Des langues de feu flamboient au-dessus de
leurs tétes,

L'ardeur de ton amour ayant conquis leur
ceeur.

Mais tu t’es faconné une image fidele:

Fleur pure du créé, d’'une douceur divine.
Sur un visage humain limpide comme le ciel,
Ta lumiere se manifeste en plénitude.

L'ardeur de 'amour rayonne en son regard,
Et répand la fraicheur comme un fleuve d’eau
claire.

Son sourire reflete la joie bienheureuse,
Coulant comme un baume sur tous les cceurs
blessés.

Elle conduit son enfant d’'une main maternel-
le,

Douce et ferme a la fois, mais de ta force a
Toi,

Et la terre verdoie, fleurissant sous ses pas,
La splendeur céleste enveloppe la nature.

Plénitude de grace, la gloire radieuse

L’a choisie pour régner de toute éternité,

Se déversant par elle jusqu’a notre terre

Et tout don nous arrive en passant par ses
mains.

Par un lien indissoluble elle est ton Epouse,
O Esprit de douceur, je t’ai enfin trouvé:

Tu me montres I’éclat de ta Divinité

Sur le visage resplendissant de Marie»62.

62 Edith STEIN, Malgré la nuit, Poésies compléetes, édition bilingue francais/allemand, traduction et présen-

tation de Cécile Rastoin, Geneve 2002, 129-131.

275



RTLu_2_2007.gxd 30-05-2007 22:06 Pagina$6

Marie, Epouse du Saint-Esprit? Le point de vue de la mariologie des saints et des papes

«Tu me montres l’éclat de ta Divinité, sur le visage resplendissant de Marie»:
I’expérience spirituelle exprimée ici sous forme de poeme par Edith Stein ne consis-
te-t-elle pas a découvrir en Marie la parfaite manifestation visible de I’Esprit Saint,
autrement dit son «icone», selon la métaphore que certains théologiens con-
temporains semblent préférer a celle d’«épouse»63? Sans nul doute, mais a cette
nuance prés qui est d’importance: si Marie est I'icone de I’Esprit, puisque sur son
visage resplendissant I'Esprit manifeste sa Divinité, c’est précisément parce que par
un lien indissoluble elle est son Epouse:

«C’est un tres grand mystere, commente Marie-Dominique Philippe, que I'Esprit Saint se

serve de Marie pour se dévoiler, pour se communiquer; et c’est beau, de voir comment

I’Esprit Saint se sert de Marie pour avoir comme un “visage” pour nous. L'Esprit Saint est

le souffle. Il n’y a pas de visage de I'Esprit Saint: il est celui qui nous échappe toujours [...]

Le visage de Marie n’est pas le visage de I'Esprit Saint, c’est évident. Mais I’Esprit Saint

veut se dévoiler a travers Marie, ce qui est différent. Et cela, nous pouvons le dire. Nous

pouvons vraiment dire que, dans I’amour, il y a entre I'Esprit Saint et Marie cette unité per-
sonnelle de vie, comme entre deux amis, comme entre I’époux et ’épouse. Dans une tres
grande amitié ou les amis ne font plus qu’un, 'ami se cache derriere son ami et aime le
faire passer devant lui; de méme que ’époux, quand il est pleinement époux, se cache der-

riere I'épouse et aime la laisser passer devant lui. C’est ce que fait 'Esprit Saint a 1’égard
de Marie [...]»04.

Les quelques «morceaux choisis» évoqués en ces pages, parmi les nombreux
écrits des papes et des saints qui seraient a lire et & commenter, suffisent a montrer,
nous semble-t-il, que le titre d’«Epouse du Saint Esprit» appliqué a la Vierge Marie
ne saurait étre réduit ni a une simple envolée lyrique ni a une métaphore équivoque
que la rigueur théologique imposerait d’éviter. Au contraire, le bref examen du
point de vue des papes et des saints que nous venons d’effectuer, sans aucune pré-
tention a étre exhaustif, ne fait qu’éclairer et confirmer, si besoin était, le propos du
pape Jean-Paul Il dans sa Lettre sur la doctrine mariale de Grignion de Montfort
(2003): «cette expression traditionnelle, déja utilisée par saint Francois d’Assise,
tout en contenant des niveaux hétérogenes d’analogie, est sans aucun doute effica-
ce pour exprimer d’une certaine facon la participation particuliere de la Vierge a la
vie de Tres Sainte Trinité»65.

63 Cf. parmi bien d’autres: R. LAURENTIN, Esprit Saint et théologie mariale, in Nouvelle Revue Théologique
99 (1967) 41-42; C. MiLITELLO, Lo Spirito Santo e Maria, in Theotokos VI (1998) 219-220; L. SCHEFFCZYK,
Maria, crocevia della fede cattolica (Collana di Mariologia 1), Lugano 2002, 76.

64 M.-D. PHILIPPE, op, L’Etoile du Matin — Entretiens sur la Vierge Marie, 1lle partie: «Marie médiatrice, épou-
se de I'Esprit Saint», Paris 1989, 192-193.

65 JEAN-PAUL II, Lettre aux religieux et religieuses de la famille montfortaine sur la doctrine mariale de leur

276



RTLu_2_2007.gxd 30-05-2007 22:06 Pagina$7

Etienne Richer

A n’en pas douter, ce titre marial, possede une authentique valeur doctrinale et
spirituelle et constitue pour Marie un titre de gloire. Puisque selon le mot de sainte
Thérese de Lisieux «le trésor de la Mere appartient a I’enfant»66, ce titre d’«Epouse
de I'Esprit» est motif de joie et d’espérance pour tous les enfants de Dieu et de
Marie:

«Quand le Saint Esprit, son Epoux, I’a trouvée dans une dme, il y vole, il y entre pleine-

ment, il se communique a cette &me abondamment et autant qu’elle donne place a son

Epouse [...] car depuis que cet Amour substantiel du Pere et du Fils a épousé Marie pour

produire Jésus-Christ, le chef des élus et Jésus-Christ dans les élus, il ne I’a jamais répu-
diée, parce qu’elle a toujours été fidele et féconde»67.

fondateur, 8 décembre 2003, in La Documentation catholique 101 (2004) 251-255, n. 3. Pour un commen-
taire approfondi de cette Lettre, cf.: B. CortiNovis, San Luigi Maria di Montfort: valore teologico di una
spiritualita, in I’Osservatore Romano 144 (20 février 2004) 4; In., Note a commento della lettera di
Giovanni Paolo 11, in Spiritualita Monfortana 3 (2004) 19-25; F.-M. LiTuEL, Marie Toute Sainte et Imma-
culée dans le Mystére du Christ et de UEglise: la doctrine de saint Louis-Marie Grignion de Montfort a la
lumiére du Concile Vatican II, in Path 3 (2004) 507-556.

66 Sainte THERESE DE LISIEUX, PN 54,5, in Fuvres Complétes, Paris 1992, 751.

67 Saint Louis-MARIE Traité de la vraie dévotion a la Sainte Vierge, n. 36.

277



