Editoriale RTLu XII (3/2007) 349-352

Editoriale

André-Marie Jerumanis
Facolta di Teologia (Lugano)

Il filosofo Umberto Galimberti nel suo recente saggio L’ospite inquietante. Il ni-
chilismo e i giovani ci offre I'occasione per riflettere sul rapporto tra la filosofia e la
teologia nel contesto del mondo d’oggi. Le sue riflessioni risuonano come un invito che
tocca tutti coloro che sono impegnati a plasmare la cultura attuale e ad interrogarsi
sulle conseguenze di vuoto di sensol. La diagnosi proposta trova cosi conferma sia
nel mondo dei “laici” che dei “credenti”: «I giovani, anche se non sempre ne sono
consci, stanno male. E non per le solite crisi esistenziali che costellano la giovinezza,
ma perché un ospite inquietante, il nichilismo, si aggira tra loro, penetra nei loro
sentimenti, confonde i loro pensieri, cancella prospettive e orizzonti, fiacca la loro
anima, intristisce le passioni rendendole esangui»2. Le soluzioni invece divergono, in
quanto Galimberti propone di abbandonare la ricerca del senso, tipica secondo lui del
giudeo-cristianesimo, per la ricerca di un’«arte di vita» sul modello greco. Scrive: «e
ovvio che le cure farmacologiche a cui oggi si ricorre fin dalla prima infanzia o quelle
psicoterapiche che curano le sofferenze nel singolo individuo sono per la gran parte
inefficaci (...). E se il rimedio fosse altrove? Non nella ricerca esasperata di senso come
vuole la tradizione giudaico-cristiana, ma nel riconoscimento di quello che ciascuno di
noi propriamente e, quindi della propria virtu, della propria capacita, o, per dirla in
greco, del proprio daimon che, quando trova la sua realizzazione, approda alla felicita,
in greco eu-daimonia? In questo caso il nichilismo, nella desertificazione di senso che
porta con sé, puo segnalare che a giustificare I’esistenza non e tanto il reperimento di

1A questo proposito le conclusioni della logoterapia di Viktor Frankl e del teologo ebreo Pinchas Lapide ci
offrono un confronto molto significativo: cfr. V. FRANKL — P. LAPIDE, Ricerca di Dio e domanda di senso. Dialogo
tra un teologo e uno psicologo, Torino 2006.

2 U. GALIMBERTI, L'ospite inquietante. Il nichilismo e i giovani, Milano 2007, 11.

349

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 349 @ 28.11.2007 14:05:39‘ ‘



Editoriale

un senso, vagheggiato piu dal desiderio (talvolta illimitato) che dalle nostre effettive
capacita, quanto I'arte del vivere (téchne tou biou) come dicevano i Greci, che consiste
nel riconoscere le proprie capacita (gnothi seauton, conosci te stesso) e nell’esplicitarle
e vederle fiorire secondo misura (kata métron)»3. La risposta di Galimberti merita di
essere presa in considerazione non nel suo invito ad abbandonare la ricerca di senso
(la logoterapia di F. Frankl contraddice questa soluzione), ma nella sua proposta di
partire da cio che 'uomo e, dalle sue capacita. In questo non fa altro che richiamarsi
all'invito fondamentale del «monito Conosci te stesso (che) era scolpito sull’architrave
del tempio di Delfi, a testimonianza di una verita basilare che deve essere assunta
come regola minima da ogni uomo desideroso di distinguersi, in mezzo a tutto il crea-
to, qualificandosi come “uomo” appunto in quanto “conoscitore di se stesso”» (Fides
et ratio, n. 1). In realta I'invito a conoscere se stesso ha sempre caratterizzato 1'essere
uomo. Lo mostrano la ricerca filosofica e le grandi tradizioni religiose.

Assistiamo pero a un tentativo di separazione della fede e della ragione, anche nel-
la proposta di Galimberti, separazione che ha delle conseguenze non indifferenti per
la comprensione della stessa ragione e della religione, e dunque per la sopravvivenza
“mentale” e “fisica” dell’'umanita. 11 filosofo francese d’origine ebraica André Glucks-
mann mostra come nel discorso di Regensbhurg il Papa Benedetto XVI abbia smasche-
rato il nichilismo: «(nel discorso) ha risuonato un appello a fare fronte — e un fronte
unico — alle circostanze di estrema urgenza mentale. La controversia secolare tra la
fede e la ragione ha scatenato una patologia doppia che ha colpito sia la seconda che
la prima. (...) I sintomi pit grandi della crisi dell’Europa, diventata quella planetaria
dello spirito, erano stati individuati nella Fides et ratio. 1l risultato piu evidente e pe-
ricoloso dello sconvolgimento attuale e il nichilismo. Esso rappresenta una dimissione
doppia e congiunta del ragionamento e del credo davanti ad una violenza attiva che
si permette tutto e delle opinioni passive e snobbate che ormai niente arriva a scuote-
rex»4. Il filosofo francese mostra giustamente che il pericolo viene oggi da una ragione
debole e dunque da una certa concezione della filosofia: «Alla fine la ragione non pec-
ca piu per tracotanza ma per rinuncia suicida; essa dissemina sui post-moderni I’odio
per il pensiero definito fin dall’inizio come “misologia” da Socrate...»5. Egli sottolinea
come «nel XXI secolo, alla fine post-moderna dei grandi racconti ideologico-storici, il

3 Ibid., 12; 14.

4 A. GLUCKSMANN, Lo spettro di Tifone, in BENEDETTO XVI — A. GLUCKSMANN — W. FAROUQ — S. NUSSEIBEH — R. SPAE-
MANN — J. WEILER, Dio salvi la ragione, Siena 2007, 108.

5 Ibid., 108-109.

350

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 350 @ 28.11.2007 14:05:40‘ ‘



André-Marie Jerumanis

nichilismo prospera nelle piaghe della filosofia, proclamando non soltanto la relativita
dei beni e dei valori ma piu radicalmente la relativita del male. Da qui I'arbitrio irridu-
cibilmente culturalista e di parte della nostra definizione di inumano. Violentare, per-
ché no? Purificare etnicamente, perché no? Il genocidio, perché no? Uccidere padre e
madre, fratello e sorella, why not? 1l suicidio della ragione socratica genera mostri»®.
L'impatto etico del nichilismo & sconvolgente. Glucksmann lo riassume cosi: «Uccidi
il prossimo tuo come te stesso»?. E 'imperativo nichilista. «Il nichilismo si sforza di
rendere il male non visibile né dicibile né pensabile. Contro una simile devastazione
mentale e mondiale, la lezione di Regensburg richiama “la fede biblica” e “gli interro-
gativi della filosofia greca” a rinnovare senza concessioni una alleanza che mi auguro
sia definitiva e vittoriosa»8. Lo stesso Robert Spaemann ha mostrato giustamente che
il discorso del papa mira a ricongiungere fede e ragione, che sono correlative e non
antitetiche. «Di fronte al metodico etsi Deus non daretur della scienza, egli postula un
liberatorio etsi Deus daretur, che significa escludere a limine il “dimezzamento della
ragione”»9. Spaemann mostra bene che si tratta di una sfida per la ragione che deve
essere concepita come luogo dell’apertura dell'uomo alla verita. La ragione ¢ chiamata
ad essere aperta e riconoscere cio che «e in verita»10. Commentando questa apertura
auspicata da Benedetto XVI, Spaemann afferma: «Ragione significa auto-trascenden-
za, apertura verso la realtd. Questa apertura avviene per gradi. L'apertura completa
si chiama amore»!!l. E Spaemann sottolinea che non ¢ un paradosso il fatto che il
papa come professore difenda la capacita della ragione di conoscere la verita e nello
stesso tempo scriva la sua prima enciclica sull’amore. Perché il Logos e I’Amore sono
inseparabili e si spegano a vicendal2. La ragione per il papa «non & uno strumento
di soppravivenza dell’ homo sapiens, ma partecipazione alla luce divina e un vedere il
mondo in questa luce “che illumina ogni uomo che viene in questo mondo” (Gv 1,9).
Questa luce, come dice Platone, fa vedere il bene come il koinon, “cio che & comune a
tutti” (cfr. Platone, Fedone)»13.

6 Ibid., 110-111.

7 Ibid., 111.

8 Ibid., 113.

9 R. SPAEMANN, Benedetto XVI e la luce della ragione, in ibid., 148.
10 Jbid., 155.

11 [bid., 162.

12 Cfr. ibid., 163.

13 Jbid., 166.

351

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 351 @ 28.11.2007 14:05:41 ‘ ‘



Editoriale

Il filo conduttore di questo numero della “Rivista Teologica di Lugano” consiste
proprio nel proporre un percorso che permetta di cogliere 'importanza delle due ali
della conoscenza, la fede e la ragione, le quali non si escludono, ma contribuiscono
l'una con I'altra ad una migliore comprensione delle grandi questioni che attraver-
sano 'umanita odierna, nell’ambito sia della sfera privata che di quella pubblica. La
teologia stessa non puo non interrogarsi sugli strumenti filosofici che ¢ chiamata ad
assumere per la comprensione e la comunicabilita della ragionevolezza della fede.
Inoltre il pensatore cristiano non puo non evidenziare le implicazioni filosofiche della
Rivelazione cristiana. Il recente simposio organizzato dall’Istituto di Diritto canonico
e diritto religioso comparato (DiReCom) della FTL — dal titolo Politica senza religione?
Laicita dello Stato, appartenenze religiose e ordinamento giuridico — ha evidenziato
I'importanza dell’apporto della religione per la societa, contribuendo ad un supera-
mento di una posizione sterile di opposizione ereditata da pregiudizi “ideologici” o da
una lettura troppo superficiale del fenomeno della violenza religiosa, secondo la quale
religione & automaticamente sinonimo di violenza. Al contrario, le religioni possiedo-
no un capitale sociale da non sottovalutare. Occorre aggiungere che il capitale sociale
¢ da intendere non solo in un senso stretto ma anche “culturale” e “intellettuale”, in
quanto offre all’'uomo una comprensione della verita del suo essere e del valore inalie-
nabile della sua dignita. Il cristianesimo in modo particolare, nello spirito di diaconia
alla verita, propone alla riflessione “laica” puramente “razionale” di non autolimitarsi
nella concezione “strumentale”, promuovendo una fiducia nella capacita della ragio-
ne a conoscere la verita; costituisce dunque uno stimolo per la ragione a continuare
nella sua “ricerca”. Non e un freno alla ricerca scientifica, ma ricorda che 'uomo & un
essere responsabile che non puo mai strumentalizzare 'altro uomo anche se il fine
& buono. Un’etica della tolleranza fondata solo sull’indifferenza puo di fatto generare
una “dittatura del relativismo” che minaccia sia 'uomo stesso nella sua dignita che i
fondamenti della societal4.

Segnaliamo infine ai lettori la creazione di una nuova sezione della Rivista: “Vita
ecclesiale” nella quale, tra l'altro, il Prof. Dr. Ettore Malnati offrira regolarmente un
percorso di lettura dei diversi interventi del Magistero.

14 Si veda a questo proposito il primo volume della nuova collana di Eupress FTL “Religioni e Diritti umani”:
Janne HAALAND MATLARY, Diritti umani abbandonati? La minaccia di una dittatura del relativismo, Lugano
2007.

352

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 352 @ 28.11.2007 14:05:42‘ ‘



