Articoli RTLu XII (3/2007) 353-381

Ragione strumentale, ragione “aperta” e agape.
In ascolto di Benedetto XVI

Giorgio Sgubbi
Facolta Teologica dell’Emilia Romagna (Bologna)

Per una ragione “razionale”

Il frequente invito di papa Benedetto XVI a “purificare la ragione” per consentirne
un esercizio “aperto” e “allargato” e 'argomentata critica a tutte le restrizioni che cer-
te correnti neoilluministiche vorrebbero imporle, suscita spesso reazioni di sospetto e
talvolta anche di rifiuto. Ma tutto questo, oltre che dal pregiudizio che identifica ogni
intervento della Chiesa con un atto di “ingerenza”, dipende anche dall’istintivo disagio
che si annuncia ogniqualvolta il termine “ragione” viene associato ad altre specifica-
zioni. Si pensa, infatti, che se la ragione necessita di ulteriori attributi e aggiunte, cio
equivale a negarne I’autonomia e la sovranita, come accade appunto quando si parla
di “ragione aperta” o “ragione credente”!. Alla Chiesa Cattolica, poi, viene rimprove-
rato 'ostinato tentativo di costringere la ragione al “servizio” della fede, negandone
sistematicamente autonomia e liberta: si rende pertanto necessario, dopo la denuncia
del “sequestro”, riscattare la ragione dal dominio ecclesiastico che, nonostante le di-

1 Un esempio significativo si trova nell’articolo in cui Kurt Flasch commenta la “lezione di Regensburg”.
Cfr. K. Frasch, Von Kirchenvditern und anderen Fundamentalisten. Wie tolerant war das Christentum, wie
dialogbereit ist der Papst? Der Schliissel liegt in der Regensburger Vorlesung, in Siiddeutsche Zeitung,
17.10.2006, 11. Cfr. anche P. FLORES D’ARcals, Gesu e Ratzinger tra storia e teologia, in MicroMega 3
(2007) 3-52; R. Busst — H. Rott, Bedarf die moderne Philosophie einer Ausweitung des wissenschaftlichen
Vernunftbegriffes?, in C. DouMeN (hg.), Die “Regensburger Vorlesung”. Papst Benedikt XVI. im Dialog der
Wissenschaft, Regensburg 2007, 86-99; H. E. BREKLE, “Weite der Vernunft” in der universitas scientiarum,
ibid., 160-164.

353

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 353 @ 29-11-2007 17:44:24‘ ‘



®

Ragione strumentale, ragione “aperta” e agape. In ascolto di Benedetto XVI

chiarazioni di segno contrario, continua a degradarla a servile “ancella”, togliendole
cosi forza e dignitaZ2.

E sempre conveniente, di fronte a errori e pregiudizi, cercare innanzitutto di capire
e, per quanto possibile, salvaguardare quella particula veritatis che mai ¢ destinata
a mancare e che, in queste critiche, ci sembra di poter individuare nella giusta preoc-
cupazione di sottrarre la ragione ad istanze non “razionali”, non guidate cioé dalla
verita ma da scopi e calcoli strumentali. Occorre tuttavia ricordare che I’'esigenza di
una ragione “autonoma” non & stata scoperta dalla modernita, ma caratterizza la
nascita della filosofia in quanto tale, quando cioé 'uomo dichiaro di volere «lasciarsi
persuadere solo dal logos (peithestai logo)»3: ma, a differenza dei razionalismi auto-
nomisti contemporanei, fu proprio nel “logos” che i Greci incontrarono e affermarono
il Divino e la sua pensabilita4. Questo dipende dal fatto che «gli antichi sapevano
studiare 'uomo, sotto certi aspetti, pitt e meglio di quanto non si faccia oggi, proprio
perché cercavano di muoversi non solo alla superficie delle apparenze, ma mirando ai
fondamenti metafisici della condizione umana»5. L'orizzonte cristiano non solo non si
distacca da questa fondamentale prospettiva, ma 'assume e la conferma: sant’Ilario,
per citare un solo esempio, dichiara che «la ragione umana conosce solo cio che real-
mente comprende in quanto ragione»® e Giovanni Paolo II, per venire ai nostri giorni,
ha ribadito che «di poco aiuto sarebbe una filosofia che non procedesse alla luce della
ragione secondo propri principi e specifiche metodologie»?. La ricerca di una ragione
“autonoma”, pertanto, non solo non e temuta, ma e addirittura richiesta e praticata
dalla fede cristiana8.

2l testo cui ci si riferisce ¢ la Fides et ratio in cui Giovanni Paolo II, riferendosi all’espressione philosophia

ancilla theologiae, riconosce che tale locuzione e «oggi difficilmente utilizzabile in forza dei principi di
autonomia» della ragione stessa (Fides et ratio. Lettera enciclica circa i rapporti tra fede e ragione, n. 77).

3 PLATONE, Critone, 46 b, in Opere, Torino 1987, 91.

4 Cfr. W. JAEGER, La teologia dei primi pensatori greci, Firenze 1982; E. BerTl, Il “Dio dei filosofi”, in E. BERTI
— C. VIGNA, Il “Dio dei filosofi”. Dio e il silenzio, Parma 1992, 43-70.

5 G. REALE, Saggezza antica. Terapia per i mali dell’'uomo d’oggi, Milano 1995, 8.
6 «Humana mens solum hoc sapit quod intelligit», De Trinitate, I, 15.

7 Fides et ratio. Lettera enciclica circa i rapporti tra fede e ragione, n. 49. Anche Benedetto XVI ha ribadito
che «I’ethos della scientificita ¢ volonta di obbedienza alla verita e quindi espressione di un atteggiamento
che fa parte delle decisioni essenziali dello spirito cristiano», BENEDIKT XVI, Glaube und Vernunft. Die
Regensburger Vorlesung, Freiburg i. B. 2006, 29.

8 Cfr. J. RATZINGER, Die in den 1990er Jahren aufgebrochenen neuen Fragestellungen. Zur Lage von Glaube und
Theologie heute, in Glaube — Wahrheit — Toleranz. Das Christentum und die Weltreligionen, Freiburg 2003,
109. Scrive von Balthasar: «Essendo la domanda sull’essere in quanto essere la questione fondamentale

354

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 354 @ 28.11.2007 14:05:43‘ ‘



Giorgio Sgubbi

E opportuno, a questo punto, chiarire anche l'altro tacito pregiudizio che ispira
non poche obiezioni e critiche al magistero di Benedetto XVI quando tratta il rap-
porto fede-ragione, e che consiste nell’affrettata identificazione di “autonomia” della
ragione con “indipendenza” da ogni istanza o riferimento altro da sé, attribuendo cosi
all’automomia della ragione il valore di suprema autoreferenzialita e autosufficienza.
Questo pregiudizio, oggi divenuto dogma, dimentica che anche solo dal punto di vista
etimologico il termine ratio e gia di per sé gravido di relazionalita, di riferimento “ad
altro” da sé, e che il logos, fin dai suoi inizi, ha sempre trovato nella realta il referente
proprio e irrinunciabile della sua consistenza e attivita%; la ratio, quindi, ¢ l'esatta
negazione di un pensiero presuntivamente solitario e monadicamente rinchiuso in
se stesso, e si manifesta come quel legame originario, vitale e inscindibile di essere e
pensiero, in cui 'essere si configura come 'orizzonte in cui il pensiero vive e opera,
e il pensiero come il luogo manifestativo e donativo dell’essere stessol0. Si puo anche
dire che I'autonomia della ragione coincide con la sua “dipendenza” dall’esserel!: la
ragione ¢ “autonoma” in quanto “obbedisce” alla realta.

Immanuel Kant, convinto assertore dell’autonomia della ragione, ci ha lasciato una
suggestiva immagine di tutto cio: «La colomba leggiera — scrive — mentre nel libero
volo fende I'aria di cui sente la resistenza (Widerstand), potrebbe immaginare che le
riuscirebbe assai meglio volare nello spazio vuoto di aria. Ed appunto cosi Platone
abbandono il mondo sensibile, poiché esso pone troppo angusti limiti all'intelletto (so
enge Schranken setzt); e si lancio sulle ali delle idee al di la di esso, nello spazio vuoto
dell’intelletto puro. Egli non s’accorse che non guadagnava strada, malgrado i suoi

della metafisica, il teologo non la puo evitare e, anzi, ne consegue ex professo che non puo essere teologo
senza essere al tempo stesso metafisico allo stesso modo in cui, viceversa (i greci lo sapevano assai bene e la
teologia patristica e dell’Alta Scolastica non certo di meno) una metafisica che si rifiutasse di essere teologia,
misconoscerebbe e tradirebbe il proprio oggetto», Trinitarische Differenz und Seinsdifferenz, in Wahrheit
Gottes. Theologik II, Einsiedeln 1985, 59.

9 «Lo stesso ¢ il pensare e cio in funzione del quale & il pensiero, perché senza 'essere nel quale & espresso,
non troverai il pensare. Infatti nient’altro & o sara all’infuori dell’essere», PARMENIDE, Sulla natura, in H.
DieLs — W. Kranz (a cura di), I Presocratici, Bari 1986, framm. 8; 28 B 8, 34-37. E anche Plotino afferma:
«E per questo che (Platone) ha ragione di mettere I'alterita 1a dove c¢’& pensiero ed essere: il pensiero deve
sempre cogliere le cose come identiche (tautoteta) e come diverse (heteroteta) quando pensa», Enneadi, VI,
7, 39, tr. it. Torino 1997, vol. I.

10 «LLa verita e il rapporto pericoretico nel quale I'essere determina la sua conoscibilita, e il conoscere I'entita
dell’esistente. Il pensiero & nell’essere, I'essere € nel pensiero, e cosi nel pensiero e nell’essere sta la verita»,
K. HEMMERLE, Wahrheit und Liebe - Ein perichoretisches Verhdltnis, in Unterwegs mit dem dreienen Gott.
Beitrdige zur Religionsphilosophie und Fundamentaltheologie, Freiburg 1996, 318-319.

1

o

Resta ancora attuale in merito I'opera di Etienne GiLsoN, L'Etre et ’essence, Paris 1981, in particolare 335-
349. Cfr. anche, del medesimo, Réalisme Thomiste et Critique de la Connaissance, Paris 1986.

355

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 355 @ 28.11.2007 14:05:44‘ ‘



®

Ragione strumentale, ragione “aperta” e agape. In ascolto di Benedetto XVI

sforzi; giacché non aveva, per cosi dire, nessun appoggio (keinen Widerhalt), sul quale
potesse sostenersi e a cui potesse applicare le sue forze per muovere I'intelletto»12. Pur
nel rammarico che lo stesso Kant abbia poi ristretto questa fondamentale convinzione
all’orizzonte naturale-empirico e prescindendo dalla lettura da lui fatta del pensiero
di Platone, resta il chiaro riconoscimento da parte di Kant di una “autonomia” della
ragione che sussiste nel suo riferirsi alla realta: un suo presunto emanciparsi da essa
non puo che condurre la ragione a situazioni aporetiche ed insolubilmente problema-
tiche. Possiamo cosi vedere come nemmeno un appassionato teorico dell’autonomia
della ragione, quale fu appunto Kant, ritenne possibile operare una cesura della ra-
gione dall’esperienza, anche se poi ridusse la prima a mera facolta ordinatrice della
seconda. In breve: quell’irrinunciabile e fecondo sentiero che scopri il logos come epi-
fania dell’essere e che fu percorso gia da Parmenide, Aristotele e molti altri, & giunto,
nonostante molteplici traversie, fino a noi anche grazie alla fede cristiana e alle sue
grandi sintesi, fino a trovare nella fenomenologia e nel pensiero personalista e dialo-
gico una matura e significativa espressionel!3.

Quanto ci proponiamo con il presente contributo e indicare come le perorazioni
di Benedetto XVI in favore di una ragione “aperta” e “allargata”, capace cioe di tra-
scendere il mero dato orizzontale per accedere all’Assoluto, non solo non attentano
all’autonomia della ragione né operano per una surrettizia sottomissione di questa alle
istanze della fede, ma, al contrario, costituiscono un benefico e opportuno invito ad
una ragione semplicemente “razionale”, cioe integrale e libera da tutte le riduzioni e
deformazioni nelle quali si trova da piu parti costrettal4. In questa prospettiva, allora,
espressioni quali “ragione aperta”, “ragione allargata”, ecc., sono efficaci pleonasmi
che non aggiungono nessun contenuto all'idea di ragione, ma ne rivendicano quel-
I'esercizio pieno e integrale che, solo, & realmente conforme e connaturale alla ragione
stessa.

Ora, pero, il fatto che ad esortare ad una ragione integrale sia un Pontefice, cioe
un evangelizzatore dell’Agape di Dio, genera la sensazione che la posta in gioco sia

12 1. KaNT, Critica della ragion pura, 1975, vol. I, Introduzione, sez. III, 45.

13 Cfr. J. B. Lotz, Die Identitdt vom Geist und Sein. Eine historisch-systematische Untersuchung, Roma 1972;
J.-F. COURTINE, L’essere e l’altro. Analogia e intersoggetivita in Husserl, in V. MELCHIORRE (a cura di), Studi di
filosofia trascendentale, Milano 1993, 189-213.

14 Condividiamo i rilievi critivi di Hansjlirgen Verweyen circa il rischio di una sommaria riduzione della filosofia
moderna a “cartesianismo” che antepone il cogito al cogitor, anche se, a nostro avviso, il giudizio sulla
negazione dell’autonomia della filosofia, nel contesto globale del pensiero ratzingeriano, andrebbe alquanto
sfumato. Cfr. H. VERWEYEN, Joseph Ratzinger - Benedikt XVI. Die Entwicklung seines Denkens, Darmstadt
2007, 32. 53.

356

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 356 @ 28.11.2007 14:05:45‘ ‘



Giorgio Sgubbi

davvero grande: e infatti, pur essendo la ragione al centro dell’esortazione, I’orizzonte
ultimo che contiene e giustifica questo invito e '’Amore di Dio e la sua comunicabilita.
E quando si tratta di Dio come Amore, vuole dire il Papa, la ragione non solo non ¢ da
considerare come un ospite abusivo e indesiderato, ma, al contrario, va letta e accolta
come la dimensione intelligente di quella liberta che, in quanto chiamata a compren-
dere e a valutare I'offerta che le si dona, & chiamata innanzitutto a conoscere, pensare
e valutare il dono stesso: la, dove Dio vuole «che tutti gli uomini siano salvi e giungano
alla conoscenza della verita» (1 Tim 2,4), la questio de veritate, unico vero compito
della ragione, acquista tutto il suo peso e la sua decisivita. Scriveva anni fa Joseph
Ratzinger: «Iamore, che la fede esige e che appartiene alla sua intima essenza, non
mette fuori gioco il bisogno di verita nell’altro, (...) la fede, che va incontro all’altro, va
necessariamente incontro anche alle sue domande, al suo bisogno di verita...»15.

E la stessa natura dell’autocomunicazione dell’Agape di Dio a istituire I'“apertura”
della ragione, poiché dove il dono & pieno, definitivo e assoluto, & proprio qui che e
richiesta quell’intelligenza senza della quale il Dono stesso resterebbe oscuro o non
percepito secondo la ricchezza della sua reale intensital6. Ne consegue che ogni for-
ma contratta o ridotta della ragione non puo non ripercuotersi sulla comprensione
dell’assolutezza del Dono e sull’intensita dell’Amore: una ragione cieca nei confronti
dell’essere, infatti, non potra non diventare una ragione cieca anche nei confronti del-
I’Agape, allo stesso modo in cui «una ragione aperta per la totalita del reale non puo,
a partire dalla sua stessa natura, non incontrare la realta della fede»17.

2. 1l “logos” dimensione dell’*agape”

All'indomani dell’elezione di un teologo a pastore della Chiesa universale, non era-
no pochi coloro che auspicavano che, dopo il magistero di un filosofo come Giovanni
Paolo II, le tematiche genuinamente teologiche tornassero al centro dell’interesse.
Lasciando per ora da parte un giudizio sulla correttezza e legittimita di simili aspetta-
tive, si puo dire che Joseph Ratzinger non ha certo deluso le attese: 'annuncio ripetuto

15 J. RATZINGER, Das anthropologische Bezugsfeld der Theologie, in Theologische Prinzipienlehre. Bausteine
zur Fundamentaltheologie, Miinchen 1982, 353.

16 Cfr. T. SODING, Die Lebendigkeit des Wortes Gottes. Das Verstindnis der Offenbarung bei Joseph Ratzinger,
in F. MEIER-HAMIDI — F. ScHUMACHER (hg.), Der Theologe Joseph Ratzinger, Freiburg i. B. 2007, 12-55.

17 W. KASPER, Glaube und Vernunft. Zur protestantischen Diskussion um die Regensburger Vorlesung von Papst
Benedikt XVI., in Stimmen der Zeit 4 (2007) 224.

357

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 357 @ 28.11.2007 14:05:46‘ ‘



®

Ragione strumentale, ragione “aperta” e agape. In ascolto di Benedetto XVI

dell’Agape divina, unitamente alla sua intrascendibile e definitiva autocomunicazione
in Gesu Cristo, costituiscono infatti il nucleo che ispira, sostiene e anima i pronuncia-
menti di Benedetto XVI18.

Occorre pero aggiungere che la centralita cristologica dell’Amore divino, assunta
dal Pontefice a tema-guida della propria predicazione, non solo non ha segnato alcun
ridimensionamento del ruolo della ragione, ma, al contrario, ha acquistato — proprio
in forza della centralita dell’Agape — una rilevanza raramente riscontrabile nella pre-
dicazione di un Papal9; e anche se le diagnosi e gli auspici del Pontefice non hanno
trovato, com’era prevedibile, consensi unanimi, & ugualmente evidente che il rapporto
fede-ragione costituisce il punto fermo dell’attivita evangelizzatrice di Benedetto XVI, e
non ¢ esagerato leggervi il centro nodale della sua predicazione e del suo pensiero20.

Di fronte all’evidente rifiuto del dualismo, razionalista e romantico al tempo stesso,
che vuole appaltare I’Amore al sentimento e la verita ad una ragione calcolatrice e
autosufficiente, sorge spontanea la domanda: perché & proprio ’Agape ad esigere un
ruolo cosi decisivo della ragione? Perché non ¢ possibile, in forza e in nome dell’ Amo-
re, liquidare o ignorare la ragione? Perché non e possibile dire “Amo, quindi non pen-
so” ed il teologo dell’Agape deve essere anche filosofo dell’integralita della ragione?
Cosa significa, infine, questa ragione “purificata”, “allargata” e “aperta”, alla quale il
Pontefice continuamente rimanda?

Al fine di una risposta adeguata, puo essere istruttivo osservare che I’Enciclica
Deus caritas est non contiene la menzione della ragione e I'auspicio di una sua «puri-
ficazione» nella prima parte dell’Enciclica, quella caratterizzata da «un’indole pilu spe-

18 Thomas Soding cita un articolo del giornalista Alexander Smoltczyk (apparso in Der Spiegel) che commenta
la pubblicazione della Deus caritas est con il titolo Love, love, love. Cfr. T. SopING, Aufkldrung iiber Jesus.
Das Jesus-Buch des Papstes und das Programm seines Pontifikates, in Herder-Korrespondenz 61 (2007)
281-285; qui 282. Cfr. Anche H. ZABArROWSKI, Ein Intellektueller auf dem Stuhl Petri? Das theologische
Profil von Benedikt XVI., in Herder-Korrespondenz 7 (2005) 356-359; E. JUNGEL, Aufkldrung im Lichte des
Evangeliums, in Frankfurter Allgemeine Zeitung, 17.5.2005, 8.

19 Heino Sonnemans ha messo giustamente in evidenza la natura genuinamente teologica dell'importanza
attribuita alla ragione da J. Ratzinger. Cfr. H. SONNEMANS, Postfazione, in J. RATZINGER-BENEDETTO XVI, 1] Dio
della fede e il Dio dei filosofi. Un contributo al problema della theologia naturalis, Venezia 2007, 83.

2

S

Riferendosi al rapporto fede-ragione, lo stesso Ratzinger scrive: «...mi sono reso conto pienamente, per
la prima volta, in quale misura le domande poste allora siano rimaste fino ad oggi, per cosi dire, il filo
conduttore del mio pensiero. Queste domande ritornano nella mia Einfiihrung in das Christentum (1968), ma
specialmente nella conferenza da me tenuta nel 1999 a Parigi, alla Sorbona, sotto il titolo Das Christentum
- die wahre Religion? (...), naturalmente aggiornate e opportunamente presentate nei nuovi contesti dei
rispettivi tempi», J. RATZINGER-BENEDETTO XVI, I Dio della fede e il Dio dei filosofi, 7-8.

358

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 358 @ 28.11.2007 14:05:47‘ ‘



Giorgio Sgubbi

culativa», ma nella seconda, quella che il Papa qualifica di «carattere pili concreto»21:
ma non si tratta né di una svista né di uno sbaglio di collocazione. Infatti, parlando
di parte «speculativa» e parte «pratica», il Papa non intende dividere lo scritto in due
capitoli separati, di cui il primo, teorico-astratto, contiene quelle verita che il secon-
do, operativo-pratico, deve poi tradurre in prassi: una simile lettura dell’Enciclica
costituirebbe un suo totale fraintendimento, assai piu deleterio di altre letture parziali
o riduttive. In realta, la Deus caritas est non consta di due tematiche, una teorica e
I’altra pratica, ma contempla il mistero dell’'unico Dio che, in Gesu Cristo, diventa visi-
bilita, sperimentabilita ed efficacia storica22: I'unico Dio, che & amore, Agape, diventa
Emmanuele, cioé esperienza umana, Chiesa e fruibilita di Sé. Nell’orizzonte di papa
Benedetto, in altre parole, non ci sono il “teorico” e il “pratico”, che sono categorie
non bibliche, ma I’“assoluto” e lo “storico”, il divino e I'incarnato, cioé 'unico Dio vivo
e vero che, in Gesu Cristo, ammette I'uomo all’esperienza di Sé23. La scelta di papa
Benedetto di collocare I'appello alla ragione “aperta” nel contesto storico-ecclesiale
della rivelazione dell’amore di Dio si attesta alquanto illuminante: I'importanza della
ragione ¢ decisa dall’Amore che si vuole donare, facendosi riconoscere come Amore di
Dio e, piut ancora, Amore che e Dio. In altre parole, il discorso sulla ragione & incluso
@ nel discorso sull’amore di Dio, al punto che, ricorda sempre il Papa, ad una ragione @
debole, asfittica e difettosa, corrispondera necessariamente un Dio distante, quando
addirittura non arrogante o malvagio.

Nel solco di una genuina tradizione agostiniana e, soprattutto, francescana-bona-
venturiana, il Papa sottrae la ragione ad ogni concezione essenzialistica e logicistica,
ed inserisce il discorso sul verum nel contesto del Bonum, la dignita e 'importanza
del logos nell’orizzonte dell’Agape. Quando, a distanza di trent’anni dalla sua prima

21 «La prima avra un’indole piu speculativa, visto che in essa vorrei precisare — all’inizio del mio Pontificato —
alcuni dati essenziali sull’amore che Dio, in modo misterioso e gratuito, offre all'uomo, insieme all’intrinseco
legame di quell’Amore con la realta dell’amore umano. La seconda parte avra un carattere piti concreto,
poiché trattera dell’esercizio ecclesiale del comandamento dell’amore per il prossimo», Lettera enciclica
Deus caritas est, n. 1.

22 Cfr. B. J. HILBERATH, Ein Hohes Lied der Liebe, in Theologische Quartalschrift 186 (2006) 160-161; G. ANGELINI,
«Deus Caritas est». Una preziosa sollecitazione al pensiero teologico, in Teologia. Rivista della Facolta
teologica dell’Italia settentrionale 1 (2006) 3-10; C. Dotoro, Lo specifico della carita cristiana. Elementi di
riflessione sull’essenza del Cristianesimo, in Euntes docete 1 (2007) 135-152.

23 Scrive il Papa: «Si, esiste una unificazione dell'uomo con Dio il sogno originario dell’'uomo, ma questa
unificazione non & un fondersi insieme, un affondare nell’oceano anonimo del Divino; & unitad che crea
amore, in cui entrambi Dio e I'uomo restano se stessi e tuttavia diventano pienamente una cosa sola»,
Lettera enciclica Deus caritas est, n. 10. E per questo pud anche aggiungere che «il modo di amare di Dio
diventa la misura dell’amore umano» (n. 11).

359

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 359 @ 28.11.2007 14:05:48‘ ‘



®

Ragione strumentale, ragione “aperta” e agape. In ascolto di Benedetto XVI

edizione, Joseph Ratzinger ripubblicava nel 2000 lo scritto che lo rese giustamente
celebre, Introduzione al Cristianesimo, I'unica novita che I’Autore presentava era un
saggio introduttivo che, ricordando come scopo fondamentale del Vaticano II fosse la
restituzione della forza originaria e generatrice di storia del Cristianesimo, ne paven-
tava il rischio di una deriva individualistica e intimistica, che avrebbe relegato la fede
nella sola sfera del privato e avrebbe cosi finito per consegnare la salvezza dell'uomo
al mito di nuove ideologie, immanentiste e disumane. Al contrario, ricorda Ratzinger,
«Dio & “pratico” (praktisch), cioe agisce e interviene nella storia (...) e non & la sempli-
ce conclusione teorica di un’immagine del mondo, con cui ci si consola, alla quale ci si
arresta o si passa oltre»24.

Queste parole ci aiutano ora a meglio comprendere la qualifica di “pratica” at-
tribuita dallo stesso Pontefice alla seconda parte della sua enciclica: non si tratta di
aggiungere una parte organizzativo-programmatica alla trattazione teorico-astratta,
quanto piuttosto di considerare che il Dio “pratico”, attributo che qualifica I’Agape
nella sua efficacia e creativita concreta, & un Dio non del solo pensiero, ma della storia,
non della teoria, ma della comunione. Detto in termini piu direttamente biblici: il Dio
che & Agape e che si fa Emmanuele, genera storicamente 1’Ecclesia, cioe la partecipa-
zione alla sua stessa vita agapica che, conformemente alla sua natura, genera storia
di comunione?5.

Abbiamo cosi una prima e fondamentale risposta circa 'insistenza del Papa sulla
ragione: poiché Dio come Amore agisce praticamente, cioe dentro la storia, una cono-
scenza di Dio, della sua singolarita e della sua trascendenza fa parte delle condizio-
ni che consentono di riconoscere e di distinguere, nella scena della storia, I'agire di
Dio da qualunque altro agire che aspiri a presentarsi come “divino”. La ragione deve
svolgere quindi un duplice ruolo: attingere la singolarita di Dio e al tempo stesso sot-
toporre a rigorosa critica demistificatrice ogni presunta “divinita”; in questo senso il
Papa parla anche di una «ragione che agisce storicamente» (geschichtlich handelden
Vernunft), intendendo cosi richiamare la dimensione “pratica” della ragione, cioe il
ruolo che la conoscenza della verita assume nello spazio della scelta libera e respon-
sabile26. La posta in gioco, dunque, non & un discorso teorico sull’esistenza di Dio, ma

24 J. RATZINGER, Einfiihrung in das Christentum. Vorlesungen iiber das Apostolische Glaubensbekenntnis,
Miinchen 2000, Vorwort zur Neuausgabe 2000, 15.

25 Come & stato opportunamente notato, al Papa non interessa mettere in vetrina la Chiesa e le sue prestazioni,
ma esortare la Chiesa ad essere sempre pili consapevole di essere l'efficacia storica dell’ Amore di Dio. Cfr.
L. AccarroLl, Amore, utopie, politica: I’Enciclica di Ratzinger, in Corriere della Sera, 26.1.2006, 5.

26 Cfr. J. RATZINGER-BENEDETTO XVI, Jesus von Nazareth, Freiburg-Basel-Wien 2007, 159.

360

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 360 @ 28.11.2007 14:05:49‘ ‘



Giorgio Sgubbi

il ruolo esistenziale e storico che la conoscenza razionale di Dio, quella cioe sottratta
all’arroganza autoreferenziale dell’arbitrio, viene a giocare in ordine alla possibilita
di aderire responsabilmente e secondo verita al Dio che rivela e si offre sovranamente
come Agape. Vorremmo citare un passo che contiene e riassume tutto quanto stiamo
dicendo: «Se la fede non sta nella luce della ragione, essa sprofonda nella mera tradi-
zione e con cio dichiara la sua profonda arbitrarieta. La fede ha bisogno del coraggio
della ragione per se stessa. Non e contro di essa, ma la sollecita a pretendere da sé le
grandi cose per le quali e stata creata. Sapere aude! Pretendi da te stessa di poter fare
grandi cose! A questo sei destinata». E a proposito di tutte le riduzioni della ragione,
messe in atto dai razionalismi di ogni tempo, aggiunge: «La fede (...) non vuole far
tacere la ragione, ma la vuole liberare dal velo della cateratta che, di fronte alle grandi
domande dell'umanita, & steso ampiamente su di essa. Ancora una volta si vede che
la fede difende 'uomo nel suo essere uomo (...) Senza la ragione la fede va in rovina:
senza la fede la ragione rischia di atrofizzarsi. Ne va dell’'uomo. Ma perché I'uomo sia
redento c¢’e bisogno del Redentore, abbiamo bisogno di Cristo, uomo, che ¢ uomo e Dio
“in modo inconfuso e indiviso” in un’unica persona, Redemptor hominis»?27.

L'Agape esige il Logos: ben lungi dal congedare la ragione o dichiararla inutile, ben
lungi dal presentarsi come scorciatoia che offre agevolmente e senza fatica le risposte
che la ragione affannosamente ricerca e insegue, I’Agape si manifesta in realta come
la sorgente pil severa ed esigente della ragione, risiedendo nella natura dell’amore né
di poter essere cieco né di sopportare I'inganno quando si tratta del volto dell’Amato.
Ubi amor; ibi oculus, ha efficacemente sintetizzato Riccardo di San Vittore2s.

3. La “dialettica dell’illuminismo”

E sempre riduttivo, oltre che rischioso, costringere la complessita del reale in de-
scrizioni sommarie e semplicistiche. A maggior ragione quando si tratta di un’epoca
cosi articolata, composita e variegata qual ¢ appunto la modernita. Pur senza cedere a
questa tentazione, ¢ tuttavia possibile affermare che la lunga parabola della “ragione
chiusa”, che attraversa la modernita e giunge fino alla “dialettica dell' Illuminismo”, ha

27 J. RATZINGER, L'unita di missione e persona nella figura di Giovanni Paolo II, in Giovanni Paolo II. Il mio
amato predecessore, Milano 2007, 48.

28 De praeparatione animi ad contemplationem (Benjamin minor), c. 13; PL 196, 10.

361

®

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 361 @ 28.11.2007 14:05:50‘ ‘



®

Ragione strumentale, ragione “aperta” e agape. In ascolto di Benedetto XVI

le sue radici in quella dissociazione di ragione ed esperienza che viene a caratterizzare
gli inizi dell’epoca modernaz29.

Lintera storia del pensiero occidentale ha mostrato come i concetti di ragione ed
esperienza sono sempre stati correlati e interdipendenti e come la definizione dell’'uno
si ripercuota necessariamente su quella dell’altro30. Questo si manifesta con partico-
lare evidenza nell’epoca moderna, in cui I'idea di una ragione dominatrice dell’espe-
rienza, da essa slegata e ad essa preposta, termina inevitabilmente negli eccessi del
razionalismo3!; al tempo stesso, pero, la reazione antirazionalista affidata ad una ri-
vendicazione unilaterale del ruolo e dell’esperienza e della sua priorita sul soggetto,
approda ineludibilmente alle secche dell’empirismo, dal quale la ragione & ridotta
a organo puramente inerte e passivo32. In entrambi i casi, la contrazione/riduzione
della ragione e dell’esperienza, che nella modernita acquista perfino tratti conflittua-
li, & provocata dalla dissoluzione di quel loro legame originario all’interno del quale
ciascuna attinge la propria configurazione ontologica nel suo essere riferita all’altra;
si tratta di un passaggio le cui premesse, gia latenti in istanze del tardo nominalismo,
che propugnavano una cultura staccata dall’ascolto e imperniata sull’autonomia, tro-
vera espressione matura in Cartesio e, pitt ancora, in Kant33. Un tratto caratteristico
di questo rivolgimento, che segna il passaggio da una ragione “contemplativa” alla
ragione “strumentale”, & il profondo cambiamento che vengono ad assumere i concetti
di “realta”, “intelletto” e “ragione”: infatti, mentre la ragione (ratio) classico-medievale
rappresentava la maturita e il compimento dell’intellectus essendi, cioe dell’origina-
le capacita di assumere, penetrare e comprendere I’esperienza fin nelle sue origini
ultime, fino a Dio, la ragione moderna non e piu I'aspetto discorsivo dell’intelligenza
dell’essere, ma va progressivamente trasformandosi in istanza calcolatrice e orga-

29 Sull’analisi di Ratzinger in ordine alla ragione illuminista nei suoi rapporti con la Rivelazione cristiana cfr. K.
HUBNER, Vernunft der Aufklirung und Vernunft der Offenbarung. Joseph Ratzinger, in Irrwege und Wege der
Theologie in die Moderne. Ein kritischer Leitfaden zu einer Problemgeschichte, Augsburg 2006, 257-293.
Cfr. P. Hengicl, Vernunfitreich und Staat-Kirche. Das Reich Gottes im neuzeitlichen Denken, in Internationale
Katholische Zeitschrift “Communio” 15 (1986) 131-141.

30 Cfr. R. SCHAEFFLER, Die Selbstgefihrdung der Vernunft und der Gottesglaube, in J. BEUTLER — E. Kunz (hrsg.),
Heute von Gott reden, Wiirzburg 1998, 31-56.

31 Cfr. J. BRUN, Attesa di verita. Il destino della filosofia nella modernita, Roma 1996.
32 Cfr. G. PeNaTI, Classicita, modernita, postmoderno. Quale saggezza oggi per ['uomo?, Brescia 1997.

33 Cfr. M. PaoLINELLL, 11 filosofo e il tecnico della ragione. La filosofia secondo Kant, Milano 1993.

362

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 362 @ 28.11.2007 14:05:51 ‘ ‘



Giorgio Sgubbi

nizzatrice della realta, che offre il materiale, secondo una prospettiva pragmatica e
operativa3d4.

Chi ha particolarmente sottolineato questo mutamento di paradigma e stato Ernst
Cassirer, che nella sua celebre ricerca sulla filosofia moderna mette in luce il ruo-
lo decisivo avuto dalla “scienza nuova” in questo processo; la mutata sensibilita nei
confronti della realta provoca anche un diverso modello di conoscenza, una nuova
gnoseologia, che contribuisce decisivamente a creare un orizzonte scientifico nuovo e
diverso, che funge anche da humus vitale e culturale della cosiddetta svolta del sog-
getto35. Percorrendo alquanto rapidamente alcune figure di questo momento decisivo
dell’Occidente, e possibile ravvisarne gli inizi gia nel pensiero di Francesco Bacone,
che accusa la scienza degli antichi e I'idea di ragione che la sostiene di essere fonda-
mentalmente sterile e operativamente inefficace; e se i filosofi sono coloro che, nella
loro attivita, assomigliano piuttosto ai ragni amanti della solitudine e fabbricatori di
quelle tele in cui essi stessi, talvolta, si impigliano, gli scienziati sono piuttosto delle
formiche che vivono e lavorano in perfetta aderenza alla terra, riuscendo a trarre da
essa gli elementi e gli oggetti che poi elaborano in costruzioni e combinazioni nuove3eé.
Una scienza “nuova”, capace di agire sulla realta e interagire con essa, dovra pertanto
fare meno sillogismi e meno deduzioni, e concedere assai piu spazio all’osservazione,
trasformandosi da scienza contemplativa a operativita pragmatica3?. Chi tuttavia rea-
lizzera i desiderata di Bacone in ordine alla “nuova scienza” sara Galileo, per il quale
la ragione si configura soprattutto come concatenazione e organizzazione in sistema
dei dati dell’osservazione al fine di poter prevedere e anticipare con perfetta sicurezza
il movimento delle cose dell’esperienza38: se pero Bacone auspicava una riduzione
della deduzione in favore dell’osservazione, Galileo, in termini pit radicali, prescrive
il congedo dalle “essenze”, cioe dagli aspetti qualitativi dei corpi, per limitare ’analisi

34 Cfr. P. HeNricl, Verstand und Vernunft, in Lexikon fiir Theologie und Kirche, Freiburg-Basel-Wien 1986, vol.
X, 720-724.

35 Cfr. E. CASSIRER, Storia della filosofia moderna, vol. 1.

36 Bacone contesta una ragione che non coglie la vera essenza delle cose e che porta a concludere affrettatamente
a principi universali: le forme che Bacone chiama «nature semplici», vengono scoperte ora con I'induzione
che coglie il modo o la legge con cui viene prodotta una certa proprieta specifica. La novita del metodo
annunciato nel Novum Organum si puo cosi leggere nella dichiarazione che il momento fondamentale &
I'induzione, non la deduzione o il sillogismo. Cfr. F. BAcoN, Novum Organum, in Works, London 1857-59, II,
11-16.

37 «Activum et contemplativum res eadem, et quod in operando utilissimum, id in scientia verissimum», F.
BAcoN, Novum Organum, ed. cit., 11, 4.

38 Cfr. GALILEO GALILEL, Dialogo. Seconda giornata, in Opere, Firenze 1929-1939, vol. VII, p. 171.

363

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 363 @ 28.11.2007 14:05:52‘ ‘



®

Ragione strumentale, ragione “aperta” e agape. In ascolto di Benedetto XVI

alla sola dimensione quantitativa esprimibile in termini matematici39. Questo compor-
ta il passaggio dall’esperienza all’assioma, dalla definizione al calcolo/descrizione del
movimento: per formulare la legge della gravita dei corpi, ad esempio, non ¢é affatto
sufficiente procedere dalla definizione di cosa sia il “grave”, ma sara necessario parti-
re dal fatto che i corpi cadono, analizzando la dinamica della caduta e traducendola in
termini matematici. Solo questa scienza, che sara la fisica in senso moderno, fondata
sugli aspetti esclusivamente quantitativi, potra realmente accreditarsi come “nuova
scienza” e, di conseguenza, quale reale conoscenza della natura.

Se Galileo avesse limitato il proprio discorso al solo orizzonte scientifico, la discus-
sione si sarebbe contenuta nei limiti della ricerca sulla natura e della scienza empirica:
ma dalla negazione che non si possano avere «notizie intrinseche» delle qualita, Ga-
lileo inferisce la non esistenza delle qualita, poiché queste «tengono solamente la lor
residenza nel corpo sensitivo, si che rimosso I’animale, siano levate ed annichilate»40.
Anche se la forma mentis di Galileo non & certo quella di un sensista o di un empirista
radicale, I'esclusione dell’esistenza extrafisiologica delle qualita corporee diede un no-
tevole contributo a quel processo che, identificando la “realtd” con la sua “misurabili-
ta”, termino poi nella tendenza a dichiarare esistente solo cio che cade sotto i criteri
umani di verificabilita empirica e, di conseguenza, a dichiarare inesistente tutto cio
che non puo essere intelligibile per I'uomo4!.

Un autore che ha espresso in modo efficace il passaggio dalla ragione “contempla-
tiva” alla ragione “pragmatica” e stato Giambattista Vico, con un’espressione che Jo-
seph Ratzinger legge come paradigmatica circa la fine dell’antica metafisica e I'inizio
del pensiero moderno: sostituendo ’adagio scolastico verum est ens con il detto verum
est factum, Vico dichiara realmente conoscibile in senso pieno soltanto cio che 'uomo

39 Scrive Galileo in un celebre brano: «O noi vogliamo specolando tentar di penetrare 'essenza vera ed
intrinseca delle sustanze naturali; o noi vogliamo contentarci di venire in notizia d’alcune loro affezioni. I
tentar I’essenza, I’ho per impresa non meno impossibile e per fatica non men vana nelle prossime sustanze
elementari che nelle remotissime e celesti: e a me pare di essere egualmente ignaro della sustanza delle
Terra che della Luna, delle nubi elementari che delle macchie del Sole (...) E se domando io qual sia la
sostanza delle nugole, mi sara detto che & un vapore umido, io di nuovo desiderero sapere che cosa sia il
vapore; mi sara per avventura insegnato, esser acqua, per virtl del caldo attenuata, ed in quella resoluta; ma
io, egualmente dubbioso di cio che sia I'acqua, cercandolo, intendero finalmente, esser quel corpo fluido che
scorre per i flumi e che noi continuamente maneggiamo e trattiamo: ma tal notizia dell’acqua & solamente
piu vicina e dependente da pil sensi, ma non pil intrinseca di quella che io aveva per avanti nelle nugole»,
Delle macchie del Sole, in Opere, vol. V, 187.

40 Cfr. GALILEO GALILEL, Saggiatore, in Opere, vol. VI, 348. Cfr. M. MaLacGurl, Il tempo della liberta, Bologna
1983.

41 Cfr. S. VanNI RovicHl, Filosofia della conoscenza, Bologna 2007, 125.

364

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 364 @ 28.11.2007 14:05:53‘ ‘



Giorgio Sgubbi

produce e inventa42. Come Bacone, anche Vico crede che la definizione di scienza data
da Aristotele, scire per causas, sia troppo inficiata di teoreticismo: una reale scienza,
infatti, puo dire di conoscere in modo compiuto non quando “trova” qualcosa (la Vor-
stellung di Hegel), ma in quanto fa e produce cio che considera, poiché cosi soltanto
ne domina gli elementi e le componenti fin dagli inizi. Ne consegue allora che non &
pit la riflessione sull’essere a costituire il compito della ragione, ma la produzione-or-
ganizzazione del fatto: comincia cosi ad affermarsi quella che potrebbe essere definita
la “signoria del fatto”, cioé quella tendenza a considerare reale solo cio che puo essere
dominato, ignorando o considerando come forma spuria di conoscenza ogni realta
irriducibile al dominio del pensiero.

Nello spazio concesso al presente contributo non e possibile percorrere I'intera
parabola del mutato paradigma che, in non pochi casi, ha condotto a veri e propri esiti
nichilisti; vorremmao, tuttavia, accennare, pur brevemente, alla posizione di Immanuel
Kant che, se da un lato compie in modo coerente alcune fondamentali premesse ti-
picamente moderne, dall’altro manifesta parimenti anche le aporie e i disagi di una
ragione che, se rinchiusa nella sola sfera del misurabile e dell’organizzabile, quasi si
ribella e anela in modo naturale a riconquistare il proprio legame con I’Assoluto (come
la Critica della Ragion pratica e la Critica del Giudizio testimoniano)43. Il pregiudizio
che Kant condivide con la modernita & quel tipico dualismo gnoseologico che, gia pre-
sente in certe frange decadenti della tardo-scolastica, caratterizza sia il razionalismo
che I'empirismo moderni44: pur tentando una mediazione tra queste due opposte ten-
denze, anche Kant si muove nella convinzione che il soggetto conoscente non afferra
le “cose stesse”, la realta per cio che essa €, ma solo I'azione che le cose esterne al
pensiero esercitano su questo. La “cosa”, non a caso definita dalla “scienza nuova”
come res naturae, ¢ infatti capace di esercitare sui nostri organi delle azioni fisiche
che danno origine alle sensazioni; e poiché il senso, che per sua natura e passivo e
recettivo, ci trasmette solo le azioni delle cose in quanto causano sensazioni, la realta

42 Cfr. J. RATZINGER, Die Grenze des modernen Wirklichkeitsverstindnisses und der Ort des Glaubens, in
Einfiihrung in das Christentum. Vorlesungen iiber das Apostolische Glaubensbekenntnis, Miinchen 2000,
52 ss.

43 Cfr. J. SErert, Uberwindung des Skandals der reinen Vernunft. Die Widerspruchsfreiheit der Wirklichkeit,
Freiburg i. B. 2001; N. Fisciir, Kants These vom Primat der praktischen Vernunft. Uberlequngen zu ihrem
Sinn und ihrer Reichweite, in A. RAFrELT (hg.), Weg und Weite. Festschrift fiir Karl Lehmann, Freiburg-
Basel-Wien 2001, 231-246.

44 11 dualismo gnoseologico, scrive Gustavo Bontadini, «si pone, nell’ambito della filosofia moderna, come la
sostanza o almeno come il tema speculativo, rispetto a cui gli altri motivi appaiono relativamente contingenti
o accidentali», L'“esplosione” del gnoseologismo nella critica kantiana, in Studi di filosofia moderna, Milano
1996, 285.

365

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 365 @ 28.11.2007 14:05:54‘ ‘



®

Ragione strumentale, ragione “aperta” e agape. In ascolto di Benedetto XVI

conoscibile viene a ridursi all’azione delle cose sul soggetto, cioe ai “fenomeni”. Il
risultato di tutto cio & evidente: poiché la realta e ridotta alla determinazione meccani-
cistica delle cose sul soggetto, conoscere non significa pit lasciar apparire cio che € in
quanto e e come e, ma si riduce a un semplice registrare I’azione fisica delle cose alle
quali le categorie dell’intelletto danno poi forma e ordine: I'*esperienza” (Erfahrung)
non e pit, per Kant, 'apparire dell’essere, ma il darsi del molteplice unificato secondo
leggi universali4s.

Le celebri pagine in cui Max Horkheimer e Theodor Adorno accostano Kant, il
rigoroso professore prussiano, aristocratico e consacrato all’etica del dovere, al mar-
chese De Sade, il libertino amorale e dedito alla perversione e al male, suscitano im-
mediatamente una reazione di stupore e incredulita, dando 'impressione di trovarsi
di fronte ad un eccesso di originalita, provocatoria e compiaciuta46. Percorrendo il
testo con attenzione, pur nella paradossalita che lo contraddistingue, I'intento degli
autori emerge con chiarezza: kantismo e sadismo, cosi diversi e perfino opposti, con-
dividono in realta il mito della ragione strumentale, teorizzata da Kant e realizzata da
De Sade, come istanza di dominio e di potere. Nell’illuminismo, ed in particolare nella
riflessione di Kant, trova compimento quel disegno di formalizzazione della natura
iniziato con Machiavelli, Bacone, Galilei, Hobbes e altri, che procede dalla separazione
dell'uvomo dalla natura: la vecchia metafisica delle essenze viene soppiantata da una
scienza quantitativa e meccanica, che traduce tutto in misurabilitd e dominabilita47.
II compimento dell'llluminismo ¢ quindi il trionfo della ragione strumentale su quella
noetica, che la Critica della Ragion Pura presenta come identificazione di formalismo
razionale e ideale scientifico. A questo punto, pero, la dialettica dell’ llluminismo si sco-

45 In Kant viene infatti alla luce la figura che rappresenta I'essenza stessa del gnoseologismo moderno, la
“cosa in sé” (Ding an sich), la cui rimozione, subito dopo Kant, costituira I’obiettivo del pensiero moderno:
la “cosa in sé” e infatti autocontraddittoria in quanto pensata come esistente e, insieme, come ulteriore
rispetto all’esperienza, proprio quando lo stesso Kant investe numerose analisi e teorizzazioni per escludere
che, al di fuori e oltre I'esperienza, il pensiero umano possa attingere o determinare I’esistenza di qualche
cosa. L'idealismo tedesco si incarico di denunciare e rimuovere questa contraddizione, specialmente con la
riflessione di Hegel che rappresenta, il tentativo pit rigoroso di superamento del dualismo gnoseologico. Cfr.
G. BontaDINI, Studi sull’idealismo, Milano 1995, 21 ss.

46 Cfr. M. HORKHEIMER — T. W. ADORNO, Excursus II. Juliette, o illuminismo morale, in Dialettica dell’illuminismo,
Torino 1974, 90-129.

47 Questo aspetto e stato evidenziato anche da Hannah Arendt, che mostra come la predilezione di Kant per
I'intelletto (Verstand), capace di garantire risultati in vista di bisogni, corrisponde al primato del modello
scientifico-naturale, dimenticando cosi che il pensiero e la ragione possono trascendere il mero ambito
cognitivo. In questo modo, Kant non fece «spazio alla fede» ma ad un «pensiero» inteso come ricerca di
«senso» e non piu di «veritax: e, ricorda la Harendt, «verita e significato non sono la stessa cosa» (La vita
della mente, Bologna 1987, 97 ss.).

366

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 366 @ 28.11.2007 14:05:55‘ ‘



Giorgio Sgubbi

pre: la ragione, scadendo a pura organizzazione tecnica, elimina dal proprio orizzonte
la conoscenza dell’Assoluto: questo, tuttavia, non si risolve nella negazione dell’ Asso-
luto come tale, ma nella sua sostituzione ad opera della stessa ragione. In forza del
carattere naturalmente legato all’Assoluto, la ragione, orfana dell’Assoluto realmente
tale, finisce per autoassolutizzarsi essa stessa: ora, pero, senza reale Trascendenza
alla quale riferirsi e dalla quale venire illuminata in ordine ai propri limiti, questa
ragione autocelebrantesi finisce per diventare dogmatica e repressiva.

Lo strapotere della ragione strumentale, come Romano Guardini ha ricordato4s,
tende ora a creare un mondo meramente “mondano”, dove tutto & slegato e sfac-
cettato, un mondo che, non essendo pil sacramento della presenza dell’Eterno, e
soltanto luogo di raccolta e classificazione delle cose, valutate ora dalla sola azione
pragmatica e utilitaristica dell'uomo stesso. Uomo e natura, privati del “Mistero”, non
costituiscono piti un luogo d’invocazione e di fiducia, non pitt una norma stabile e un
luogo di certezza, ma solo un materiale, vasto e informe, che attende la forma che
l'uomo, senza alcuna legge o scrupolo, vorra imprimergli. Nel mondo rimasto privo
del Mistero, ogni cosa e ridotta a strumento dell’io, unico giudice dell’esistenza: ora,
pero, in questo stato di “assolutezza”, cioe di solitudine, viene ad affermarsi la paura
del proprio essere “assoluto”, cioe quel sentimento profondo che afferra 'uomo che sa
di essere solo e di non poter invocare pili nessuno, specie nelle situazioni limite della
propria esistenza.

Possiamo, a questo punto, meglio comprendere il paradossale accostamento di
Kant a De Sade. L'apoteosi della ragione “autonoma”, cioé sola e senza la guida di
un altro, assume i tratti delle imprese di De Sade: se il soggetto & assoluta solitudine,
per nulla determinata dalla presenza dell’altro, ogni altro che I'io incontra non & real-
mente un “altro”, ma solo lo strumento necessario al dominio dell’io. L'altro, detto con
parole diverse, & adeguato a sé dall’io, che lo attende non per incontrare una reale
novitd e una vera alterita, ma per dissolverlo nella funzione di offrire un contenuto
alla struttura immodificabile delle proprie pretese; ogni altro, pertanto, ¢ solo materia
di dominio da parte dell’io e di adeguazione senza novita al suo status perenne, per-
fettamente indifferente e apatico nei confronti della reale alterita dell’altro: De Sade,
infatti, non solo non si abbandona mai al sentimento e al’amore, ma ¢ sempre per-

48 Cfr. R. GUARDINI, Das Ende der Neuzeit. Ein Versuch zur Orientierung, Mainz 1989, 53-60.

367

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 367 @ 28.11.2007 14:05:56‘ ‘



®

Ragione strumentale, ragione “aperta” e agape. In ascolto di Benedetto XVI

fettamente padrone di sé, tutto teso a rendere impossibile ogni forma di sorpresa o di
gioia, avendo sacrificato tutto alla razionalita del calcolo e del dominio49.

Charles Taylor, non certo sospettabile di servilismo nei confronti della fede, dopo
aver definito la «ragione strumentale» come «il tipo di razionalita cui ci rifacciamo
quando calcoliamo I'applicazione pili economica dei mezzi disponibili a un fine dato»,
osserva che esiste «la diffusa e sgradevole sensazione che la ragione strumentale non
solo abbia allargato il suo raggio, ma minacci d’impadronirsi delle nostre vite. Il timo-
re ¢ che cose che dovrebbero essere determinate da criteri diversi vengano decise in
termini di efficienza o di analisi costi-benefici, che i fini indipendenti che dovrebbero
guidare le nostre vite si trovino eclissati dall’esigenza di massimizzare la produzio-
ne»50, Con il disincantamento del mondo, gli assetti sociali e i modi di operare su di
essi vengono concepiti senza riferimento ad un ordine oggettivo, diventando soltanto
la materia prima e lo strumento che ottiene il proprio senso dall’'uso che di essi viene
fatto. Non si tratta quindi soltanto di un cambiamento di prospettiva nell'uso delle
cose, ma di una profonda e reale mutazione di senso.

Tocchiamo qui un punto decisivo del nostro discorso: la vittima estrema e al tempo
stesso immediata della ragione “chiusa” & il “tu”, cioe I'altro nella sua alterita. Come la
salute della ragione & la relazionalita all’essere, cioé il legame originario con la realta
che, offrendosi al pensiero, sostiene e da al pensiero di essere pensiero della realta,
cosl ogni patologia della ragione manifestera inevitabilmente i tratti della violenza,
della solitudine, del dominio e della negazione dell’altro.5! E proprio questa la temibile
conseguenza che il Papa denuncia quando mette in guardia contro le contrazioni della
ragione: se la ragione non coglie razionalmente il senso assoluto e trascendente di
Dio, come il “primo Altro” che garantisce e fonda ogni altra alterita, risultera alquanto
problematico ricondurre la ragione al riconoscimento di quella “limitatezza” che, in
senso positivo, testimonia la sua natura di interlocutrice dell’Assoluto, ontologicamen-

49 «La neutralizzazione della ragione, che la priva di ogni rapporto con il contenuto oggettivo e della sua
capacita di giudicare quast'ultimo cui il come importa piu del che, la trasforma in sempre maggior misura in
un apparato buono solo a registrare dati. La ragione soggettiva perde di ogni spontaneita e produttivita, ogni
capacita di scoprire e affrontare contenuti nuovi: perde, in una parola, la sua soggettivita», M. HORKHEIMER,
Eclisse della ragione, Torino 1977, 52. Cfr. anche G. Morra, Kant e Sade tra illuminismo e nichilismo, in La
scure del nulla. Nichilismo e societa, 'Aquila-Roma 1984, 35-52.

50 C. TAYLOR, /[ disagio della modernita, Bari 1993, 7-8.

51 Ratzinger sispinge ad affermare che 'assolutizzazione di un solo modo di conoscenza (aus der Absolutsetzung
einer einsigen Weise des Erkennens) ¢ una falsificazione della realta che conduce, quale esito estremo, alla
distruzione dell'uomo. L'uomo, infatti, cosi conclude il saggio, «necessita della Trascendenza» poiché «e
fatto per pit» (Er ist fiir mehr geschaffen). Cfr. Abbruch und Aufbruch. Die Antwort des Glaubens auf die
Krise der Werte, Miinchen 1988, 15. 18.

368

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 368 @ 28.11.2007 14:05:57‘ ‘



Giorgio Sgubbi

te sottratta alla solitudine o alla pretesa di farsi ab-soluta, cioe slegata da ogni alterita
e da ogni esperienza52. Quando la ragione, tradendo se stessa, si fa ab-soluta, questa
ragione, senza Dio da pensare, finira per pensare se stessa come Dio. Esattamente
come ammoniva Max Horkheimer quando affermava che «voler salvare un senso in-
condizionato senza Dio & presuntuoso, vano»53.

4. Ritorno al realismo dia-logale

Abbiamo considerato come la ragione strumentale, chiusa nella propria autore-
ferenzialita, si qualifica come movimento che solo apparentemente cerca I’altro e lo
accoglie: infatti, incontrando 'altro a partire da intenzioni e regole da lei gia preceden-
temente fissate, la ragione strumentale decide dell’altro, finendo cosi per riaffermare
e riproporre il proprio dominio e la propria assolutezza. Occorre a questo punto rico-
noscere che questa prospettiva caratterizzante della modernita, che ha giustamente
provocato reazione e rifiuto da parte della postmodernita, & originata dall’abbandono
dell’orizzonte oggettivo dell’essere, che caratterizza invece la ratio, cioé la ragione
classico-medievale, per sua natura “realista”, cioe legata e aperta all’alterita dell’esi-
stente e capace di accoglierlo secondo I'identita e la misura sua propria54; la ragione
strumentale, in conclusione, non & pitl capace di pensare le cose nel loro valore og-
gettivo e, se di esse vuole occuparsi, cio accade necessariamente come solo interesse
e vantaggio per sés5.

52 Non a caso Ratzinger, nel saggio Freiheit und Wahrheit (contenuto nel volume Glaube-Wahrheit-Toleranz. Das
Christentum und die Weltreligionen, Freiburg 2003, 187-209), non parla pit di «dialettica dell'Tlluminismo»,
segnata dal dominio del pensiero tecnico, ma di «dilemma dell'Tlluminismo», volendo cosi designare la tipica
ondata di anarchia che travolge ogni ordinamento sconvolgendo gli stessi principi illuministici. Cfr. U. Run,
Joseph Ratzinger — der Kritiker der Moderne, in F. MEIER-HAMIDI — E. ScHUMACHER (hg.), Der Theologe Joseph
Ratzinger, 125.

53 Horkheimer Max, La nostalgia del Totalmente Altro, Brescia, Queriniana, 1972, p. 83.

54 [l termine latino ratio, dotato di un assai ampio spettro semantico, e il nomen actionis di reor, “pensare”,
cui viene dato prutroppo il senso ridotto e contratto di “congetturare”, “ipotizzare”: cosl accaduto che,
restringendo il senso originario del termine greco logos, la parola latina ratio ha unilateralmente privilegiato
la facolta umana del calcolo e della precisione, lasciando cosi in ombra l'aspetto intuitivo. In realta, il
termine ratio implica quello di res e rimanda implicitamente alla realta quale misura della ragione. Cfr. A.

YON, Ratio et le mots de la famille de reor, Paris 1933.

55 Cfr. G. Muccl, Gli effetti della cultura dominante, in I cattolici nella temperie del relativismo, Milano 2005,
232.

369

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 369 @ 28.11.2007 14:05:58‘ ‘



®

Ragione strumentale, ragione “aperta” e agape. In ascolto di Benedetto XVI

La ragione “realista”, al contrario, non pensa prima dell’altro o senza I’altro, ma
¢ gia da sempre insieme all’altro e grazie all’altro che, in questo modo, non diventa
mai esito di una concessione della ragione, ma costituisce la ragione nella sua capacita
di pensare la realta e di pensarsi come “diaconia” della realta: “pensare” e “pensare
l'altro” sono per lei la stessa cosa56. Ma per recuperare questa dimensione essenziale
e costitutiva, come ricorda Paul Ricoeur, «bisogna uscire deliberatamente dal cerchio
incantato della problematica del soggetto e dell’oggetto, e interrogarsi sull’essere»57;
cosa che la ragione strumentale evita accuratamente di fare.

Cio che la ragine strumentale dimentica, tutta protesa com’e a “creare” la realta,
& esattamente il fatto che la realta accompagna gia da sempre la ragione, e che la
ragione non si estende progettualmente solo a cio che le sta davanti, ma anche, e
soprattutto, a cio che la precede e le consente di pensare. Si tratta, in altre parole,
dell'importante distinzione che Tommaso poneva tra esse in veritate e cognoscere
veritatem: la condizione nella quale 'uvomo pensa, e dunque & artefice del proprio
conoscere, € una condizione che lo vede gia situato nella verita, cioé in una condizione
che egli non decide e tuttavia solo all'interno della quale egli puo esercitare ogni forma
di pensiero. Nessuna conoscenza della verita potrebbe mai realizzarsi, se all’origine
I'uomo non fosse gia dentro la verita.58

Allungo monologo della ragione moderna, che in quanto gia totalmente strutturata
e organizzata risulta refrattaria ad ogni reale sollecitazione dell’esperienza, ormai del
tutto superflua a spiegare la sua costituzione interna®9, la ragione realista oppone il
“dia-logo”, cioé un logos che tende all’altro e che vive come “sé” grazie alla presenza
dell’altro e alla sua capacita di riconoscerlo60. San Tommaso ha espresso questo ca-

56 «Cognoscens natum est habere formam etiam rei alterius, nam species cogniti est in cognoscente (...)
Propter quod dicit philosophus, III de anima, quod anima est quodammodo omnia», S. Th., I, q. 14, a. 1.
Ricorda in proposito Josef Pieper che «la verita delle cose & una datita originaria (Ur-gegebenheit) dalla
quale non si pud “metodicamente” prescindere», Wahrheit der Dinge. Eine Untersuchung zur Anthropologie
des Hochmittelalters, Miinchen 1951, 59.

57 11 conflitto delle interpretazioni, Milano 1986, 21.
58 Cfr. ToMMASO D’AQuINO, De veritate, q. 15, a. 1.

59 Si possono collocare qui ’ambivalenza e il tormento dell'uomo nato con la modernita. Egli ¢ 'uomo che si ¢
autoemancipato ed e diventato allergico a qualsiasi tipo di salvezza che non gli sia proposta dalla ragione.
Nello stesso tempo, ¢ caduta su di lui la dinamica del dubbio e del sospetto che ha creato le condizioni
della sua estraneita al mondo e della sua solitudine teoretica ed etica: vagabondare o «nomadismo dell’iosi
interseca». Cfr. C. Dotoro, Ermeneutica filosofica del pluralismo e processi di globalizzazione, in Euntes
Docete 58 (2005) 23-26.

60 «Nam intellectus humanus, etsi seipsum cognoscere possit, tamen primum suae cognitionis initium ab
extrinseco sumit», ToMMAso D’AQuINo, Contra Gentes, IV, 11.

370

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 370 @ 28.11.2007 14:05:59‘ ‘



Giorgio Sgubbi

rattere originariamente relazionale della ragione in termini difficilmente eguagliabili:
«La conoscenza — scrive I’Aquinate — non e tanto un’uscita dal soggetto conoscente
all’oggetto conosciuto, come accade nelle azioni naturali, quanto piuttosto I’esistenza
stessa del conosciuto nel soggetto conoscente»6l. E, con altre parole, anche un filoso-
fo dichiaratamente distante dalla fede come Massimo Cacciari puo affermare: «Non
posso cercare me stesso che ospitando (...) La mia identita sono gli ospiti in me, tra
cui il protagonista piu straniero & 1'lo stesso. Questa pluralita & tanto poco distruttiva
dell’identita da costituirla»62.

Nella grande tradizione realista, che trova in Tommaso un acuto prosecutore e un
originale interprete, I'intelletto, prima e fondamentale dimensione della ragione63, il
conoscere non si configura né come ricevere un’impronta né come produrre un’im-
magine, ma come, piu profondamente, un “divenire”, un divenire 'altro da sé. Que-
sto non significa affatto la perdita del proprio io (quale potrebbe essere, al massimo,
Pintuizione di Bergson), in quanto un’eventuale perdita del proprio sé, come centro
di afferenza e manifestazione dell’altro da sé, impedirebbe all’altro di avere un luogo
di accoglienza e manifestazione: la permanenza del sé & quindi condizione per il sus-
sistere dell’altro in quanto altro, dell’aliud in quantum aliud64. E si puo pertanto dire
che se l'intelletto & passivo riguardo alla cosa che conosce, in quanto si lascia da essa
determinare, al tempo stesso & attivo, vitale e spontaneo quanto ad accogliere I’altro
per lasciarlo I'altro che e65: in questo senso si dice che il conoscere e un’attivita im-
manente, intransitiva, dal momento che il conoscere, divenendo I'altro, resta se stesso

61 «Cognitio non dicit effluxum a cognoscente in cognitum, sicut est in actionibus naturalibus, sed magis dicit
existentiam cogniti in cognoscente», De veritate, q. 2, a. 5, ad 15um, Tommaso mette anche in evidenza come
alla natura dell’intelletto umano compete non solo di misurare, ma anche di essere misurato, in quanto
“conoscere” ¢ in certo qual modo essere misurati da cio che si conosce: «res naturales, a quibus intellectus
noster scientiam accipit, mensurant intellectum nostrumy», De veritate, q. 1, a. 2.

62 Della cosa ultima, Milano 2004, 137.

63 «Supremum autem in nostra cognitione est, non ratio, sed intellectus, qui est rationis origo. Dei igitur
cognitio non est ratiocinativa, sed intellectualis tantum», Contra Gentes, 1, 57, 8. Altrove Tommaso scrive
che «ipsa ratio intellectus dicitur quod participat de intellectuali simplicitate, ex quo est principium et
terminus in ejus propria operatione», De verit., ¢. 15, a. 1. ad resp. E ancora: «ratio enim nihil aliud est nisi
natura intellectualis obumbrata: unde inquirendo cognoscit et sub continuo tempore quod intellectui statim
et plena luce confertur», In Sent., d. 3, q. 4, a. 1, ad 4um,

64 Klaus Miiller ha evidenziato come la teologia di Ratzinger sia fortemente improntata dalla teoria gnoseologica
di Pieper, che si rifa a sua volta a Tommaso d’Aquino. Cfr. Uber das rechte Verhiiltnis von Philosophie und
Theologie. Josef Pieper im Kontext einer neu entfachten Debatte, in H. FLECHTRUP — F. SCHLUZE — T. STERNBERG
(hg.), Die Wahrheit und das Gute (Dokumentation der Josef-Pieper-Stiftung 4), Munster 1999, 75-93.

65 Cfr. J. MARITAIN, Sulla conoscenza umana, in Ragione ragioni. Saggi sparsi, Milano 1982, 20.

371

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 371 @ 28.11.2007 14:06:00‘ ‘



®

Ragione strumentale, ragione “aperta” e agape. In ascolto di Benedetto XVI

e permane in sé. L'orizzonte realista ha sempre congiunto in modo armonico le due
dimensioni, e cioe I'originalita e la vitalita che proviene dal soggetto e I'“informazione”
e la specificazione che ¢ data dall’oggetto: la ragione, intesa come facolta conoscitiva
in senso lato, e piuttosto una vitalita che attende di essere fecondata, e non appena ha
ricevuto la species intelligibile dell’oggetto, diviene essa stessa tale oggetto, portando
I'oggetto al massimo grado di intellezione e di attualita intelligibile. Non & azzardato
affermare che, almeno in parte, Tommaso aveva gia anticipato la tematica cara al-
Iidealismo moderno, quella cioe dell’attivita spontanea dello spirito, senza tuttavia
fare concessione alcuna alla deriva idealista che fa dello spirito il creatore piuttosto
che l'interlocutore della realtac6.

Sulle orme di sant’Agostino, e in modo assai piu profondo che non certi pensatori
moderni, Tommaso distingueva alcuni gradi di conoscenza e ne articolava il dinami-
smo come cogitare, discernere e intendere: mentre il discernere conosce le cose nelle
loro rispettive differenze e il cogitare le considera nelle loro parti e proprieta (onde per
cui cogitare sembra quasi voler dire coagitare, cioe esaminare insieme), I'intendere
e lo sguardo immediato e spontaneo dell’intelletto su cio che gli e intelligibilmente
presente6?. A partire dallo sguardo metafisico, cioé dal cogliere una realta non come
semplice presenza o fascio di dimensioni, ma come “essere ed esserci”, I'intelletto
procede come “ragione” (ratio)68, cioe come elevazione discorsiva che perviene alla
percezione dell’Essere infinito69. Una volta affermata la “presa” dell’intelletto sulla

66 Cfr. M. LuTZ-BACHMANN, Christlicher Glaube und autonome Vernunft. Zur Aktualitit des Thomas von Aquin,
in Ip. (hg.), Und dennoch ist von Gott zu reden, Freiburg-Basel-Wien 1994, 172-185.

67 «Secundum Augustinum differunt cogitare, discernere et intelligere. Discernere est cognoscere rem per
differentiam sui ab aliis. Cogitare autem est considerare rem secundum partes et proprietates suas: unde
cogitare dicitur quasi coagitare. Intelligere autem dicit nihil aliud quam simplicem intuitum intellectus in id
quod sibi est praesens intelligibile», In Sent., I, d. 3, q. 4, a. 5.

6

*

«Intelligere enim est simpliciter veritatem intelligibilem apprehendere. Ratiocinari autem est procedere de
uno intellecto ad aliud, ad veritatem intelligibilem cognoscendam», TomMAso D’AquiNo, S. Th., q. 79, a. 8, ad
Jum,

6

°

«Da Kant in qua noi intendiamo con la parola intelletto la capacita di leggere il mondo secondo determinate
categorie interpretative; e intendiamo per “ragione” la capacita di elaborare dialetticamente una teoria
universale a partire dai concetti che I'intelletto ha raggiunto. Ma nel medioevo il rapporto era addirittura
inverso. Con la voce “intelletto” si intendeva la capacita dell'uomo di volgersi intuitivamente e, in certo
modo, partecipativamente all’essere come alla luce fontale, al principio di ogni visione o possibilita di
vedere; e si chiamava “ragione” la capacita discorsiva di elaborare sistemi concettuali all'interno della
luce intellettuale», M. MaLaGuUTI, Liberi per la verita, Bologna 1980, 98. Franco Volpi ha mostrato che il
rovesciamento della tradizione operato da Kant e dall'idealismo nell'uso di intelletto e ragione, fu in realta
gia preparata dalla scuola leibniziano-wolffiana e da Baumgarten, dove I'intelletto ha gia perduto il carattere
di intuizione dell'essere. Cfr. La distinzione di ragione e intelletto in Schopenhauer e il suo rilievo nella
storia dei due concetti, in AA.VV., Schopenhauer ieri e oggi, Genova 1991, 277-299.

372

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 372 @ 28.11.2007 14:06:01 ‘ ‘



Giorgio Sgubbi

realta, il cammino verso I'Infinito & gia imboccato: fare I'esperienza che qualcosa esi-
ste, che qualcosa “e”, e gia avere incontrato il Mistero di Dio, poiché o & I'esistente che
si conosce ad essere Dio in quanto esaurisce I'infinita estensione dell’essere (soluzione
panteista), oppure & esso a rimandare “sacramentalmente” a Dio, manifestando la
propria esistenza come “ek-sistenza”, cioé provenienza gratuita e non dovuta dall’Ori-
gine che e I'Essere stesso, cio che la migliore tradizione scolastica ha definito /psum
Esse subsistens?0. Si puo allora comprendere come la ragione, quando si tratta di Dio,
non deve né snaturarsi né affaticarsi per dimostrarne 1’esistenza, poiché I’essere di
Dio, pur in tutta la poverta in cui la ragione lo afferma, costituisce il termine naturale
di ogni esperienza dell’essere: conoscere che qualcosa esiste e conoscere che Dio “&”,
pertanto, non sono due operazioni diverse, ma I'unica conoscenza umana sviluppata
nella sua portata metafisica7l. Era esattamente questo ci0 che Tommaso intendeva
affermare, quando dichiarava che «ogni esistente dotato di conoscenza conosce impli-
citamente Dio in qualunque cosa esso conosca»72.

Possiamo comprendere, a questo punto, che il primo, grande deficit della ragione
strumentale non & la negazione di Dio, ma la concezione stessa di ragione: si tratta
infatti di una ragione priva dell’intellectus essendi, di una ragione che non e piu iter
mentis in Deum, cioe pellegrinaggio che muove dalla meraviglia per I'esistente alla
gratitudine per I'Essere, ma di una facolta ridotta a mera organizzazione, arido calco-
lo e arrogante manipolazione73. Ha scritto san Bonaventura che «tutte le cose possono
essere considerate o come cose o come sacramenti»74: cio significa che ogni esistente

70 «Ipsum esse Dei distinguitur et individuatur a quolibet alio esse, per hoc ipsum quod est esse per se
subsistens, et non adveniens alicui naturae quae sit aliud ad ipso esse», ToMMASo D’AQUINO, De potentia, q.
7, a. 2, a. 5. Scrive ancora I’Aquinate: «Ipsa autem natura vel essentia divina est eius esse; natura autem
vel essentia cuiuslibet rei creatae non est suum esse, sed est esse participans ab alio. Et sic in Deo est esse
purum, quia ipse Deus est suum esse subsistens; in creatura autem est esse receptum vel participatum», De
Ver., q. 22, a. 5, resp. Cfr. A. GHISALBERTI, Dio come essere e Dio come uno. La sintesi di Tommaso d Aquino,
in Medioevo teologico, Bari 1990, 85-112.

71 «Ratio ergo et intellectus et mens sunt una potentia», ToMmMAso D’AqQuiNo, S. Th., I, q. 79, a. 8.
72 «Omnia cognoscentia cognoscunt implicite Deum in quolibet cognito», De veritate, q. 22, a. 2, ad 1.

73 «l cristiano ¢ e resta il custode della meraviglia metafisica con cui comincia la filosofia e nella cui persistenza
la filosofia sussiste e vive. Tale meraviglia (Verwunderung) é sempre in procinto di tramutarsi in semplice
ammirazione (Bewunderung) della bellezza dell’ente esistente, di quell’ordine fitto di leggi della realta che
risulta cosi gia tutta “adornata” e “rifornita” (kosmos) a indagare la quale le scienze singole sono tutte
curiose fin troppo», H. U. VON BALTHASAR, L'apporto cristiano alla metafisica, in Gloria. Nello spazio della
metafisica. L'epoca moderna, vol. V, Milano 1978, 579.

74 «Omnia possunt considerari ut res vel sacramenta... Colligere possumus quod omnes creaturae istius
sensibilis mundi (...) sunt umbrae, resonantiae et picturae, sunt vestigia, simulacra et spectacula nobis ad
contuendum Deum proposita et signa data; quae, inquam, sunt exemplaria vel potius exemplata, proposita
mentibus adhuc rudibus et sensibilibus, ut per sensibilia, quae vident, transferantur ad intelligibilia, quae

373

®

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 373 @ 28.11.2007 14:06:02‘ ‘



®

Ragione strumentale, ragione “aperta” e agape. In ascolto di Benedetto XVI

¢ rivelatore di una Presenza che si annuncia in esso come altro da esso e che ogni esi-
stente ¢ sempre piu della sua semplice presenza. Accade cosi che quando I’esistente
appare (questo infatti significa “fenomeno” in un senso kantianamente non ridotto),
lascia apparire anche di non esaurirsi nel suo apparire, ma di far apparire con sé il
proprio fondamento, quello che si trova in esso come altro da esso; lo sguardo meta-
fisico, allora, non &, come spesso viene frainteso, il tentativo trans-fisico di collocare o
localizzare il fondamento dell’esistente in zone iperuraniche tangenti il mondo, ma la
consapevolezza razionale che ogni esistente & capace di testimoniare 1'Origine stessa
del proprio apparire. Scrive Ratzinger: «E innazitutto la chiamata dell’eterno che co-
stituisce 'uomo in quanto uomo. Lo si potrebbe proprio definire come I'essere capace
di Dio (das gottfihige Wesen) (...) 'uomo & conosciuto da Dio in modo diverso rispetto
a tutti gli altri esseri sotto di lui, ed & conosciuto perché possa a sua volta conoscere,
cosi come ¢ amato affinché possa a sua volta amare»75.

Tocchiamo qui il punto di massimo distacco della ragione realista da quella stru-
mentale: mentre quest’ultima percorre un itinerario essenzialmente orizzontale, da
sé verso cio che le sta davanti e attende di assumere la forma che questa impone, la
ratio realista ha un cammino sostanzialmente verticale: mentre pensa I'altro, cioe
ogni esistente che le si mostra, scopre che in ogni altro si annuncia I’Altro, al punto
che pensare e pensare il Mistero diventano una cosa sola76.

Occorre a questo punto precisare, seppur solo per accenno, che “Mistero” non &
affatto sinonimo di inconoscibilita, ignoto o percezione confusa, ma designa quella
particolare forma di conoscenza in cui cio che si dona al conoscente si rivela al tempo
stesso come inattaccabile da ogni tentativo di dominio, di prevaricazione o di riduzio-
ne da parte del conoscente, come qualcosa che offre e custodisce il proprio contenuto
come esclusivamente “suo” e inconfondibilmente altro, in breve: la conoscenza del
“Mistero” coincide con la percezione di una Presenza che, nell’atto stesso di comu-
nicarsi, comunica la propria impossedibilita e inespugnabilita. Davanti al Mistero,
inoltre, I'intelligenza & guidata a riconosce che un’eventuale e ulteriore conoscibilita

non vident, tamquam per signa ad signata», Itinerarium mentis in Deum, in Opere, vol. VI, ed. Quaracchi V,
1891, 302.

75 Die sakramentale Begriindung christlicher Existenz, Freising 1965, 18.

76 «Der mittelaterliche Mensch sieht tiberall Symbole. Das Dasein besteht fiir ihn nicht aus Elementen,
Energien und Gesetzen, sondern aus Gestalten. Die Gestalten bedeuten sich selbst, aber, iiber sich selbst
hinaus, Anderes, Hoheres; zuletzt das Eigentlich-Hohe, Gott und die ewigen Dinge. So wird jede Gestalt zum
Symbol. Sie weist iiber sich hinaus. Mann kann auch, und richtiger, sagen: sie kommt von iiber sich herab,
von jenseits ihrer hervor», R. GUARDINI, Das Ende der Neuzeit. Ein Versuch zur Orientierung, Mainz 1989,
27.

374

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 374 @ 28.11.2007 14:06:04‘ ‘



Giorgio Sgubbi

di Esso non sara mai una “volonta di potenza”, cioé un’operazione di conquista dia-
lettica, ma sempre e solo un ascolto, deciso dalla liberta dello stesso Mistero: e, come
ricordava Luigi Pareyson, «la notte d'un Mistero non & mai cosi fonda che non se ne
sprigionino barlumi o bagliori, e la stessa infinita d'un Mistero non e che la promessa
d’infinite rivelazioni»?7. Il “Mistero”, dunque, non si sottrae alla conoscenza ma al
calcolo e all’arroganza deduttiva. 11 “Mistero” sconfigge non la conoscenza, ma ogni
tentativo di ergersi a spiegazione dell’essere, senza passare attraverso la liberta del-
I'Origine stessa dell’essere, la sola che lo possa “spiegare” non solo come liberta ma
anche in liberta. La “spiegazione” (Aus-legung) stessa dell’essere in quanto liberta, e
essa stesso un atto di liberta, e come tale comunicabile a solo a partire dalla liberta
stessa; e una volta che il Mistero si comunichi nelle sue ragioni, movimento che carat-
terizza la Rivelazione cristiana, esso non viene dissolto dall’atto conoscitivo dell'uomo
che lo accoglie, ma, al contrario, & proprio nel suo comunicarsi che inizia e suscita una
storia come Mistero, cioe una storia di liberta7s.

Sarebbe opportuno che coloro che oggi accusano la ragione metafisica di arrogan-
za e violenza considerassero che “dimostrare” razionalmente 1’essere del Mistero non
significa affatto ricondurre il Mistero sotto la schiavitu della ragione, quanto piuttosto
ricondurre la ragione alla liberta del Mistero: infatti, se I'affermazione del Mistero &
un atto della ragione dimostrativa, il fatto che la ragione sia guidata dalla “necessita”
rivela innanzitutto il carattere “obbedienziale” della ragione stessa, guidata a pensare
non secondo I'arbitrio ma secondo la verita79. Cio significa che se la ragione “deve”
pensare Dio, non ¢ la ragione a stabilire che Dio debba essere pensato, ma e piuttosto
Dio a stabilirsi come pensabile nella ragione: in altre parole, nel pensare secondo “ne-
cessita” (ex rationibus demonstrativiis) si evidenzia che I'uomo non ¢ esclusiva capa-
cita di pensare cio che lui stesso crea, ma anche cio che esiste prima di lui e insieme a

77 L. PAREYSON, Ontologia della liberta. Il male e la sofferenza, Torino 1995, 180.

78 Una volta che si sia comunicato come tale, scrive Jiingel, «il Mistero non solo diventa esperibile, ma diventa
addirittura anche minuziosamente conoscibile rimanendo tuttavia misterioso (...). Egli diventa tanto piu
misterioso quanto pitt uno lo capisce», What does it mean to say, ‘God is Love’?, in T. A. HART — P. D. THIMELL
(edd.), Christ in our Place. The Humanity of God in Christ for the Reconciliation of the World, Exeter-Allison
Park 1989, 302-303. Cfr. anche Der Tod als Geheimnis des Lebens, in Entsprechungen: Gott-Wahrheit-
Mensch. Theologische Erérterungen, Miinchen 1980, 333.

79 | la necessitd la nota distintiva del metodo scientifico e, come Blondel ricorda, «nulla viene scientificamente
dimostrato se non se ne stabilisce la necessita», L’Action. Essai d'une critique de la vie et d’une science de
la pratique, in Oeuvres completes. Tome 1 (1893), Paris 1995, 341.

375

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 375 @ 28.11.2007 14:06:05‘ ‘



®

Ragione strumentale, ragione “aperta” e agape. In ascolto di Benedetto XVI

lui, e a cui, come nel caso di Dio, deve la sua stessa capacita di pensiero80. Come anche
Karl Rahner ha insistentemente ricordato, all’origine della «dimostrazione di Dio» sta
la liberta con cui Dio ha sovranamente deciso di coinvolgere 'uomo nella conoscenza
di Sé, al punto che il Mistero si costituisce come I'orizzonte «in vista del quale 'uomo,
nell’'unita della sua trascendenza conoscitiva e liberamente amante, supera gia da
sempre se stesso»8l.

Concludiamo riconoscendo allora che la conoscenza del Mistero appartiene costi-
tutivamente all’esercizio integrale della ragione capace di pervenire al fondamento
innegabile e ineludibile di ogni esperienza: ¢’é¢ qualcosa che &, che esiste e che, ad uno
sguardo intenso e profondo, suggerisce di esserci grazie all’Essere, al di fuori di ogni
costrizione, necessita o bisogno. In una parola: che ¢ dono82.

Possiamo ora meglio comprendere che quando Giovanni Paolo II, nella Fides et
ratio, si rivolgeva alla ragione per invitarla a passare “dal fenomeno al fondamento”
(transitum facere [...] a phaenomeno ad fundamentum)83, non diceva nulla di diverso
da quanto lo stesso Benedetto XVI esprime in termini di “allargamento” della ragione:
si tratta, nell'uno e nell’altro caso, di riconoscere che il fondamento, cioé il Mistero di
Dio, non proviene alla ragione ab extrinseco, cioe forzandone la natura o richiedendo-
le un’operazione estranea, ma rappresenta il compimento di quel cammino genuina-
mente razionale che prende le mosse dalla manifestazione dell’essere dell’esistente.
Si tratta, in altre parole, non di congiungere due realta estrinseche o estranee, il fe-
nomeno e il fondamento, quanto piuttosto di riconoscere che nessuna realta esistente
sarebbe pensata fino in fondo se non di giungesse a quella Presenza che e il messaggio
razionale pil1 vero e pill certo che ogni esistente porta e manifesta: posando lo sguardo

80 Scrive a ragione Vittorio Possenti: «Alla filosofia dell’essere non si puo addebitare un rapporto dominativo con
I'oggetto, come se nel conoscere accadesse il possesso dell’oggetto o un atto di appropriazione: accade invece
I'ingresso in un pit alto e spirituale modo d’essere, nel quale i soggetti conoscenti portano immaterialmente
in se stessi natura e perfezione delle cose», Il nichilismo teoretico e la “morte della metafisica”, Roma 1995,
117.

81 «Das, woraufhin der Mensch in der Einheit seiner erkennenden und frei liebenden Transzendenz immer
schon sich selbst tibersteigt», K. RAHNER, Geheimnis, in Lexikon fiir Theologie und Kirche, vol. 1V, Freiburg-
Basel-Wien 1986, 594.

82 Come scrive Pascal: «Toutes choses couvrent quelques mystere; toutes choses sont de voiles qui couvrent
Dieu», Lettre a M.lle de Roannez, ed. Brunsschvig, 215.

8:

@

«Una grande sfida che ci aspetta al termine di questo millennio & quella di saper compiere il passaggio,
tanto necessario quanto urgente, dal fenomeno al fondamento. Non ¢ possibile fermarsi alla sola esperienza;
anche quando questa esprime e manifesta l'interiorita dell'uomo e la sua spiritualita, & necessario che
la riflessione speculativa raggiunga la sostanza spirituale e il fondamento che la sorregge. Un pensiero
filosofico che rifiutasse ogni apertura metafisica, pertanto, sarebbe radicalmente inadeguato a svolgere una
funzione mediatrice nella comprensione della rivelazione», Fides et ratio, n. 83.

376

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 376 @ 28.11.2007 14:06:06‘ ‘



Giorgio Sgubbi

sull’esistente e pensandolo per quello che effettivamente e, cioé ek-sistente, la ragione
non puo non pervenire a Dio, come Origine di quell’esistente che, essendo, testimo-
nia di non poter essere in forza di sé. “Dimostrare Dio”, pertanto, non & un’azione
di ingegneria concettuale, aggressiva, tecnica e pragmatica, ma “teoretica”, nel sen-
so originale del termine greco theorein, che non designa originariamente I’abilita di
elaborare contenuti concettuali complessi, ma la natura specificamente metafisica di
una ragione capace di “vedere” sempre la semplice presenza e la datita del reale, per
attingere il “divino”, cioé I'eterno, I’Assoluto e I’'Uno, cio che la tradizione classica
chiama “Mistero”84.

In questa prospettiva, la ragione realista e la razionalita metafisica che 'accom-
pagna contengono gia da sempre un’essenziale dimensione teologica, che le rende
intrinsecamente aperte e disponibili ad un’eventuale e libera rivelazione del Divino85:
nel suo provenire, ek-sistere dalla liberta di Colui che & abissale Gratuita e liberta,
I’essere si attesta come potentia oboedientialis, cioe come orizzonte pienamente di-
sponibile ai progetti e alla intenzioni — come tali assolutamente indeducibili e impre-
vedibili - di Dio.

A nostro avviso e proprio qui, nella visione realistico-metafisica che legge I'in-
@ telligenza umana come co-originariamente (gleichurspriinglich) coinvolta nel Mistero @
divino, che possono essere trovate le risposte alle istanze atee e anticristiane dell’Illu-
minismo e superato anche lo iato istituito da Lessing, che negava ad un fatto storico
la possibilita di essere il fondamento di una verita universale e salvificas6: & proprio
qui, dove I'uomo scopre che la propria storia e la storia del mondo hanno origine nel

84 Non a caso Aristotele dichiara che il theorein, quale contemplazione e visione sintetica del tutto, costituisce
la piu alta di tutte le attivita umane. Cfr. P. AUBENQUE, Le probleme de [’étre chez Aristote, Paris 1962. Dal
canto suo, Hans Georg Gadamer propone suggestivamente di collegare theoria alla comunione sacrale: il
«teorico» e 'inviato ad una festa, che motiva la sua presenza non con un’azione da compiere, ma per un
semplice «essere insieme» («keine andere Funktion und Qualifikation als dabei zu sein») che lo coinvolge
nel profondo («Theoria ist wirkliche Teilnahme, kein Tun, sondern ein Erleiden [pathos], ndmlich ein
hingerissenes Eingenommensein vom Anblick», Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen
Hermeneutik, in Gesammelte Werke I. Hermeneutik I, Tibingen 1960, 129 ss.

85 Cfr. H. U. vON BALTHASAR, Theologie der Geschichte. Ein Grundriss (Neue Fassung), Einsiedeln 1959, 53-54.

86 Lessing ritiene infatti che sulle cose storiche, storicamente accertate, si costruisca poi «tutt’altre e piu cose
(ganz andere und mehrere Dinge) che si abbia mai il diritto di costruire su verita storicamente accertate. Se
nessuna verita storica puo essere dimostrata, allora neanche nulla puo essere dimostrato per mezzo di verita
storiche (Wenn keine historische Wahrheit demonstriert werden kann, so kann auch nichts durch historische
Wahrheiten demonstriert werden)». E prosegue e conclude: «Verita storiche contingenti non possono mai
diventare la dimostrazione di verita necessarie di ragione (das ist: zufillige Geschichtswahrheiten kénnen
der Beweis von notwendigen Vernunftswahrheiten nie werden)», G. E. LESSING, Beweis des Geistes und der
Kraft, in P. RiLLA (hg.), Gesammelte Werke, vol. VIII, Berlin 1956, 12.

377

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 377 @ 28.11.2007 14:06:07‘ ‘



®

Ragione strumentale, ragione “aperta” e agape. In ascolto di Benedetto XVI

Mistero di Dio, che nasce il desiderio di ascoltarsi dal Logos creatore, alla luce del
quale la storia dell'uomo e del mondo diventano «l’ascolto di una possibile rivelazione
di Dio»87.

Joseph Ratzinger, e non solo dalla sua elezione al ministero petrino, ha sempre
richiamato I'importanza e I'irrinunciabilita di un esercizio integrale della ragione, af-
finché 'uomo, oltre che a difendersi da «divinita» disumane e mendaci, non si dimen-
tichi mai della sua singolare natura di «interlocutore del Mistero»: «Di fronte all’at-
tuale crisi della ragione quest’essenziale natura ragionevole della fede deve tornare a
splendere con chiarezza. La fede salva la ragione, proprio perché ’abbraccia in tutta
la sua ampiezza e profondita e la protegge contro i tentativi di ridurla semplicemente
a cio che puo essere verificato sperimentalmente. Il Mistero non si pone come nemico
della ragione; al contrario, esso salva e difende I'intima razionalita dell’essere e del-
'uomo»388s.

E, si puo osservare, la storia gli ha dato ampiamente ragione.

5. Conclusione. Una ragione integrale per la pienezza dell’amore

Abbiamo considerato come il richiamo all’'uso integrale della ragione, che caratte-
rizza il magistero di Benedetto XVI, non deriva da opzioni filosofiche o anacronistiche
battaglie culturali8?, ma sgorga piuttosto dal cuore stesso del Vangelo e dalle condizio-
ni per un suo efficace annuncio: questo spiega la centralita della ragione nell’orizzonte
della fede, un tema che lo stesso Pontefice ha definito «filo conduttore del mio pen-
siero»90. Se 'intera produzione scientifica di Joseph Ratzinger ha sempre circondato
di particolare attenzione il rapporto fede-ragione, c’e tuttavia un elemento specifico e
originale che ne spiega tutta I'urgenza e la rilevanza: I’evangelizzazione, il suo sogget-
to e il suo destinatario.

Gia nell’opera giovanile Popolo e casa di Dio in S. Agostino, il giovane Ratzinger
evidenziava come gia il grande Dottore avesse sottratto il Cristianesimo alla teologia

87 K. RAHNER, Uditori della Parola, Torino 1967, 47-48.

88 Jtinerari della fede tra i rivolgimenti del tempo presente, in Svolta per I’Europa? Chiesa e modernita
nell’Europa dei rivolgimenti, Milano 1991, 85.

89 Cosi vorrebbe un “anonimo” autore del pamphlet intitolato Contro Ratzinger, Milano 2006. Su posizioni
analoghe (e spesso ideologiche) & anche Paolo Flores d’Arcais: Gesu e Ratzinger tra storia e teologia, cit.,
3-52.

90 J. RATZINGER-BENEDETTO XV, 11 Dio della fede e il Dio dei filosofi, cit., 7.

378

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 378 @ 28.11.2007 14:06:08‘ ‘



Giorgio Sgubbi

politica e mitica, i cui contenuti potevano anche essere strumentalizzati dallo Stato,
per affidarla alla teologia “naturale”, cioe alla filosofia confortata dalla sola istanza
della veritadl; ed & sempre lo stesso Ratzinger che, opponendosi a certe mode fideisti-
che e antifilosofiche, ha sottolineato come la predicazione cristiana ai popoli europei
non solo non abbia rifuggito la filosofia, ma I’abbia addirittura elevata a suo partner
e interlocutore, preferendola alle religioni e, anzi, abbandonando il tentativo di usare
i miti religiosi per annunciare Cristo, cercando nella ragione e nella sua forza I'oriz-
zonte adeguato per parlare di Dio%2. E la filosofia, infatti, quale esercizio integrale
della ragione, a giocare un ruolo critico circa la determinazione di cid che & “vera re-
ligione” e a preservare I'uomo da concezioni arbitrarie e, in ultima analisi, violente e
dannose di Dio: «Solo una ragione che sia aperta anche per Dio, una ragione che non
relega la morale nel soggettivismo né la degrada a mero calcolo, & in grado di opporsi
all’abuso del concetto di Dio e alle patologie della religione, offrendo purificazione
(Heilung)»93.

La ragione “aperta”, cioe la ragione metafisica, & essenzialmente una “ragione in
ascolto” (horende Vernunft), cioé una ragione ricettiva%4 che, nell’orizzonte di Ratzin-
ger, e pressoché sinonimo di uomo in quanto capacita dialogale di verita. Come tale, la
ragione non ha solo un compito liberatorio ma soprattutto preparatorio: rappresenta
infatti la cifra dell’attesa dell’'uomo nei confronti della Grazia%. E in questo senso che
vanno letti gli apprezzamenti del Pontefice a proposito della filosofia greca e delle giu-

91 «La fede cristiana non si fonda su poesia e politica, su queste due grandi fonti della religione, ma sulla
conoscenza. Essa venera quell’Essere che sta a fondamento di ogni esistente, cioeé il “Dio vero” (den
wirklichen Gott). Nel Cristianesimo I'Illuminismo & diventato religione, e non piu il suo avversario», Das
Christentum - die wahre Religion?, in Glaube-Wahrheit-Toleranz. Das Christentum und die Weltreligionen,
cit., 137.

92 [ Padri trovarono infatti i logoi spermatikoi del Verbo non nelle religioni del mondo, ma nella filosofia, cioe
nella storia della ragione e non della religione. Cfr. J. RATZINGER, Christus — der Erldser aller Menschen. Die
Einzigkeit und Universalitdt Christi und seiner Kirche, in Unterwegs zu Jesus Christus, Augsburg 2003,
73.

93 Gnade der Versohnung. Worte auf dem deutschen Friedhof La Cambe bei Caen am 5. Juni, in Werte in Zeiten
des Umbruchs. Die Herausforderungen der Zukunft bestehen, Freiburg 2005, 133. Cfr. C. JAMBET, I malintesi
di Ratisbona: Uislam e il sonno della ragione, in Vita e Pensiero 1 (2007) 9-19. Cfr. W. KaspER, Glaube und
Vernunft. Zur protestantischen Diskussion um die Regensburger Vorlesung von Papst Benedikt XVI., in
Stimmen der Zeit 4 (2007) 219-228.

94 Cosi scrive Erwin Dirscherl nel saggio Die Uberlegungen Benedikts XVI. zum Verhdlinis von Glaube
und Vernunft. Analogie und Korrelationalitit als Ermdglichung von Beziehung, in C. DouMmeN (hg.), Die
“Regensburger Vorlesung”. Papst Benedikt XVI. im Dialog der Wissenschaft, Regensburg 2007, 27.

95 Cfr. H. VERWEYEN, Joseph Ratzinger - Benedikt XVI. Die Entwicklung seines Denkens, Darmstadt 2007, 30.

379

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 379 @ 28.11.2007 14:06:09‘ ‘



®

Ragione strumentale, ragione “aperta” e agape. In ascolto di Benedetto XVI

ste istanze dell'Tlluminismo quali simboli della ragione metafisica e della centralita del
soggetto universale, fondato non in sé ma nella verita%; ed & questo, al di la di tutto
il clamore suscitato, il reale senso del discorso di Regensburg, in cui il Papa, di fronte
alle attuali patologie tanto della ragione che della religione, ha invitato all’esercizio
di una ragione capace di oltrepassare le restrizioni positivistiche, nell'interesse delle
stesse religioni e del dialogo tra le culture?7.

Lesercizio della ragione appartiene dunque tanto alla possibilita che Dio possa
offrire la sua Agape, quanto alla chiamata dell'uomo ad aprirsi responsabilmente al-
l'accoglienza di questo Dono. Non & difficile scorgere, come orizzonte ultimo del rap-
porto Vangelo-ragione, il fondamentale rapporto “Grazia-natura” che sostiene I'intera
teologia cristiana: nel trovarsi legata al Mistero di Dio, riconoscibile nella sua assoluta
singolarita, la ragione e sottratta ai “falsi dei”, e puo cosi custodire 'uomo come in-
terlocutore del “Dio vivo e vero”; nello stesso tempo, riconoscendo che il Dio “vivo e
vero”, creatore e origine dell’essere, la ragione appare come lo spazio in cui questo Dio
puo coinvolgersi nella storia dell’'uomo, fino al punto di offrire ad ogni uomo la stessa
Agape che ne definisce la natura. Come accade, appunto, in Cristo98.

Una ragione “aperta”, in conclusione, non & altro che I'invito all’'uomo, chiamato al
dono soprannaturale dell’Agape, a ritornare alla pienezza di sé, alla propria vocazione
divino-filiale, riconoscendo nella propria natura i segni gia presenti di questa gratuita
e liberante destinazione%. E questo, in ultima istanza, il motivo per cui «ragione e

9% «La fede cristiana non ha né separato né contrapposto illuminismo e religione, ma li ha piuttosto congiunti
in un organismo in cui entrambi devono sempre reciprocamente purificarsi e approfondirsi. Questa volonta
di razionalita, che spinge sempre la ragione verso un autotrascendimento che essa amerebbe risparmiarsi,
appartiene all’essenza del Cristianesimo. Potremmo anche dire: La fede cristiana, cresciuta dalla fede di
Abramo, sollecita urgentemente alla questione della verita e di conseguenza a qualcosa che riguarda tutti gli
uomini e tutti li riunisce. Pellegrini della verita dobbiamo esserlo tutti», J. RATZINGER, Variationen zum Thema
Glaube, Religion und Kultur, in Glaube-Wahrheit-Toleranz. Das Christentum und die Weltreligionen, cit., 68.
Cfr. E. JONGEL, Aufkldrung im Lichte des Evangeliums, in Frankfurter Allgemeine Zeitung, 17.5.2005, 8. Non
ci sembra pertanto giusta la lettura che di questo rapporto fa Jirgen Habermas in Eine Bewusstsein von
dem, was fehlt. Uber Glauben und Wissen und den Defaitismus der modernen Vernunft, in Neue Ziircher
Zeitung, 10.2.2007.

97 Cfr. U. RuH, Der Papst und die Heimat. Benedikt XVI. besuchte Bayern, in Herder-Korrespondenz 60 (2006)
497-501.

98 Cfr. J. RATZINGER, Gratia praesupponit naturam. Erwdgungen tiber Sinn und Grenze eines scholastischen
Axioms, in Dogma und Verkiindigung, Miinchen 1973, 158. Cfr. E. DIrSCHERL, Gott und Mensch als
Beziehungswesen. Die theologische und anthropologische Denkfigur Joseph Ratzingers ausgehend von der
Christologie, in F. MEIER-HAMIDI — F. ScHumacHEr (hg.), Der Theologe Joseph Ratzinger, cit., 56-72.

99 Un vero paradigma di equivoci ci sembra la lettura che di questo invito ha fatto Herbert E. Brekle nel saggio
“Weite der Vernunft” in der universitas scientiarum, in C. DonMeN (hg.), Die “Regensburger Vorlesung”.
Papst Benedikt XVI. im Dialog der Wissenschaft, cit., 160-164.

380

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 380 @ 28.11.2007 14:06:10 ‘ ‘



Giorgio Sgubbi

religione devono (miifen) tornare ad incontrarsi. Non si tratta di difendere interessi
di vecchie corporazioni religiose. Si tratta dell’'uomo, del mondo. E I'uno e I’altro non
possono certo essere salvati, se Dio non viene considerato in modo convincente»100,

100 J. RATZINGER, Glaube zwischen Vernunft und Gefiihl, in Glaube-Wahrheit-Toleranz. Das Christentum und die
Weltreligionen, cit., 117.

381

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 381 @ 28.11.2007 14:06:11 ‘ ‘7



