Articoli RTLu XII (3/2007) 383-404

Ragione, etica e religione dopo Regensburg

André-Marie Jerumanis
Facolta di Teologia (Lugano)

Introduzione

Nel contesto attuale il discorso sulla ragione e sull’etica & di primaria importanza,
sia per la vita ecclesiale, sia per la vita “del mondo”. Come concepire, infatti, un’etica
fondata sulla ragione e, dunque, condivisibile nel contesto della societa pluralista,
quando predomina il pensiero debole che, relativizzando la capacita della ragione a
cogliere il bene da seguire, privilegia un approccio consequenzialista e proporziona-
lista del bene? Il vero bene & solo il bene utile come afferma ['utilitarismo? Qual & il
valore del criterio della dignitd umana per fondare un’etica universale mentre assistia-
mo ad un riduzionismo dell’interpretazione dell’essere uomo? Quando si argomenta
sull’etica e sufficiente ricercarne un fondamento solo per la vita pubblica e lasciare
alla coscienza privata decidere il bene in modo soggettivo? Un’etica del bene comune
& concepibile senza un’etica del bene personale? Jean-Frangois Lyotard, in Morali-
tés postmodernes, parla della frammentazione della morale, che tuttavia presenta un
punto comune estetico. In modo sintetico, esprime in una frase significativa la nuova
unita di una morale che ha rinunciato alla sua unita metafisica: «la moralita delle mo-
ralita sarebbe il piacere “estetico”»1. In questo contesto di relativismo morale si levano
diverse voci per proporre una via praticabile nel contesto del mondo pluralista in cui
predomina una tendenza sempre crescente a seguire un modello consumistico di vita.
Pensiamo alla proposta di Habermas (etica del discorso), alla proposta di Mac Intyre
(etica delle virtll in contesto comunitario), nonché alla proposta di una rivalutazione
della legge naturale. Non possiamo non considerare 'appello, sempre pill accorato,

1 J.-E. LYoTARD, Moralités postmodernes, Paris 1993, 11.

383

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 383 @ 28.11.2007 14:06:12 ‘ ‘



Ragione, etica e religione dopo Regensburg

di Benedetto XVI a considerare il criterio della natura umana come criterio sempre
valido per un’etica universalista2.

All'uomo di oggi si pongono diverse domande sul modo di concepire il trinomio
ragione-etica-religione. Facendo prevalere I'uno o l'altro degli elementi del trinomio
possono emergere le seguenti risposte: ragione-etica senza religione (modello radicale
dell’etsi Deus non daretur, razionalismo), religione ed etica (modello volontarista-no-
minalista, pietismo, fideismo), ragione-religione-etica (modello cattolico, modello laico
aperto). La stessa etica teologica si interroga sui suoi fondamenti, tentata, essa stessa,
di relativizzare la dimensione teologica in vista di una comunicabilita razionale, con
il rischio di togliere alla ragione credente la sintesi tra Logos e Verbo, tra verita del
mondo e verita di Dio, relativizzando anche il contenuto offerto dalla comunita eccle-
siale3.

Nel presente articolo intendiamo proporre una riflessione sul trinomio ragione-
etica-religione, confrontandoci con la Lectio Magistralis che Benedetto XVI ha tenuto
nell’Aula Magna dell’Universita di Regensburg il 12 settembre 2006 ai rappresentanti
della Scienza.

Benedetto XVI prima ancora di accedere alla cattedra di Pietro si & espresso sulla
questione etica in diverse occasioni sia direttamente come professore4, sia come pre-
fetto della Congregazione per la Dottrina della Fede5. Per chi conosce il suo pensiero,
appare evidente il filo rosso che corre tra Introduzione al cristianesimo e il discorso
di Regensburg. A nostro parere sarebbe un errore metodologico non tener conto del-
Iinsieme del pensiero di Joseph Ratzinger per interpretare il suo discorso sull’etica
e comprendere tutte le sfumature dei suoi recenti interventi in favore della ragione
anche nel campo dell’etica. Occorre sempre tener presente che il ruolo della ragione
e della natura umana e da interpretare ultimamente alla luce della fede. Per Ratzin-
ger il principio della ragione non si oppone al principio della fede, anche quando per
autonomia gnoseologica si riferisce alla capacita della ragione di cogliere la struttura

2 Cfr. Discorso di sua santita Benedetto XVI ai Membri della Commissione Teologica Internazionale, 5 ottobre
2007, in OR, 6 ottobre 2007, 5, in cui il Pontefice invita a creare nella cultura e nella societa civile e politica
le condizioni necessarie per una piena consapevolezza del valore inalienabile della legge morale naturale.

3 Sul deficit teologico dell’etica teologica concepito secondo il modello della morale autonoma cfr. K. DEMMER,
Natur in der Polaritdit von Offenbarung und sikularer Ethik. Kommunikationsbasis in plurarer Gesellschaft?,
in Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 54 (2007) 89.

4 J. RATZINGER, Magistero ecclesiastico-Fede-Morale, in J. RATZINGER — H. SCHURMANN — H. U. VON BALTHASAR,
Prospettive di morale cristiana. Sul problema del contenuto e del fondamento dell’ethos cristiano, Roma
1986, 37-58.

5 J. RATZINGER, Il dramma della morale, in Ip., Rapporto sulla fede, Cinisello Balsamo 1985, 83-92.

384

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 384 @ 28.11.2007 14:06:13 ‘ ‘



André-Marie Jerumanis

dell’'uomo da parte della ragione umana, purché sia concepita in modo autentico e non
autolimitativo. In tal modo cercheremo di illustrare come il pensiero di Ratzinger in-
terpelli sia I'etica teologica sia I’etica filosofica. Egli auspica una nuova valorizzazione
della grande tradizione morale del cristianesimo e, possiamo dirlo, per il bene di tutti.
In accordo con Adorno e Horkheimer, egli constata che «Quando i teologi mettono fra
parentesi il dogma, i loro discorsi perdono del tutto la loro validita; essi si piegano a
quella “paura della veritd”, in cui I'appiattimento spirituale del presente affonda le
proprie radici»6. Ratzinger indica la strada del contributo cristiano alla societa: inse-
gnare ad amare a cuori devastati dai valori materiali e che vivono secondo I'etica del
divertissement. «La capacita di amare — cioe la capacita di attendere con pazienza cio
di cui non si puo disporre né pretendere, e di lasciarsi colmare del suo dono — viene
soffocata da quelle soddisfazioni veloci ed effimeri, in cui io non sono posto in relazio-
ne con alcuno, ma neanche devo mai uscire da me stesso, e percio neppure entrare
piu profondamente in me stesso. Questa distruzione della capacita di amare partorisce
una noia mortale, genera un vero e proprio avvelenamento dell’'uomo. Dovesse essa
imporsi nella situazione presente, verrebbero allora annientati I'uomo e con lui anche
il mondo. In questo dramma non possiamo non opporci all’onnipotenza della quantita
dei piaceri per schierarci nella fila del vero amore. Ecco la decisione che quest’ora
esige da noi»7.

1. Il discorso di Regensburg e le sue implicazioni per I'etica

Nel contesto del mondo accademico di Ratisbona, Benedetto XVI ha offerto un
discorso sulla ragione e la fede che ha conseguenze per I'etica filosofica e teologica.
Esiste, infatti, un’intima coerenza nell’'universo della ragione: anche se le specializza-
zioni impediscono sovente la comunicazione, gli scienziati, i filosofi e i teologi operano
nell’insieme di un’unica ragione e condividono la responsabilita del suo uso corretto.
La teologia e essenziale all’'universo scientifico, perché s’interroga sulla ragionevolez-
za della fede e sulle sue correlazioni con la ragione comune. Il discorso di Regensburg
costituisce il punto di partenza della riflessione sul trinomio etica-ragione-religione.
Esso ci svela la chiave per una comprensione autentica della ragione nell’elaborazione

6 J. RATZINGER, Svolta per ’Europa? Chiesa e modernita nell’ Europa dei rivolgimenti, Cinisello Balsamo 1992,
143.

7 Ibid., 144-145.

385

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 385 @ 28.11.2007 14:06:14‘ ‘



Ragione, etica e religione dopo Regensburg

di un’etica filosofica universale che non escluda a priori il principio di fede conside-
randolo irrilevante.

1.1. Agire secondo ragione

Benedetto XVI parte dall’affermazione dell'imperatore Manuele Il Paleologo, se-
condo il quale «non agire secondo ragione, con Logos, ¢ contrario alla natura di Dio»8,
domandandosi se «La convinzione che agire contro la ragione sia in contraddizione
con la natura di Dio, e soltanto un pensiero greco o vale per sempre?»9. Secondo il
papa, il Logos significa insieme ragione e parola; una ragione che & creatrice e capace
di comunicarsi, ma, appunto come ragione, evidenziando una sintesi tra il logos greco
e la parola della fede biblica. Questa visione sara contestata dal nominalismo: «La tra-
scendenza e la diversita di Dio vengono accentuate in modo cosl esagerato che anche
la nostra ragione, il nostro senso del vero e del bene, non sono pitt un vero specchio di
Dio, le cui possibilita abissali rimangano per noi eternamente irraggiungibili e nasco-
ste dietro le sue decisioni effettive. In contrasto con cio, la fede della Chiesa si & sempre
attenuta alla convinzione che tra Dio e noi, tra il suo eterno Spirito creatore e la nostra
ragione creata, esiste una vera analogia (...) il Dio veramente divino e quel Dio che si &
mostrato come logos e come logos ha agito e agisce pieno di amore in nostro favore»10.
La problematica sollevata da Benedetto XVI non & secondaria per la concezione della
morale. Di fatto il nominalismo ha generato una concezione della morale che, sacri-
ficando la verita dell’essere e la capacita umana di conoscerla, determinera anche la
concezione moderna della liberta intesa, innanzitutto, come liberta d’indifferenza e
non pitl come liberta di qualitall. Una tale concezione rendera piu difficile assumere
la prospettiva di un’etica fondata sulla natura umana.

1.2. Autolimitazione moderna della ragione

Non & sufficiente voler fondare il discorso etico sull’assioma: agire secondo ra-
gione. Benedetto XVI, in consonanza con il suo pensiero precedente, attira la nostra
attenzione sull’autolimitazione moderna della ragione. «Nel sottofondo c’é I'autolimi-

8 BENEDETTO XVI, Discorso Fede, ragione e universita. Ricordi e riflessioni in occasione dell’Incontro con i
Rappresentanti della Scienza nell’Aula Magna dell’Universita di Regensburg, 12-9-2006, in OR, 14 settembre
2006.

9 Ibid.
10 Jbid.

11 Cfr. S. PINCKAERS, Le fonti della morale cristiana. Metodo, contenuto, storia, Milano 1992, 385-443.

386

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 386 @ 28.11.2007 14:06:15‘ ‘



André-Marie Jerumanis

tazione moderna della ragione, espressa in modo classico nelle “critiche” di Kant, nel
frattempo, pero ulteriormente radicalizzata dal pensiero delle scienze naturali. Questo
concetto moderno della ragione si basa, per dirla in breve, su una sintesi tra platoni-
smo (cartesianismo) ed empirismo, che il successo tecnico ha confermato»12. Il Papa
mostra le conseguenze per il metodo scientifico, che per principio accantona la que-
stione di Dio e dichiara irrazionale un discorso che tiene conto di Dio. Egli parla di un
riduzionismo criticabile della ragione: «Questo comporta due orientamenti fondamen-
tali decisivi per la nostra questione. Soltanto il tipo di certezza derivante dalla sinergia
di matematica ed empiria ci permette di parlare di scientificita. Cio che pretende di es-
sere scienza deve confrontarsi con questo criterio. E cosi anche le scienze che riguar-
dano le cose umane, come la storia, la psicologia, la sociologia e la filosofia, cercavano
di avvicinarsi a questo canone della scientificita. Importante per le nostre riflessioni,
comunque, & ancora il fatto che il metodo come tale esclude il problema Dio, facendolo
apparire come problema ascientifico o pre-scientifico. Con questo, pero, ci troviamo
davanti ad una riduzione del raggio di scienza e ragione che & doveroso mettere in
questione»13. Benedetto XVI evidenzia cosi il problema essenziale di un metodo valido
ma riduttivo nel concepire in modo unilaterale il criterio di scientificita.

1.3. Riduzionismo disumanizzante

Benedetto XVI rileva come una tale concezione conduca ad un impoverimento
dell'uomo. Il ruolo della teologia sara ridotto, I’ethos stesso limitato alla coscienza
soggettiva, cercando nelle scienze umane un interlocutore per la sua fondazione: «Il
soggetto decide, in base alle sue esperienze, che cosa gli appare religiosamente soste-
nibile, e la “coscienza” soggettiva diventa in definitiva ['unica istanza etica. In questo
modo, pero, I’ethos e la religione perdono la loro forza di creare una comunita e sca-
dono nell’ambito della discrezionalita personale. E questa una condizione pericolosa
per 'umanita: lo costatiamo nelle patologie minacciose della religione e della ragione
— patologie che necessariamente devono scoppiare, quando la ragione viene ridotta a
tal punto che le questioni della religione e dell’ethos non la riguardano piu. Cio che
rimane dei tentativi di costruire un’etica partendo dalle regole dell’evoluzione o dal-
la psicologia e dalla sociologia, é semplicemente insufficiente»14. La ragione intesa

12 Benedetto XVI, Discorso «Fede, ragione e universita. Ricordi e riflessioni, Cit.
13 Jbid. (il corsivo € nostro).

14 [bid. (il corsivo & nostro).

387

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 387 @ 28.11.2007 14:06:16‘ ‘



Ragione, etica e religione dopo Regensburg

in questo modo presenta dunque per Benedetto XVI delle conseguenze che generano
deviazioni, sia della ragione, sia della religione. L’etica non puo essere semplicemente
fondata su un’interpretazione delle scienze umane.

1.4. Per un allargamento della ragione

Benedetto XVI, nel discorso a sostegno della ragione, accoglie il positivo dell’illu-
minismo, ma invita ad allargare il concetto di ragione, considerati gli esiti minacciosi
per 'umanita di una riduzione della ragione a qualcosa di puramente strumentale:
«Questo tentativo, fatto solo a grandi linee, di critica della ragione moderna dal suo
interno, non include assolutamente I’opinione che ora si debba ritornare indietro, a
prima dell’illuminismo, rigettando le convinzioni dell’etd moderna. (...) Non ritiro, non
critica negativa & dunque l'intenzione; si tratta invece di un allargamento del nostro
concetto di ragione e dell’uso di essa. Perché con tutta la gioia di fronte alle possibilita
dell'uvomo, vediamo anche le minacce che emergono da queste possibilita e dobbiamo
chiederci come possiamo dominarle. Ci riusciamo solo se ragione e fede si ritrovano
unite in un modo nuovo; se superiamo la limitazione autodecretata della ragione a cio
che e verificabile nell’esperimento, e dischiudiamo ad essa nuovamente tutta la sua
ampiezza. In questo senso la teologia, non soltanto come disciplina storica e umano-
scientifica, ma come teologia vera e propria, cioe come interrogativo sulla ragione
della fede, deve avere il suo posto nell’'universita e nel vasto dialogo delle scienze»15.
Evidenziamo questo appello per I'allargamento della ragione che permette di giusti-
ficare il posto della teologia nell’ambito universitario e nel dialogo interdisciplinare;
un’esclusione della teologia dall’ambito accademico riflette in certo senso una conce-
zione “riduttiva” dell’essere umano.

1.5. Dapporto delle grandi tradizioni religiose

Benedetto XVI invita a considerare il fatto che la ricerca dell'universalismo non si
fa con I’esclusione della religione. Solo tenendola presente ¢ possibile un vero dialogo
interculturale e interreligioso, non essendo la religione una subcultura, ma una vera
fonte di conoscenza. «Solo cosi diventiamo anche capaci di un vero dialogo delle cultu-
re e delle religioni — un dialogo di cui abbiamo un cosl urgente bisogno. Nel mondo oc-
cidentale domina largamente 1’opinione, che soltanto la ragione positivista e le forme
di filosofia da essa derivanti siano universali. Ma le culture profondamente religiose

15 [bid. (il corsivo e nostro).

388

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 388 @ 28.11.2007 14:06:17‘ ‘



André-Marie Jerumanis

del mondo vedono proprio in questa esclusione del divino dall’universalita della ragio-
ne un attacco alle loro convinzioni piu intime. Una ragione, che di fronte al divino e
sorda e respinge la religione nell’ambito delle sottoculture, é incapace di inserirsi nel
dialogo delle culture. (...) Per la filosofia e, in modo diverso, per la teologia, I’ascoltare
le grandi esperienze e convinzioni delle tradizioni religiose dell’'umanita, specialmente
quella della fede cristiana, costituisce una fonte di conoscenza; rifiutarsi ad essa si-
gnificherebbe una riduzione inaccettabile del nostro ascoltare e rispondere»16. Questo
invito rivolto alla filosofia e alla teologia rappresenta un punto costante del pensiero
di Ratzinger il quale invita il mondo occidentale — in modo particolare europeo — ad
uscire dell’autosecolarizzazione. Ne emerge un’urgenza epocale del coniugare fede e
ragione.

2. Approfondimento del significato del discorso di J. Ratzinger
per l'etica

Il discorso di Regensburg ha suscitato scalpore e per settimane ha trovato una ri-
sonanza che attraverso i media ha raggiunto, possiamo dirlo, i confini della terra, po-
larizzando I'attenzione essenzialmente sulle parole del papa che riguardano il dialogo
con il mondo musulmano. Una lettura ideologica ha impedito di coglierne la portata
autentica e le sue implicazioni, sia per la fede sia per la ragione. La Lectio Magistralis
offre dunque diversi elementi per cogliere il trinomio fede-ragione-etica. Benedetto
XVI non invita a ritornare indietro, ma propone un allargamento del concetto di ra-
gione che non puo chiudersi alla conoscenza offerta dalle grandi tradizioni religiose. E
necessario un superamento del concetto di ragione positivistica. Il coraggio di aprirsi
alllampiezza della ragione permette di elaborare un’etica universale a partire dalla
questione dell’inclinazione naturale alla verita. La ragione deve aprirsi alla dimensio-
ne etica e religiosa per evitare una situazione patologica che puo toccare sia la ragio-
ne, sia la religione, ma anche I'etica, ridotta ad essere una semplice manifestazione di
una coscienza soggettiva senza legame con la verita.

2.1. Un’etica della liberta e/o della verita?

Il discorso del Papa a Regensburg non ¢ in dissonanza con I'insieme del suo pen-
siero teologico. E attraversato dalla preocupazione del relativismo etico che deriva da

16 bid. (il corsivo & nostro).

389

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 389 @ 28.11.2007 14:06:18 ‘ ‘



Ragione, etica e religione dopo Regensburg

una perdita del senso della verita (nichilismo) e da una concezione incompleta della
liberta ereditata dall'Tlluminismo. Accogliendo I'apporto di quest’ultimo, Ratzinger ha
indicato le vie da seguire per superare la situazione attuale che rischia di rivolgersi
contro 'uomo stesso. In Fede. Verita. Tolleranza, egli aveva gia sottolineato che non
dobbiamo prendere congedo dall’eredita dell'Illuminismo, ma correggerlo su tre pun-
ti. 1) «La liberta, se non intende portare alla menzogna e all’autodistruzione, deve
orientarsi alla verita, cioé a cio che veramente noi siamo e corrispondere a questo no-
stro essere»17. 2) «L'essere umano e sempre in cammino e sempre limitato»18; «...ogni
escatologia intrastorica, non libera, ma di conseguenza inganna e asservisce»19. 3)
«Dobbiamo anche prendere congedo dal sogno dell’assoluta autonomia della ragione
e della sua autosufficienza. La ragione umana ha bisogno dell’appoggio delle grandi
tradizioni religiose dell'umanita. (...). Anche I'etica filosofica non puo essere puramen-
te e semplicemente autonoma. Essa non puo rinunciare all'idea di Dio né rinunciare
all'idea di una verita dell’essere, che ha carattere etico»20.

Gli studi di Servais Pinckaers mostrano come la morale attuale sia profondamente
segnata dal modello introdotto da Guglielmo di Occam per quanto riguarda la conce-
zione della liberta2!. Ratzinger ha messo in evidenza i limiti di questa concezione della
liberta: «Da una parte, si e isolato il concetto di liberta falsandolo: la liberta ¢ un bene,
ma lo e solo in unione con altri beni, con i quali costituisce una totalita inscindibile.
Dall’altra si e ristretto il concetto di liberta stesso ai diritti individuali di liberta e lo si
¢ cosi privato della sua verita umana»22. Dalla sua riflessione emerge che I’humanum
¢ determinato dalla sua struttura relazionale come ha indicato in Introduzione al cri-
stianesimo. L'essere umano ha una struttura dialogica filiale, esiste «da» e «per»23. Il
concetto di liberta relazionale determina I'agire dell'uomo che & responsabile davanti
alla sua natura umana relazionale.

Solo una liberta “relazionale” permette, secondo Ratzinger, di parlare di liberta
responsabile. Ne mostriamo tutte le sfumature in quanto toccano direttamente la con-
cezione del trinomio ragione-etica-fede. 1) La responsabilita & intrinseca alla verita

17 J. RATZINGER, Fede. Verita. Tolleranza. Il cristianesimo e le religioni del mondo, Siena 2003, 273.
18 [bid., 273.

19 Jbid., 274.

20 [bid., 274-275.

21 Cfr. S. PINCKAERS, Le fonti della morale cristiana, 286-287; 389.

22 J. RATZINGER, Fede. Verita. Tolleranza, 260.

23 Cfr. ibid., 262-263.

390

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 390 @ 28.11.2007 14:06:19 ‘ ‘



André-Marie Jerumanis

della liberta: «...la liberta, per essere compresa correttamente, deve sempre essere
pensata insieme con la responsabilita»24. 2) La liberta & responsabile davanti alla
verita del bene, alla verita dell'uomo e del mondo25. 3) Ma per cogliere la concretezza
della responsabilitd occorre mettersi all’ascolto delle grandi tradizioni religiose26. 4)
Per cogliere il giusto rapporto tra liberta e responsabilita & necessario riferirsi all’es-
senza della liberta che & liberta nella coesistenza delle liberta. La responsabilita nasce
dalla struttura stessa dell'uomo, dalla sua verita di “natura” di uomo. Possiamo ora
comprendere meglio I’essenza del principio di responsabilita: «responsabilita allora
significherebbe: vivere 'essere come risposta — come risposta a cio che siamo in veri-
ta»27. 5) Si tratta quindi di essere responsabili davanti alla verita dell'uomo e dunque
di considerare la responsabilitd davanti a ciascun uomo. 6) Questa comprensione di
responsabilita e condivisa dalle grande tradizioni religiose: «Quest’unica verita del-
I'uomo, nella quale il bene di tutti e la liberta sono inscindibilmente ordinati I'uno al-
laltro, e espressa nella tradizione biblica centralmente nel Decalogo, il quale del resto
sotto molti aspetti coincide con le grandi tradizioni etiche di altre religioni. (...). Vivere
il Decalogo significa vivere la propria somiglianza con Dio, rispondere alla verita del
nostro essere e cosi fare il bene»28. Si vede bene come per Ratzinger le tradizioni reli-
giose non costituiscano un ostacolo alla creazione di un’etica della pace universale.

2.2. L’etsi Deus non daretur o il velut Deus daretur?

Ci pare importante a questo punto della riflessione capire bene I’asserzione etsi
Deus non daretur, non solo perché ha determinato in modo significativo la situazio-
ne morale contemporanea, ma anche per il fatto che Ratzinger propone ai laici di
sostituirla con velut Deus daretur. Ratzinger mette in evidenza la debolezza della ra-
gione illuminista, il distacco della ragione dalle radici e conclude con fermezza: «non
dobbiamo perdere Dio di vista, se vogliamo che la dignita umana non sparisca»29. Il
cristianesimo non rifiuta la ragione, né I'apporto dell’illuminismo e della modernita,
essendo una «religione secondo ragione»: il cristiano ¢ chiamato ad essere un soggetto

24 Jbid., 266.

25 Cfr. ibid., 268.
26 Cfr. ibid.

27 Jbid., 270.

28 Jbid.

29 J. RATZINGER, L’Europa di Benedetto nella crisi delle culture, Roma-Siena 2005, 55.

391

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 391 @ 28.11.2007 14:06:20 ‘ ‘



Ragione, etica e religione dopo Regensburg

di dialogo per la costruzione di un’etica della pace universale, nella fedelta alla propria
identita e, nello stesso tempo, aperto a tutto cio che la ragione gli permette di cogliere
d’autenticamente vero nella diversita delle culture. In modo particolare nel dialogo
con la laicita le parole di Ratzinger sono preziose anche per la chiarezza. «Nel dialogo,
cosi necessario, tra laici e cattolici, noi cristiani dobbiamo stare molto attenti a restare
fedeli a questa linea di fondo: vivere una fede che proviene dal Logos, dalla Ragione
Creatrice, e che e percio anche aperta a tutto cio che e veramente razionale»30. Ma
Ratzinger fa una proposta innovativa nel senso che al posto dell’etsi Deus non dare-
tur propone il velut Deus daretur. Egli constata il fallimento della proposta dell’etsi
Deus non daretur che porta all’autodistruzione dell'uomo. «Neppure lo sforzo, davve-
ro grandioso, di Kant & stato in grado di creare la necessaria certezza condivisa»3!.
La conclusione di Ratzinger puo sembrare patetica e di un pessimismo esagerato, e
tuttavia la spersonalizzazione dei rapporti umani, la cosificazione e la strumentaliz-
zazione dell’essere umano nel campo della biomedicina tendono a rendere ragione
del grido d’allarme da lui lanciato: «Vorrei dirlo con altre parole: il tentativo, portata
all’estremo, di plasmare le cose umane facendo completamente a meno di Dio ci con-
duce sempre di piu sull’orlo dell’abisso, verso I'accantonamento totale dell'uomo»32.
@ Rimandiamo all’approfondimento pertinente di Vittorio Possenti che evidenzia @

I'ambiguita dell’etsi in quanto portatore di estraneita tra fede e ragione, tra teologia e
pensiero secolare. In modo particolare ha mostrato che la concezione dell’etsi rimane
determinata da un approccio chiuso dell’autonomia umana che & gia presente in Kant
e va accentuandosi. I’autonomia reciproca dell'uomo e di Dio porta a rendere Dio
eticamente irrilevante, e la ragione autonoma diventa piena e sovrana legislatrice. La
separazione moderna operata tra etica e ontologia, tra etica e teologia ha creato una
situazione che determina il concetto moderno di etica e, dunque, anche la difficolta di
creare un’etica universale. «L’etsi perpetua I'equivoco che la prima (etica) possa stare
in piedi da sola, costituendo un settore separato della filosofia, privo di ogni impegno o
aggancio ontologico»33. Inoltre Possenti rileva che I'etsi introduce una discriminazio-
ne tra credenti e non credenti: «Il criterio dell’etsi, se applicato a tutti (credenti e non
credenti) sarebbe portatore di una grave discriminazione: mentre ragioni e argomenti
teisti e religiosi non potrebbero venire invocati pubblicamente in una societa liberale,

30 [bid., 60-61.
31 [bid., 62.

32 Jbid., 62.

33 Jbid., 126.

392

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 392 @ 28.11.2007 14:06:20 ‘ ‘



André-Marie Jerumanis

lo potrebbero invece gli argomenti secolari e laicisti, con violazione del criterio di
eguaglianza e reciprocita che sta alla base del concetto di giustizia politica»34. Ecco
perché Possenti, ispirandosi alla distinzione di John Rawls tra ragione pubblica, se-
colare e religiosa, e designando ambiti differenziati, afferma che la ragione secolare
«non puo pretendere di identificarsi alla ragione pubblica in quanto tale»35.

Gli interrogativi posti da Possenti rispetto all’etsi Deus non daretur non sono da
sottovalutare: spesso, infatti, si corre il rischio di assumerlo come un assioma “incon-
testabile” per I'elaborazione di un’etica universale. Tali interrogativi permettono di
cogliere meglio il discernimento che Ratzinger propone alla ragione secolare odierna.

2.3. Attualita della legge naturale

Affermare la validita del principio della fede per I'etica anche nel contesto di plu-
ralismo nel quale viviamo non & in contraddizione con I'appello che Ratzinger fa in
favore della legge naturale, dei diritti innati della persona. «Sulla base della creazione,
I'uomo ha diritti, che devono essere fatti valere, perché vi sia giustizia. La liberta non
viene concessa all’'uomo dall’esterno. Egli ha un diritto, per il fatto che ¢ stato crea-
to libero. Da una tale riflessione & stata sviluppata I'idea dei diritti del’'uomo come
Magna charta del moderno movimento della liberta»36. Nel contesto odierno, questa
valutazione positiva del diritto naturale non ¢ una posizione marginale37. In quanto
teologo in dialogo con I'uvomo contemporaneo, Ratzinger s’impegna a mostrare la ra-
gionevolezza dell’etica cristiana, la quale e in profondo accordo con la verita dell’es-
sere umano. «Cio che fu patrimonio comune a quasi tutta I'umanita prima dell’epoca
moderna si dispone obiettivamente su di un’unica direttrice, rappresentata da una
prima convinzione: nell’essere dell'uomo & inscritto un dover-essere; e da una secon-
da, per la quale I'uvomo non escogita da sé la morale sulla base di calcoli utilitaristici,

34 [bid., 128.
35 Ibid., 129.
36 J. RATZINGER, Fede. Verita. Tolleranza, 253.

37 Questo discorso a sostegno di un’etica e di un diritto naturale si fa avanti anche nel mondo politico. Janne
Haaland Matlary, nel suo libro Diritti umani abbandonati? La minaccia di una dittatura del relativismo,
Lugano 2007, si riferisce alla posizione di Benedetto XVI che davanti alla «tirannia della maggioranza»
propone il rimedio della ragione, ma non qualsiasi modello. La Haaland sottolinea come per Benedetto XVI
la ragione strumentale dell’epoca attuale sia limitata e non possa servire da paradigma universale e mette
in evidenza il valore dell'invito del papa a rivalutare il diritto naturale. Nello stesso senso, K. Demmer si
chiede se non & arrivata 'ora di un’etica universale fondata sul diritto naturale; cfr. K. DEMMER, Natur in
der Polaritdt von Offenbarung und sdkularer Ethik. Kommunikationsbasis in plurarer Gesellschaft?, in
Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 54 (2007) 101.

393

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 393 @ 28.11.2007 14:06:21 ‘ ‘



Ragione, etica e religione dopo Regensburg

bensi la trova prefigurata nell’essenza delle cose»38. Ratzinger mette in evidenza un
luogo comune del pensare odierno per mostrarne 'errore: «Gli uomini dell’epoca mo-
derna si son lasciati convincere che le diverse morali del genere umano, come pure le
religioni, si contraddicono radicalmente. In entrambi i casi se ne ¢ tratta la facile con-
clusione che tutto cio non sia che invenzione umana, la cui irrazionalita noi saremmo
finalmente in grado di penetrare e di sostituire con conoscenze davvero razionali»39.
La realta e diversa. «La realta ¢ invece che l'intuizione fondamentale circa la densita
morale dell’essere, e riguardo alla necessaria armonia dell’essenza umana con il mes-
saggio della natura, & comune a tutte le grandi civilta; e che pertanto anche i grandi
imperativi sono universali»40. Esiste, dunque, una legge naturale che accomuna tutti
gli uomini.

Ratzinger, in accordo con il pensiero cattolico, propone percio un’etica naturale
universale fondata sulla natura umana che non esclude Dio41, un’etica dei diritti uma-
ni a partire da una concezione della natura umana che sottolinea il ruolo della ragione
nel cogliere la verita dell’'uomo. Il riferimento al diritto naturale merita di essere preso
in considerazione nel contesto pluralista della societa nella quale viviamo. Egli lo fa
basandosi sulla fede nella creazione che consente di fondare ontologicamente il diritto
naturale in Dio. Dire questo non significa che a livello gnoseologico sia necessario pro-
fessare la fede cristiana per cogliere I'importanza della legge naturale. «Non si tratta
quindi di un tema di tipo esclusivamente o prevalentemente confessionale, anche se
la dottrina sulla legge morale naturale viene illuminata e sviluppata in pienezza alla
luce della Rivelazione cristiana e del compimento dell’'uomo nel mistero di Cristo»42.
Esiste una legittima autonomia gnoseologica che permette I'elaborazione di un’etica
a valenza universale. In quanto credente non puo parlare di autonomia ontologica del

38 J. RATZINGER, Svolta per [’Europa?, 22.
39 [bid., 24.
40 Jbid.

41 La visione di Benedetto XVI ¢ differente dalla concezione razionalista della natura, ereditata secondo G.
Abba da Grozio (cfr. G. ABBA, Quale impostazione per la filosofia morale?, Roma 1996, 90). Abba rileva come
la teologia morale si concentri nella riflessione sulla legge naturale, sul suo fondamento che sara la volonta
divina (teologi luterani e calvinisti) o solo la natura umana. Sara quest’ultima linea a imporsi. Nascera cosi
un’etica secolarizzata della legge naturale che, volendo mantenere una morale cristiana senza i fondamenti
dogmatici cristiani o diluendoli in modo da renderli ragionevoli, si sviluppera in tre direzioni (Hobbes,
Pufendorf e Kant, Hutcheson e Hume). Tuttavia sfocera progressivamente nell’eliminazione della legge
naturale in favore di un’etica fondata sul modello matematico o della nuova fisica newtoniana. Verranno
emarginati i temi della vita beata e delle virtu dando prevalenza al tema delle regole di giustizia. La nuova
scienza morale rifiutera il concetto di telos per privilegiare il concetto di causa efficiente.

42 Discorso di sua santita Benedetto XVI ai Membri della Commissione Teologica Internazionale, 5.

394

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 394 @ 28.11.2007 14:06:22 ‘ ‘



André-Marie Jerumanis

creato: & proprio a causa della creaturalita dell’'uomo e del suo compimento in Cristo
che il credente possiede una visione forte della natura, e della capacita dell’'uomo di
cogliere la verita dell’essere umano.

2.4. Legge naturale personale

Non possiamo non insistere sul fatto che Ratzinger colga la legge della relazionalita
quale caratteristica essenziale della natura umana43. La natura umana non e una real-
ta chiusa, o astratta. La natura umana relazionale & un concetto chiave che ci consente
di comprendere cio che intende, quando chiama I'umanita a promuovere un’etica dei
diritti umani o quando parla di etica per il bene dell’'uomo.

Per Ratzinger, «il pensiero cristiano ha trovato il nucleo centrale del concetto di
“persona”, che dice qualcosa di ben diverso e infinitamente piu alto della semplice
idea di “individuo”»44. Questo modo di vedere avra delle conseguenze non solo sul
modo di pensare ma anche di vivere. Partendo dalla cristologia giovannea, Ratzinger
ha mostrato come il concetto di figlio implichi I'idea di relazione, e che il suo agire
dipende dal suo essere filiale. Egli considera I'implicazione dell’affermazione cristica
«I1 Figlio non puo fare nulla da sé» (Gv 5,19.30) sull’agire dei cristiani: «Senza di me
non potete fare nulla» (Gv 15,5). «In tal modo, I’esistenza cristiana, vissuta con Cristo,
viene posta sotto la categoria della relazione»45.

Nel suo libro su Cristo, Gesu di Nazaret, Benedetto XVI propone un ricco inse-
gnamento per capire I'importanza del “principio persona” radicato nella cristologia
sia per 'etica teologica, sia per l'etica filosofica. 11 messaggio evangelico sull'uomo
permette di interpretare I'identita dell’'uomo a partire dalla paternita di Dio nella pro-
spettiva filiale.

A livello creaturale I’essere umano & figlio, perché creato da Dio46. Ma la piena
filiazione viene data in Cristo. «Soprattutto, pero, Gesu e il “Figlio” in senso proprio
- e della stessa sostanza del Padre. Egli vuole accoglierci tutti nel suo essere uomo e
cosi nel suo essere Figlio, nella piena appartenenza a Dio. Cosi la filiazione e divenuta

43 Sul pensiero di J. Ratzinger rimandiamo al numero 6 dell’anno 2007 della rivista PATH dell’Accademia
Teologica Pontificia, in cui segnaliamo in modo particolare 'articolo di Real Tremblay sull’antropologia di
Ratzinger in Introduzione al cristianesimo: cfr. R. TREMBLAY, “L’exode” et ses lois aux poles protologique e
eschatologique. Le point de vue de UEINFURUNG, in PATH 6 (2007) 95-114.

44 J. RATZINGER, Introduzione al cristianesimo, Brescia 200715, 173.
45 [bid., 175.
46 Cfr. BENEDETTO XVI, Gesu di Nazaret, Milano 2007, 167-168.

395

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 395 @ 28.11.2007 14:06:23‘ ‘



Ragione, etica e religione dopo Regensburg

un concetto dinamico: noi non siamo gia in modo compiuto figli di Dio, ma dobbiamo
diventarlo ed esserlo sempre di pitt mediante una nostra sempre pitt profonda comu-
nione con Gesu. Essere figli diventa I’equivalente di seguire Cristo. La parola che quali-
fica Dio come Padre diviene cosi un appello per noi: a vivere come “figlio” e “figlia”»47.
Questo implica che il cristiano & chiamato a vivere secondo la pienezza della sua na-
tura filiale, entrando sempre di piti nel dinamismo filiale del Figlio per il quale ogni
uomo e predisposto. La dignita umana & dunque una dignita filiale in quanto al livello
creaturale & un essere che esiste “da” e “per”. E una delle implicazioni filosofiche della
rivelazione cristiana che “ricorda” una realta che la ragione umana puo cogliere4s.

L’antropologia filiale non comporta per I'uvomo la perdita della propria autono-
mia e grandezza, ma piuttosto interpreta 1’essere umano, non semplicemente come
pura ratio, ma anche come volonta chiamata all’amore. L'essere-figlio esiste, non solo
perché pensa, ma perché & pensato e amato da qualcuno che lo sostiene: «Diviene
evidente che “essere figlio” non significa dipendenza, ma quel rimanere in relazione
di amore che sostiene l'esistenza umana, le da senso e grandezza»49. Ritroviamo il
filo rosso dell’antropologia di Ratzinger, il quale ha sempre sottolineato la dimensio-
ne relazionale dell’essere umano che, in fin dei conti, si radica nel suo essere imago
Dei. Abbiamo qui elementi per pensare in modo giusto il principio dell’autonomia e
dell’autodeterminazione e la correzione che egli propone all'immagine dell’'uomo ere-
ditata dall'Tlluminismo.

Il rapporto tra la ragione e I’etica necessita dunque di una mediazione antropolo-
gica. Appare dalla riflessione teologica di Benedetto XVI in accordo con la sua ricerca
precedente, che I'antropologia relazionale-filiale € I'antropologia piu adeguata a espri-
mere la vera natura dell'uomo. Essa permette di impostare la questione della liberta
secondo la struttura filiale dell’essere umano. Sia la ragione sia I’etica possono cosi es-
sere interpretate come ragione filiale ed etica filiale e superare un concetto impoverito
della liberta che si autopone in modo assoluto e vede nella relazione una minaccia.

47 Jbid., 168.

48 Segnaliamo la ricerca di Henry sulla categoria di filiazione: cfr. M. HENRY, Jo sono la verita. Per una filosofia
del cristianesimo, Brescia 1997. La ricerca di J.-L. Marion sul dono come relazione pratica trascendentale
(cfr. J.-L. MARION, Etant donné. Essai d’une phénoménologie de la donation, Paris 1997) merita una
attenzione particolare. Anche 'ontologia relazionale offre delle prospettive per superare una concezione
dell'uomo autoreferenziale nel campo della bioetica; cfr. F. BELLINO, Eubiosia. La bioetica della buona vita,
Roma 2005.

49 Jbid., 169.

396

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 396 @ 28.11.2007 14:06:24 ‘ ‘



André-Marie Jerumanis

2.5. L'universale dell’amore

Nel progetto di un’etica universale il dinamismo dell’amore non puo non essere
preso in considerazione. ’amore rimane un ponte “praticabile” che unisce i diversi
frammenti di un mondo “globalizzato”. Il cristianesimo offre, a questo proposito, un
contributo notevole da non marginalizzare. Gia in Introduzione al cristianesimo Rat-
zinger aveva affermato che tutti i principi cristiani si sintetizzano in un unico trascen-
dentale: il principio dell’amore50. Esso non & un principio vago, ma aperto alla fede e
solo cosi puo essere veritiero. In Fede. Verita. Tolleranza egli ricorda che nel cristia-
nesimo primitivo: «Il primato del Logos e il primato dell’amore si rivelavano identici.
Il Logos non appariva pil solo come ragione matematica alla base di tutte le cose ma
come amore creatore fino al punto di diventare com-passione verso la creatura. La
dimensione cosmica della religione che venera il Creatore nella potenza dell’essere,
e la sua dimensione esistenziale, la questione della redenzione, si compenetravano e
diventavano una cosa sola»’!l. La situazione nuova, creatasi dalla prevalenza del mo-
dello evoluzionistico del reale che procede senza un senso, non puo fondare un ethos
razionale sensato “universale”, ma piuttosto un ethos “crudele” di selezione secondo
la legge del piu forte52.

Nel contesto di ricerca di un’etica della pace universale, la linea guida auspicata da
Ratzinger non e quella di un nascondere il contributo possibile del cristianesimo, ma
piuttosto di rendere pitt comprensibile il cristianesimo nella crisi attuale dell’'umanita,
puntando sull’ortoprassi e sull’ortodossia cosi che appaia come religio vera. I’auten-
ticita apparira nella misura in cui I'amore e la ragione coincidono in quanto veri. Cosi
«la ragione vera ¢ 'amore e I'amore ¢ la ragione vera. Nella loro unita essi sono il
vero fondamento e il fine di tutto il reale»53. A Regensburg, Benedetto XVI sottolineava
bene il legame tra Logos e amore: «& quel Dio che si e mostrato come logos e come lo-
gos ha agito e agisce pieno di amore in nostro favore. Certo, I'amore, come dice Paolo,
“sorpassa” la conoscenza ed e per questo capace di percepire piu del semplice pensie-
ro (cfr. Ef 3,19), tuttavia esso rimane I’amore del Dio-Logos, per cui il culto cristiano e,
come dice ancora Paolo Aoyikn Aatpeio — un culto che concorda con il Verbo eterno e

50 Cfr. J. RATZINGER, Introduzione al cristianesimo, 260-261.
51 J. RATZINGER, Fede. Verita. Tolleranza, 191.

52 Cfr. ibid., 192.

53 Jbid.

397

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 397 @ 28.11.2007 14:06:25‘ ‘



Ragione, etica e religione dopo Regensburg

con la nostra ragione (cfr. Rm 12,1)»54. Nella Deus Caritas est il papa sottolineava gia
come la ragione primordiale & amore55.

Una ragione strumentale non potra cogliere 'importanza dell’amore per la fon-
dazione dell’etica universale. Lamore sara relegato nella sfera del puro sentimento,
dimenticando che 'amore guida lo sguardo secondo il principio riconosciuto da Tom-
maso d’Aquino: Ubi amor, ibi oculus56. La rivalutazione dell’amore va di pari con la
rivalutazione dell’estetica per I'etica. Giustamente Ratzinger parla della rivalutazione
della bellezza nell’epistemologia, come di un’esigenza del nostro tempo, rivalutazione
che permette una conoscenza piena della verita. Essa & una vera forma di conoscenza
anche per la conoscenza etica. «Gli argomenti cadono cosi spesso nel vuoto perché
nel nostro mondo troppe argomentazioni contrapposte concorrono le une con le altre
(...). Lincontro con la bellezza puo diventare il colpo del dardo che ferisce ’anima ed
in questo modo le apre gli occhi, tanto che ora I'anima, a partire dall’esperienza, ha
dei criteri di giudizio ed & anche in grado di valutare correttamente gli argomenti»57.
Vediamo come per Ratzinger si deve dunque affermare la reciprocita tra ragione teo-
rica, pratica ed estetica. 11 sentimento estetico ¢ fondamentale nella percezione della
veritad. Analogamente, il bene morale senza la dimensione estetica sembra esteriore
al bene dell'uomo, al punto da presentarsi con la sola forza dell’obbligo della norma.
Cadiamo, cosi, nel moralismo. Solo se accettiamo la circolarita della ragione teorica,
pratica ed estetica, riusciamo a superare sia un oggettivismo estrinseco sia un sogget-
tivismo relativista. Una morale genuina permette di integrare correttamente il vero e
il buono, l'oggettivo e il soggettivo, la verita e la liberta, considerando la dimensione
estetica della verita e della bonta. In questo senso diverse volte Benedetto XVI ha
parlato della bellezza della fede, della gioia di essere cristiani, non essendo il cristia-
nesimo un elenco di proibizioni.

La questione della bellezza permette di collegarci alla questione della felicita. Esi-
ste un desiderio di bellezza che accompagna un desiderio della beatitudine. Il deside-
rio di bellezza e di felicita sono correlativi. La morale dell’obbligo, del puro dovere,
esclude come fondante la dimensione dell’aspirazione universale alla felicita. Tutta

54 BENEDETTO XVI, Discorso «Fede, ragione e universita. Ricordi e riflessioni», cit.
55 Cfr. DCE 10.

56 Super Sent., lib. 3, d. 35, q. 1 art. 2 c.; cfr. a questo proposito il commento di G. COTTIER, Le vie della ragione.
Temi di epistemologia teologica e filosofica, Cinisello Balsamo 2002, 83.

57 Messaggio del cardinale J. Ratzinger per la XXIII edizione del Meeting per 'amicizia dei popoli («Il sentimento
delle cose, la contemplazione della bellezza», Rimini 2002), ora in J. RATZINGER, La bellezza della Chiesa,
Castel Bolognese 2005, 18-19.

398

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 398 @ 28.11.2007 14:06:26 ‘ ‘



André-Marie Jerumanis

I'impostazione gnoseologica della morale dell’obbligo non puo concepire la felicita
come un elemento determinante per fondare I'universalita della morale. Come nota
J.-L. Brugues, i Moderni hanno svalutato a torto la dimensione della felicita distac-
candola dal telos normativo. «Dagli Antichi, infatti, alla cui cultura appartenevano gli
autori del Nuovo Testamento, la ricerca della felicita era intesa come una dimensione
costitutiva della natura umanax»58. Riferirsi al diritto naturale o alla legge naturale
implica necessariamente una rivalutazione dell’inclinazione naturale dell'uomo alla
felicita. Dobbiamo ricordare che I'abbandono della dimensione della felicita in morale
dipende storicamente dal nominalismo che sacrifica la natura umana la quale non pit
¢ portatrice di senso, di verita.

3. Conclusione

1. Linsieme dei discorsi di Joseph Ratzinger tende a far emergere I'idea che la
verita e all’origine del conoscere e dell’agire. Nonostante il nichilismo e il relativismo,
rimane nell’essere umano un’inclinazione naturale alla veritd. E proprio questo il pun-
to di partenza per la morale, come ha ben messo in evidenza G. Abba: 1) «I'inclinazio-
ne naturale della ragione alla verita rende egemone la ragione, la libera dal dominio
di desideri, passioni, interessi. Essa puo riconoscere i beni e costruire un ordine nel
desiderio dei beni in vista del bene umano e stabilire modi virtuosi di regolazione del
desiderio»?9; 2) «la stessa inclinazione della ragione alla verita puo fungere da criterio
principale nel costruire I'ordine, e la conoscenza della verita puo fungere da bene o
fine architettonico; essa diventa, nell'insieme del bene umano, il bene principale, in
vista del quale la ragione ordina e regola il desiderio degli altri beni per il soggetto
stesso e per gli altri soggetti umani»®0; 3) «la capacita di verita conferisce pari dignita
ai soggetti umani»6l. Vivere etsi veritatis daretur, diventa una proposta che si puo
fare anche nel mondo “secolare” per la costruzione di un’etica universale62.

58 J.-L. BRUGUES, Corso di teologia morale fondamentale, Bologna 2007, 49.
59 G. ABBA, Quale impostazione per la filosofia morale?, 254.

60 [bid., 254.

61 Jbid.

62 Sulla validita dell’esperienza della verita cfr. A. Livi, Verita del pensiero. Fondamenti di logica aletica, Roma
2002. Sul potere veritativo della ragione naturale secondo I'’Aquinate cfr. M. RHONHEIMER, Legge naturale e
ragione pratica. Una visione tomista dell’autonomia morale, Roma 2001, 261-263. L'autore mostra bene

399

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 399 @ 28.11.2007 14:06:27‘ ‘



Ragione, etica e religione dopo Regensburg

2. La rivendicazione della ragione per fondare un’etica universale fatta da Ratzin-
ger merita dunque d’essere presa in considerazione. Non si tratta pero di una ragione
debole, senza apertura alla verita dell’essere, impoverita da pregiudizi contro la reli-
gione, e nemmeno di una ragione “pura”, “astratta”, che si distacca dalla soggettivita
dell’essere umano con il suo desiderio di felicita e di salvezza®3. La piena conoscenza
della verita come amore richiede una rivalutazione del ruolo della ragione estetica per
Ieticab4. La ragione per essere norma di moralita deve dunque riconoscere «che al di
sopra di essa vi e la verita, cioe qualcosa che la renda vera, ossia tale da trascendere
verso I’essere inteso in tutta la sua ampiezza oggettiva, in modo che cio che ¢ vero in
se stesso sia tale anche nell’apprezzamento pratico della coscienza. Ma la verita pro-
viene dall’essere, e I'essere & “cio che €”»65. Intanto la ragione nella prospettiva stori-
co-salvifica non puo non tener conto di una necessita di «purificazione»t6. La “pura”
ragione e un concetto astratto in quanto I'uomo reale si inserisce in una storia di sal-
vezza. Affermare che I'uso della ragione sia determinato dall’incurvatio dell’'uomo non
significa diminuire la capacita della ragione umana di conoscere la verita. Una lettura
“sinfonica” del Concilio Vaticano I (Denz. 1986), della Veritatis Splendor67 e della Fi-
des et Ratio ci offre il quadro “cattolico” dell’'uso della ragione in teologia morale.

come per Tommaso qualsiasi cosa conosciuta dalla luce naturale della ragione derivi dalla partecipazione
alla luce vera del Verbo (cfr. Ip., Legge naturale e ragione pratica, 262).

63 A questo proposito segnaliamo lo studio di Schockenhoff che rivaluta il desiderio di felicita come fondamento
per un’etica universale: cfr. E. SCHOCKENHOFF, Naturrecht und Menschenwiirde. Universale Ethik in einer
geschichtlichen Welt, Ostfildern 1996.

64 Sull'importanza dell’estetica per l'etica cfr. A.-M. JERUMANIS, L'uomo splendore della gloria di Dio. Estetica
e morale, Bologna 2005; A. PEsSINA, Il bello dell’etica. Per una rilettura del rapporto tra essere e dover
essere, in Esperienza e Razionalita. Prospettive contemporanee, a cura di R. Corvi, Milano 2005, 144-157;
R. Dioparo, “Esperienza estetica” e razionalita, in Esperienza e Razionalita, 191-204; A. FUMAGALLI, Azione
e tempo. Il dinamismo dell’agire morale, Assisi 2002.

65 R. P1zzORrNI, Legge o diritto naturale, in Ip., Diritto. Etica e Religione. Il fondamento metafisico del diritto
secondo Tommaso d’Aquino, Bologna 2006, 311.

6

-

Benedetto XVI nella Deus Caritas est scrive: «Senz’altro, la fede ha la sua specifica natura di incontro con
il Dio vivente — un incontro che ci apre nuovi orizzonti molto al di 1a dell’ambito proprio della ragione. Ma
al contempo essa ¢ una forza purificatrice per la ragione stessa. Partendo dalla prospettiva di Dio, la libera
dai suoi accecamenti e percio I'aiuta ad essere meglio se stessa. La fede permette alla ragione di svolgere in
modo migliore il suo compito e di vedere meglio cio che le & proprio» (DCE 28).

67 «Dimenticando pero la dipendenza della ragione umana dalla Sapienza divina e la necessita, nel presente stato
di natura decaduta, nonché I'effettiva realta della divina rivelazione per la conoscenza di verita morali anche
di ordine naturale, alcuni sono giunti a teorizzare una completa sovranita della ragione nell’ambito delle
norme morali relative al retto ordinamento della vita in questo mondo: tali norme costituirebbero I’ambito
di una morale solamente «umanay, sarebbero cioe I’'espressione di una legge che 'uvomo autonomamente da
a se stesso e che ha la sua sorgente esclusivamente nella ragione umana. Di questa legge Dio non potrebbe

400

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 400 @ 28.11.2007 14:06:28 ‘ ‘



André-Marie Jerumanis

3. L'appello alla natura umana per fondare un’etica universale secondo il modello
della legge naturale (dall’essere dipende il dovere essere) necessita un approfondi-
mento di cio che si intende quando ci si riferisce alla verita dell’essere umano. Il pen-
siero di Ratzinger permette di leggere la natura umana nella sua struttura relazionale-
filiale. L'uomo responsabile agisce in conformita al suo essere relazionale che la sua
recta ratio puo cogliere. Parlare di relazionalita significa considerarla secondo il suo
aspetto immanente e trascendente. Il diritto naturale classico & entrato in crisi quando
si e distaccato dalla religione68. Le patologie della religione e della ragione derivano,
in ultima analisi, dalla dimenticanza della dimensione relazionale dell’essere umano.
11 fondamentalismo, come ricorda Possenti, & di due colori: religioso e laicistico. «Il
fondamentalismo che si esprime nell’intolleranza introduce un’alterazione del rispetto
e dell’agape, poiché follemente ritiene che la guerra, il dominio, la forza siano I’antica-
mera della conversione e del vero. Uno dei compiti delle religioni, quando non devino
dalla loro vocazione, consiste nel mantenere viva la consapevolezza della comune ap-
partenenza alla famiglia umana»69. La triade ragione-etica-religione puo essere letta
correttamente solo nel prisma dell’amore. Una vera etica della tolleranza non si radica
nell’indifferenza ma nell’amore. Ogni uomo di buona volonta lo sa per evidenza inte-

@ riore seguendo la luce naturale della sua ragione. Alla luce di Cristo, il cristiano lo vede @
con un’intensita particolare.

4. A proposito del fondamento della legge naturale, possiamo affermare che dal
punto di vista gnoseologico-fenomenologico ed anche ontologico-immediato, la natura
umana e il fondamento dell’etica universale “razionale”. Ma rimane sempre una fon-
dazione penultima visto che dal punto di vista ontologico-metafisico mediato e ultimo
occorre affermare che Dio ne e la fondazione ultima (Letzbegriindung)’0. «La vera
razionalita non e garantita dal consenso di un gran numero, ma solo dalla trasparen-
za della ragione umana alla Ragione creatrice e dall’ascolto comune di questa Fonte
della nostra razionalita»: cosi ricordava recentemente Benedetto XVI ai Membri della

essere considerato in nessun modo Autore, se non nel senso che la ragione umana esercita la sua autonomia
legislativa in forza di un originario e totale mandato di Dio all'uomo. Ora queste tendenze di pensiero hanno
condotto a negare, contro la Sacra Scrittura e la dottrina costante della Chiesa, che la legge morale naturale
abbia Dio come autore e che 'uomo, mediante la sua ragione, partecipi alla legge eterna, che non ¢ lui a
stabilire» (VS 36).

68 Cfr. R. P1zzorNI, Dio fondamento ultimo della morale e del diritto, 447-515.
69 V. POSSENTI, Il principio-persona, Roma 2006, 224.

70 Cosi si puo affermare che la dignita della persona é fondamento prossimo della dimensione morale, ma
esiste un rapporto intrinseco tra il fondamento prossimo e il fondamento ultimo che & Dio. Cfr. R. Lucas
Lucas, Orizzonte verticale. Senso e significato della persona umana, Cinisello Balsamo 2007, 135-150.

401

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 401 @ 28.11.2007 14:06:29 ‘ ‘



Ragione, etica e religione dopo Regensburg

Commissione Teologica Internazionale?l. Come afferma Reginaldo Pizzorni: «l’etica e
il diritto possono avere una autonomia gnoseologica, cioé relativa al soggetto umano,
ma non una autonomia ontologica, cioe nei confronti di Dio e della religione»72. La
Veritatis Splendor allude alla fondazione ultima in Cristo della morale (VS 53), rife-
rendosi a Gaudium et Spes, 1073. E in questa prospettiva che si situa il pensiero di
Ratzinger, che nei diversi testi analizzati ha proposto una visione che non esclude
a priori la questione di Dio. La proposta di rivalutare la legge naturale nell’ambito
dell’etica filosofica e lodevole. Nell’ambito dell’etica teologica, la fondazione teologica
non potra essere relativizzata come avviene nella proposta della «morale autonoma
nel contesto della fede»74. Occorre sempre considerarla nella prospettiva del principio
della fede, che non relativizza la legge naturale, ma la valorizza in quanto l'essere
dell'uvomo, e dunque la sua dignita, viene in ultima analisi fondata nel Figlio?5. Ricor-
diamo che la neoscolastica aveva proposto una morale fondata sul diritto naturale.
Una tale fondazione non & sufficiente dal punto di visto teologico, come mostrava M. J.
Scheeben denunciando la confusione tra la teologia morale e 'etica naturale, dovuta
alla situazione di «una morale senza contatto con la dogmatica»76. Anche la morale

71 Cfr. OR, 6 ottobre 2007, 5.

72 R. P1zzorNl, 1l giusnaturalismo ateo, in Ip., Diritto. Etica e Religione. Il fondamento metafisico del diritto
secondo Tommaso d’Aquino, 220.

73 «(...) la Chiesa afferma che al di la di tutto cio che muta stanno realta immutabili; esse trovano il loro ultimo
fondamento in Cristo, che ¢ sempre lo stesso: ieri, oggi e nei secoli» (GS 10). Cfr. A.-M. JERUMANIS, Che
cosa diventa la legge naturale nel contesto dell’antropologia filiale, in Atti del Simposio promosso dalla
Congregazione per la Dottrina della Fede, Roma, settembre 2003, L’antropologia della teologia morale
secondo [’enciclica “Veritatis Splendor”, Citta del Vaticano 2006, 202-231; cfr. G. Borconovo, Che cosa
diventa la legge naturale nel contesto dell’antropologia filiale: Reazione, in ibid., 232-252.

74 Sulla coniugazione tra fede e ragione cfr. O. BERNASCONI, Humanum et Divinum. Autonomia e Teonomia in
teologia morale: coniugazione non insuperabile, in Atti del Simposio promosso dalla Congregazione per
la Dottrina della Fede, Roma, settembre 2003, L’antropologia della teologia morale secondo l'enciclica
“Veritatis Splendor”, 144-161.

75 A questo proposito la ricerca svolta da R. Tremblay nella fondazione “filiale” della morale cristiana appare
in consonanza con le indicazioni date da J. Ratzinger sulla dimensione filiale dell’essere umano; in modo
particolare cfr. R. TrREMBLAY, Una antropologia filiale: cosa significa, in Atti del Simposio promosso dalla
Congregazione per la Dottrina della Fede, Roma, settembre 2003, L'antropologia della teologia morale
secondo Uenciclica “Veritatis Splendor”, 57-72; cfr. J. LAFFITE, Una antropologia filiale: cosa significa?:
Reazione, in ibid., 73-88.

76 Citato secondo L. MELINA (a cura di), L'agire morale del cristiano, Milano 2002, 35. Notiamo che evidenziare
questa confusione non significa cadere in un riduzionismo “cristocentrico” o “teologico”, ma all'interno
stesso del pensiero morale cattolico concepire la relazione tra la teologia morale e 'etica naturale in modo
“correlativo”.

402

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 402 @ 28.11.2007 14:06:30 ‘ ‘



André-Marie Jerumanis

autonoma e tributaria, secondo K. Demmer, del modello neoscolastico??. 1l rinnova-
mento della morale auspicato dal Concilio Vaticano II dava la seguente indicazione per
la teologia morale: «Parimenti tutte le altre discipline teologiche vengano rinnovate
per mezzo di un contatto piu vivo col mistero di Cristo e con la storia della salvezza»
(OT 16).

5. Rimangono sempre veri i principi fondamentali dell’etica teologica cristiana
che Ratzinger evidenziava 30 anni fa (che non occorre troppo semplicemente identi-
ficare con le tesi della corrente teologica chiamata “etica della fede” e della quale B.
Stoeckle e una figura di spicco)?8, nei quali emerge con chiarezza la correlazione tra la
fede, I'etica e la ragione (e non una sfiducia verso un’etica della ragione) e che posso-
no servire da guida per la valutazione dell'uso della ragione nell’etica teologica onde
evitare un’“autosecolarizzazione” della morale?9: 1) La fede include una prassi della
fede: «Della fede cristiana fa di fatto parte la prassi della fede; un’ortodossia senza
ortoprassi smarrisce il senso del cristianesimo: 'amore che viene dalla grazia»so; 2)
La verita di Dio determina la verita dell’uomo, la quale a sua volta determina [’etica:
«La prassi della fede e legata alla verita della fede, nella quale, per mezzo della verita
di Dio, si palesa e si eleva ad un livello nuovo la verita dell'uomo»81; 3) I valori umani
fondamentali possiedono una dimensione intrinseca: «La prassi della fede, pertanto,
nega radicalmente una prassi che intenda creare prima fatti e, mediante questi, ve-
rita: da una tale manipolazione totale del reale, essa difende la creazione movendo

g

77 K. Demmer riconosce al tentativo della “Morale autonoma nel contesto della fede” il merito di aver voluto
costruire una morale in vista della comunicabilita razionale all'interno di una societa pluralista, ma ne
riconosce diversi riduzionismi epistemologici. Per capire la sua logica interna occorre vedere come sia
tributaria della manualistica post-tridentina e neoscolastica con un accento di controriforma, tendendo ad
identificare la lex naturalis con la lex Christi, con un riferimento all’Aquinate e un’attenzione particolare alla
dimensione razionale secondo il metodo deduttivo (cfr. K. DEMMER, Natur in der Polaritcit von Offenbarung
und sikularer Ethik. Kommunikationsbasis in plurarer Gesellschaft?, 89-90).

7

®©

J. RATZINGER, in Prospettive di morale cristiana. Sul problema del contenuto e del fondamento dell’ethos
cristiano, 37-58.

79 Cfr. I'espressione usata da J.-L. Brugues che parla di un rischio che attraversa tutto il pensiero cristiano
attuale (cfr. J.-L. Brucuis, Corso di teologia morale fondamentale, 61). In vista della comunicabilita
razionale, che riconosciamo legittima e necessaria, esiste una tendenza ad un impoverimento fondativo
teologico del discorso morale cristiano come se gli argomenti teologici fossero secondari, non significativi per
il credente. Si corre cosi il rischio di una certa relativizzazione dell’'uso della fonte primaria della Rivelazione
privilegiando la fonte dell’esperienza umana. Un’autentica ermeneutica cristiana non dimentichera mai la
circolarita tra Parola ed esperienza umana nel fondare la morale.

80 J. RATZINGER, in Prospettive di morale cristiana. Sul problema del contenuto e del fondamento dell’ethos
cristiano, 55.

81 Jbid., 55.

403

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 403 @ 28.11.2007 14:06:31 ‘ ‘



Ragione, etica e religione dopo Regensburg

dal Creatore stesso. Per essa, sono sottratti a qualsiasi manipolazione i valori umani
fondamentali, di cui essa & consapevole guardando all’esempio di Gesu Cristo»82; 4)
Per quanto riguarda il ruolo della ragione, Ratzinger denuncia due modi sbagliati di
considerare il rapporto fede-ragione: a) la ragione sarebbe incapace di verita; b) 'au-
tolimitazione della ragione che esclude la fede dal suo ambito. Scrive infatti: «<nell’'un
caso, alla ragione viene contestata la capacita cognitiva della verita e la rinuncia alla
verita viene elevata a metodo; nell’altro caso, la fede & enucleata dallo spazio della
ragione e il razionale non & ammesso come possibile contenuto anche dal mondo della
fede»83. Mentre la fede degli apostoli procede nel modo seguente: «Essa e convinta che
la ragione e capace delle verita e che, di conseguenza, la fede non deve essere costrui-
ta al di fuori della tradizione della ragione, ma trova il suo linguaggio nella comunica-
zione con la ragione dei popoli, assimilando e rigettando»84. Per Ratzinger esiste un
colloquio positivamente critico con la ragione, cominciato nell’epoca protocristiana
che deve continuare. In questa linea si situa a nostro parere il suo intervento di Regen-
sburg. La Chiesa «deve difendere scelte fondamentali dall’abbandono della ragione in
balia del tempo, nonché dalla capitolazione della ragione dinanzi all’onnipotenza della
prassi»85. Nel discorso di Regensburg e negli interventi successivi Benedetto XVI rima-
@ ne fedele a questa impostazione espressa 30 anni fa come teologo della Commissione @
Teologica Internazionale: fede e ragione sono le due ali della conoscenza morale. Tutto
il discorso del papa conferma che “agire secondo ragione e verita” & il paradigma di
un’etica universale.

82 [bid., 55-56.
83 [bid., 56.
84 Jbid., 56-57.
85 Jbid., 57.

404

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 404 @ 28.11.2007 14:06:32 ‘ ‘



