Articoli RTLu XII (3/2007) 405-426

[ diritti umani in tensione tra pluralismo
ed universalismo.
Prospettive dell’etica sociale nella Spdtmoderne

Markus Krienke
Facolta di Teologia (Lugano)

1. Introduzione: i diritti umani nella situazione della Spdtmoderne

Trattando dei diritti umani oggi, si deve riflettere in un primo momento, di carat-

tere metodologico, sul proposito con cui volgere lo sguardo a questo tema che puo
essere considerato il nodo etico-teoretico della tensione globale tra “pluralismo” ed
“universalismo”. A questo proposito nella seguente trattazione si utilizza il termine
Spdtmoderne (nell’accezione di Giddens1, Busch?, Freyer3) per evitare che essa si per-
da nella infinita querelle terminologica tra “post-modernita”4, “seconda modernita”/
“modernita riflessiva”s o “eta post-secolare”6. Al di la di questa “nuova oscurita” (Neue

Cfr. A. GIDDENS, Konsequenzen der Moderne, Frankfurt a. M. 1990.

Cfr. H.-J. BuscH, Subjektivitdt in der spdtmodernen Gesellschaft. Einige theoretische Bestimmungen und
zeitdiagnostische Einschitzungen, in A. BIRNBAUMER — G. STEINHARDT (edd.), Der flexibilisierte Mensch.
Subjektivitit und Solidaritit im Wandel, Heidelberg-Kroning 2003, 58-71.

Cfr. T. FREYER, Der Andere und die Anderen. «Individualitit» und «Sozialitdt» als theologisch-anthropologi-
sche Herausforderung, in Theologische Quartalschrift 187 (2007) 114-131, qui 115, nota 5.

Cfr. W. WELScH, Unsere postmoderne Moderne, Berlin 19975; J.-F. LYOTARD, Le Postmoderne expliqué aux
enfants, Paris 1986.

Cfr. H. Keupp et al. (edd.), Identitdtskonstruktionen. Das Patchwork der Identitdten in der Spdtmoderne,
Reinbek 1999.

Cfr. J. HABERMAS, Vorpolitische Grundlagen des demokratischen Rechtsstaates?, in J. RATZINGER — J. HABERMAS,
Dialektik der Sckularisierung. Uber Vernunft und Religion, Freiburg-Basel-Wien 2005, 15-37, qui 33; cfr.
In., Glauben und Wissen, Frankfurt a. M. 2001, 12-15; per una critica del teorema di Habermas cfr. H.
Joas, Braucht der Mensch Religion? Uber Erfahrungen der Selbstiranszendenz, Freiburg-Basel-Wien 2004,
122-128; e H.-J. HonN, Postsdkular. Gesellschaft im Umbruch — Religion im Wandel, Paderborn et al. 2007,
25-32.

405

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 405 @ 28.11.2007 14:06:32‘ ‘



®

I diritti umani in tensione tra pluralismo ed universalismo

Uniibersichtlichkeit)?, il termine Spdtmoderne non dichiara I’eta moderna come fosse
conclusa — come affermano i post-moderni —, né la considera come “troppo poco”
moderna nel senso che dovrebbe ancora essere portata alle sue “vere” conseguenze
— questo sarebbe il giudizio del termine “seconda” o “riflessiva modernita” —, e non
identifica neanche “modernita” e “secolarismo” come fa Habermas quando parla del-
I'“eta post-secolare”. Il nostro termine ritiene tutte queste indicazioni utili, ma uni-
laterali e si limita alla costatazione che stiamo affrontando una modernita “irritata”,
“scossa”8. In questo senso 1'11 settembre portava solo alla luce quello che si puo ri-
tenere la grande questione irrisolta dalla modernita: la conciliazione delle varie par-
ticolarita individuali e culturali con I'idea dell’'universalita. Mentre nei decenni dopo
la Dichiarazione dei diritti universali da parte del’ONU nel 1948 gli intellettuali oc-
cidentali ritenevano il discorso “universale-giuridico” sui diritti umani come l'istanza
decisiva per l'istaurazione di un ordine cosmopolitico e per la risoluzione dei conflitti
internazionali derivanti dalla cosiddetta “globalizzazione”; la post-modernita ci rende
consapevoli del fatto che, accanto al discorso sull'universalita, fu dimenticata la cor-
rispettiva trattazione delle particolarita. Cosi osserviamo al momento il venir meno
di quel consenso universale che fu gia ritenuto uno standard invalicabile. Allo stesso
momento, la radicalita dell’obiezione sistematica contro 'universalita di questi diritti
costringe la filosofia occidentale allo svolgimento di una nuova riflessione sulle possi-
bilita e sui limiti di questo concetto9. Sembra che il discorso occidentale, che ancora
negli anni "90 utilizzava questo termine in modo aproblematico e persino inflazionisti-
co10, torni cosi alle sue domande piu elementari.

In questa situazione la spinta anti-moderna della post-modernita dichiaro la “fine”
delle grandi narrazioni, cioe delle concezioni razional-universali, e cioé della fonda-
zione classico-trascendentale dei diritti umani stessa, svolgendo in conseguenza il di-
scorso delle particolarita a scapito di ogni possibilita di raggiungere una razionalita

7 J. HABERMAS, Die neue Uniibersichtlichkeit (Kleine politische Schriften, vol. 5), Frankfurt a. M. 1996.

8 Cfr. H.-J. BuscH, Das Unbehagen in der Spdtmoderne. Zur gegenwdrtigen Lage des Subjekts aus der Sicht
einer psychoanalytischen Sozialpsychologie, in H. Keupp — J. HouL (edd.), Subjektdiskurse im gesellschaftli-
chen Wandel. Zur Theorie des Subjekts in der Spdtmoderne, Bielefeld 2006, 205-226, qui 219.

9 Cfr. H. SAUER — A. RIEDL, Die Menschenrechte als Ort der Theologie. Ein fundamental- und moraltheologischer
Diskurs (Linzer Philosophisch-Theologische Beitridge, vol. 9), Frankfurt a. M. et al. 2003, qui 25. «Potrebbe
essere che I'11 settembre 2001 verra ritenuto un giorno come la grande svolta nello sviluppo della tutela dei
diritti umani a livello nazionale ed internazionale» (J. A. FROWEIN, Terrorismus als Herausforderung fiir den
Menschenrechtsschutz, in G. NoLTE — H.-L. SCHREIBER [edd.], Der Mensch und seine Rechte. Grundlagen und
Brennpunkte der Menschenrechte zu Beginn des 21. Jahrhunderts, Gottingen 2004, 51-70, qui 51).

10 Cfr. in merito J. SCHWARTLANDER, Menschenrechte — eine Herausforderung der Kirche, Miinchen-Mainz 1979,
61.

406

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 406 @ 28.11.2007 14:06:33 ‘ ‘



Markus Krienke

universale. Al contrario, il discorso della Spdtmoderne si astiene da questa conse-
guenza affrettata e non confonde subito “critica” con “rigetto”. Con questa accezione
della Spdtmoderne, il seguente discorso non condivide la capitolazione della post-mo-
dernita davanti a ogni pretesa di un discorso razionale su valori o ragioni “ultime”;
viene riconosciuto, invece, il bisogno di una radicalizzazione critica di questo discorso
stesso. In questo senso, la Spdtmoderne non vuole essere intesa come una sostituzio-
ne della modernita, bensi come la sua stessa radicalizzazionell. Riprendendo questo
metodo, proprio I’etica sociale2 puo rispondere alla sfida del relativismo etico con una
nuova strategia del suo compito di “giustificare” le istituzioni e le strutture sociali nei
confronti della persona singularis. Visto che con la critica post-moderna il discorso
sui diritti umani puo essere considerato riaperto proprio per quanto riguarda i suoi
concetti piu basilari, I’etica sociale sente il bisogno di sviluppare la sua posizione in
una duplice chiave: in un primo momento, tenendo presente la sfida che deriva dal
dialogo internazionale, e cioé interculturale e interreligioso, all'universalita di questi
diritti stessi; e in un secondo momento, rispondendo nel senso della Spdtmoderne
e tenendo viva I'importanza della domanda radicale-fondativa. E proprio in questa
direzione che spingono le prime dichiarazioni di Papa Benedetto XVI rispetto a quelle
del suo predecessore, che riprendono il suo dialogo, all’epoca ancora come prefetto
della Congregazione per la Dottrina della Fede, con Jiirgen Habermas nel gennaio
2004 a Monaco di Baviera!3. Al centro di questo dialogo sta, nonostante alcune diffe-
renze notevoli dei due contendenti, la comune intesa che la ragione occidentale nel-
la Spdtmoderne ha perso la sua pretesa universale-astratta e sta scoprendo I'«altro
da sé»14 cioe sta diventando sensibile per il suo essere «contestualizzato» in diverse
«espressioni» come i sentimenti, le culture, i riti e cosi vial5. E in questo senso che la

11 H. Keupp — J. HoHL, Einleitung, in Iop. (edd.), Subjektdiskurse, 7-28, qui 8 s. «Spdtmoderne “dopo Auschwitz”
non significa il congedo alla modernita bensi la sua radicalizzazione ed il graduale progresso della sua rifles-
sione — certamente anche sulle sue ambivalenze profonde e sulle sue ipoteche» (FREYER, Der Andere, 115,
nota 5).

12 Cfr. T. HAUSMANNINGER, Christliche Sozialethik in der spdten Moderne. Grundlinien einer modernitdtsin-
tegrativen und -korrektiven Strukturenethik, in Ip. (ed.), Christliche Sozialethik zwischen Moderne und
Postmoderne, Paderborn et al. 1993, 45-90, qui 48-78; M. ScHrRAMM, «Dem Widerstand gerecht werden». Die
Herausforderung der theologischen Sozialethik durch die postmoderne Philosophie Jean-Frangois Lyotards,
in ibid., 141-155, qui 149.

13 Cfr. J. RATZINGER, Was die Welt zusammenhdlt. Vorpolitische moralische Grundlagen eines freiheitlichen
Staates, in In.— HABERMAS, Dialektik der Sdkularisierung, 39-60.

14 H. BOUME — G. BouME, Das Andere der Vernunft, Frankfurt a. M. 20033.

15 Di conseguenza, Habermas sottolinea il pericolo nella Spdtmoderne secondo cui la secolarizzazione potrebbe
passare la misura se si esaurissero le fonti della solidarieta umana quale base necessaria della convivenza.

407

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 407 @ 28.11.2007 14:06:34‘ ‘



®

I diritti umani in tensione tra pluralismo ed universalismo

ragione occidentale deve lasciarsi criticare da quelle voci che mettono in discussione
la mancata attenzione della razionalitd “moderna” proprio per queste “particolarita
culturali”. Sulla base di questa critica, il discorso attuale considera la capacita della
ragione allo stesso momento piu limitata e ridimensionata da un lato e piu radicale
dall’altro: ridimensionata per quanto riguarda lo stabilire degli standard internazio-
nali culturalmente “forti”, ma contemporaneamente pit energico in quanto la doman-
da della “fondazione ultima” della loro universalita davanti a quest’orizzonte appare
nel modo piu radicale possibile. Ovviamente un tale spostamento del discorso nella
Spdtmoderne ha le sue ripercussioni notevoli sull’etica sociale cristiana che puo rico-
noscere in questa sfida I'occasione di sviluppare nuove strategie di argomentazione
e di partecipazione al dialogo internazionale delle quali la seguente trattazione dara
un breve abbozzo. Dopo un’analisi etico-sociale di questa duplice sfida in due parti (2
e 3), si passa alla considerazione di quali conseguenze ne deve trarre non solo I'etica
sociale stessa, ma anche il programma di una “teologia dei diritti umani” (4).

2. La sfida da parte del relativismo e del particolarismo

Dalla “fine delle grandi narrazioni”, postulata ormai ben tre decenni fa da Jean-
Francois Lyotard, gli indirizzi post-strutturalisti e post-moderni odierni deducono una
generale «relativita culturale»16, dato che I'intreccio specificamente europeo tra filoso-
fia greca, religione cristiana e illuminismo moderno non viene condiviso dalla maggior
parte delle altre istanze culturali di questo mondo. Da una tale prospettiva, pero, la
pretesa universalistica dei diritti umani, ossia della concezione liberale promotrice di
questa pretesa, appare come un “imperialismo culturale”. Un’imposizione di ugualian-
za e di solidarieta a livello mondiale porterebbe, come argomenta ad esempio Claude
Lévi-Strauss, al tramonto della pluralita culturale!?. In questa prospettiva i diritti uma-
ni non sono piu 'auspicata critica ad ogni forma di oppressione bensi appaiono essi
stessi come mezzo di repressione: sarebbero, quindi, nient’altro che espressione di

Secondo questi, non basta appunto un «consenso generale che ¢, nella migliore delle ipotesi, formale e limi-
tato sul procedimento e sui principi» della societa politico-democratica (HABERMAS, Vorpolitische Grundlagen,
16; cfr. 26).

16 Cfr. L. KUHNHARDT, Die Universalitit der Menschenrechte. Studie zur ideengeschichtlichen Bestimmung ei-
nes politischen Schliisselbegriffs, Miinchen 1987, 283.

17 C. LEVI-STRAUSS, Le Regard éloigné, Paris 1983, 36.

408

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 408 @ 28.11.2007 14:06:36 ‘ ‘



Markus Krienke

un «eurocentrismo nel senso peggiorativo»18. Michel Foucault analizza le strutture
oppressive nella modernita e le riconduce proprio a quel soggetto cartesiano che sotto-
mettendo il mondo nell’evento conoscitivo implicherebbe un’atto di potere che a livello
politico sarebbe andato ad esprimersi nel colonialismo, nell'imperialismo e nei vari
totalitarismi dell’Occidente!9. Il risultato sarebbe sempre comunque I'annullamento
di ogni comunicazione culturale. In questa prospettiva, la concezione dei “diritti” del-
I'uomo, basandosi su questo concetto di “razionalita”, non sarebbe nient’altro che una
struttura di poterez2o0.

Questa critica post-strutturalista e post-moderna arriva, d’altronde, alle stesse
conclusioni come quel movimento che & nato negli Stati Uniti in quanto reazione al
liberalismo di John Rawls, che sono i cosiddetti communitarians (McIntyre, Sandel,
Walzer)21. Denunciando il soggetto liberale come un «atomistic self»22 essi effettuano
un «cambiamento radicale del soggetto»23 e cioe verso le strutture collettive, vale a
dire cultura, nazione, popolo. In questo modo, si rifanno ai pensatori europei del ro-
manticismo quali Hamann, Herder, Hegel e von Humboldt che, contro il liberalismo di
stampo kantiano, rivendicavano le forme “espressive” della soggettivita umana (cioe
alla fine l'objektiver Geist di Hegel) contro un astrattismo universale che riduce la plu-
ralita espressiva della soggettivita al momento “atomico” dell’*io penso”. Criticano il
concetto “universale” dei diritti umani perché anteporrebbe i diritti individual-liberali

18 G. SCHWAN, Anerkennung ethnisch-kultureller Vielfalt als Herausforderung europdischer Gesellschaften,
in M. DELGADO — M. Lutz-BAcHMANN (edd.), Herausforderung Europa. Wege zu einer europdischen Identitiit,
Miinchen 1995, 189-199, qui 192.

19 Per un’analisi di questo argomento cfr. U. MARrTI, Die Universalitit der Menschenrechte und das Recht
auf Differenz. Einige Uberlegungen im Anschlufi an Michel Foucault, in J. HoFrMANN (ed.), Universale
Menschenrechte im Widerspruch der Kulturen (Das eine Menschenrecht fiir alle und die vielen Lebensformen,
vol. 2), Frankfurt a. M. 1994, 59-77.

20 «Il sospetto contro il diritto, la rivolta contro il diritto sorgera sempre in quei casi in cui il diritto stesso non
appare pil come I'espressione di una giustizia compresa in servizio di tutti, bensi come il prodotto dell’ar-
bitrio e come I'arroganza dei diritti di quelli che hanno il potere» (RATZINGER, Was die Welt zusammenbhiilt,
42).

21 Per il comunitarismo cfr. D. BiLL, Communitarianism and Ist Critics, Oxford 1993; A. HONNETH (ed.),
Kommunitarismus. Eine Debatte iiber die moralischen Grundlagen moderner Gesellschaften, Frankfurt a.
M.-New York 1993.

22 Cfr. C. TAYLOR, Atomism, in Ip., Philosophical Papers, vol. 2, Philosophy and the human sciences, Cambridge
1985, 187-210; cfr. anche C. LEvI-STRAUSS, De pres et de loin, Paris 1988, 165.

23 H. MAIER, Wie universal sind die Menschenrechte?, Freiburg-Basel-Wien 1997, 44.

409

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 409 @ 28.11.2007 14:06:37‘ ‘



®

I diritti umani in tensione tra pluralismo ed universalismo

al bene comune di una societa e distruggerebbe cosi le risorse culturali di coesione
sociale24.

Paragonando gli argomenti dei pensatori post-strutturalisti e post-moderni con i
comunitaristi possiamo rilevare che quale fondamento della loro critica vi ¢ la comune
accettazione della “dignita umana” solo come un “potenziale”25. Al di fuori delle strut-
ture sociali, dell’ethos vissuto di una comunita, 'uomo viene considerato uomo non in
senso pieno, cioé come non ancora pienamente “attuato”. Cosi, la comunita ha un va-
lore prioritario rispetto alla singola individualita. In questo senso, culture che dispon-
gono ancora di tali strutture, non avrebbero bisogno dei “diritti umani” visto che da
loro I'*essere uomini” verrebbe assicurato dalle strutture culturale-comunitarie stes-
se26. Gli ideali intatti di quelle societa e le sfere condivise della vita comune sarebbero
in questo senso la piena protezione dei diritti degli individui. Diventa chiaro allora
perché da questo punto di vista, I'introduzione dei “diritti umani” in tali societa viene
percepita come un atto di “oppressione” perché ignora proprio le strutture culturali
locali2?. In tal senso, la Dichiarazione dei Governi dei Paesi asiatici dichiaro nel 1993
a Bangkok che i diritti umani «devono essere visti davanti ai diversi sfondi storici, cul-
turali e religiosi, considerando I'importanza delle proprieta nazionali e regionali»28.
Come derivato dalla cultura occidentale etnica e religiosa, I'universalismo dei diritti
umani viene dunque rigettato come un imperialismo culturale e percio relativizzato.

A questo punto della nostra analisi & palese che & proprio il relativismo post-mo-
derno occidentale che, insieme al comunitarismo, presta la sua voce ai vari oppositori

24 Cfr. T. Hoppg, Menschenrechte als Basis eines Weltethos?, in M. HEIMBACH-SEINS — A. LIENKAMP — J. WIEMEYER
(edd.), Brennpunkt Sozialethik. Theorien, Aufgaben, Methoden, Freiburg-Basel-Wien 1995, 319-333, qui
324s.

25 C. TAYLOR, Die Politik der Anerkennung, in Ip. (ed.), Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung,
Frankfurt a. M. 1993, 13-78, qui 32. 1l fatto che altre culture considerino gli uomini nella loro dignita solo
come “potenzialmente” uguali — ammettendo delle diversita nelle rispettive realizzazioni della dignita — mo-
stra il rischio dell’'uso del concetto “potenziale” nel discorso sui diritti umani (cfr. in merito H. BIELEFELDT,
Auseinandersetzung um die Menschenrechte. Zum vierten deutsch-iranischen Menschenrechtsseminar, in
Orient. Zeitschrit des Deutschen Orient-Instituts 36 [1995] 19-27, qui 20).

26 Cfr. A. PoLLis — P. ScuwaB, Human Rights: A Western Construct with Limited Applicability, in Ipp. (edd.),
Human Rights. Cultural and Ideological Perspectives, New York 1979, 1-18, qui 9.

27 (I diritti fondamentali come risultato di una tradizione centenaria occidentale furono applicati immedia-
tamente ad altri ambiti culturali in cui i rispettivi problemi sociali per la cui soluzione furono proclamati i
diritti umani, non sono ancora venuti a coscienza» (F. ERMACORA, Menschenrechte in der sich wandelnden
Welt, vol. 2, Theorie und Praxis. Die Verwirklichung der Menschenrechte in Afrika und im nahen Osten,
Wien 1983, 65 s.).

28 Cit. in K. HipERT, Menschenrechte und Theologie. Forschungsbeitrdge zur ethischen Dimension der
Menschenrechte, Fribourg-Freiburg-Wien 2001, 45.

410

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 410 @ 28.11.2007 14:06:38 ‘ ‘



Markus Krienke

contro 'universalismo dei diritti umani29. Lungi da criticare questo “servizio”, il di-
scorso della Spdtmoderne ¢ in grado di riconoscere il contributo del discorso “relativi-
stico” come una chance proprio per riflettere in modo “radicale” sulla pretesa univer-
salistica dei diritti umani stessi nel discorso “globale”, e cio attraverso una necessaria
differenziazione: 'occidental way della loro scoperta attraverso il liberalismo occi-
dentale con il suo modello di ragione “astratta” da ogni inserimento culturale si rivela
esso stesso culturalmente di ordine relativo30. Questa struttura argomentativa si trova
anche ripresa da Ratzinger quando considera la critica relativistica dell’'universalismo
dei diritti umani non solo come una reazione filosofica derivante dall’indebolimento
della razionalitd occidentale. Rimproverando ad Habermas di minimizzare in questo
modo la radicalita della critica da parte della cultura relativistica, obietta che non puo
esistere un discorso di una ragione «pura», «trascendentale» che non implichi di per
sé quell’«altro» della ragione quale & la sua inculturazione concreta3!.

Il diventare “riflessivo” della modernita stessa radicalizza, quindi, il discorso dei
diritti umani; e in tal senso che differenzia tra “contesto di scoperta” (Entdeckungszus
ammenhang) e “contesto di giustificazione” (Begriindungszusammenhang) dell’'univer-
salita. Viene radicalizzata, cosi, la domanda della fondazione dell’'universalita — e con
cio della legittimita dei diritti umani — al di 1a del loro contesto storico e sistematico
“di scoperta” ponendo in primo piano la domanda in che senso I'idea dei diritti uma-
ni, derivata da una certa tradizione, esprime un legittimo “standard” internazionale
non solo di “umanitd”, ma anche in quanto condizione indispensabile di possibilita
per ogni discorso universale in chiave interculturale ed interreligiosa32. Comprendere
la genesi storica di esse stesse in funzione sistematico-fondativa, si commetterebbe
una “fallacia genetica” (genetischer Fehlschluss)33. E quindi il compito di un discorso

29 Cfr. O. HOFFE, Vernunft und Recht. Bausteine zu einem interkulturellen Rechtsdiskurs, Frankfurt a. M. 1996,
58.

30 Cfr. S. Kaviray, Universality and the Inescapability of History. How universal ist the declaration of Human
Rights?, in H. MAY — S. FritscH-OPPERMANN (edd.), Menschenrechte zwischen Universalisierungsanspruch
und kultureller Kontextualisierung. Loccumer Protokolle 10/93, Rehberg-Loccum 1993, 75-96.

31 RATZINGER, Was die Welt zusammenhdlt, 54 s. In queste pagine, Ratzinger constata la «non-universalita di
fatto delle due grandi culture dell’Occidente, cioe della cultura della fede cristiana e quella della razionalita
secolare, per quanto entrambe diano una loro impronta in tutto il mondo e in tutte le culture» (ibid., 54).

32 «Le condizioni specifiche della genesi [dei diritti umani] sono ovviamente particolari e contingenti — spesso
persino in un modo provocatorio» (0. HOFFE, Sieben Thesen zur Anthropologie der Menschenrechte, in Ip.,
Der Mensch — ein politisches Tier?, Stuttgart 1992, 188-211, qui 192).

33 Cfr. D. WITSCHEN, Menschenrechte als sekunddres Naturrecht, in Theologie und Glaube 87 (1997) 346-366,
qui 348, 366.

411

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 411 @ 28.11.2007 14:06:39 ‘ ‘



®

I diritti umani in tensione tra pluralismo ed universalismo

spdt-moderno dei diritti umani argomentare come si lasciano precisare delle norme
universali anche in contesti storico-contingenti e quindi in forme culturalmente diver-
gentis4.

3. Come salvare 'universalita?

Nella situazione della Spdtmoderne, un tentativo di risposta non puo partire pitt
dalla “prova astratta” dell’'universalita della dignita umana (tentativo che si baserebbe
su un concetto “forte” di razionalita) bensi dalla costatazione (neutrale) della pluralita
di espressioni culturali.

In questo senso, Hans Kiing nel 1990 iniziava il suo progetto di un’“etica mondia-
le”35. Con il tentativo di scoprire un sostrato etico, identico in tutte le religioni, voleva
prevenire il sospetto che i “diritti umani” esportino un’antropologia specificamente
occidentale36. Questo approccio che parte dalla realta concreta, prosegue pero per
astrazione37, cioe “sottraendo” le particolarita che le diverse culture non hanno in
comune con le altre, al fine di ritagliare dei momenti propriamente “comuni”. Cosi si
giunge, come risultato, ad un minimum morale che pero non puo fungere come un’af-
fermazione fortemente etica, perché appunto non e stato trovato attraverso un comu-
ne accordo “forte” tra le varie culture su valori comuni e condivisi. In questo senso,
il progetto di Kiing ha incontrato subito delle critiche fondamentali, in quanto per la
messa fra parentesi appunto della domanda assiologica, non supera qualitativamente
il relativismo, ma anzi lo riduce ancora su un minimum culturale debole3s.

366

34 Cfr. E. TuGENDHAT, Asyl: Gnade oder Menschenrecht?, in K. BArwiG — D. MietH (edd.), Migration und
Menschenwiirde. Fakten, Analysen und ethische Kriterien, Mainz 1987, 76-82, qui 77.

35 Cfr. H. KUNG, Projekt Weltethos, Miinchen-Ziirich 1990, qui 81-87; Ib., Weltfrieden — Weltreligionen
— Weltethos, in Concilium 30 (1994) 282-289; per la critica cfr. H.-J. SANDER, Der Wille zum Weltethos
— ein Wille zur Macht aus der Ohnmacht. Zu Stirken und Schwdchen eines globalen religiosen Projektes,
in H. REINALTER (ed.), Projekt Weltethos. Herausforderungen und Chancen fiir eine neue Weltpolitik und
Weltordnung, Innsbhruck-Wien-Bozen 2006, 65-78, qui 71-73.

36 Cfr. P. ANTES, Die ethische Relevanz der Weltreligionen fiir die Welt von morgen, in T. FAULHABER — B.
STiLLERIED (edd.), Auf den Spuren einer Ethik von morgen, Freiburg-Basel-Wien 2001, 13-21, qui 15. «& co-
mune a tutte quante [sc. religioni] che, proprio per questi punti di riferimento assoluti, affermano I'assoluta
legittimita dell’ordine e non ammettono nessuna discussione appunto su questa legittimita» (ibid.).

37 Analizzando delle indagini empiriche riguardo al progetto kiingiano, Noelle-Neumann arrivo a sostenere
una precisa ambivalenza tra «un ethos mondiale a livello supremamente astratto di Hans Kiing e le diffe-
renze profonde nelle opinioni su bene e male tra le culture concrete come emerge dai lavori empirici del so-
ciologo americano Ray Funkhouser» (E. NOELLE-NEUMANN, Weltethos und Zusammenstof3 der Zivilisationen.
Der Einbruch der Empirie in die Sozialwissenschaft, in FAULHABER/STILLFRIED [edd.], Auf den Spuren einer
Ethik, 46-51, qui 50).

38 Fuchs ritiene che nella pluralita delle religioni e credenze non si lasci proprio stabilire un tale “minimo”

412

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 412 @ 28.11.2007 14:06:40 ‘ ‘



Markus Krienke

Proprio se si mira ad un consenso “forte”, non e consigliabile analizzare le diverse
religioni e le diverse culture come sistemi “astratti” da concordare39, bensi si rivela as-
solutamente necessario puntare sull’esperienza individuale storica. Solo da un’analisi
ragionata della stessa, sembra possibile raggiungere anche un’idea del significato del-
la “dignita umana” che appunto non si ottiene “sottraendo” le diversita ed enucleando
un “minimum morale”40. Il passo difficile ma decisivo &, poi, quello di giungere dal-

D)

I'esperienza storica e singolare alla qualita razionale-etica della “dignita” che non & di
natura empirica. La funzione di questa “qualita” nell’antropologia non e, dunque, di
carattere particolare-empirico, bensi quella di essere il fondamento normativo-critico
per qualsiasi antropologia culturalmente co-determinata che pretende di essere “uma-
na”. In quanto espressioni di questa “dignita”, i diritti umani sono le “prime condizio-
ni” (Anfangsbedingungen) universali, come afferma Hoffe, dell’essere uomini, ma non
pregiudicano ancora per niente una completa e determinata antropologia concreta4l.
In tal senso, quell’apriori puo essere determinato appunto non empiricamente, attra-
verso delle realizzazioni culturali, anzi si rivela privo di ogni dimensione teleologica
o normativa che predeterminerebbe questa “dignita” verso una speciale concretizza-
zione culturale. Questo concetto di “dignitad”, come ci accorgiamo subito, diventa una
sfida non solo per qualsiasi cultura, ma anche per il contesto europeo stesso, rendendo

possibile, cosi, un nuovo discorso internazionale.

(cfr. J. Fucus, Weltethos oder sikularer Humanismus?, in Stimmen der Zeit 211 [1993] 147-154); cfr. W.
HUBER, Die Zukunft gewinnen. Wir brauchen ein planetarisches Ethos, in Universitas 48 (1993) 563-574, qui
568. In questo senso, I'idea del Weltethos non & in grado di sostituire i diritti dell'uomo, bensi puo essere
interpretato come un discorso integrativo che rimanda il dibattito giuridico all'importanza del momen-
to etico; per una tale interpretazione positiva cfr. H. J. MONK, Die Weltreligionen im globalen Ethikdialog
iiber Menschheitsfragen — Forschungsbericht zu den beiden Haupttypen einer universalen und globalen
Ethoskonzeption in der deutschsprachigen (katholisch-) theologischen Ethik, in Ip. — M. DursT (edd.),
Christliche Theologie und Weltreligionen. Grundlagen, Chancen und Schwierigkeiten des Dialogs heute,
Fribourg 2003, 160-238.

39 «L’apparente consenso sulla dignita umana & astratto» (S. HEUSER, Menschenwiirde. Eine theologische
Erkundung [Ethik im theologischen Diskurs, vol. 8], Miinster 2004, 21).

4

Cfr. MUNK, Theologische und philosophische Ethik, 427. 1l minimum morale, quindi, non ¢ nient’altro che
il risultato del consenso e rimanda percio, per la questione di validita e legittimita, all’etica del discorso.
Siccome quest’'ultima si basa pero di necessita su un concetto di ragione che astrae da ogni particolarita
culturale, dall’altro della ragione” appunto, questo approccio del minimum morale gia per la sua imposta-
zione sistematica non puo riuscire a svolgere un discorso fondativo bensi solo legittimativo di tali contenuti
(cfr. H.-J. Honn, Soziale Differenzierung und plurale Vernunft. Komprehensive Rationalitdt als Basis einer
Christlichen Sozialethik, in HAUSMANNINGER [ed.], Christliche Sozialethik, 91-110, qui 101 s., 106).

4

=

Cfr. Horrg, Sieben Thesen, 197-199. «Invece che definire I'uomo, come si usa sin dall’antichita, attraverso
cio che gli permette la felicita, 'autorealizzazione od un’esistenza sensata, i diritti umani congedano qual-
siasi concetto teleologico o normativo» (ibid., 197).

413

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 413 @ 28.11.2007 14:06:41 ‘ ‘



®

I diritti umani in tensione tra pluralismo ed universalismo

Come gia detto, un tale discorso non puo che partire da situazioni concrete, evi-
denziando dei momenti che in tutte le culture vengono sperimentati e sentiti come
“ingiusti”. Cosl si articolano le accennate “prime condizioni” per essere uomo, parten-
do dall’esperienza universalmente condivisibile di situazioni di dolore e di ingiustizia
estreme+2. Si tratta, cioe, di evidenziare e di tipizzare delle situazioni che vengono per-
cepite moralmente come “sbhagliate” e che conducono, in ultima analisi, a una sorta di
anthropologia negativa. «Il contesto di scoperta di singoli diritti umani si lascia, in tal
modo, descrivere come la risposta ad esperienze specifiche di sofferenza elementare
che sono state causate ingiustamente e che dunque sono inevitabili. Questa risposta
viene, in un primo momento, moralmente giustificata e viene, poi, attraverso la codifi-
cazione giuridica, anche riflessa all'interno del sistema del diritto»43. Questo contesto
“euristico” di rilevamento puo condurre, in tale maniera, alla graduale scoperta44 di
un imperativo universale che esprime I’evidenza morale del “tu non devi”. Questa
evidenza e, cosi, la “misura” per i diritti umani, misura che si basa appunto sulla
«vulnerabilita della liberta»45.

Mirando a sensibilizzare le esperienze umane con questo “imperativo”, diventa
possibile rispettare i diversi contesti culturali pur non abdicando allo stesso momento
ad un “fondamento ultimo” (Letztbegriindung). Rimuovendo I'insinuazione che in que-
sto modo si lascia dedurre I'intero catalogo dei diritti fondamentali stabiliti nella “pri-
ma” e “seconda” generazione a partire dal 194846, si arriverebbe pero ad un nocciolo
ben definito di alcune norme fondamentali che si evidenziano, in un primo momento,
di natura morale, e che si lasciano poi formulare attraverso norme giuridiche. Proprio
in quest’ultimo passaggio dal “consenso” morale alla formulazione giuridica di norme
vincolanti risiede I'importante passo che riflette le convinzioni morali alla luce “uni-

42 Cfr. H. J. MONK, Theologische und philosophische Ethik im Dialog iiber ein Universalethos, in Ethica 12
(2004) 415-430, qui 427.

43 T. HoprpE, Menschenrechte im Spannungsfeld von Freiheit, Gleichheit und Solidaritdt. Grundlagen eines
internationalen Ethos zwischen universalem Geltungsanspruch und Partikularitdtsverdacht (Theologie und
Frieden, vol. 17), Stuttgart 2002, 145s.

44 Cfr. MUNK, Theologische und philosophische Ethik, 429.

45 J. ISENSEE, Menschenrechte — Staatsordnung — Sittliche Autonomie. Gestalt der menschenrechtlichen Freiheit
im Verfassungsstaat, in J. SCHWARTLANDER (ed.), Modernes Freiheitsethos und christlicher Glaube. Beitrige
zur juristischen, philosophischen und theologischen Bestimmung der Menschenrechte (Entwicklung und
Frieden, vol. 24), Miinchen-Mainz 1981, 70-103, qui 76.

46 Cfr. MAIER, Wie universal, 35-51; KUHNHARDT, Die Universalitdt, 113-124.

414

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 414 @ 28.11.2007 14:06:43 ‘ ‘



Markus Krienke

versale” della loro Letztbegriindung, e cioé il passo specifico dell’etica sociale47. Si
tratta quindi, nell’*antropologia negativa”, della combinazione di un approccio pratico
con una “fondazione ultima di legittimita” (geltungslogische Letztbegriindung)s.

Il metodo per arrivare a queste norme non e quindi “sottrattivo” bensi “negativo”.
Una tale “antopologia negativa” si limita alla pretesa universale-fondativa di un crite-
rio che, appunto per la sua astrattezza, non si lascia riempire positivamente. Afferma
Walter Kasper in merito a tale concetto: «Esiste una sorta di anthropologia negativa,
che nasce dall'immediata evidenza morale del “Tu non devi” senza poter formulare
in maniera teoretico-positiva la ragione metafisica piti profonda»49. Quindi non e mai
deducibile da una cultura positiva, appunto perché influiscono tutti i momenti espres-
sivi della rispettiva cultura stessa. Esso, tuttavia, viene sperimentato nelle situazioni
in cui viene leso, nelle azioni che danneggiano la dignita umana e offendono le condi-
zioni costitutive per il «poter essere uomini»50. In questo senso, i diritti dell’'uomo si
lasciano scoprire pit facilmente attraendo piu consensi nelle situazioni in cui vengono
infranti. Non a caso lo sviluppo della codificazione degli stessi diritti riconosce quali
suoi momenti costitutivi le reazioni a delle infrazioni clamorose della dignita umana
(pensiamo non solo alle rivoluzioni americana e francese ma anche alla situazione

@ storica del 1948). Ovviamente il senso umano per I'ingiustizia & piu attendibile che non @
per la concreta determinazione di “che cos’e” la giustizia nella sua definizione positiva
e con le singolari conseguenze materiali5!. Il momento culturalmente pitt importante

47 Solo in questo modo si riesce a salvare I'universalita come il requisito fondamentale dei diritti umani; cfr. P.
TIEDEMANN, Zum Begriff der Menschenwiirde. Philosophische Grundlegung und juristische Anwendung, in
Ethica 13 (2005) 357-381, qui 362.

48 Questo passaggio non e pitl compito dell’etica sociale bensi implica delle considerazioni di natura gnoseolo-
gico-fondamentale; cfr. R. ASCHENBERG, Letztbegriindung? Beitrag zu einer typologischen Orientierung, in R.
HiLtscHER — A. GEoral (edd.), Perspektiven der Transzendentalphilosophie im Anschluf3 an die Philosophie
Kants, Freiburg-Miinchen 2002, 11-42. La geltungstheoretische Letztbegriindung si basa sul necessario
momento noematico di ogni comportamento intenzionale (cfr. ibid., 36).

49 W. KASPER, Die theologische Begriindung der Menschenrechte, in PAPSTLICHER RAT JUSTITIA ET PAX, Die Kirche
und die Menschenrechte. Historische und theologische Reflexionen (Arbeitshilfen, vol. 90), Bonn 1991, 45-
65, qui 45.

50 WITSCHEN, Menschenrechte als sekunddres Naturrecht, 351.

51 Cfr. T. OSTERKAMP, Juristische Gerechtigkeit. Rechtswissenschaft jenseits von Positivismus und Naturrecht
(Grundlagen der Rechtswissenschaft, vol. 2), Berlin 2004, 43. «La domanda se in linea di principio possono
esistere delle azioni che, indipendentemente dalle loro conseguenze prevedibili, siano da caratterizzare
come moralmente riprovevoli, ¢ da ben distinguere dal giudizio storicamente contingente circa quali azioni
si tratti nel particolare» (E. SCHOCKENHOFF, Naturrecht und Menschenwiirde. Universale Ethik in einer ge-
schichtlichen Welt, Mainz 1996, 209).

415

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 415 @ 28.11.2007 14:06:44‘ ‘



®

I diritti umani in tensione tra pluralismo ed universalismo

per questa concezione dell’“antropologia negativa” lo possiamo trovare senz’altro nel
Decalogo, che si basa quasi interamente su delle formulazioni negative52. Non a caso,
esso e stato sempre consultato per le formulazioni storiche dei diritti dell’'uomo53.

A questo punto risulta palese in quale senso questo tentativo spdt-moderno del-
la fondazione dei diritti umani & contemporaneamente meno pretenzioso (nel senso
che rinuncia alla “deducibilita” del catalogo da un supremo principio astratto) e piu
radicale quando si mostra perfettamente conscio del limite della strategia ontologico-
deduttivistica e cerca, attraverso la contestualizzazione esistenziale dell’individualita
umana, di fondare i diritti umani in una «recorrenza» del sé in quanto corporalita
che si riconosce «radicalmente determinata dalla responsabilita per I'altro» in quanto
altro54. A questo punto, e proprio I'“antropologia negativa” che si apre a una rivaluta-
zione della corporalita non in quanto realizzazione di una liberta trascendentale o del-
lautosviluppo dell'identita isolata e trascendentale dell’'uomo, bensi in quanto luogo
autentico del pathos originale della vita55. In questo senso, I'*antropologia negativa”
& nient’altro che il discorso fondativo, cioe onto-fenomenologico e percio di natura
letztbegriindend, per quelle situazioni evidenti che il giurista e il politico possono sem-
plicemente percepire come «intuizioni di evidenza globale»36.

Il vantaggio di una tale “antropologia negativa”, quindi, & quello di non togliere
nulla all'importanza delle esperienze e della “lotta” che ciascuna cultura deve vive-
re per scoprire i “diritti fondamentali” dell’'uomo. Viene relativizzato cosi il contesto
storico-genetico dei diritti umani e percio anche il catalogo concreto al quale esso ha
storicamente condotto. Solo cosi, pero, diventa possibile fare chiarezza sul significato

52 La forma fondamentale dei dieci comandamenti & quella negativa, che percio vale per tutti gli uomini nei
confronti di tutti gli altri, a prescindere della rispettiva individualita e della rispettiva relazione che lega I'uno
all’altro. I due comandamenti che ne fanno I'eccezione, cioe il terzo ed il quarto, divergono dagli altri ed
esprimono la specifica relazionalita che caraterizza la situazione concreta dell’individuo con Dio e con i suoi
genitori; cfr. SCHOCKENHOFF, Naturrecht, 264; cfr. anche G. NUMMER-WINKLER, Moralischer Universalismus —
kultureller Relativismus. Zum Problem der Menschenrechte, in HOFFMANN (ed.), Universale Menschenrechte,
79-103.

5.

bY

«Se Dio dovesse consegnare ad un Mose oggi le tavole della legge, gli darebbe nelle mani senza dubbi
la Carta dei diritti umani del’ONU» (F. FURGER, Christliche Sozialethik. Grundlagen und Zielsetzungen,
Stuttgart-Berlin-Kéln 1991, 145).

54 FREYER, Der Andere, 128; Freyer riprende questo motivo, che egli denomina «recorrenza», da Lévinas (cfr.
E. LEviNas, Autrement qu’étre ou au-dela de [’essence, La Haye 1974, 133 s.). Non ¢ I'astratezza dell’indi-
vidualita dell’altro quella che fonda i diritti umani, bensi & il suo volto personale che dice immediatamente:
«non uccidere» (cfr. H.-M. SCHONHERR-MANN, Die Wende des Denkens im 20. Jahrhundert. Ethische und
religionsphilosophische Perspektiven im Werk von Emmanuel Lévinas, in Ethica 9 [2001] 57-82, qui 68).

55 Cfr., per questo aspetto, M. HENRY, Fenomenologia materiale, tr. it. di P. D’Oriano, Milano 2002, 66, 186 s.

56 TIEDEMANN, Zum Begriff der Menschenwiirde, 363.

416

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 416 @ 28.11.2007 14:06:46 ‘ ‘



Markus Krienke

e sul valore reale dell’'universalita di tali diritti, rendendoli comunicabili nel discorso
internazionale. Abrogando la pretesa che si tratti di un catalogo ben definito e chiu-
so di norme universali, diventa possibile affermare con maggiore forza il bisogno di
una continua riflessione sui diritti umani per cui ogni nuova esperienza ¢ in grado di
illustrare meglio i diritti umani nel loro complesso. Allo stesso momento, il discorso
diventa anche piu rigido in quanto possono essere formulati in termini chiari anche i
requisiti per poter considerare un “diritto” appunto un “diritto umano”57. Proprio la
consapevolezza sui limiti della concezione dei diritti umani si rivelera in questo senso
come la condizione della forza universale di questi stessi, che si trova incentrata, in
ultima analisi, sull’'imperativo apodittico del “tu non devi”.

4. Conseguenze per l'etica sociale e per una teologia
dei diritti umani

4.1. Etica sociale

L'etica sociale cattolica riflette sull’antagonismo tra “universalismo” etico e “plu-
ralismo” culturale all’interno del difficile rapporto tra il principio di “personalita” e il
concetto del “bene comune”. Se Gilbert Chesterton poteva chiamare I'universalismo
individualistico del liberalismo una «idea cristiana impazzita»58, egli riconosceva in

57 In questo senso sarebbero da criticare sia la proposta di integrare i diritti umani con degli “obblighi umani”
(Menschenpflichten) sia gli sforzi per aggiungere alle due “generazioni” dei diritti umani fin ora esistenti
una “terza generazione” che sarebbero i diritti dei collettivi, come sono gli stati o le culture. Il concetto del-
I"“obbligo umano” si scontra con I'intenzione propria dei “diritti umani” cioe di salvaguardare una sfera di
liberta personale all'uomo che gli spetta incondizionatamente. Un concetto di “obbligo” fa correlare questo
diritto incondizionato con un obbligo e adombra cosi necessariamente la natura non dovuta di questi diritti
derivanti direttamente dall’essere persona dell'uomo. Cio non toglie I'assioma giuridico e anche morale
che sistematicamente ciascun diritto correla con un rispettivo obbligo per gli altri cioé precisamente quello
di rispettare questo diritto (cfr. G. BRUNE, Menschenrechte und Menschenrechtsethos. Zur Debatte um eine
Ergdnzung der Menschenrechte durch Menschenpflichten [Theologie und Frieden, vol. 29], Stuttgart 2006,
85-90, 113). La cosiddetta “terza generazione” € indirizzata invece alla salvaguardia non di individui ma di
collettivi e cioe di strutture social-solidarie; esempi sono il diritto di sviluppo, di pace, di ambiente, di par-
tecipazione (cfr. E. RIEDEL, Menschenrechte der dritten Dimension, in Europdische Grundrechte Zeitschrift
16 [1989] 9-21). Anche questa idea & propensa pero di annaquare il concetto di dignita umana che spetta
all’individuo qua talis e appunto non in quanto fa parte di un determinato collettivo. Sono pensabili innume-
revoli costellazioni in cui questi diritti entrerebbero in concorrenza con dei “diritti umani” stabiliti e li prive-
rebbero, cosl, della loro forza giuridico-pratica (cfr. D. WITSCHEN, Menschenrechte der dritten Generation als
Leitprinzipien eines internationalen Ethos, in Zeitschrift fiir katholische Theologie 117 [1995] 129-151).

58 Cit. in H. MAIER, Die Franzossiche Revolution und die Katholiken (Kirche und Gesellschaft, vol. 161), Koln
1989, 3.

417

®

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 417 @ 28.11.2007 14:06:48‘ ‘



®

I diritti umani in tensione tra pluralismo ed universalismo

quell'universalismo il concetto cristiano secolarizzato della figliolanza universale del
genere umano rispetto al comune Dio, padre di tutti, rivolto contro il proprio conte-
sto culturale d’origine. Piu 'astrazione sminuiva la sua spinta negativa contro ogni
forma di tradizione e di religione e si limitava ad esprimere quei diritti fondamentali
dell'uomo che sono sottratti all’agire politico dello stato, piu si delineava anche un’in-
tesa da parte della Chiesa che raggiunse la sua forma ufficiale nella Pacem in terris
del 1963. Passata questa controversia ideologica divento possibile, per l'etica sociale
cristiana, scoprire I'universalismo anche come concetto fondamentale della tradizione
cristiana’9. Cosl possiamo scorgere nella storia della Chiesa varie figure che proprio
per questo universalismo umano protestarono contro le prassi inquisitorie o coloniali-
stiche. In questo senso, 'annuncio cristiano, anche se non era sempre vincente contro
le prassi concrete repressive, si atteggiava gia da sempre come critico nei confronti
delle strutture sociali. La spinta critica promana dal suo centro stesso dove si trova
I’annuncio dell’amore universale di Dio verso tutti gli uomini. L'universalismo si pre-
senta, in tal modo, come una figura teoretica genuinamente teologicat® in quanto il
Cristianesimo lo interpretd non come oppressione e superamento di ogni particola-
ritd culturale, bensi come amore universale6!. E stato proprio il Concilio Ecumenico
Vaticano II che ha ricordato questo fatto, basando su questo il “principio di perso-
nalitd” come norma critica per tutte le strutture sociali62. In questo senso, il Concilio
Ecumenico Vaticano II ha interpretato la modernita come la «realizzazione secolare
del Cristianesimo» e ha costruito, in tal modo, il ponte di dialogo con la modernita

59 Cfr. pars pro toto Vorgrimler: «In ultima analisi tutti i diritti dell'uomo si basano su quell’accezione della di-
gnita assoluta e della validita della persona come '’ha portata il Cristianesimo. Fu imparato da quest’ultimo,
a sua volta, solo lentamente [...] e spesso solo in quanto costretto dalla forma secolarizzata di questa con-
vinzione fondamentale-cristiana» (H. VORGRIMLER, Menschenrechte, in Lexikon fiir Theologie und Kirche?,
vol. 7, Freiburg 1962, 297). «Siamo ben consci del fatto che la posizione della Chiesa nei confronti dei diritti
umani negli ultimi due secoli & stata caratterizzata troppo spesso dall’esitazione, da obiezioni e riserve. Di
tanto in tanto avvennero persino delle forti reazioni da parte cattolica contro ogni dichiarazione dei diritti
umani nello spirito del liberalismo e del laicismo» (PApsTLICHE KOMMISSION TUSTITIA ET PAX, Die Kirche und die
Menschenrechte. Ein Arbeitspapier, Miinchen-Mainz 1976, n. 18).

60 «Cosi 'umanita una & senza dubbi una figura teoretica cristiana. Essa determinava sia le dottrine dei Padri
dell'universalita dell'umanita che il pensiero dell’'umanita dello spagnolo ed olandese diritto naturale e delle
genti nei secoli XVI e XVII» (MAIER, Wie universal, 75).

61 In questo senso afferma Rahner: «Luniversalismo dell'una volonta salvifica di Dio nei confronti di tutta
I'umanita che costituisce I'ultima unita dell'umanita e la base stabile di ogni particolare storia salvifica e
delle religioni» (K. RAHNER, Einheit der Kirche — Einheit der Menschheit, in Ip., Schriften zur Theologie, vol.
14, Ziirich-Einsiedeln-Kéln 1980, 382-404, qui 390).

62 Gaudium et Spes, 25.

418

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 418 @ 28.11.2007 14:06:49 ‘ ‘



Markus Krienke

stessa63. In questo senso, Giovanni Paolo II fondo i diritti umani non esclusivamente
in chiave escatologica, cristologia o in una teologia della creazione, bensi dal «punto
di vista puramente umano»64.

I discorso dell’etica sociale con la Spdtmoderne pud da un lato rifarsi positiva-
mente a questo nuovo dialogo ma riconosce, dall’altro, anche le problematiche evo-
lute dalla critica della post-modernita alla modernita stessa. In questo contesto ¢ da
collocare il discorso di Benedetto XVI, allora ancora prefetto della Congregazione per
la Dottrina della Fede, rispetto al suo predecessore. Puntando di meno sulla realiz-
zazione autonoma della dignita umana, egli interpreta i principi dell’etica sociale nel
loro inserimento culturale, cioe nel culto vissuto, nelle religioni, ma anche in tutte le
forme culturale-sociali. In questo senso, appare con maggiore lucidita che la Chiesa,
attraverso tutta la modernita, conduceva il suo discorso critico dei diritti umani anche
in difesa delle rispettive espressioni culturali ritenendo I’antropologia liberale, che si
basa unicamente sulle “liberta negative”, come unilaterale. Nei suoi documenti, essa
sottolineava che accanto ai diritti che 'uomo, in quanto uomo singolare, ha verso la
societa, egli rimane sempre parte integrale di questa societa stessa, dell’ethos vissuto
di quest’ultima.

Letica sociale, da parte sua, individua queste due tendenze, cioé quella individual-
astratta e quella real-comunitaria, nei concetti di “personalita” e di “bene comune”.
Queste due concezioni, che nell’etica sociale del XX secolo furono alla base di due
scuole distinte, sembrano quindi, all'interno del discorso della Spdtmoderne non solo
avvicinarsi tra loro, ma essere proprio integrabili in un concetto di persona che si
basa su un nuovo modello di “razionalita”. Se per una convivenza nella Spdtmoderne
non basta piti, come affermano Habermas e Ratzinger, una ragione considerata quale
formale-astratta che metta fra parentesi ogni giudizio sui valori comuni, si delinea ora
la possibilita di una ragione che non rinunci alla razionalita ma che sappia estenderla
anche ad un discorso sensato su questioni di “fondazione” e di “valore”. L'etica sociale
potrebbe contribuire notevolmente a questo tentativo che renderebbe piu accessibile
proprio I'idea di “universalita” nella discussione globale.

63 W. KASPER, Theologische Bestimmung der Menschenrechte im neuzeitlichen Bewuftsein von Freiheit und
Geschichte, in SCHWARTLANDER (ed.), Modernes Freiheitsethos, 285-302, qui 286.

64 Redemptoris Hominis, 17; cfr. O. HOrrE, Papst Johannes Paul II. und die Menschenrechte. 1. Philosophische
Uberlegungen, in In. ET AL. (edd.), Johannes Paul II. und die Menschenrechte. Ein Jahr Pontifikat,
Fribourg-Paris 1981, 15-35, qui 29; cfr. J. GIErs, Die anthropozentrische Struktur der Sozialverkiindigung
Johannes Pauls II. Ein Beitrag zur Gestalt der katholischen Soziallehre, in Jahrbuch fiir christliche
Sozialwissenschaften 24 (1983) 51-69, qui 63-69.

419

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 419 @ 28.11.2007 14:06:51 ‘ ‘



®

I diritti umani in tensione tra pluralismo ed universalismo

In questo senso, I'etica sociale cristiana, proprio perché si basa su un concetto
universale che vede la personalita umana di per sé culturalmente realizzata, deve im-
pegnarsi a percepire la realta della cultura diversa e percio contribuire a un discorso
sui diritti umani che si distanzi notevolmente da quello astratto-secolare. Criticando in
questa maniera un liberalismo individualistico-astratto, ¢ anche in grado di esprimere
la critica a tutte le concezioni cultural-relative e comunitaristiche che appunto per il
loro punto di vista particolaristico vedono spesso I
non come 1’“altro in sé stesso”65. In questo senso, I'«“ermeneutica della differenza”
rischia di pensare solo 'altro del proprio pensare invece che il proprio pensare del-
laltro»66. A questo punto, diventa palese il bisogno di integrare la pluralita nell’unita
stessa e vice versa. Ossia, appunto, la necessita di interpretare questi concetti non
come degli opposti, come ¢ invece successo nella polemica tra libertarians e commu-
nitarians67. Attraverso una riformulazione dei concetti basilari dell’etica sociale, cioe
di “personalita” e del “bene comune” in questa chiave, Ietica sociale cristiana si rivela
in grado di fornire un contributo sistematico-originale al discorso mondiale sull’uni-
versalita dei diritti umani.

altro” solo come “altro da sé” e

4.2. Una teologia dei diritti umani

«Come? In che modo occorre proseguire?»68: I’etica sociale incoraggia la teologia
di oggi a contribuire attivamente non solo a cercare una base consistente per i diritti

65 Tn questo senso Rottlinder ha analizzato il comunitarismo proprio nella sua spinta anti-universalistica come
erede di una prospettiva culturalmente limitata all’Occidente stesso: «Invece di riflettere criticamente la sot-
tomissione degli altri [...] il pensiero europeo si creava delle immaginazioni degli altri e “giocava” con esse
la pluralita: i popoli stranieri sembravano, cosi, essere immagini dei selvaggi nobili o cattivi che comunque
non erano altro che i lati desiderati o scalzati della autopercezione europea. Anche il piacevole pensiero
della pluralita nella postmodernitad non € immune da questa tradizione» (P. ROTTLANDER, Ethik der Solidaritdt
im Spannungsfeld von Postmoderne und Kommunitarismus, in HAUSMANNINGER [ed.], Christliche Sozialethik,
225-245, qui 243 s.).

66 H. PEUKERT, Philosophische Kritik der Moderne, in Concilium 28 (1992) 465-471, qui 470.

67 Cfr. M. KRIENKE, Personalitdt, Solidaritit und Subsidiaritit zwischen Kommunitarismus und katholischer
Sozialethik. Ein Vergleich [in corso di pubblicazione su Zeitschrift fiir Katholische Theologie 130 (2008)]. In
questo senso, nella concezione di Lévinas alla quale fu fatto riferimento, la differenza risulta unilateralmente
sottolineata; una tale concezione corre il rischio, come formula Peukert a seguito di Habermas, che «nel
pensare della differenza [non] viene salvata realmente I'alterita dell’altro» ossia che «il gioco delle differen-
ze [...] porti alla fine all'indifferenza nei confronti dell’altro e all’evocazione di un’autorita indeterminata»
(PEUKERT, Philosophische Kritik, 469). D’altro canto rimane da dubitare se si lasci teorizzare un «incontro
disinteressato» che non parta da un principio qualunque di identita personale (cfr. anche H.-M. SCHONHERR-
MANN, Postmoderne Perspektiven des Ethischen. Politische Streitkultur — Gelassenheit — Existentialismus,
Miinchen 1997, 170).

68 Redemptor Hominis, n. 7.

420

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 420 @ 28.11.2007 14:06:52‘ ‘



Markus Krienke

umani ma anche di sviluppare una teologia dei diritti umani che sia da considerare un
contributo valido nel dialogo universale delle culture. Proprio il dubbio attuale a livello
mondiale e in modo radicale, come fu tematizzato in queste pagine, costituisce una
chance per l'etica sociale cristiana nel formulare, attraverso un dialogo cosi critico
con il liberalismo, il suo proprio punto di vista in modo nuovo presentandolo poi al
discorso internazionale.

Al fine di evitare che questo discorso diventi astratto-etico, e percio abroghi quel
ricollegamento culturale che fu evidenziato essenziale anche e proprio per un discorso
universalistico (questo appunto il risultato della Spdtmoderne), ’'argomento dell’etica
sociale deve sempre cercare la sua fondazione in una “teologia dei diritti umani” che
realizzi proprio questa integrazione necessaria.

Una tale “teologia dei diritti umani” deve rifarsi senz’altro alla gia analizzata “an-
tropologia negativa” del Decalogo. Innanzitutto, conviene precisare che il Cristianesimo
nascente non lo interpretd davanti ad un orizzonte che sia paragonabile a quello mo-
derno-liberale, bensi nella sua dinamica all'interno della tradizione giudeo-cristiana.
All’*antropologia negativa” dei dieci comandamenti precede fondamentalmente, e
come elemento essenziale per la comprensione degli stessi, la promessa della sal-

@ vezza da parte di JHWH. In questo senso, i dieci comandamenti non provengono da @
un’autorita secolare che si limiterebbe a regolare la convivenza politica attraverso
le leggi, bensi sono la risposta alla promessa di Juwn69. Ci accorgiamo subito che lo
stesso documento, nel suo contesto positivo-culturale, ¢ ’espressione dell’alleanza di
JHWH con il suo popolo, mentre nella sua formulazione universale-astratta ci indica dei
tratti fondamentali per una “antropologia negativa”, che appunto non ripugna alla sua
interpretazione religiosa e culturale?0.

69 Jan Sobrino rimanda all’esperienza veterotestamentaria in cui «Dio, prima che esistesse una definizione e
fondazione teoretica dei diritti umani, reagisce nei confronti della vita calpestata del suo popolo. Lo difende
attivamente e agisce contro i suoi oppressori. Questo significa che i diritti umani non possono essere com-
presi soltanto attraverso un concetto puramente teoretico bensi, e soprattutto, in un senso etico-politico.
Nella misura in cui ci si fa garanti per essi per un’insaziabile pretesa etica, si guadagna un’introspezione
sempre piu profonda nella loro essenza» (J. SoBrIN0, Theologie und Menschenrechte aus der Sicht der
gekreuzigten Volker [Grazer Universititsreden, vol. 46], Graz 1992, 54-70, qui 63). Per Wohlmuth «il lin-
guaggio consueto di comunicazione e della logica incontra un’altra dimensione che puo essere circoscritta
dalla lingua parlata solo attraverso delle negazioni — questa dimensione, pero, in quanto pre-parola & tutt’al-
tro che negazione e negativita. Nel mezzo del finito ci si apre la smisuratezza dell’“in-finito”» (J. WOHLMUTH,
Die Tora die Sprache der Menschen. Theologische Aufsditze und Meditationen zur Beziehung von Judentum
und Christentum, Pederborn et al. 2002, 43).

70 Solo in questa promessa l'interpretazione religiosa riconosce il fatto fondamentale che rende possibile ogni
azione (Handlungsermdaglichung) (H. MERKLEIN, Die Gottesherrschaft als Handlungsprinzip. Untersuchungen
zur Ethik Jesu, Wiirzburg 19843, 139).

421

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 421 @ 28.11.2007 14:06:53‘ ‘



®

I diritti umani in tensione tra pluralismo ed universalismo

Nell’ambito cristiano, questo Decalogo veniva inserito nell’annuncio di Gesu del-
l'adempimento della legge veterotestamentaria per I'amore divino rivelato in Gesu
stesso?l. Sempre rispetto all’“antropologia negativa” del Decalogo, la tradizione giu-
deo-cristiana fonda la dignita umana non solo “negativamente” (nel senso dell’ac-
cennata fondazione ultima e non nel senso grammaticale) da una parte, ma la vede,
dall’altra, nella prospettiva della stretta relazione del popolo d’Israele o del singolo cri-
stiano con Dio stesso. In questo senso fu J. B. Metz a sottolineare che un Cristianesimo
“puro” e “nudo” non esiste proprio72. Essendo dotato sempre ed essenzialmente di
legami contestuali-culturali, esso intende i concetti di “giustizia”, “liberta” e “ugualian-
za” appunto non come dei concetti astratti, bensi fondati in un rapporto concreto che e
delineato e strutturato appunto dall’annuncio cristiano come lo riflette la teologia. Una
tale “teologia dei diritti umani” si trova esplicitata in modo esemplare da Karl Rahner
e da Hans Urs von Balthasar.

Per Rahner I'accennata integrazione avviene proprio all'interno della sua conce-
zione centrale dell’ “esistenziale soprannaturale”: ovvero il luogo filosofico-antropo-
logico che appunto per il suo rimando trascendentale all’orizzonte del “senso” della
vita e appunto per il suo indirizzo al Dio trinitario diventa anche il luogo sistematico
dove Rahner media la dignita astratta e “filosofica” dell'uomo con la sua vocazione
alla comunione personale con Dio73. E proprio con questa destinazione, con questo
“slancio” della dignita umana, che quest’ultima acquisisce un’esperienza cristiana che
determina 'uomo non come un essere eticamente neutrale bensi come responsabile
nel rendersi cosciente di questa dignita. Tale processo di responsabilizzazione & realiz-
zato attraverso i suoi esistenziali di essere (1) un “essere vivente corporeo-materiale”,
(2) un “essere culturale e spirituale-personale”, (3) un “essere religioso e in relazione
con Dio” e (4) un “essere relazionato a Cristo”74. Siccome I'uomo realizza questi esi-
stenziali in modo “pieno” nella fede, & la determinazione della relazione tra “liberta”
e “religione” che assume una notevole importanza nel pensiero rahneriano7s. Visto

71 Cfr. anche STh I-11, a. 100, q. 5.

72 J. B. METz, Einheit und Vielheit: Probleme und Perspektiven der Inkulturation, in Concilium 25 (1989) 337-
342, qui 338.

73 K. Rauner, Uber das Verhdlinis von Natur und Gnade, in Ip., Schriften zur Theologie, vol. 1, Einsiedeln
19583, 323-345, qui 339; Ip., Wiirde und Freiheit des Menschen, in Ip., Schriften zur Theologie, vol. 2,
Einsiedeln 1955, 247-277, qui 248-253.

74 RAHNER, Wiirde und Freiheit, 253.

75 Cfr. K. RAHNER, Vorbemerkungen zum Problem der religiosen Freiheit, in Ip. £T AL. (edd.), Religionsfreiheit.
Ein Problem fiir Staat und Kirche, Miinchen 1966, 7-23.

422

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 422 @ 28.11.2007 14:06:54‘ ‘



Markus Krienke

che questa liberta si spiega sempre nelle sue oggettivazioni spazio-temporali e non
& per niente indipendente da quest’ultime; per Rahner la dignita umana si esprime
fondamentalmente nella liberta religiosa e di coscienza. Egli critica in questo senso la
concezione liberale, che non riconosce alle forme religiose un’autentica importanza
espressiva della dignita e della vocazione pill intima della vita umana stessa76.

Hans Urs von Balthasar riprende, proprio a questo punto, il discorso rahneriano
quando sottolinea che la liberta dell'uomo non e per niente un dato astratto ma si
trova per sé in un contesto dinamico. Questa dinamicita & segnata, da una parte,
dall’annuncio biblico dell’amore divino e cioe, nelle sue conseguenze etiche, trova
espressione nel discorso della montagna che tratta del superamento immisurabile del-
I’amore divino rispetto alla giustizia umana. Ma questa nuova “misura”, che rende
assurda ogni “logica” umana di giustizia, non e gia senza conseguenze per l'altra parte
di questo dramma, cioé per I’ethos secolare: «Le beatitudini — afferma von Balthasar
— emanano una strana evidenza che spiega se stessa»?7. In questo senso, «la stella
polare dei diritti umani come una stella cristiana & il punto [...] dove riesce la sintesi:
La premura del reggente [...] per gli uomini che gli sono stati affidati, per le loro li-
berta; I'ordine reale puo cosi derivare allo stesso momento da motivi secolari-umani
e da motivi cristiani»78. Per von Balthasar e in questo senso proprio il genuinamente
cristiano che fa risplendere 'umano e la sua originale dignita’9. Conseguentemente,
ogni ideale secolare e intra-mondano e di per sé, senza la prospettiva verso Cristo,
soggetto debole per le ideologie di qualsiasi tipo8o.

Tutti e due i teologi del Concilio fondano un’universale “teologia dei diritti umani”
che, appunto perché prende 'avvio dall’'umano qua talis, puo contribuire al discorso

76 «L’errore fondamentale di un assoluto liberalismo teoretico & di non vedere chiaramente proprio questo
[cioe che ogni azione libera di un soggetto che si oggettiva ed esprime in questo spazio concretamente &
contemporaneamente una determinazione di ciascun altro soggettol. Questo liberalismo suppone che, data
un’organizzazione tecnica e pitt o meno intelligente della vita umana, gli spazi singolari di liberta possano
essere divisi in modo tale che gli uni dagli altri si evitino. In questo modo si ha la determinazione forzata di
un soggetto di liberta da un altro soggetto di liberta» (RAHNER, Vorbemerkungen, 21).

77 H. U. VON BALTHASAR, Die «Seligkeiten» und die Menschenrechte, in Internationale Katholische Zeitschrift 10
(1981) 526-537, qui 534.

78 Jbid., 536.

79 «Perché Dio ha preso, attraverso la sua parola fattasi uomo, il posto del pitt basso degli uomini, la dignita
umana, e cio¢ di ogni singolare uomo, diventa trasparente, superando ogni giudizio umano. Cosi diventa
palese 'ultima fondazione dei diritti umani — e questo non in modo decrescente dagli uomini cosiddetti piu
importanti a quelli cosiddetti irrilevanti, bensi al contrario in modo crescente: pitt uno & denudato della pro-
pria potenza, pit diventa visibile in lui la presenza del Figlio di Dio» (BALTHASAR, Die «Seligkeiten», 529).

80 Cfr. BALTHASAR, Die «Seligkeiten», 537.

423

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 423 @ 28.11.2007 14:06:55‘ ‘



®

I diritti umani in tensione tra pluralismo ed universalismo

internazionale con un modello che sottolinea I'importanza della realizzazione dell’ hu-
manum in forme culturali e religiose, e che anzi solo nella fondazione religiosa trova la
sua piena attuazione. D’altro canto, ci fa vedere altresi la necessita di mantenere vivo,
nel discorso internazionale, I'istanza negativo-astratta, cioe 'intesa sull’universalita
della dignita personale che puo diventare I'anello “razionale” nel discorso difficile tra
le varie culture e religioni. In questo modo deve essere evidenziato, molto di piu di
quanto si e fatto fin ora, la solidarieta come struttura basilare che integra il discorso
sui diritti umani con le sempre necessarie attuazioni culturalisl. E in questa direzio-
ne che si stava svolgendo anche il discorso tra Ratzinger ed Habermas e in cui ci sta
indirizzando la lezione dell’11 settembre, che mostrava I’assurdita di un regolamento
mondiale che punta solo sul discorso liberale del “diritto”, come se si basasse cioé su
un’antropologia “liberale”-astratta82. In questo senso & proprio a partire da una “teo-
logia dei diritti umani”83, che I’etica sociale puo guadagnare una voce importante nel
discorso internazionale nella tensione tra “universalismo” e “pluralismo”.
Considerando questa “teologia dei diritti umani” da parte etica, notiamo che il
discorso interreligioso e quello dei diritti dell’'uomo non sono relazionati secondo la
logica di “addizione-sottrazione”, nel senso che “astraendo” dei contenuti specifici
religiosi si potrebbe arrivare a quella dei diritti individuali-astratti, oppure viceversa,
“aggiungendo” dei valori sociali e religiosi, dal livello dei diritti umani si arriverebbe
ad un’intesa interreligiosa. La “teologia dei diritti umani” ci mostra che la relazione
& piuttosto quella di “interiore-esteriore”. «Il contributo cristiano alla fondazione di
un’etica razionale normativa non sta nell’addizione di doveri speciali morali e nella
definizione di ulteriori comandamenti, ma nella Letztbegriindung dell’'umano in quan-
to tale»84. In questo senso, nel discorso “filosofico” e in quello “interculturale” (e percio
anche “interreligioso”), non affrontiamo due discorsi distinti 'uno dall’altro e collocati

81 Cfr. F. WILFRIED, Religionen im Angesicht der Globalisierung, in Concilium 37 (2001) 551-566.

82 «In the decade since the end of the Cold War, the human race has become, with increasing rapidity, a single
organism. Every kind of barrier to the free and rapid movement of goods, information, and people has been
lowered. The organism relies increasingly on a kind of trust — the unsentimental expectation that people,
individually and collectively, will behave more or less in their rational self-interest. (Even the anti-globalizers
of the West mostly embrace the underlying premises of the new dispensation; their demand is for global
democratic institutions to mitigate the cruelties of the global market.) The terrorists made use of that trust.
They rode the flow of the world’s aerial circulatory system like lethal viruses» (H. HERTZBERG, Tuesday, and
After, in The New Yorker, 24.09.2001, 27 s., qui 27).

83 Cfr. R. J. SCHREITER, Die neue Katholizitdt. Globalisierung und die Theologie, hg. von N. Hintersteiner und M.
Ried (Theologie interkulturell, vol. 9), Frankfurt a. M. 1997, 41 s.

84 H.-J. HOuN, Krise der Moderne—Krise der Vernunft? Motive und Perspektiven der aktuellen Zivilisationskritik,
in Zeitschrift fiir Katholische Theologie 109 (1987) 20-47, qui 43.

424

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 424 @ 28.11.2007 14:06:57‘ ‘



Markus Krienke

a livelli diversi, bensi due caratteristiche di discorsi che si rimandano continuamente
a vicenda. Essendo intrecciati tra di loro, questi possono essere differenziati solo al
prezzo della perdita di uno dei due, diventando il rispettivo altro una necessita unila-
terale.

Qui troviamo, in ultima analisi, la ragione del perché i diritti umani non sono un
semplice astratto comune dalle varie culture e religioni. Come il diritto senza la sua
integrazione in forme culturali-religiose sarebbe “crudele”, cosi la morale ed il puro
ethos vissuto senza il diritto finirebbero nella dissoluzione di ogni criterio e standard
internazionali sull’ hcumanum. Questa intuizione, d’altronde, non ¢ “nuova”, ma si tro-
va gia nel commentario di san Tommaso al Vangelo di Matteo, dove egli, riflettendo
sulle beatitudini del discorso della montagna, non afferma solo «iustitia sine miseri-
cordia crudelitas est», ma integra subito questo detto con la meno citata ma altresi
importante frase: «misericordia sine iustitia mater est dissolutionis»85. Nel sottolinea-
re 'importanza del discorso universale sui diritti umani, senza il quale un’intesa in-
terculturale ed interreligiosa risulterebbe utopica perché non disporrebbe di nessuna
istanza per poter imporsi nei vari ordinamenti regionali, la teologia non fa nient’altro,
quindi, che attingere dalla propria tradizione. Ma nello stesso momento san Tommaso
avverte altresi che un discorso puramente giuridico rimane insufficiente perché gli
manca la sensibilitd per I'altro e la sua indigenza. E quindi la “misericordia”, ossia la
sensibilita culturale per l'altro, che mantiene sempre vivo il discorso internazionale
sulla “giustizia” e sui “diritti umani”.

5. Appunto finale

Nel delineato senso “integrale”, Giovanni Paolo Il metteva alla base, per la defini-
zione autentica della relazione tra “teologia” e “diritti umani”, la «persona umano-cri-
stiana»86. Ecco perché la Chiesa, come sottolineava Paolo VI nel 1965 (8/10) davanti
all’ONU, non puo essere «mai disinteressata dei diritti dell’'uomo»87. Con questa pro-

85 Cfr. Super Evangelium S. Matthaei lectura, V, 6 (Taurini-Romae 1951, 429); cfr. J. PIEPER, Das Viergespann.
Klugheit — Gerechtigkeit — Tapferkeit — Ma/fs, Miinchen 1964, 161; A. BAUMGARTNER, Solidaritdt und Liebe,
in Ip. - G. Putz (edd.), Sozialprinzipien — Leitideen in einer sich wandelnden Welt, Innsbruck 2001, 91-106,
qui 93.

86 Ad Decanum Sacrae Romanae Rotae ad eiusdemque Tribunalis Praelatos Auditores, ineunte anno iudiciali,
in Acta Apostolicae Sedis 71 (1979) 422-427, qui nn. 1, 3.

87 Ad Excellentissimum Virum Kurt Waldheim, Consilii Consociatarum Nationum Secretarium Generalem, in
Acta Apostolicae Sedis 64 (1972) 214 s., qui 215.

425

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 425 @ 28.11.2007 14:06:58‘ ‘



®

I diritti umani in tensione tra pluralismo ed universalismo

fonda motivazione, la Chiesa si fa carico di promuovere i diritti umani, non come un
«potere oppressivo», bensi per la salvaguardia della dignita primordiale e irrinuncia-
bile di ogni persona in quanto uomo.

426

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 426 @ 28.11.2007 14:06:59‘ ‘



