Contributi RTLu XII (3/2007) 427-444

La ragione in filosofia.
Alcune puntualizzazioni storico-critiche
e una proposta

Lucia Urbani Ulivi
Universita Cattolica del Sacro Cuore (Milano)

Il termine ragione ¢ uno dei pitt frequentemente ricorrenti sia nel lessico filosofi-
co, sia nel linguaggio ordinario, sia nei discorsi di numerose discipline umanistiche,
quali teologia, storia, letteratura, psicologia, pedagogia; ¢ un termine onnipresente,
cui noi esseri umani ricorriamo per sottolineare I’'appropriatezza di quanto veniamo
sostenendo. Se pero andiamo in cerca di una definizione che valga come riferimento,
anche minimo, comune ai diversi usi, ci scopriamo disarmati: epoche, autori, ambienti
culturali diversi hanno usato la parola ragione in modi differenti, con una varianza di
significati irriducibile a un denominatore comune univocamente identificabile. Anche
limitandoci al solo uso filosofico scopriamo che ragione ha un significato complesso,
opaco, vago, sia diacronicamente, dal pensiero antico a quello contemporaneo, sia
sincronicamente, nella filosofia odierna; scopriamo che, probabilmente, il termine &
totalmente ambiguo e che disambiguarlo vuol dire dissolverlo. Scopriamo anche, pero,
che la ragione ¢ una caratteristica descrittiva dell'umano e dei suoi diversi ambiti che
non si lascia mettere da parte e alla quale non siamo disposti a rinunciare: entra in
qualche modo importante tra le capacita fondamentali che ci attribuiamo in quanto
esseri specificamente e propriamente umani e che cio & condiviso da ogni epoca, ogni
autore, ogni pratica filosofica. Dunque risultano non percorribili sia il tentativo di tro-
vare una soluzione positiva al problema di che cosa sia la ragione, dandone una defini-
zione precisa, sia il tentativo di dissolvere il problema riducendolo alla evidenziazione
dell’ambiguita semantica del termine “ragione”. A questo punto il filosofo non puo che
impegnarsi nel lavoro che gli e proprio, tematizzando la questione e riflettendo su di
essa con gli strumenti storici e critici della filosofia, in modo da chiarire I’argomento,
e il problema, considerato. E quanto il presente scritto si propone di fare, nella consa-
pevolezza e nell’augurio che le analisi e le soluzioni qui indicate valgano almeno come
occasione per aprire un dialogo costruttivo e fruttuoso sia nell’ambito disciplinare

427

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 427 @ 28.11.2007 14:06:59‘ ‘



®

La ragione in filosofia. Alcune puntualizzazioni storico-critiche e una proposta

propriamente filosofico che con gli ambiti vicini della teologia, neuroscienze, logica,
psicologia, scienze cognitive, che dispongono di ulteriori strumenti per completare e
affinare la comprensione della ragione umana.

Questo saggio risulta articolato in 6 punti, che presentano una relativa indipen-
denza, in modo da consentire anche letture parziali, e che sono: 1. Presa di coscienza
storico-critica del problema; 2. Il contributo descrittivo delle neuroscienze; 3. Una
proposta per la ragione; 4. Ragione epistemica e ragione oggettiva; 5. Ripercussioni:
le vie tomistiche per dimostrare I'esistenza di Dio. La possibilita della sussistenza del-
l'anima; 6. La ragione tra filosofia e teologia.

1. Presa di coscienza storico-critica del problema

Il significato prevalente attribuito al termine ragione nell'uso filosofico oggi do-
minante tende a considerare la ragione come sostanzialmente identica alla logica e
intende per razionale un discorso condotto in ottemperanza alle regole formali del-
I'argomentazione; alla ragione non viene attribuito un ambito di esercizio e delle ca-
pacita proprie che la identifichino e la distinguano dalla logica, e il suo dominio resta
intrecciato con quello della logica e da esso dipendente. Se con cio descriviamo, in
modo sociologico, un dato culturale sotto gli occhi di tutti — sul quale mi sembra ci sia-
no poche divergenze — possiamo ora passare a una riflessione storica su tale dato: nel
corso del pensiero filosofico la ragione & sempre stata considerata cosi? Ci sono stati
altri modi significativamente diversi di intendere la ragione? Come mai e quando si
affermato il paradigma che ha identificato la ragione con la logica? Una scorsa veloce
alla storia del termine consente di cogliere, come da una visione aerea, mutamenti
significativi che a uno sguardo concentrato alla ricostruzione del dettaglio possono
sfuggire. L'antichita greca e il pensiero medievale, almeno fino a Tommaso d’Aquino
incluso, intendono per logos-ratio (1a parola ratio traduce in latino il greco logos) la
capacita discorsiva umana. Tale capacita e certamente caratterizzata dall’andamento
logico-argomentativo, ma non e riducibile alla sola correttezza formale, rispetto alla
quale mostra numerose eccedenze. Essa infatti coinvolge e implica dati della sensibili-
ta, dell’esperienza, dell’affettivita, della morale e pur organizzando tali elementi in un
discorrere dianoetico, secondo le modalita della sintassi e le regole della logica, attinge
pero il suo oggetto ben al di fuori della sintassi e della logica. La ratio-logos s’identifi-
ca con la capacita di comprensione dell’'uomo espressa nel linguaggio e si realizza in
molti ambiti utilizzando ogni strumento per la conoscenza che 'uomo ha a disposizio-

428

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 428 @ 28.11.2007 14:07:01 ‘ ‘



Lucia Urbani Ulivi

ne (sensi corporei, emozioni, affetti, sensibilita etica, conoscenze positive, ecc.). Tra i
suoi strumenti va registrata la logica, che non mostra pero uno statuto privilegiato o
prioritario: appare piuttosto come la messa in forma argomentativa di qualcosa che,
prendendo a prestito le parole di Aristotele, e posseduto, non dimostrato. Si tratta
di un modo complesso e ricco di considerare la ragione, aperta a diverse e numero-
se esperienze, in grado di accompagnare il soggetto nelle trasformazioni personali e
del mondo. Ovviamente questo & solo lo sfondo di riferimento del significato di ratio,
rispetto al quale i diversi autori e correnti specificano e precisano un uso filosofico
peculiare e proprio del termine.

Tale sfondo comune subisce un abbandono brusco nel 600, a causa dell’afferma-
zione della scienza matematizzata (la Nuova scienza) di Galileo e di Descartes; que-
st’'ultimo in particolare intende modellare la filosofia sul ragionamento logico-mate-
matico in modo da garantire al pensiero filosofico lo stesso grado di certezza di quelle
discipline. Descartes ritiene infatti che il modello logico-matematico abbia un primato
epistemologico rispetto a qualunque altra modalita conoscitiva, che lo accredita come
lo strumento principe della conoscenza umana, valido per qualunque ambito di appli-
cazione. La ragione viene dunque ridotta alla logica: si ragiona bene quando il discorso
¢ formalmente corretto. Vengono in tal modo gettate le premesse epistemologiche per
laffermazione del paradigma della ragione computazionale, secondo il quale ragiona-
re vuol dire manipolare simboli secondo regole formali. Il concetto cartesiano di ragio-
ne, verosimilmente trainato dal successo della Nuova Scienza, soppianta totalmente il
concetto precedente e si sedimenta nel senso comune, nelle discipline scientifiche, in
filosofia: & quello di cui ancora oggi correntemente disponiamo.

Certamente si possono porre molte obiezioni a tale riduzione della ragione alla lo-
gica, e nella storia della filosofia si sono levate molte voci contro la ragione cosi intesa
(basti pensare a Pascal, o a Kierkegaard), ma I'apparato di confutazione piu potente e
stato messo in campo nel 900 proprio dai suoi pitt determinati sostenitori, con una di
quelle ironie storiche di cui la storia del pensiero abbonda. Un gruppo di filosofi, logici,
epistemologici, psicologi, il cui capofila ideale puo essere considerato Alain Turing,
aderendo all'idea che ragionare e pensare (termini sostanzialmente non differenziati)
sia lo stesso che computare, ritenne, con stringente consequenzialita logica, che se si
fosse riuscito a costruire una macchina capace di manipolare simboli secondo regole
formali, questa sarebbe stata una macchina pensante. Si avvio cosi il programma del-
I'Intelligenza Artificiale che, ricco di uomini e di mezzi, tento di costruire un compu-
ter il cui comportamento di risposta fosse indistinguibile da quello umano, e dovesse
percio essere considerato una macchina pensante. I successi iniziali, irrealisticamente

429

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 429 @ 28.11.2007 14:07:02‘ ‘



®

La ragione in filosofia. Alcune puntualizzazioni storico-critiche e una proposta

considerati come i primi passi sicuri per la realizzazione del progetto, lasciarono il
posto a difficolta chiaramente insormontabili, che sollecitarono una riflessione sull’in-
tero programma. Emerge oggi in modo sempre piu chiaro e consapevole che la ca-
pacita computazionale, posseduta anche dai computer, & solo un aspetto della nostra
razionalita, che si realizza insieme a molte altre capacita che i computer non possono
possedere: parlare una lingua naturale in modo non solo sintattico, cioe secondo le
regole, ma anche tenendo conto del contesto, rendendo gli usi appropriati alle diverse
circostanze, forzando le regole stesse; apprendere dall’esperienza; essere creativi, ri-
spondendo in modo diverso e imprevedibile alle diverse situazioni o a situazioni simili.
Il fallimento del programma dell’Intelligenza Artificiale e, contro le intenzioni di chi
lo ha progettato, il primo passo per sgomberare il campo dal riduzionismo computa-
zionale della ragione e segnala I'urgenza e imprescindibilita di una pit approfondita
ricerca sulla ragione umana e sulla sua specificita.

2. 11 contributo descrittivo delle neuroscienze

11 filosofo che intenda prendere come oggetto di riflessione il concetto di ragione
non puo limitarsi a una raccolta di dati storici, per quanto significativi, o a osserva-
zioni introspettive, cariche di presupposti culturali, o a dati di senso comune, spesso
superficiali e stereotipati, ma deve basarsi su una descrizione del suo oggetto il piu
possibile scientifica, cioe oggettiva e universale. Se infatti la filosofia consiste in una
oggettivazione del mondo e dell'uomo per una comprensione metateorica di entrambi,
il livello oggettuale di partenza non ha che due fonti: i dati sensoriali e i risultati scien-
tifici. Spesso nella storia del pensiero si e sottolineato il contrasto tra attestazioni dei
sensi e descrizioni scientifiche (si tratta di un topos ricorrente dallo scetticismo antico
ai nostri giorni), sovente utilizzato per svalutare i dati sensoriali come fonte attendibile
di conoscenza. Se mutiamo il punto di prospezione e consideriamo i risultati scientifici
non in opposizione a quelli sensoriali, ma come una loro utile estensione attraverso
apparati strumentali, si rafforza la valorizzazione dei risultati scientifici come descri-
zione precisa e attendibile di cio che al mondo & empiricamente controllabile. Entro
tale ottica il filosofo contemporaneo ha la fortuna di avere a disposizione i risultati
delle neuroscienze, che hanno prodotto e continuano a produrre una mole considere-
vole di studi sulla corporeita, le emozioni, la coscienza, il pensiero, I'etica, ecc., cioé su
quell’oggetto privilegiato della filosofia che e I’essere umano.

Le neuroscienze oggi vengono sempre piu chiaramente smentendo il dualismo
cartesiano, sedimentato nel senso comune e in molti riferimenti culturali — anche colti

430

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 430 @ 28.11.2007 14:07:03‘ ‘



Lucia Urbani Ulivi

— che aveva separato il corpo, considerato come una macchina, dal pensiero, colto
nell’atto introspettivo, e che aveva guardato alle emozioni con un sospetto non suffi-
cientemente dissipato dai tentativi conciliatori.

Tra gli altri in particolare A. R. Damasiol, che significativamente intitola un suo
libro L’errore di Cartesio. Emozione, ragione e cervello umano, prova con numerosi
esperimenti neuroscientifici che corpo, emozioni e pensiero sono presenti e cooperano
in tutti i processi umani, anche quelli piu astratti e sofisticati di ragione alta, quali il
linguaggio, le inferenze logiche, la memoria estesa, I’attenzione, ’apprendimento con-
cettuale. Il corpo per Damasio costituisce il continuo riferimento di base della mente,
in quanto dal corpo partono continuamente segnali neurochimici che raggiungono il
cervello e gli consentono di funzionare. Quanto alle emozioni, esse non solo non sono
un ostacolo per il pensiero, ma danno al pensiero un riferimento di tonalita affettiva
che fa da sfondo alle scelte e alle decisioni. L'interazione tra corpo, emozioni e pensie-
ro & estremamente complessa, e Damasio la illustra dettagliatamente, ma quel che qui
mi preme di sottolineare ¢ I'importanza della loro partecipazione cooperativa perché
I'uomo mantenga un equilibrio funzionale. E, e resta certamente vero, che emozioni
negative o squilibrate impediscono la concettualizzazione o addirittura ostacolano il
funzionamento del corpo e che questi eccessi sono oggetto di percezione chiara. Ma
¢io non vuol che la mancata percezione delle emozioni sia un segno che non ci sono:
anzi, sottolinea Damasio, la loro presenza e inavvertita proprio perché il sistema fun-
ziona con fluidita, in modo armonico. Luomo dunque per Damasio ¢ un sistema di
sistemi organici, che includono distretti corporei, messaggi emozionali e processi di
pensiero che interagiscono in modo olistico, dando un risultato maggiore della somma
delle singole parti. Per quanto riguarda il nostro oggetto, cioe la ragione, Damasio
prova che la mente e incorporata ed emozionale, mostrando con impressionanti dati
sperimentali che pazienti con danni ai lobi prefrontali mantengono intatte le capacita
logiche, ma perdono il contatto emozionale. Il risultato & un comportamento ispirato
dalla fredda ragione, incapace di effettuare scelte, prendere decisioni, coltivare rela-
zioni umane, mantenersi nella socialita e nella stabilita affettiva. Il che prova che la
logica non & sufficiente a garantire la razionalita, pur essendo una delle sue capacita,

1 A. R. Damasio, Descartes’ Error. Emotion, Reason and the Human Brain, New York 1994 (tr. it. di F.
Macaluso, L'errore di Cartesio. Emozione, ragione e cervello umano, Milano 1995). Oltre che in numerose
pubblicazioni strettamente neuroscientifiche, Damasio espone le sue tesi neurobiologiche nei seguenti due
libri: The Feeling of What Happens. Body, Emotion, and the Making of Consciousness, New York 1999 (tr.
it. di S. Frediani, Emozione e coscienza, Milano 2000) e Looking for Spinoza. Joy, Sorrow, and the Feeling
Brain, New York 2003 (tr. it. di I. Blum, Alla ricerca di Spinoza. Emozioni, sentimenti e cervello, Milano
2003).

431

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 431 @ 28.11.2007 14:07:04‘ ‘



®

La ragione in filosofia. Alcune puntualizzazioni storico-critiche e una proposta

e che il concetto di razionalita va riformulato tenendo ben presente anche il contributo
delle emozioni. E interessante osservare come la descrizione neuroscientifica dell’uo-
mo quale risulta dagli studi di Damasio sia piu facilmente integrabile entro una antro-
pologia filosofica di tipo aristotelico-tomistico che in una di ispirazione cartesiana. Per
Cartesio infatti i dati corporei e quelli mentali appartengono a domini ontologici del
tutto eterogenei, laddove sia per Aristotele che per Tommaso d’Aquino la corporeita, le
emozioni, il pensiero sono espressioni di un’ontologia unitaria la cui natura metafisica
e rintracciabile attraverso le osservazioni empiriche capite grazie alla riflessione filo-
sofica. Ovviamente Damasio rimane su un piano di oggettivita naturalistico-scientifica,
che le antropologie filosofiche di Aristotele e di Tommaso oltrepassano ponendosi a
livello metateorico rispetto al piano empirico-oggettivo. Cio che qui interessa € che la
descrizione scientifica dell’'uomo prodotta da Damasio & particolarmente compatibile
con un’antropologia filosofica olistica, del tipo di quelle di Aristotele e di Tommaso,
ed e incompatibile con posizioni dualistiche quali quella cartesiana. Se Damasio con-
quista la descrizione dell’'uomo come sistema di sistemi organici, un altro scienziato,
M. J. Behe, biochimico, porta tale concetto a maggior precisione2. Behe sottolinea
che 'uomo e qualcosa di pit di un sistema di sistemi: ¢ un sistema irriducibilmente
complesso di aspetti corporei, emozionali, mentali. La correzione di Behe & molto utile
in quanto evidenzia con migliore chiarezza che I'uomo & anzitutto una unita, le cui
parti non solo interagiscono in modo da integrarsi nell’'unita, ma sono costituite in
modo appropriato per quella specifica unita. Facendo un esempio a livello corporeo,
gli occhi che gli esseri umani hanno non sono sistemi di visione universali, adattabili a
uomini, scimmie antropomorfe, gatti, ma sono specifici e propri occhi umani, integra-
bili solo con quella peculiare costituzione cerebrale, cranio-sacrale, nervosa, ecc. che
sono esclusivamente e tipicamente umane. La specificita di essere degli occhi umani
viene loro dal far parte del sistema uomo, nel quale sono integrati e per il quale sono
costituiti. Questo per il fatto che non siamo un assemblaggio di sistemi (cosi poteva
essere intesa la tesi di Damasio), ma perché 'unita da il suo sigillo agli elementi che
la compongono. Sappiamo che tale precisazione serve a Behe in funzione polemica
nei confronti dell’evoluzionismo neo-darwiniano; tralasciando ora tale complessa que-
stione, vale la pena per il presente studio tenere ferma la descrizione dell'uomo che
Behe propone come sistema irriducibilmente complesso, la cui complessita puo essere
spezzata a fini di studio (I'occhio sara studiato dall’oculista, il cuore dal cardiologo,

2 M. J. BEHE, Darwin’s Black Box. The Biochemical Challenge to Evolution, New York 1996.

432

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 432 @ 28.11.2007 14:07:05‘ ‘



Lucia Urbani Ulivi

i problemi emozionali dallo psicanalista), ma non puo essere persa di vista, perché
costituisce cio per cui 'uomo ¢ uomo, cioe lo specificamente umano.

3. Una proposta per la ragione

Abbiamo fin qui raccolto degli elementi storici e alcuni dati scientifici sui quali ba-
sare una riflessione filosofica. Riassumendo brevemente, da un punto di vista storico
sappiamo che la concezione oggi corrente di ragione come sostanzialmente indifferen-
ziabile dalla logica si & affermata a partire da Descartes, laddove il pensiero antico e
medievale avevano un concetto pitt complesso e completo di ragione, di cui la logica
era una delle capacita, non l'unica, né la piu importante. Le discipline neuroscien-
tifiche contemporanee descrivono 1’essere umano come un sistema irriducibilmente
complesso di funzioni corporee, emozionali e mentali, che agiscono insieme, in una
cooperazione profondamente interconnessa, cosicché cambiamenti di uno dei piani
coinvolti provoca conseguenti mutamenti di equilibrio dell’intero sistema.

3.1. La ragione come proprieta del sistema (o di II livello)

Tenendo conto dei dati raccolti, si puo a questo punto formulare un’ipotesi di ri-
sposta alla domanda “Che cosa € la ragione?”, nel modo seguente: la ragione umana &
la proprieta di II livello specifica e caratteristica dell'uomo considerato come sistema
unitario.

Chiarisco con un esempio. Immaginiamo di essere da un meccanico e di vedere
davanti a noi, a terra, vari elementi: due ruote, un sellino, un manubrio, una catena di
trasmissione, due pedali, un’asta di metallo, piu varie viti, bulloni, ecc. Ognuno di que-
sti pezzi ha una sua identita e funzione di I livello: le ruote hanno la proprieta di roto-
lare, sul sellino ci si puo sedere, il manubrio puo essere impugnato, e cosi via. Nessuno
di questi pezzi ¢, da solo, una macchina utilizzabile per procedere in equilibrio, cioe
una bicicletta. Essere un veicolo di tale tipo & una proprieta di II livello, propria della
bicicletta considerata come sistema, cioé come un insieme unitario e organizzato di
parti in relazione funzionale. Tale proprieta e raggiunta quando gli elementi di I livello
sono assemblati e danno luogo a una macchina, che solo come sistema unitario ha
la proprieta di essere un veicolo a pedali. Tale proprieta e di II livello, o sistemica.
L'esempio della bicicletta non vuole introdurre un modello funzionalista o meccani-
cista, ma solo indicare che cosa sia una proprieta di II livello. Tornando alla ragione,
quello che qui propongo ¢ di considerare la ragione come la proprieta sistemica, o di I

433

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 433 @ 28.11.2007 14:07:06‘ ‘



®

La ragione in filosofia. Alcune puntualizzazioni storico-critiche e una proposta

livello, dell'uomo; non dunque come proprieta tipica o esclusiva di uno degli elementi
che costituiscono il sistema, quale il pensiero considerato separatamente dagli altri
elementi del sistema, ma come I’espressione caratteristica del sistema, che e I'unita
che organizza e integra tutti gli elementi che le ineriscono.

3.2. La ragione come capacita di porsi e di risolvere problemi

Restano pero ancora aperte molte questioni, di cui la pilu significativa e¢: come ope-
ra la ragione? O, in altri termini: in che cosa consiste 1’essere razionali? Ipotizzo una
risposta: la ragione ¢ la generale e complessa capacita di porsi problemi (di qualunque
ordine e livello), che crea gli scenari di varie soluzioni, controlla gli esiti, opera una
scelta, giunge a una soluzione. Non si tratta di una risposta funzionalista in quanto
non sostengo che I'ontologia della ragione sia riducibile al suo funzionamento; spie-
go semplicemente in che modo la ragione operi. Fermo restando che la ragione ¢é la
proprieta piu significativa dell'uomo come sistema unitario, osservo che I'esercizio
della ragione, cioe la razionalita, consiste in prima battuta nell’esser capaci di porsi
problemi. ’ambito problematico non ha preclusioni o preferenze: la razionalita si ap-
plica a tutti i problemi che 'uomo affronta, sia quelli che sorgono dalle necessita della
sopravvivenza che quelli che nascono dai tentativi di autocomprensione, sia quelli tipi-
camente affettivi che quelli etici, sia quelli sociali come pure quelli scientifici, religiosi,
ecc. Dopo aver identificato un problema la razionalita prosegue il suo percorso e crea,
con l'aiuto dell'immaginazione, varie risposte con gli scenari delle loro conseguenze;
tali scenari vengono sottoposti a una cernita nella quale I'intervento emozionale ¢
dominante, in quanto sono le emozioni che ci danno il senso dell’accettabilita o della
preferibilita di una soluzione piuttosto che di un’altra. Infine viene ammessa una scel-
ta tra le diverse ipotesi come soluzione del problema iniziale.

3.3. La ragione non e la logica

Chiaramente in questo procedimento complesso, che tiene presenti dati derivan-
ti da fonti diverse (corporeita, conoscenze storiche, ipotesi teoriche, confronto con
Iesperienza, accettabilita etica, coerenza logica, congruenza sociale, accettabilita
emozionale, ecc.) la logica non ha un ruolo privilegiato: ¢ una delle capacita di cui
il sistema nel suo insieme si serve per trovare una risposta al problema. E il sistema
a essere razionale, e puo addirittura rimanere razionale anche se contravviene alle
regole logico-formali; puo cioé capitare di essere razionali, pur essendo illogici. Ecco
un esempio: alla fine dell’anno accademico sono molto stanca e voglio prendermi un
periodo di riposo; rispetto a tale decisione conseguono logicamente delle scelte: ri-

434

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 434 @ 28.11.2007 14:07:07‘ ‘



Lucia Urbani Ulivi

fiutare nuovi impegni, prenotare una vacanza. Mi viene proposta una collaborazio-
ne a breve scadenza. Se voglio essere logica devo rifiutare; posso pero prendere in
considerazione la proposta facendo entrare nella valutazione elementi non logici: la
proposta mi piace (elemento emozionale), non sono poi cosi stanca (dato corporeo), &
una occasione forse irripetibile (considerazione strategica), non voglio rifiutare (dato
affettivo), ecc. Alla luce di tali elementi accetto la proposta: la mia scelta & certamente
illogica, ma altrettanto certamente e razionale. A conferma che la logica non ha un
legame vincolante con la ragione, possiamo osservare comportamenti del tutto irra-
zionali, che diventano tali proprio perché pretendono di rispettare esclusivamente i
vincoli logici; le decisioni e le scelte richiamano invece capacita extra logiche e non
possono essere definite dall’analisi logica della situazione. Facciamo un esempio; un
medico deve decidere se informare o no un paziente di una grave malattia che risulta
dalle indagini fatte. Decide di essere di non lasciarsi prendere dall’emozione e di se-
guire un comportamento esclusivamente logico; inizia allora ad accumulare argomenti
a favore e contro I'informazione. L'elenco si allunga a dismisura, ma ogni argomento
a favore dell'informazione e controbilanciato da uno contro: il medico non riesce a
decidere, guardando gli elenchi, quale dei due comportamenti vada adottato. Attenersi
alla logica in questo caso vuol dire non sapere come comportarsi, cioé essere incapaci
di scegliere una linea di condotta e di mantenervisi aderente. La conseguenza ¢ un
comportamento irrazionale, che oscilla tra le due possibilita senza poter trovare un’in-
dicazione di comportamento adeguato rispetto alla situazione specifica.

3.4. La razionalita risulta dall’azione combinata di corporeita, emozioni,
pensiero

Tali elementi sono distinguibili per comodita analitica di studio, ma sono intrec-
ciati funzionalmente in una unita irriducibile e complessa che ne coordina le relazioni
e ne rende possibile I'azione. Gli elementi operano in modo da sostenere il sistema,
ognuno cooperando con gli altri e adattandosi in modo duttile alle necessita del siste-
ma. Mentre in condizioni normali ¢’¢ un equilibrio che risulta dalla collaborazione,
in condizioni critiche o di emergenza ¢ privilegiata ’azione dell’elemento piu adatto
a garantire le possibilita di sopravvivenza dell'uomo, cioe dell’'unita. Basti pensare a
situazioni di improvviso pericolo fisico, nelle quali la mente & messa completamente
da parte a favore delle risposte emozionali, che sono molto piu veloci ed efficaci nel
garantire delle reazioni pronte. Nei casi invece, abbondantemente riportati e studiati
dalla letteratura bioetica, in cui sia le capacita mentali che le risposte emozionali siano
danneggiate, il corpo mantiene in funzione, e dunque viva, I'unita umana sostenen-

435

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 435 @ 28.11.2007 14:07:08‘ ‘



®

La ragione in filosofia. Alcune puntualizzazioni storico-critiche e una proposta

dola in una situazione non ordinaria. Ci sono anche i casi, alcuni dei quali famosi,
del pensiero che resta attivo nonostante serie menomazioni corporee o emozionali. A
dimostrare che il sistema-uomo agisce, con i mezzi che ha (in condizioni ordinarie) o
che gli restano (in condizioni deficitarie) in modo autopoietico, cioe con la tendenza a
mantenere se stesso. Tale tendenza manifesta ed esprime la proprieta del sistema che
¢ la razionalita.

3.5. La ragione & ipotetico-congetturale

Da un punto di vista epistemologico la ragione, a differenza della logica, non pre-
tende la certezza, pur cercando la verita; duttile nella sua complessita, & aperta al
confronto con gli altri e con il mondo, al miglioramento, alla revisione critica. Non es-
sendo accampata nelle impossibili e mai soddisfatte pretese della certezza, che hanno
come esito lo scetticismo, & capace di riconoscere la verita entro un certo ambito pro-
blematico; mutando il quale, o venendo arricchito di nuove conoscenze, muteranno di
conseguenza le soluzioni o le ipotesi. Cosi lavorano le discipline scientifiche, che non
sostengono un’implicita epistemologia scettica o relativistica, ma che sono in grado di
spiegare con nuove teorie le trasformazioni del loro oggetto, cioe di scoprire e definire
verita appropriate a dati sperimentali diversi.

Da quanto detto risulta chiaro che nella riflessione filosofica & tempo di tornare a
prendere in considerazione quell’unita dell'uomo nella quale si radica la sua specifici-
ta. Cio e stato trascurato per molto tempo nelle antropologie post-cartesiane, portate
a valorizzare il pensiero come I'aspetto pitt importante dell'uomo e successivamente
costrette a identificare il pensiero con la logica, visto che era stata persa di vista la
complessita della ragione umana. Possiamo dunque volgerci con un senso di gratitu-
dine a chi aveva scorto tale unita e complessita dell’'uomo, in particolare Aristotele
e Tommaso d’Aquino, che avevano indicato con chiarezza una prospettiva che oggi
possiamo configurare in un quadro pitt complesso e completo grazie al contributo
delle neuroscienze.

4. Una distinzione: ragione epistemica e ragione oggettiva
La ragione fin qui presa in considerazione & la ragione dalla parte del soggetto,
cioe la capacita propriamente umana di ragionare. Possiamo chiamarla ragione epi-

stemica. Tale ragione esercita la sua attivita di comprensione e riflessione rivolgendosi
a oggetti dotati di un’ontologia indipendente dal soggetto (posizione realista) e che

436

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 436 @ 28.11.2007 14:07:10‘ ‘



Lucia Urbani Ulivi

comungque richiedono uno sforzo conoscitivo, grazie al quale vengono messi in luce
aspetti nuovi o scoperti dati a prima vista nascosti (anche I'idealista puo riconoscere
la non immediata disponibilita al soggetto di tutto cio che viene conoscendo). Dunque,
anche senza dover prendere un deciso impegno ontologico, si pud comunque sostene-
re che la ragione epistemica ha oggetti non epistemici. A questo punto si puo porre il
problema ontologico: che ontologia devono avere tali oggetti per poter essere acquisiti
alla comprensione razionale del soggetto umano, cioe alla ragione epistemica? Le ri-
sposte possibili sono tre; la prima dice “Non lo sappiamo, e non lo possiamo sapere”;
la seconda afferma che la realta puo essere caotica e che la ragione proietta su di
essa le proprie strutture di comprensione, che sono e restano esclusive del soggetto;
la terza sostiene che noi capiamo la realta in quanto essa & dotata di una razionalita
oggettiva, seguendo il filo della quale gli esseri umani conoscono. Esaminiamo le tre
soluzioni. La prima risposta & chiaramente scettica, in quanto afferma che la realta &
inconoscibile e che cio che diciamo di sapere potrebbe avere la consistenza ontologica
delle allucinazioni o dei sogni. Tale posizione, ampiamente praticata nella storia del
pensiero filosofico, si regge su dei condizionali, in quanto afferma: “la conoscenza
umana potrebbe essere tutta falsa”. Se un condizionale e sufficiente per sostenere una
posizione, allora vale anche il condizionale opposto: “la conoscenza umana potrebbe
essere tutta vera”. Se invece con quel condizionale lo scettico afferma semplicemente
che la conoscenza sarebbe garantita solo se uscissimo dalla conoscenza per apprende-
re gli oggetti senza soggetto conoscente, allora si sta semplicemente contraddicendo,
in quanto prima conviene che per conoscere serve un soggetto conoscente, poi nega
tale affermazione sostenendo che la conoscenza migliore & quella senza soggetto. La
risposta scettica va scartata in quanto troppo debole (si fonda su condizionali) o con-
traddittoria. La seconda posizione sostiene che I'oggetto di conoscenza, cioe la realta,
deve la sua strutturazione razionale all'imposizione di categorie di comprensione del
tutto soggettive; si tratta della risposta kantiana, che individua un portato di a priori
nel soggetto come condizionante la possibilita di conoscere. L'obiezione a Kant & nota:
visto che le conoscenze di cui disponiamo sono a posteriori, anche I'affermazione
dell’a priori & a posteriori; dunque I'unico modo per sostenere che c¢’e un a priori che
condiziona la conoscenza ¢ di rintracciarne i segni nella conoscenza effettivamente
disponibile. Pero tali segni, che per Kant avevano il supporto determinante della mate-
matica e della fisica, svaniscono con i mutamenti di fine 800 di quelle discipline. Con
la cosiddetta “crisi dei fondamenti” e apparso chiaro che sono possibili numerose e
diverse matematiche, a seconda di come vengano definiti gli assiomi di partenza e che
il modello newtoniano di spazio e tempo assoluti va invece relativizzato.

437

‘ ‘ RTLU_3_2007.indd 437 O] 28.11.2007 14:07:11 ‘ ‘



®

La ragione in filosofia. Alcune puntualizzazioni storico-critiche e una proposta

Resta dunque la terza posizione, che afferma I'esistenza di una ragione oggettiva,
cioe di una struttura di razionalita presente nel mondo e che sostiene che la nostra ca-
pacita di comprensione del mondo (ragione epistemica) puo realizzarsi perché inten-
ziona un oggetto che & esso stesso razionale (ragione oggettiva). C’e dunque un’affinita
di struttura tra noi e la realta che consente e sostiene la nostra comprensione: I'uomo
e la realta sono impastati della stessa stoffa razionale.

5. Ripercussioni

Un modo per saggiare la consistenza di una proposta filosofica consiste nel con-
trollarne la capacita esplicativa rispetto a difficolta tipicamente irrisolte. Vediamo dun-
que se la proposta di considerare la ragione come la proprieta specifica dell'uomo
in quanto sistema unitario consenta una migliore comprensione filosofica di alcuni
problemi classici o aiuti a chiarirne altri. Prendero in considerazione due temi signi-
ficativi; il primo & quello della capacita di prova delle vie di Tommaso d’Aquino per
dimostrare I'esistenza di Dio, che sono state, e sono, oggetto di dibattito per — e tra
—logici e filosofi; il secondo & controllare in che misura il concetto allargato di ragione
qui proposto consenta spazi per sostenere la sussistenza dell’anima.

5.1. Le vie tomistiche per dimostrare I’esistenza di Dio

Tommaso d’Aquino propone cinque vie per dimostrare per I'esistenza di Dio, che
troviamo esposte nella celebre Quaestio 2 di Summa theologiae 1, e in Contra Gentiles
I, XIII3. Senza ripetere le argomentazioni di Tommaso, ampiamente note, desidero
soffermarmi esclusivamente sullo statuto epistemologico delle vie tomistiche. E stato
obiettato a tali vie di non essere probanti da un punto di vista logico in quanto met-
tendole in forma logica si osserva che tra le premesse e le conclusioni non si da un
nesso necessario. Non desidero entrare nel merito di tale obiezione, controllandone la
correttezza, intendo invece, nell’ipotesi che ’obiezione sia valida, capire il pit precisa-
mente possibile che cosa essa effettivamente metta in crisi e quali ne siano i presuppo-
sti epistemologici. Cio che 'obiezione da per scontato e la riduzione della ragione alla
logica, per la quale un argomento ¢ razionale se, e solo se, ¢ formalmente corretto, ed
& formalmente corretto se, e solo se, tra premesse e conclusioni ¢’é un vincolo formale

3 ToMMASO D’AQUINO, Summa theologiae 1, q. 2, art. 3, «Utrum Deus sit», e Summa contra Gentiles 1, cap. 13,
«Rationes ad probandum Deum esse». Varie edizioni.

438

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 438 @ 28.11.2007 14:07:12‘ ‘



Lucia Urbani Ulivi

di necessita. La conseguenza di tale posizione epistemologica & che argomenti non
necessari sono illogici, dunque irrazionali. E questo per i logicisti & il destino delle
vie tomistiche. Occorre osservare che se la ragione & considerata come una capacita
complessa, non espressione del solo pensiero argomentante, & possibile considerare
validi, o probanti, degli argomenti che non si presentano come formalmente necessari,
in quanto attingono comprensione attraverso considerazioni, osservazioni, dati, che
non sono tra loro formalmente vincolabili. Possiamo addirittura sostenere che la gran
parte di quella che consideriamo come conoscenza razionale non ¢ assoggettabile a
tali vincoli, dalle conoscenze delle discipline scientifiche a quelle filosofiche, a quelle
religiose, a quelle pit semplici su cui si regge la nostra vita ordinaria. Facciamo un
esempio di razionalita senza necessita logica. Mettiamo il caso che siamo in una stan-
za chiusa a chiave e che sentiamo bussare; ci chiediamo la ragione del rumore che
abbiamo sentito. Formuliamo varie ipotesi: ha bussato qualcuno che voleva entrare,
o qualcuno che era di passaggio, o qualcuno che voleva fare uno scherzo; ma & pure
possibile che abbiamo sentito male, e abbiamo preso per colpi alla porta un rumore
della strada, o che abbiamo avuto un’allucinazione uditiva, o che qualcuno nella stan-
za abbia azionato un registratore che ha trasmesso il rumore di colpi, ecc. Chiederci
la ragione dei colpi che abbiamo sentito & certamente porsi una domanda razionale:
vogliamo capire un’esperienza; eppure non ¢ possibile dare una soluzione che rispetti
i vincoli logici, perché tra il rumore che abbiamo sentito e 'identificazione di una
causa non ¢ istituibile nessun rapporto necessario. Pero cercare di capire e razionale:
facciamo allora entrare nel nostro sforzo di comprensione elementi che vengono dal
contesto (il solito scherzo di uno dei presenti nella stanza), dalla storia (¢ successo al-
tre volte, ed era stato un bambino che giocava in corridoio), dall’esperienza personale
(non & la prima volta che sento rumori che non sono prodotti dall’esterno), ecc. La
spiegazione che adotteremo sara razionale, anche se non potra essere logica; se man-
terremo la pretesa che una spiegazione per poter essere considerata razionale debba
essere logica, finiremo per rinunciare alla spiegazione, aprendo la via al ripiegamento
scettico, che ¢ una forma di rinuncia alla comprensione razionale. Se applichiamo
quanto detto sopra alle vie tomistiche, le possiamo riconoscere come argomenti razio-
nalmente validi, con i quali I'esistenza di Dio & provata in modo razionale, anche se
tale dimostrazione non e soggetta ai vincoli logici di implicazione necessaria.

5.2. La possibilita della sussistenza dell’anima

La parola “anima”, pur con una certa varianza semantica in epoche e autori diver-
si, tradizionalmente indica una parte dell’essere umano non riducibile all’empirico. Le

439

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 439 @ 28.11.2007 14:07:13‘ ‘



®

La ragione in filosofia. Alcune puntualizzazioni storico-critiche e una proposta

correnti dominanti della filosofia novecentesca hanno messo in ombra tale concetto
o lo hanno risolto naturalisticamente nel pensiero. Sostenere, come qui si e fatto,
che la ragione ¢ la proprieta che caratterizza il sistema uomo, ha qualche rilevan-
za nella questione dell’anima umana? A prima vista potrebbe sembrare che trovare
un principio di tipo empirico, quale & la ragione come proprieta di II livello, porti a
una riduzione dell'uomo alla sua costituzione biologica. Occorre chiarire bene questo
punto: ogni spiegazione antropologica di tipo olistico individua un solo principio dal
quale derivano le diverse manifestazioni presenti nell'uomo. Antropologie olistiche
sono quella aristotelica e quella tomistica; per Aristotele4 nell’'uomo c’e una sola forma
(entelechia), che e il principio determinatore e specificatore di tutte le attivita umane;
per Tommaso d’Aquino5 I'unica forma sostanziale dell’'uomo e 'anima intellettiva,
dalla quale discendono tutte le funzioni umane. Anche la posizione qui presentata
¢ olistica, dunque riporta a un solo principio I'intera organizzazione umana, con le
sue diverse componenti. Cio non vuol dire che una spiegazione olistica debba essere
naturalistica, cioe tale da escludere la possibilita della sussistenza di tale unico prin-
cipio umano. Tant’e@ che Tommaso, certamente non sospetto di naturalismo, ritiene di
poter affrontare la questione della sussistenza dell’anima; egli avverte il lettore che si
tratta di una longa et subtilis inquisitio, in quanto occorre provare che I'unita dell’uo-
mo, cosi nettamente affermata come condizione di possibilita dell’essere umano, puo
essere infranta per consentire la sussistenza dell’anima dopo la morte, cioé dopo la
separazione dal corpo. Tommaso sceglie la via di individuare delle attivita che la forma
sostanziale dell’'uomo non potrebbe compiere se fosse solo un principio biologico e
che segnalano I'indipendenza di tale principio dal corpo. Si tratta, come e noto, della
conoscenza degli universali, della conoscenza di tutti i corpi e dell’autocoscienza. Che
tali attivita indichino la non corporeita della forma sostanziale umana e seriamente
messo in questione oggi sia dalla biologia, che ha arricchito la sua portata esplicativa,
sia dalla filosofia della mente, che tenta di riportare entro i confini della biologia tutte
le funzioni umane. Una strada che varrebbe la pena di esplorare per uscire dal bio-
logico potrebbe essere la seguente: certamente dell’'uomo non possiamo vedere altro
che le manifestazioni espresse nell’empirico e in esso constatabili attraverso modifi-
che del tessuto biologico per la ragione lapalissiana che solo I'empirico si manifesta
empiricamente ed & empiricamente controllabile. E perd improprio concludere da cid

4 ARISTOTELE, Peri Psychés, tr. it. di G. Movia, L’anima, Testi a fronte, Milano 2001, II, 412a, 27-28, p. 57.

5 ToMMASO D’AQUINO, Summa theologiae 1, q. 75 e q. 76; Summa contra Gentiles 11, capp. 49, 51, 55, 56, 59;
Quaestiones disputatae de anima, art. 1, 2, 9. Varie edizioni.

440

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 440 @ 28.11.2007 14:07:15‘ ‘



Lucia Urbani Ulivi

che tutte le attivita umane derivino solo dal tessuto biologico; di tale riduzionismo non
c’é evidenza scientifica e neppure evidenza razionale, anzi il lavoro razionale consiste
proprio nel cercare eventuali ragioni che, pur non rilevabili empiricamente, vanno
introdotte e ammesse per spiegare cio che & rilevabile empiricamente. Non diciamo
che la forza di gravita non esiste solo perché e osservabile esclusivamente attraverso
le modificazioni che produce nelle interazioni tra gravi o che il tempo & un’invenzione
culturale perché ne sono noti solo gli effetti nella storia, sia del singolo che dei popoli,
cosl come, per fare un esempio un po’ piu articolato, mentre & certamente vero che
abbiamo esperienza di singole ed empiriche partite di scacchi, questo non ci autorizza
a concludere che le regole degli scacchi, che nessun puo dire di avere visto tra i dati
empirici, puramente e semplicemente non esistono. Per quanto infatti le regole in
quanto regole non siano enumerabili tra gli oggetti del mondo empirico, ma risultino
solo come principi generatori delle partite, esse sono cio cui dobbiamo ricorrere, e co-
noscere, per spiegare le partite empiriche. Non solo: mentre non sono possibili partite
senza regole, sono invece possibili regole senza partite: se anche nessuno in questo
momento sta giocando a scacchi, le regole degli scacchi permangono identiche e im-
palpabili. Se pensiamo alla ragione in modo analogo, cioé come il principio genera-
tore delle diverse attivita umane, per esso ¢’e¢ uno spazio di sussistenza non empirico
indipendente dalle manifestazioni empiriche che genera. Tale spazio non puo essere
ulteriormente definito o precisato con la sola ragione naturale, ma e quello che diverse
filosofie hanno chiamato anima; che cosa sia, ce lo dira la Rivelazione.

E invece possibile, anzi necessario, dedicare ulteriore riflessione e approfondi-
mento filosofico alla precisazione del concetto di ragione come proprieta di II livello
del sistema uomo e alla sua identificazione con cio che & stato tradizionalmente chia-
mato “anima”. Si tratta di un problema che ha molti risvolti. C’e 1'aspetto lessicale:
se si accetta il concetto, quale termine e preferibile utilizzare per indicarlo? Conviene
innovare anche linguisticamente, parlando semplicemente di proprieta di II livello,
o ¢ preferibile ricorrere a termini tradizionali, quali “ragione”, o “anima razionale”,
o “anima”? C’e poi I'aspetto propriamente filosofico, o concettuale: tale proprieta di
I livello & I'unica che consente di individuare il sistema? E la principale? Ce ne sono
altre? Quali relazioni vengono intrattenute tra le parti del sistema e la proprieta di II
livello? In che misura alcune parti possono risultare deficitarie e il sistema mantenere
la proprieta di II livello? Infine ¢’ la questione metafisica: la ragione ha un’ontologia
solo empirica o richiede una collocazione ontologica metaempirica, che ne consenta
I'identificazione con la tradizionale “anima” filosofico-religiosa, sia pure precisata?
Sono domande che in questa sede non posso che segnalare come filosoficamente ri-

441

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 441 @ 28.11.2007 14:07:17‘ ‘



®

La ragione in filosofia. Alcune puntualizzazioni storico-critiche e una proposta

levanti, a conferma che la proposta qui formulata va considerata come una prima
traccia di riflessione filosofica, aperta ad approfondimenti, precisazioni, correzioni,
suggerimenti.

6. La ragione tra filosofia e teologia

Con gratitudine nei confronti della rivista che mi ospita vorrei dire qualche parola
conclusiva sui rapporti tra filosofia e teologia alla luce del modo sopra proposto di
intendere la ragione, rivedendo e superando alcuni fraintendimenti.

6.1. Lirrazionale

Accettando la proposta di considerare la ragione come una proprieta dell'uomo
nella sua globalita, sembrerebbe doversi concludere che ogni azione, per il solo fatto
di essere umana, non possa che essere razionale. Dobbiamo concludere che non si
danno azioni che siano insieme umane e irrazionali? Certamente no; se sono possibili,
come vanno spiegate? Primo punto: se la razionalita ¢ la capacita di porsi problemi,
immaginare scenari di risposte possibili, scegliere tra queste una soluzione, l'irra-
zionalita puo annidarsi a uno dei diversi livelli del percorso razionale: ¢ irrazionale
non porsi affatto problemi. E questo il significato del verso dantesco: fatti non foste
a viver come bruti, ma per sequir virtute e canoscenza, che relega tra i non umani,
i bruti, coloro che non esercitano la capacitd conoscitiva e che non hanno regole di
comportamento. E anche irrazionale non immaginare nessuna possibilita di risposta a
un problema; lo scettico non pecca di questa irrazionalita, in quanto in qualche modo
risolve il problema che si era posto. E irrazionale, a un livello ulteriore, moltiplicare
all’infinito i possibili scenari di risposta coltivando la pretesa impossibile che la solu-
zione consegua in modo logicamente necessario da uno degli scenari; una modalita
scettica innesta qui la sua impossibilita di rispondere. E irrazionale concludere che,
siccome tale conseguenza non si da, allora non c’e soluzione; in tal modo la giusta
pretesa di argomentare in modo corretto da un punto di vista logico si trasforma
nell’erronea pretesa che la soluzione sia trovata esclusivamente con strumenti logici.
[ irrazionale, in sintesi, ogni percorso che, contrario alle capacita della ragione, ci fa
vedere il mondo e noi stessi come incomprensibili e confusi, riduce la conoscenza a
relativita, nega soluzioni, chiude scenari, misconosce problemi.

442

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 442 @ 28.11.2007 14:07:18‘ ‘



Lucia Urbani Ulivi

6.2. La polemica irrazionalistica

Si sa che nella storia del pensiero filosofico si sono levate alcune voci appassionate,
in particolare quelle di Pascal e di Kierkegaard, e molte voci in ogni epoca tra i teologi,
che hanno sottolineato con forza i limiti delle capacita della ragione a orientare I'uo-
mo nella comprensione di sé e del mondo. Mi sembra che alla luce di quanto detto i
motivi di polemica verso la ragione possano essere ora meglio capiti e ridimensionati.
Dal ’600 in avanti, come si e detto sopra al punto 1., la ragione & stata sempre di piu
identificata con la logica ed e venuta perdendo di ampiezza, complessita, dipendenza
dall’intero essere umano; cosl impoverita e formalizzata ha perso di vista molti pro-
blemi e ne ha trattati altri in modo superficiale. E a questo fraintendimento che Pascal
e Kierkegaard, come pure molti teologi, si oppongono; il lessico che usano, pero, non
consente loro di distinguere chiaramente la ragione dalla logica, in quanto il contesto
storico non dispone con precisione di tale distinzione. Se rileggendo tali autori pen-
siamo che le loro obiezioni siano rivolte al predominio della logica, e non all’esercizio
della ragione intesa come comprensione del mondo attraverso tutti gli strumenti di cui
l'uomo dispone, possiamo condividere quasi sempre le loro obiezioni, e apprezzare
la rivendicazione olistica dalla quale sono ispirate, per quanto non sia esplicitata con
chiarezza o completezza.

6.3. La ragione tra filosofia e teologia

E ora possibile ripensare i rapporti, non sempre sereni, tra filosofia e teologia, con
maggiore equilibrio. La logica, cioé la ragione computazionale, & uno strumento argo-
mentativo che sia il filosofo che il teologo di fatto usano, o possono usare: non & appan-
naggio di una disciplina, ma va piuttosto considerato come uno strumento universale,
con i suoi limiti e le sue possibilitd. Quanto alla ragione intesa in modo olistico, come
proprieta dell'uomo nella sua complessita, anch’essa non e privilegio esclusivo di un
ambito disciplinare: si pongono problemi sull'uomo e sul mondo sia il filosofo che il
teologo, e tentando di capire e di capirsi manifestano entrambi la loro razionalita. Cio
che invece distingue la filosofia dalla teologia ¢ 'ambito in cui vengono collocate le so-
luzioni; il filosofo le colloca nell’ambito empirico, o naturale, e ricorre al metaempirico
proponendo una metafisica solo in stretta dipendenza dall’esigenza di spiegare I’empi-
rico; il teologo accetta una Rivelazione e colloca in essa la sua possibilita di compren-
sione del mondo e dell'uomo. Dunque sia la filosofia che la teologia utilizzano la stessa
capacita argomentativa o logica; sono entrambe razionali in quanto costituiscono uno
sforzo di comprensione il pit1 possibile completa e complessa del mondo e dell’'uomo;
ma mentre la filosofia fa riferimento al solo ambito naturale, la teologia accetta la

443

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 443 @ 28.11.2007 14:07:19‘ ‘



®

La ragione in filosofia. Alcune puntualizzazioni storico-critiche e una proposta

Rivelazione, dunque si pone in ambito sovra-naturale. Cio per cui filosofia e teologia
si differenziano attribuisce a ciascuna disciplina dei vantaggi propri: la filosofia ha
capacita di dialogo con i non credenti, in quanto prende in considerazione 1’ambito
problematico che ogni uomo condivide, cioe quello naturale. La teologia, collocandosi
in una prospettiva di Rivelazione, ha una visione dell'uomo e del mondo ben piu com-
pleta di quella filosofica e puo trovare una soluzione a molti problemi sul cui limitare la
filosofia non puo che fermarsi, pur avvertendone I'urgenza: perché c’e il male? Dio ci
ama? Ci sara una resurrezione individuale? I anima ¢ immortale? Le risposte a queste
domande non sono filosofiche, eppure soddisfano il nostro desiderio di comprensione
extra naturale: sono razionali, anche se di fede. Che filosofia e teologia condividano
I'impresa razionale di cercare, anche al di fuori di esso, il senso del mondo empirico &
testimoniato, tra gli altri, anche da Wittgenstein, filosofo certo non sospetto di simpa-
tie teologiche; in Tractatus logico-philosophicust dice: «Il senso del mondo dev’essere
fuori di esso» e «credere in Dio vuol dire vedere che la vita ha un senso».

6 L. WITTGENSTEIN, Logisch-philosophische Abhandlung, in Annalen der Naturphilosophie 14 (1921) 185-262;
tr. ingl. Tractatus logico-philosophicus, London 1922; tr. it. Tractatus logico-philosophicus, Torino 1964,
41.

444

RTLu_3_2007.indd 444 @ 28.11.2007 14:07:20 ‘ ‘



