Contributi RTLu XII (3/2007) 459-479

Il fine e la virtu:
teologia ed etica in Jonathan Edwards

Elisa Buzzi
Facolta di Teologia (Lugano)

No true virtue without SUPREME LOVE TO GOD
and making God our supreme end

(J. Edwards, Controversies Notebook:

The Nature of True Virtue)

Nei primi mesi del 1755, nel suo “esilio” di Stockbridge, Jonathan Edwards! com-
pleto la stesura delle due dissertazioni Concerning the End for which God Created the
World e The Nature of True Virtue2, che verranno pubblicate solo dieci anni piu tardi
dal suo discepolo Samuel Hopkins. Hopkins incluse i due testi in un’unica edizione,
seguendo in questo la volonta dell’Autore e rispettando la profonda unita strutturale
e tematica che caratterizza quelle che erano state concepite come le due parti com-
plementari di un unico grande discorso teologico-morale3. Si & spesso osservato che
le due dissertazioni si discostano dalla maggior parte degli scritti di Edwards per la
loro natura di trattati dal tenore puramente teoretico e non polemico4. In realta, anche
se tale giudizio si giustifica dal punto di vista stilistico, le dissertazioni si inseriscono

1 Jonathan Edwards nacque a East Windsor, in Connecticut, il 5 ottobre 1703. Addottoratosi a Yale nel 1723,
divenne pastore della Prima Chiesa di Northampton, in Massachusetts, dove guido i “Risvegli”, degli anni
’30 e '40. A quegli anni sono legati alcuni dei suoi scritti piu famosi e, soprattutto, A Treatise Concerning
Religious Affections, pubblicato nel 1746. Nel 1751, in seguito di una controversia con la sua congregazione,
Edwards si stabili nella missione indiana di Stockbridge. A questo periodo risale la composizione di alcuni
dei suoi trattati maggiori. Nei primi mesi del 1758 accetto I'incarico di rettore del College of New Jersey
(Princeton), ma dopo brevissimo tempo dal suo insediamento, il 22 marzo 1758, mori a causa di una
vaccinazione contro il vaiolo.

2 Cfr. The Works of Jonathan Edwards (d’ora in poi WJE), vol. 8, Ethical Writings, ed. by P. Ramsey, New
Haven-London 1989, 403-627.

3 Cfr. P. Ramsgy, Editor’s Introduction, WJE 8, 5.
4 Cfr. E. H. Davipson, Jonathan Edwards the Narrative of a Puritan Mind, Boston 1966, 88.

459

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 459 @ 28.11.2007 14:07:35‘ ‘



®

Il fine e la virtu: teologia ed etica in Jonathan Edwards

profondamente nel complesso della speculazione edwardsiana proprio in quell’aspet-
to che e stato definito “apologetica implicita”, cioe la determinazione di Edwards ad
affrontare la sfida intellettuale dell’incipiente pensiero illuministico con le armi di
un’argomentazione razionale non separata dall’interiorita spirituale dell’esperienza
di fede5. Questa continuita e anzitutto evidente nella costante attenzione da lui dedi-
cata nel corso degli anni agli argomenti delle dissertazioni, attenzione documentata,
tra I’altro, da numerose voci del giornale teologico Le Miscellanee, in cui egli annoto
per piu di trent’anni le sue riflessioni privateé. Inoltre, nella seconda dissertazione,
laddove egli prende posizione contro alcune delle teorie morali del suo tempo, emerge
Pintento di confrontarsi con la cultura dell’epoca, in uno dei suoi punti maggiormente
sensibili, un intento che, anzi, ¢ suggerito dal titolo stesso del testo. Tuttavia, in sen-
so piu profondo, il carattere “apologetico” delle due dissertazioni si coglie nella loro
complementarita, e, quindi, nell’esplicita unificazione del discorso teologico e di quello
etico, una unificazione che non si limita in Edwards alla definizione di una premessa
fondativa metafisico-teologica, dalla quale vengono dedotte delle “conseguenze” an-
tropologiche e morali, sotto forma di precetti normativi, ma si gioca nella continua
interazione tra livello soprannaturale e livello naturale della conoscenza e dell’amore,
che ha il suo fulcro nella definizione della virtt come bellezza primaria o eccellenza, il
cui paradigma ontologico & la relazione trinitaria.

1. La nuova etica filosofica

Il discorso etico agli inizi del 700 nel mondo anglosassone é caratterizzato da due
tendenze fondamentali riconducibili in certa misura all’opera di Locke, ma oltre a lui
ad un vasto complesso di fattori speculativi e religiosi: I'imporsi del metodo critico-
sperimentale; 'impatto del razionalismo cartesiano e del naturalismo di Hobbes, che
si sommano agli influssi del Pietismo nel determinare una preoccupazione centrale
per linteriorita soggettiva, I'introspezione e 'analisi “psicologica”; il ridimensiona-
mento e la crisi delle autorita morali classiche, 'affermarsi di correnti neopagane, so-
prattutto stoiche, e neoagostiniane e la necessita sempre piu avvertita di riconsiderare
I'antropologia filosofica cristiana alla luce di nuove evidenze esperienziali. In questo

5 Cfr. M. J. McCLYMOND, Encounters with God. An Approach to the Theology of Jonathan Edwards, New York-
Oxford 1998, VI-VII, 101-106.

6 Cfr. P. RAMSEY, Editor’s Introduction, WJE 8, 11.

460

®

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 460 @ 28.11.2007 14:07:36‘ ‘



Elisa Buzzi

contesto?, da un lato, nell’ambito della riflessione filosofica, si delinea il progetto mo-
derno di fondazione di un’etica universale, razionale ed empirica, basata su principi
autonomi ed autoevidenti, derivati da una osservazione della natura umana, in grado
di fondare una “scienza morale” sul modello della scienza della natura. Questa prima
tendenza, che si esplica nel duplice movimento per cui «la natura diviene normativa
nella comprensione dell’io e 'autocomprensione dell’io normativa nella morale»38, fa
decisamente perno su una interpretazione naturalistica, che pone al centro della ri-
flessione il soggetto intensamente analizzato in tutte le sfaccettature della sua vita
interiore. Anche i temi tradizionali dell’antropologia e dell’etica cristiana, in partico-
lare quelli valorizzati dal neoagostinismo, risultano decisamente riconfigurati in un
contesto in cui la crisi delle fonti tradizionali di autorita e 'incombere dello scetticismo
impongono alla filosofia «la responsabilita di ricostruire in termini secolari e naturali-
stici i fondamenti etici e i valori di una nuova epoca»?.

D’altro canto, dal punto di vista della riflessione piu strettamente teologica, inizia
in ambito protestante la parabola che, nel volgere di un secolo, portera all’affermarsi
della teologia liberale e alla riduzione del cristianesimo a etica. Gli inizi di questa
vicenda si annunciano nel dibattito sulla “ragionevolezza del cristianesimo” del XVII
secolo con i toni moderati della critica dei latitudinari o catholik free thinkers a certe
dottrine tradizionali del Calvinismo, considerate inaccettabili dal punto di vista delle
esigenze razionali e morali, nonché foriere di interminabili conflitti. Ben presto questi
inviti a un cristianesimo illuminato e tollerante si trasformarono in un attacco diretto
contro la dottrina cristiana nel suo complesso e nei suoi fondamenti rivelati, un attac-
co in cui la purificazione razionale del cristianesimo venne a coincidere con il rifiuto
dell’autorita della Rivelazione, I’esclusione della dimensione soprannaturale e I'identi-
ficazione del cristianesimo con una religione naturale, corrispondente alle “intenzioni
etiche” del suo fondatore.

Entrambi questi movimenti convergono nello sganciamento dell’etica dalla teo-
logia morale, nel rifiuto della teologia come metadiscorso e in una decisa opzione
antropocentrica.

In tale contesto Edwards, nonostante i suoi interessi prevalentemente teologici,
si trovo impegnato in un ideale dibattito con i principali esponenti del pensiero mo-

7 Cfr. N. FIERING, Moral Philosophy at Seventeenth-Century Harvard: A Discipline in Transition, Chapel Hill
1981 e, soprattutto, Ip., Jonathan Edwards’s Moral Thought and Its British Context, Chapel Hill 1981.

8 G. MARSDEN, Jonathan Edwards. A Life, New Haven-London, 2003, 464-465.
9 N. FIERING, Jonathan Edwards’s Moral Thought, 6.

461

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 461 @ 28.11.2007 14:07:37‘ ‘



®

Il fine e la virtu: teologia ed etica in Jonathan Edwards

rale britannico della sua epoca: Clarke, Wollaston, Shaftesbury, Butler, Hutcheson,
Turnbull e anche Hume. Soprattutto il sentimentalismo etico rappresentava una sfi-
da per Edwards per almeno due motivi: anzitutto perché il credo ottimistico della
benevolenza, fondandosi su una teoria antropologica che in molti punti contrastava
radicalmente con la visione cristiana, costituiva una sorta di “contro religione”, che ri-
chiedeva una discussione filosofica ancor prima di una confutazione teological0. In se-
condo luogo, pero, e in una maniera che risulta meno paradossale se si considerano i
profondi nessi teorici e storici che legano il sentimentalismo etico del *700 alla teologia
protestante, in particolare al pietismo puritano, del secolo precedentell, Edwards si
trovava a combattere nell’etica del moral sense un avversario decisamente ambiguo,
la cui struttura terminologica e concettuale risultava innegabilmente affine alla sua,
anzi, all’apparenza ne rispecchiava in misura significativa le tesi centrali. Anche se i
riferimenti diretti a Hutcheson non bastassero a suffragare I'idea che I’etica del moral
sense rappresenti 'obiettivo diretto ed esclusivo della polemica edwardsiana in 7True
Virtuel2, le evidenze interne presentate complessivamente dalle due dissertazioni ci
sembrano giustificare la tesi che Edwards abbia avvertito chiaramente la sfida lancia-
ta da un pensiero morale, che, pur utilizzando ancora categorie concettuali della tra-
dizione cristiana, le svuotava di ogni significato religioso, e che abbia inteso invertire
questa tendenza secolarizzatrice e naturalistica, utilizzando in modo creativo «quanto
di meglio vi era nel pensiero del suo tempo a vantaggio di Dio»13.

2. Teologia morale e filosofia morale

Le due dissertazioni appartengono all'ultima fase della produzione edwardsiana,
caratterizzata dalla stesura di trattati sistematici: tra 'estate del 1752 e la primavera
del 1753, dopo «molti ostacoli, ritardi e interruzioni»14, in brevissimo tempo porta
a termine A careful and strict Enquiry into the modern prevailing Notions of that
Freedom of Will, which is supposed to be essential to Moral Agency, Virtue and Vice,
Reward and Punishment, Praise and Blame, pubblicata nel 1754, una confutazione

10 Cfr. ibid., 8 e 131.

11 Cfr. ibid., 60, 106-108.

12 Cfr. P. RamSEY, Appendix 11, Jonathan Edwards on Moral Sense, and the Sentimentalits, WJE 8, 689-705.
13 Cfr. N. FIERING, Jonathan Edwards’s Moral Thought, 61.

14 J. EDWARDS, Letter to the Reverend John Erskine, April 14, 1753, in Letters and Personal Writings, WJE 16,
ed. by G. S. Claghorn, New Haven-London 1998, 594.

462

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 462 @ 28.11.2007 14:07:38‘ ‘



Elisa Buzzi

della concezione della liberta come autodeterminazione che, col titolo abbreviato di
Freedom of the Will, & stata spesso considerata la sua creazione filosoficamente piu
importante. Dopo le due dissertazioni, composte tra il 1753 e il 1755, nel 1757 con-
clude la stesura di The Great Christian Doctrine of Original Sin defended; Evidences
of it’s Truth produced, and Arquments to the Contrary answered, che uscira nel 1758,
poco tempo dopo la sua morte. Il filo che lega questi trattati & ben riconoscibile e li
situa in una dimensione prettamente teologico-morale. Edwards in diverse occasioni
li ricollega alla sua lunga controversia con I’arminianesimo, la “nuova moda teologica”
«concernente la libera volonta e I'azione morale», che si poneva in alternativa al calvi-
nismo e contro la quale, soprattutto con Freedom of the Will, egli pensava di sferrare
un attacco decisivols. Inoltre, come risulta dai suoi appunti preparatori, egli in un pri-
mo tempo pensava di completare 'opera di Freedom of the Will con un grande trattato
in pitt volumi, comprendente nella prima parte gli argomenti delle due dissertazioni e,
nella seconda, una difesa della dottrina del peccato originale e una esposizione della
dottrina della grazia, tese a dimostrare 'inconsistenza della nozione di moral taste
e dell’ottimismo antropologico ad essa collegatol6. Infine, pur avendo abbandonato
questo progetto, in Original Sin egli fa esplicitamente riferimento al Trattato sulla
Natura della Vera Virtu, gia «pronto per la stampa», nel quale vengono affrontate le
argomentazioni di «molti recenti autori» sulla universalita del senso morale e sulla
naturale benevolenza del genere umano, che possono costituire una obiezione alla
dottrina del peccato originalel?.

Si puo quindi concludere che, nell'ultimo scorcio della sua esistenza, Edwards ha
decisamente riorientato il suo progetto giovanile di Rational Account o “giustificazio-
ne razionale delle principali dottrine della religione cristiana”, concentrandosi sugli
aspetti etico-antropologici, senza peraltro deviare in maniera sostanziale dall’inten-
zione originaria di collocare tali riflessioni in una cornice teologica, anzi di mostrare
«quanto sia assurdo per dei cristiani scrivere trattati di etica distinti dalla visione
teologica che e rivelata nel Vangelo»18.

15 Cfr. J. EDwARrDS, Freedom of the Will, WJE 1, ed. by P. Ramsey, New Haven-London 1957, 129-133; Ip., Letter
to the Rev. John Erskine, July 7, 1752, WJE 16, 491.

16 Cfr. J. EpwARDS, Book of Controversies, 102, cit. in C. A. HoLBroOK, Editor’s Introduction, in J. EDWARDS,
Original Sin, WJE 3, ed. by C. A. Holbrook, New Haven-London 1970, 22-23. Cfr. anche P. RAMSEY, Editor’s
Introduction, WJE 8, 10.

17 Cfr. J. EpwWARDS, Original Sin, WJE 3, 433.

18 J. EDWARDS, Outline of “A Rational Account”, in Scientific and Philosophical Writings, WJE 6, ed. by W. E.
Anderson, New Haven-London 1980, 396-397.

463

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 463 @ 28.11.2007 14:07:40‘ ‘



®

Il fine e la virtu: teologia ed etica in Jonathan Edwards

3. Il fine per cui Dio ha creato il mondo

I1 tema della prima dissertazione inquadra la riflessione etica di Edwards in una
prospettiva finalistica, dalla quale risulta radicalmente contestata I’“inversione del-
la teleologia” tipica della filosofia morale moderna, che pone a suo fondamento un
soggetto finito, naturalisticamente chiuso in se stesso e privo di trascendenzal9. Per
Edwards, infatti, a risultare in primo luogo problematica e la giustificazione dell’esi-
stenza di esseri finiti, a fronte dell’essere eterno e infinito di Dio, che si impone con la
necessita di una evidenza razionale ineludibile20. Il primo e pit fondamentale proble-
ma e dunque perché c’e dell’essere oltre a Dio, e, percio, la prima e pitt fondamentale
domanda riguarda il fine di Dio nel creare il mondo extra se. La dissertazione affronta
questo tema su due livelli, quello dell'indagine razionale e quello dell’esegesi biblica,
corrispondenti, nel testo, a due capitoli, suddivisi in diverse sezioni, e preceduti da
una introduzione dedicata alla chiarificazione dei concetti generali. L'analisi termi-
nologica edwardsiana, calibrando con accuratezza la struttura semantica complessa
della nozione di fine, apre la strada all’argomentazione metafisica della prima sezione
del primo capitolo. Lo scopo di Edwards & mostrare come la questione circa la natura
e I'unicita del fine di Dio nel creare il mondo, questione decisiva nel definire la possi-
bilita di concepire il creato come un assetto teocentrico, nel quale I’ordine morale della
virtl si innesta senza discontinuita nell’ordine metafisico dell’essere, si puo risolvere
solo piano dello statuto ontologico: il grado del valore e dell’amore si definiscono in ra-
gione della misura dell’essere, percio, solo cio che ¢ in sé assolutamente buono perché
in sé infinitamente essere, puo essere identificato come il fine ultimo e incondizionato
dell’agire divino2!. Questi primi passaggi conducono deduttivamente alla tesi centrale
della dissertazione, e, cioe, all’affermazione che il fine ultimo di Dio nel creare il mon-
do non puo essere che Dio stesso: «Se Dio stesso puo essere considerato, sotto qualche
aspetto, come fine della creazione del mondo, allora & ragionevole supporre che egli
abbia considerato se stesso come suo proprio fine ultimo e supremo in quest’opera,

19 Questa espressione ricorre negli scritti di Spaemann per descrivere una direttrice fondamentale del pensiero
moderno. Cfr. R. SPAEMANN, Gliick und Wohlwollen: Versuch iiber Ethik, tr. it. di M. Amori, Milano 1989, 63
e F. BorTurl, Presentazione, ibid., X-XI.

20 Cfr. J. EDWARDS, Natural Philosophy. Of Being, WJE 6, 207; Ip., Misc. 27a. God, The “Miscellanies” a-500,
WIE 13, ed. by T. A. Schafer, New Haven-London 1994.

21 Cfr. J. Epwarps, Concerning the End for which God Created the World, WJE 8, 421-427.

464

®

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 464 @ 28.11.2007 14:07:41 ‘ ‘



Elisa Buzzi

perché egli & in sé degno di esserlo, essendo infinitamente il pitt grande e il migliore
degli esseri»22.

I condizionale, che Edwards premette a questo enunciato, introduce un ulteriore
livello problematico, che da questo punto in poi struttura la sua argomentazione: in
che senso si puo dire, infatti, che Dio & o pone se stesso quale fine della creazione?
Non in senso semplice e diretto, tale per cui I’esistenza stessa di Dio sia intesa come un
“effetto” della creazione, perché questo implicherebbe I’'essere divino in una dinamica
processuale e necessitante, contraddittoria con la sua assoluta autosussistenza, per-
fezione, indipendenza e immutabilita eterna23. L'importanza che Edwards annette a
questo problema e evidente dall’insistenza con cui vi ritorna in ogni passaggio del suo
ragionamento, riservandogli un’ultima estesa puntualizzazione all’inizio della quarta
sezione del capitolo, dedicata alla risposta alle obiezioni. Egli & consapevole delle insi-
die insite in una visione finalistica che, ponendosi agli antipodi del deismo, coinvolge
tanto radicalmente 1'essere divino nel creato, da forzare la concezione tradizionale e
biblica dell’assoluta attualita e perfezione divina ai suoi limiti estremi. Per rispondere
adeguatamente alla questione, la seconda sezione prende in esame le «cose assolu-
tamente buone che sono effettivamente conseguenze» della creazione, dalle quali la
ragione ¢ in grado di inferire il fine dell’opera di Dio. Edwards ne individua tre: in
primo luogo, 'espressione attiva, o “esercizio”, degli attributi di Dio, del suo infinito
potere, sapienza, giustizia e bonta, che altrimenti sarebbero rimasti come «eterna-
mente dormienti ed inutili rispetto agli effetti»24; in secondo luogo, la conoscenza di
tali perfezioni divine nel loro “glorioso” manifestarsi, da parte di «una gloriosa societa
di esseri creati»25. Nei primi articoli delle Miscellanee, risalenti agli anni 20, questo
aspetto assumeva un rilievo anche maggiore, dal momento che i Edwards indica-
va negli “esseri intelligenti”, che sono la “coscienza del mondo”, il fine ultimo della
creazione, poiché senza la loro capacita di conoscere e ammirare il creato, 'opera di
Dio sarebbe invano26. Infine, il terzo effetto assolutamente positivo della creazione e

22 Jbid., 421.
23 Jbid., 420. Cfr. anche ibid., 445-450.

24 Jbid., 429-431. Anche qui non si tratta di ammettere una potenzialita in Dio che si attualizza nella creazione,
ma di affermare un potere effettivo o “sufficienza”, una “disposizione” essenziale a un certo tipo di operazio-
ne che manifesta la sua intrinseca eccellenza nell’effettivo esplicarsi. Cfr. ibid., 429.

25 [bid., 431-432.
26 Cfr. J. EDWARDS, Misc. gg. Religion, WJE 13, 185. Cfr. anche Misc. 87. Happiness, WJE 13, 252.

465

®

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 465 @ 28.11.2007 14:07:42‘ ‘



®

Il fine e la virtu: teologia ed etica in Jonathan Edwards

I'amore: come & in sé bene supremo che la gloria di Dio sia conosciuta dall’intelletto,
cosl lo & anche che essa sia stimata, amata, goduta dal cuore27.

In conclusione, la ragione ¢ portata a riconoscere nella creazione una comuni-
cazione ad extra o emanazione della pienezza che e in Dio, una comunicazione di
essere, conoscenza, amore e bellezza, che fluisce incessantemente da Dio come da
una fonte sovrabbondante e inesauribile di luce, e che nel linguaggio biblico & definita
“gloria”28. Edwards non manca di sottolineare come il parlare di una comunicazione
che Dio fa di sé alla creatura, implichi una certa improprieta del linguaggio, dal mo-
mento che cio sembra presupporre, almeno idealmente, 'esistenza dell’oggetto cui
Dio si comunica. Invece la “disposizione diffusiva” o “comunicativa” strutturalmente
connaturata alla pienezza della divinita & all’origine dell’esistenza stessa della crea-
tura, ovvero, come si legge in un passo delle Miscellanee, «Dio ha creato il mondo
per poter comunicare la sua gloria e perché la creatura potesse riceverla»29. Percio,
conclude Edwards: «Per parlare in maniera pilu rigorosa secondo verita, possiamo
supporre che una disposizione in Dio, quale originale proprieta della sua natura, ad
una emanazione della sua propria infinita pienezza, sia cio che anzitutto lo ha spinto
a creare il mondo; cosi che l’emanazione di se stesso sia cio a cui egli ha teso come
fine ultimo della creazione»30.

La nozione di gloria, intesa nel senso specifico di “comunicazione” che Dio fa di sé,
& dunque la chiave di volta della poderosa costruzione finalistica della dissertazione.
Essa emerge con forza nelle Miscellanee a partire dalla fine degli anni 20, dove segna-
la una decisa svolta teocentrica nella interpretazione del fine ultimo della creazione,
che inizialmente era stato identificato da Edwards nella “felicita” o nel “bene” della
creatura. Inoltre, nelle riflessioni private del giovane teologo, la nozione di gloria, come
dinamica di un essere eminentemente comunicativo quale ¢ Dio, viene strettamente
collegata al tema trinitario — ad esempio nella Miscellanea n. 448, dove la glorificazio-
ne ad extra di Dio e vista come ripetizione della dinamica immanente della relazione
intertrinitaria3! — o, piu tardi, al tema cristologico dell’opera della redenzione3?, e si

27 Cfr. In., Concerning the End..., WJE 8, 432.

28 Cfr. ibid., 432-434.

29 J. EDWARDS, Misc. 448. End of the Creation, WJE 13, 495.

30 Ip., Concerning the End..., WJE 8, 435 (corsivo nel testo or.).
31 Cfr. In., Misc. 448. End of the Creation, WJE 13, 495-496.

32 Cfr. In., Misc. 1063. The Work of Redemption the End of All God’s Works, in The “Miscellanies” 833-1152,
WIE 20, ed. by A. Plantinga Pauw, New Haven-London 2002, 443-444.

466

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 466 @ 28.11.2007 14:07:44‘ ‘



Elisa Buzzi

ricollega senza dubbio alla profonda esperienza spirituale della sua “conversione”33.
Stranamente nella dissertazione del ’55 Edwards dedica solo brevi accenni espliciti alla
tematica trinitaria, che & il cuore della sua “ontologia disposizionale” o “relazionale”
e costituisce il fondamento della concezione estetica edwardsiana, soprattutto della
definizione di “bellezza primaria”, che sta alla base di tutto il suo discorso sulla virtu34.
Poiché non si puo attribuire questa mancata sottolineatura ad una sua riluttanza ad
affrontare ’argomento con gli strumenti dell’indagine razionale35, bisogna concludere
che cio derivi piuttosto dalla decisione di concentrare i suoi sforzi sulla dimostrazione
della tesi principale della dissertazione, lasciando trasparire il tema trinitario tra le
righe di una argomentazione tutta incentrata sulla dinamica comunicativa dell’amore
divino.

Nella terza sezione egli procede quindi a mostrare come, da quelli che sono stati
indicati come effetti positivi della creazione, si possa dedurre che «nel porre tali cose
quale suo fine [Dio] pone se stesso come fine, cosl da mostrare un riguardo supremo
ed ultimo verso se stesso»36. E 'amore incondizionato e assoluto che Dio ha verso
se stesso come pienezza di essere e di bonta, che si irradia nei fini in prima istanza
riconoscibili della creazione. Pertanto, «in questa disposizione a diffondere se stesso,
o produrre una emanazione della sua gloria e pienezza, [disposizione] che [...] deve
essere considerata la causa che ha incitato alla creazione, [...] non si puo dire pro-
priamente che Dio ponga la creatura come suo fine, nello stesso modo in cui pone se
stesso. Poiché la creatura non & ancora considerata come esistente. Tale disposizione
o desiderio di Dio deve essere antecedente all’esistenza della creatura [...]. Poiché [...]
¢ il fondamento originale dell’esistenza della creatura»37. Come la disposizione di una
pianta a produrre germogli, rami e foglie o la disposizione del sole a risplendere ed
emettere calore e luce, non sono dirette alla produzione di questi effetti per se stessi,
ma, attraverso di essi, al raggiungimento della pienezza del loro essere, cosi in Dio
la “propensione” a diffondersi e propensione alla realizzazione completa della sua
gloria38. Tale e I'oggetto primo e originale dell’azione creatrice divina, mentre «la

33 Cfr. J. Epwarps, Personal Narrative, WJE 16, 800.

34 Cfr. S. HYUN LEE, The Philosophical Theology of Jonathan Edwards, Princeton 2000, 170-210; A. PLANTINGA
Pauw, The Supreme Harmony of All. The trinitarian Theology of Jonathan Edwards, Grand Rapids-
Cambridge 2002, 57-58; 80-89.

35 Cfr. J. EDWARDS, Misc. 94. Trinity, WJE 13, 256-257.
36 Ip., Concerning the End..., 436.

37 Ibid., 438.

38 Cfr. ibid., 439.

467

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 467 @ 28.11.2007 14:07:45‘ ‘



®

Il fine e la virtu: teologia ed etica in Jonathan Edwards

creatura & oggetto del riguardo di Dio solo conseguentemente e per implicazione, in
quanto, per cosi dire, compresa in Dio»39. In questo senso, la conoscenza, la santita
o bellezza, la felicita, che sono nella creatura come emanazioni della pienezza divina,
effettivamente si identificano con la conoscenza stessa che Dio ha di sé, con la sua
bellezza e la sua felicita: in queste espressioni il senso soggettivo e oggettivo del geni-
tivo si sovrappongono completamente40. Sono forme di partecipazione e conformita
all’essere divino4! che si realizzano in gradi diversi e in progressione eterna, cosi che
Dio sia “tutto in tutti” e, in un crescendo infinito di unificazione nell’amore e di iden-
tificazione con la relazione trinitaria, si realizzi «la preghiera di Cristo [...] “Che essi
siano uno, come tu Padre sei in me, ed io in te, siano anch’essi uno in noi, io in loro
e tu in me, perché siano perfetti nell’'unita”»42. In questo modo, conclude Edwards, si
dimostra che «come tutte le cose sono da Dio, come loro prima causa e sorgente, cosi
tutte le cose tendono a lui e nel loro progresso a lui si approssimano sempre pit lungo
tutta I'eternita [...] colui che la loro causa prima é il loro fine ultimo»43.

Con cio, 'argomentazione puramente razionale della dissertazione si conclude44;
la quarta sezione, dedicata alle obiezioni e risposte, aggiunge alcune importanti pun-
tualizzazioni; in particolare nelle risposte alla seconda, terza e quarta obiezione,
Edwards prepara il terreno alle argomentazioni della seconda dissertazione. Oggetto
della discussione & qui la difficolta che nasce dall'idea che Dio, nel porre se stesso
quale fine ultimo della creazione, sia mosso dall’amore verso di sé, quindi, da un mo-
tivo “egoistico” che, indegno persino nella creatura, tanto pitt lo sarebbe nell’essere
divino45. Specificando il significato di termini come benevolenza, amor di sé (self love),
egoismo, che ritorneranno ampiamente nella discussione successiva, egli ribadisce
con forza l'assoluta fondazione ontologica delle nozioni di bene e di valore e, in ge-
nerale, di tutto I'impianto etico, che trovano nell’Essere primo e supremo, infinito e

39 [bid., 440.

40 Cfr. ibid. 441-442. Cfr. anche P. RamsEy, Editor’s Introduction, WJE 8, 19-21.
41 Cfr. J. Epwarps, Concerning the End..., WJE 8, 442.

42 Jbid., 443.

43 Jbid., 444.

44 Tl secondo capitolo, suddiviso in sette sezioni, & dedicato alla citazione e al commento dei passi della Scrittura
dai quali risulta confermata e chiarificata la tesi del primo capitolo. Si esprime qui la straordinaria perizia
esegetica di Edwards e la sua profonda conoscenza del testo biblico, che, come ricorda Samuel Hopkins,
e come testimonia la mole dei suoi scritti esegetici, «he had studied [...] more than all others books» (S.
Horkins, The Life and Charachter of the Late Reverend Mr. Jonathan Edwards, President of the College of
New Jersey, Boston 1765, 40).

45 Cfr. J. Epwarps, Concerning the End..., WJE 8, 450, 452, 458.

468

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 468 @ 28.11.2007 14:07:46‘ ‘



Elisa Buzzi

originario, la loro misura e il loro criterio ultimi, rispetto ai quali il bene, il valore, la
felicita e la benevolenza della creatura si determinano nella forma e nel grado della
partecipazione. In particolare, sottolineando come in Dio non vi possa essere opposi-
zione tra amore di sé e benevolenza universale, perché 'Essere infinito «comprende
nella sua essenza ogni entita e ogni eccellenza», Edwards introduce la definizione di
Essere in generale (Being in general), che ritornera in seguito nella sua definizione
della vera virt, e la attribuisce senza alcuna ambiguita a Dio stesso, come colui che
«comprende I’esistenza universale»46.

4. La natura della vera virtu

Verso la fine della prima dissertazione, Edwards, riprendendo I'immagine che pa-
ragona la gloria di Dio all’effusione di luce da parte di un corpo luminoso, ne descrive
in termini quasi liturgici il movimento comunicativo: «I’emanazione o comunicazione
della divina pienezza, che consiste nella conoscenza di Dio, nell’amore per Dio e nella
gioia in Dio, ha invero relazione sia a Dio che alla creatura: ma ha relazione a Dio in
quanto sua fonte, perché ¢ emanazione da Dio; e perché la comunicazione stessa, o la
cosa comunicata e qualcosa di divino [...]. Nell’atto con cui la creatura conosce, stima,
ama, loda Dio e gioisce in Lui, la gloria di Dio e sia esibita che riconosciuta; la sua
pienezza & ricevuta e restituita. Vi & qui una emanazione e riemanazione. 1l fulgore
risplende sulla creatura e nella creatura ed e riflesso di ritorno verso il luminare. I
raggi della gloria vengono da Dio, e sono qualcosa di Dio e rifluiscono ancora verso la
loro origine. Cosi che tutto & di Dio, in Dio e per Dio»47. E impossibile comprendere la
concezione etica di Edwards, senza collocarla in questo grandioso scenario teologico
della gloria. Anche la distinzione tra bellezza primaria e secondaria, che costituisce
uno dei punti cruciali della seconda dissertazione, trova il suo fondamento ultimo in
questa visione, poiché cio che distingue I'autentica bellezza archetipa dalla sua im-
magine ¢ il fatto che la prima non e solo un equilibrio statico di parti organizzate da
relazioni estrinseche, ma “consenso cordiale” all’Essere, amore, e quindi “bellezza
spirituale”, che non si limita ad essere riconosciuta dall’assenso della ragione, ma che
rende il cuore bello, luminoso come un cristallo trapassato dalla luce del sole: beauti-

fying beauty.

46 Cfr. ibid., 461.
47 Ibid., 531.

469

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 469 @ 28.11.2007 14:07:48‘ ‘



®

Il fine e la virtu: teologia ed etica in Jonathan Edwards

Nei primi due capitoli della seconda dissertazione Edwards affronta la parte co-
struttiva del suo discorso etico-teologico seguendo una metodologia rigorosamente
deduttiva, more geometrico, che, secondo Norman Fiering, collega direttamente il suo
pensiero al razionalismo seicentesco48. Tuttavia, nel proporre una prima generale de-
finizione di virtu egli prende le mosse dalle concezioni piu diffuse nella sua epoca, che
tendevano a identificarla con una forma di bellezza49. Di qui la sua argomentazione
prosegue per esclusione, fino a giungere alla formulazione piu precisa: «La vera virtlu
consiste essenzialmente nella benevolenza verso I'Essere in generale. [...] essa ¢ il
consenso, la propensita e I'unione del cuore all’Essere in generale, che si esercita
immediatamente in una generale buona volonta»50. Infatti, si puo dire virtu solo la
bellezza che ¢ propria degli esseri intelligenti, dotati di percezione e di volonta, e solo
la bellezza che riguarda la dimensione propriamente morale di tali esseri, dipendente,
quindi, non dall’elemento speculativo, ma dalla disposizione e volonta, dall’orienta-
mento fondamentale del soggetto, cioe, in termini tipicamente edwardsiani, dal cuo-
re51. Anche le espressioni “consenso all’essere” e “consenso all’Essere in generale”
sono tipicamente edwardsiane ed erano state formulate negli scritti filosofici giovanili
in relazione all’idea di excellency, concetto chiave della sua metafisica52. Nella prima
dissertazione Edwards aveva gia identificato chiaramente I'idea di Essere in generale
con Dio, ma prima ancora di affrontare questo aspetto, egli aggiunge due ulteriori pre-
cisazioni: anzitutto riconosce che la virt come & stata definita si identifica con I'amore
0 benevolenza’3. In secondo luogo, afferma che il primo fondamento dell’amore-virtu
non puo essere a sua volta né 'amore di benevolenza, né I'amore di compiacenza’* e
neppure la gratitudine, perché cio implicherebbe un regresso all’infinito, ma I'Essere

48 Cfr. N. FIERING, Jonathan Edwards’s Moral Thought, 322-324.

49 «Whatever controversies and variety of opinions there are about the nature of virtue, yet all (excepting some
skeptics who deny any real difference between virtue and vice) mean by it something beautiful, or rather
some kind of beauty or excellency» (J. EDWARDS, The Nature of True Virtue, WJE 8, 539).

50 Jbid., 540.

51 Sulla nozione edwardsiana di cuore cfr. J. Epwarps, A Treatise Concerning Religious Affections, WJE 2,
ed. by J. E. Smith, New Haven-London 1959, 96-97; Ib., A Divine and Supernatural Light, Sermons and
Discourses 1730-1733, WJE 17, ed. by M. Valeri, New Haven-London 1999, 413-14 ; E. Buzzi, Jonathan
Edwards on Religious Experience, in Quaestio. Annuario di storia della metafisica 4 (2004) 355-64.

52 Cfr. J. EpwaRDS, The Mind, WJE 6, 336-337, 362-36.
53 Cfr. Ip., The Nature of True Virtue, WJE 8, 541.

54 [’amore di compiacenza e «l’affezione [...] del cuore verso un essere, che ci porta ad essere inclini al suo
benessere, o [...] a desiderare e a godere della sua felicita», € 'amore che non presuppone 'attrattiva del
suo oggetto; 'amore di compiacenza «presuppone la bellezza, poiché & gioire della bellezza o compiacersi
nella persona o oggetto amato per la sua bellezza» (ibid., 542-543).

470

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 470 @ 28.11.2007 14:07:50‘ ‘



Elisa Buzzi

“semplicemente considerato”. Percio, la virtu consiste primariamente in una «assoluta
benevolenza [...] verso I'Essere in generale»: il suo primo oggetto & 'essere in quanto
tale, quindi 'essere «che & maggiormente essere, che ha il maggior grado di esisten-
za» e solo conseguentemente ogni essere particolare in proporzione al suo grado di
esistenza. Vi e, poi, un secondo fondamento della virtu che e la benevolenza stessa;
oggetto secondario della benevolenza, che costituisce la vera virtu, & dunque I'essere
virtuoso, cioe dotato di una bellezza o eccellenza morale che lo rende degno di stima,
compiacenza e buona volonta55.

Queste considerazioni sono riprese nel secondo capitolo, cui spetta il compito di
chiarire la legittima gerarchia dell’ordo amoris ribadendo ’assoluta priorita ontologi-
ca ed etica dell’amore di e per Dio, «I’Essere in quanto essere, I'infinitamente sommo
e migliore tra gli esseri»®¢. Questo capitolo rappresenta indubbiamente il punto di
raccordo piu esplicito tra la seconda e la prima dissertazione, che & continuamente
richiamata nel testo e le cui conclusioni costituiscono la struttura concettuale di tutta
l'argomentazione. Inoltre, affrontando le questioni relative al ruolo e alla natura del-
I’amor di sé e per le creature in rapporto all’amore di e per Dio, Edwards introduce
una serie di osservazioni sulle quali tornera nella seconda parte del trattato, a co-
minciare dalla critica di fondo ai moralisti secolari, ai quali addebita una incoerenza
sostanziale: quella di riservare formalmente un ruolo a Dio come fondamento dei loro
sistemi, per renderlo poi del tutto irrilevante nella formulazione delle nozioni di virtu
e del fine dell’agire umano57.

Se la virtu si identifica con 'amore supremo e assoluto per Dio, qual ¢ il significato
e il valore dell’amore per le creature? Edwards chiarisce ancora una volta che il senso
principale della definizione di vera virtu come amore all’Essere in generale implica
apertura e consenso, propensione benevolente verso la totalita dell’essere, cui si op-
pone anzitutto qualsiasi limitazione o parzialita, quella che viene definita private af-
fection, nei confronti di una persona particolare o di un “sistema privato”. L'elemento
vizioso dell’amor di sé (self-love), che pud degenerare nell’egoismo (selfishness) &
questa chiusura o limitazione che non rispetta la vera natura delle cose, il loro status
di creature dipendenti, in senso pregnante relative, e, anzi, dimostra una fatale e pres-
soché necessaria tendenza a opporre una radicale inimicizia alla totalita58. Pertanto,

55 Cfr. ibid., 544-547.

56 Jbid., 550.

57 Cfr. ibid., 552-553, 560.
58 Cfr. ibid., 554-556.

471

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 471 @ 28.11.2007 14:07:53‘ ‘



®

Il fine e la virtu: teologia ed etica in Jonathan Edwards

conclude Edwards, «nessun affetto limitato a un sistema privato, che non sia dipen-
dente da, né subordinato all’Essere in generale puo avere la natura della vera virtl;
e cio e vero quale che sia la natura del sistema privato, sia esso pitt 0 meno esteso, o
consista di un numero pitt 0 meno grande di individui, in quanto esso contiene una
parte infinitamente piccola dell’esistenza universale e percio non ha proporzione con
il grande e onnicomprensivo sistema [dell’essere]. Di conseguenza nessun affetto di
qualsiasi natura verso qualsiasi creatura o sistema di esseri creati, che non sia dipen-
dente da, né subordinato a una [...] unione cordiale con Dio, [...] puo avere la natura
della vera virtu»59. Non ¢ difficile leggere in queste parole una critica alle concezioni
etiche che identificavano la virti con una benevolenza universale, intesa in un sen-
so puramente orizzontale. Cio che qualifica la natura virtuosa dell’amore non ¢ una
considerazione quantitativa, ma qualitativa, della sua estensione; Edwards tornera
ancora sull’argomento precisando ulteriormente le sue critiche60. Per il momento & pitt
interessato a sviluppare le implicazioni positive della sua posizione: in primo luogo,
riprendendo una considerazione gia emersa nella prima dissertazione, nota come la
“virtu divina” consista primariamente nell’amore di Dio per sé o, meglio, «<nel mutuo
amore e amicizia che sussiste eternamente e necessariamente tra le diverse persone
della Divinita»61; mentre I'amore di Dio verso gli esseri creati deriva ed & subordinato
a questo amore intertrinitario. In secondo luogo, se 'amore reciproco tra le creature &
virtuoso solo in quanto deriva ed & dipendente dall’amore per Dio, 'amore della crea-
tura verso se stessa e verso il suo simile deve il pit possibile conformarsi all’amore
di Dio, e quindi essere amore per il fine in vista del quale ogni cosa e stata creata: la
gloria di Dio62.

Con il terzo capitolo si apre la discussione critica della dissertazione, che consiste
in una presa di distanza dall’etica naturalistica e in particolare da quella del moral
sense, in quanto fondata su una concezione inautentica della virtli. In questo ambito
Edwards affronta le questioni antropologicamente piu rilevanti per I'etica, quali il pro-
blema della motivazione dell’azione, della natura e forme del self-love, della funzione
della coscienza morale naturale e del rapporto tra ragione e sentimento nella defini-
zione della virtl.

59 [bid., 556-557.

60 Cfr. ibid., 602-603, 611-613. In questi passi Edwards sottolinea la natura “ontologicamente” limitata anche
di quelle forme di benevolenza sociale che per la loro maggiore estensione e pubblicita vengono considerate
virtuose, e non egoistiche, come I'amore per la famiglia, la patria, lo stesso genere umano.

61 Jbid., 557.
62 Cfr. ibid., 558-559.

472

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 472 @ 28.11.2007 14:07:55‘ ‘



Elisa Buzzi

La mossa fondamentale che permette a Edwards di distinguere la virtu autentica
da tutta una serie di «altre qualita, sensazioni, propensioni e affezioni della men-
te e principi dell’azione»63 che vengono erroneamente definiti virt senza averne la
natura, e l'introduzione del concetto di bellezza secondaria. Accanto alla bellezza
primaria, il “consenso cordiale all’'Essere” che definisce la vera virtu ed e di natura
spirituale, esiste un altro tipo di bellezza “naturale” e inferiore64, che & proprio an-
che degli esseri inanimati e consiste in un accordo reciproco di parti nella forma, nel
modo, nella quantita e corrispondenza al fine visibile, definibile in vario modo come
«regolarita, ordine, uniformita, simmetria, proporzione, armonia»65. Dalle forme piu
elementari dell’ordine geometrico fino a quelle pit complesse dell’armonia musicale,
questa bellezza naturale e secondaria corrisponde alla definizione che «Mr. Hutcheson
esprime nel suo trattato sulla bellezza come uniformita nella varieta»66. Essa ¢ solo
un’immagine della vera bellezza e ne riflette in forma analogica il principio di unita.
Questa analogia ¢ oggettivamente la ragione per cui gli uomini apprezzano la bellezza
naturale, ma la percezione di tale analogia non interviene a livello naturale né diretta-
mente, né in forma riflessa e, pertanto, non determina la coscienza. Di fatto, 'attrat-
tiva che la bellezza secondaria provoca negli esseri intelligenti si deve piuttosto alla
volonta di Dio, al quale «piace osservare una analogia nelle sue opere e specialmente
stabilire le realta inferiori in analogia con quelle superiori» e percio ha fissato «una
legge di natura [...] o un istinto» del genere umano, che da ragione della percezione
estetica naturale6?. La distinzione sussiste anche nei casi in cui la bellezza seconda-
ria prende forma nelle realtd naturali immateriali, quali I’armonia che struttura una
societa ben ordinata o una mente ben ordinata®8. In particolare la bellezza naturale
come uniformita e proporzione si riflette nella giustizia, che si esprime nell’ordinata
gerarchia di doveri che definisce i rapporti interpersonali. Tuttavia, per quanto queste
forme di bellezza naturale si avvicinino piu di altre all'immagine della bellezza morale,
e benché «la benevolenza verso I'Essere in generale, [...], naturalmente inclini verso la
giustizia», la bellezza che definisce I'autentica virtu «& una cosa interamente distinta

63 Cfr. ibid., 561.
64 Cfr. ibid., 565
65 Cfr. ibid., 561-562.

66 [bid., 562. Edwards si riferisce qui a An Inquiry into the Original of Our Ideas of Beauty and Virtue, 2 ed.,
London 1726, Treatise I Concerning Beauty, Order. Harmony and Design, Sez. 11, art. iii, 17.

67 Cfr. J. EDWARDS, The Nature of True Virtue, WJE 8, 564-567.
68 Cfr. ibid., 568.

473

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 473 @ 28.11.2007 14:07:56‘ ‘



®

Il fine e la virtu: teologia ed etica in Jonathan Edwards

dall’'uniformita nella varieta ed e una forma superiore di bellezza»69. Dunque, diver-
samente da quanto sostenevano Hutcheson e i suoi seguaci, il vero “gusto della virtu”
non sussiste a livello naturale, non esiste quindi un “senso morale” originariamente e
universalmente presente in tutti gli uomini che li dispone alla benevolenza, ad appro-
vare immediatamente la virti e a condannare il vizio. Né si puo stabilire una relazione
tra il gusto per la virtu e il senso estetico naturale, perché gli uomini non sono indotti
ad apprezzare la bellezza naturale in virtl di una percezione dell’analogia tra bellezza
secondaria e primaria e, in generale, il loro senso morale non & incrementato dalla
percezione estetica. «Il gusto per questo tipo inferiore di bellezza — conclude Edwards
- nelle cose immateriali & stato erroneamente identificato da alcuni moralisti con un
principio veramente virtuoso, naturalmente impiantato nel cuore di tutto il genere
umano»70.

Avendo raggiunto questa conclusione, nei restanti capitoli della seconda disserta-
zione Edwards si propone di dimostrare che tutto cio che i sentimentalisti ascrivono al
moral sense e riconducibile alla coscienza morale intesa in termini intellettualistici e a
principi naturali di natura extra-morale, principalmente all’amor di sé (self-love) e alle
sue varie manifestazioni (cap. IV). Come giustamente ha sottolineato Fiering, Edwards
non e un rigorista, la sua descrizione e volta a differenziare il self-love dalla virtu, non
a estirpare il self-love come motivazione psicologica fondamentale e, in certa misura,
legittima7l. Pur mostrando nel corso degli anni, sulla scia delle esperienze deludenti
del Revival evangelico degli anni *30 e 40, un accentuato pessimismo nella interpre-
tazione del self-love, la sua posizione si mantiene su uno stretto crinale che la separa
sia dall’ottimismo naturalistico dei benevolisti, sia dall’esasperato pessimismo di certe
posizioni protestanti o quietistiche. Quindi, egli stabilisce in primo luogo una distinzio-
ne tra due diverse accezioni del termine self-love. In senso assoluto, se per self-love
si intende la tensione fondamentale dell'uomo verso la felicita e il compimento, quindi
la sua capacita di amare e odiare, provare piacere o repulsione, questa definizione
equivale semplicemente all’affermazione che 'uomo ha la facolta della volonta. In
questi termini non ha neppure senso porre la questione della legittimita dell’amore di
sé, dal momento che ogni essere & costituito da una tensione al bene, alla felicita, da
un “interesse” preponderante per sé, che non puo essere sradicato senza distruggere

69 Ibid., 571.
70 [bid., 574.
71 Cfr. N. FIERING, Jonathan Edwards’s Moral Thouhght, 152, 176.

474

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 474 @ 28.11.2007 14:07:57‘ ‘



Elisa Buzzi

la sua natura72. D’altro canto, come si & visto, 'amore di sé di Dio, che struttura la
relazione trinitaria, corrisponde per Edwards alla definizione piu genuina di virtu.
Anche rispetto alla creatura, egli riafferma con forza il valore “ontologico” primario
della tensione al compimento, il problema, semmai, & 'oggetto che puo orientare e
compiere questa tensione fondamentale, cioe, in che cosa consista il vero amore di
sé della creatura. Infatti, in senso piu specifico e nella accezione comune, il self-love
indica I'interesse prioritario di un uomo «verso il suo io limitato e privato (confined
private self) e 'amore di sé in considerazione del suo interesse privato»73. Si tratta per
Edwards di una corruzione della gerarchia dell’ordo amoris, conseguenza del peccato
originale, la “fatale catastrofe” che ha provocato una sorta di “contrazione” dell’anima
alle dimensioni infime dell’egoismo e I'ha lasciata in balia del self-love, divenuto da
principio subordinato, absolute master74. Anche in questo caso, tuttavia, Edwards
riconosce che il self-love, attraverso le leggi dell’associazione di idee, puo dar luogo a
tutta una gamma di sentimenti ed atteggiamenti relativamente positivi, “utili” soprat-
tutto per la loro funzione sociale?5, quali il senso dell’onore, I'affetto verso i parenti e
gli amici e la gratitudine76.

In secondo luogo, Edwards prende in considerazione la coscienza naturale (cap.
V), fenomeno derivabile a sua volta dal self-love, inteso come self-union, in quanto
principio di unita e coerenza interna del soggetto, che porta «l’'uomo a provare di-
sagio nella coscienza di essere incoerente con se stesso e, per cosi dire, contro se
stesso nelle sue azioni»?7. Da cio deriva anche il principio che regola i rapporti con il
prossimo, imponendo di non fare agli altri cio che non si vuole sia fatto a se stessi. La
coscienza morale naturale consiste quindi nella disposizione ad «approvare o disap-
provare il trattamento morale che intercorre tra noi e gli altri» deducibile anzitutto da
tale principio di coerenza e fondata in ultima istanza su un senso del merito (desert),

72 In Charity and Its Fruits, una serie di sermoni del 1738, Edwards afferma: «A Christian spirit is not contrary
to all self-love. It is not contrary to Christianity that a man should love himself; or what is the same thing, that
he should love his own happiness. Christianity does not tend to destroy a man’s love to his own happiness; it
would therein tend to destroy the humanity. Christianity is not destructive of humanity» (J. Ebwarps, Charity
and Its Fruits, WJE 8, 254).

73 Cfr. Ip., The Nature of True Virtue, WJE 8, 577.
74 Cfr. In., Charity and Its Fruits, WJE 8, 252-253.

75 «Self-love is a principle that is exceeding useful and necessary in the world of mankind» (Ip., The Nature of
True Virtue, WJE 8, 616).

76 Cfr. ibid., 577-578.
77 Ibid., 589.

475

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 475 @ 28.11.2007 14:07:59‘ ‘



®

Il fine e la virtu: teologia ed etica in Jonathan Edwards

ovvero nel «naturale accordo, proporzione e armonia» che definiscono la giustizia
retributiva78. Si tratta dunque di un processo riflessivo, radicato in ultima istanza su
un’esperienza del soggetto di accordo o disaccordo con se stesso, e non con I’Essere
in generale, e, malgrado intervenga per lo piu cosi «abitualmente, spontaneamente e
istantaneamente» da sembrare immediato, ha una struttura nozionale e discorsiva.
Questo per Edwards e sufficiente ad escluderlo dall’ambito della vera virtl,, ma, detto
questo, bisogna riconoscere che egli & disposto ad attribuire alla coscienza naturale
una funzione e un peso considerevoli. Secondo Fiering, la descrizione della coscienza
morale naturale che emerge dalle pagine di True Virtue sta a indicare che nell'ultima e
pitt matura formulazione della sua concezione etica, sotto I'influsso dei razionalisti e,
in particolare di Samuel Clarke, Edwards avrebbe aderito ad una visione decisamente
intellettualistica della morale naturale?9. In effetti, egli ripropone il dualismo antropo-
logico tra sentimento e ragione, trasponendolo al livello teologico. Nell’'ultimo capitolo
della seconda dissertazione, considerando il ruolo rispettivo di sentimento e ragione
nella fondazione della virti o bene morale, Edwards sembra sposare una posizione
decisamente sentimentalista: la percezione della bellezza della virti & un’esperienza
immediata e diretta, come gustare la dolcezza del miele o 'armonia di un motivo mu-
sicale, un «modo di essere affetti dalla presenza immediata dell’idea bella», che non
dipende in nessun modo dal ragionamento e dall’argomentazione80. Percio, «se questo
¢ tutto cio che intendono affermare coloro che dicono che la virtu & fondata sul senti-
mento e non sulla ragione, che coloro che vedono la bellezza che c’é nella virtu, non
la percepiscono per mezzo dell’argomentazione [...], ma [...] per un certo senso spiri-
tuale dato loro da Dio, per mezzo del quale immediatamente percepiscono piacere alla
presenza dell'idea della vera virtu nella loro mente [...], questo & certamente vero»81.
Ovviamente la differenza rispetto al sentimentalismo sta tutta nell’espressione “senso
spirituale”, che in Edwards connota la conoscenza affettiva propria solo del rigene-
rato e indica un nuovo principio di conoscenza e azione di origine soprannaturale;
lazione della grazia ¢ indispensabile per reintegrare I'unita di affetto e conoscenza
che ¢ stata distrutta dal peccato82. D’altro canto, a livello naturale la forza motivante
fondamentale, che & propria solo del self-love, manca alla ragione, alla quale pure,

78 Cfr. ibid., 592-593.

79 Cfr. N. FIERING, Jonathan Edwards’s Moral Thought, 79-80, 87-93, 119, 143.
80 Cfr. J. Epwarps, The Nature of True Virtue, WJE 8, 619.

81 Jbid., 620.

82 Cfr. J. EpwARrDS, A Treatise Concerning Religious Affections, WJE 2, 205.

476

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 476 @ 28.11.2007 14:08:00‘ ‘



Elisa Buzzi

nella prima dissertazione, non & riservato un ruolo soltanto strumentale, dal momento
che e in grado di cogliere il “fine”. Ma questa apertura della ragione alla totalita, che si
realizza a livello metafisico, non si ripercuote a livello morale naturale. In ambito mo-
rale, la ragione resta inevitabilmente prigioniera del dinamismo autocentrico, di pura
coerenza, del self-love. Questo sembra il “limite” della visione di Edwards, intendendo
con questo termine non tanto un giudizio di valore, quanto la constatazione del punto
oltre al quale egli non & disposto a procedere nella sua rivalutazione del self-love e,
pit in generale, nella sua affermazione del finalismo universale. La positivita assoluta
che la ragione riconosce nella realta nella visione estetica della Gloria, e che Edwards
riafferma nella sua idea di self-love in senso assoluto, come tensione alla felicita, & un
principio ontologicamente primario, ma moralmente inerte a livello naturale. Ragione
e cuore nel loro funzionamento si pongono nei due ordini di natura e soprannatura,
due piani distinti anche se non completamente eterogenei. Infatti, la coscienza na-
turale «se l'intelletto e rettamente illuminato [...] concorda con la legge divina, ha la
medesima estensione e si unisce alla sua voce in ogni articolo»83. Anzi, la coscienza
morale, per quanto cieca nei confronti della vera virtl,, incapace di «gustare la sua
primaria ed essenziale bellezza», puo riconoscerla e approvarla a partire dai suoi
intrinseci principi di uniformita e giustizia retributivas4. Ancora una volta Edwards,
concludendo il capitolo, ribadisce come la concezione dei sentimentalisti sia frutto di
un equivoco, poiché di fatto cio che essi indicano come sentimento morale si identifica
completamente con la coscienza naturale.

Da ultimo, Edwards nel VI capitolo analizza i moventi rappresentati dagli “istinti
naturali”, istituiti «per la preservazione del genere umano, [...] e la sua confortevole
sussistenza nel mondo»85. Oltre alle inclinazioni di natura piu specificamente sensi-
bile, Edwards enumera in questo gruppo le cosiddette kind affections o istinti sociali:
l'affetto che caratterizza le relazioni familiari, in particolare I'amore dei genitori per i
figli86; I'attrazione tra i sessi, alla quale come gia Hutcheson e Hume, Edwards ricono-
sce una natura piu elevata della ricerca del piacere sensibile e che, a suo giudizio, non

83 Cfr Ip., The Nature of True Virtue, WJE 8, 594.
84 Cfr. ibid., 594-595.
85 Jbid., 600.

86 Questo tipo di affetto, secondo Edwards, puo essere indifferentemente attribuito tanto al self-love quanto a
un istinto sociale originario. Cfr. ibid., 601.

477

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 477 @ 28.11.2007 14:08:02‘ ‘



®

Il fine e la virtu: teologia ed etica in Jonathan Edwards

risponde solo alla funzione principale della procreazione, ma anche in parte a quella
del «conforto che il genere umano trova nella relazione matrimoniale»87; e, infine, la
pieta nei confronti di coloro che si trovano in grave penass.

II motivo del fraintendimento, per cui tutti i fattori citati vengono generalmente
considerati virtu, & individuato da Edwards nel VII capitolo principalmente nel fatto
che essi possiedono una parvenza dell’amore che costituisce I’essenza della vera virtu,
percio, benché difettivi, «essi sono belli nella loro sfera privata»8?9. Un altro motivo
consiste nella “ristrettezza di visione” degli uomini, nella loro tendenza a escludere
Dio dal loro orizzonte, a considerarlo quasi irreale, «e benché la maggior parte degli
uomini ammetta che c¢’¢ un Dio, tuttavia nell’ordinaria visione delle cose, la sua esi-
stenza non e un fattore di cui si tende a tener conto, e che abbia un’influenza e un
effetto sull’esistenza reale, come le cose che si vedono e di cui si ha conoscenza con i
sensi»%0. Inoltre, e pitl positivamente, tali fattori possiedono una “bonta morale nega-
tiva”, cioé implicano la negazione o I'assenza di un vero male morale, o producono per
qualche aspetto gli stessi effetti della vera virtu91.

L'ottavo e ultimo capitolo & dedicato, come si e visto, all’analisi del ruolo di senti-
mento e ragione nella fondazione della virtu. Si e gia chiarito il senso specifico in cui

@ Edwards accoglie e modifica la tesi sentimentalista; quale ruolo resta alla ragione, se @
si esclude totalmente dall’ambito della vera virtu il procedimento argomentativo della
ragion pratica? Per Edwards, affermare che il senso della virtu e del bene morale si
fondano sulla ragione significa che il senso morale non e arbitrario, ma fondato sulla
“natura necessaria delle cose” e corrisponde anzitutto alla natura stessa di Dio, in
quanto percezione della bellezza come consenso all’Essere e, in secondo luogo, alla
natura dell'uomo nelle sue pit profonde aspirazioni di unita e felicita92. Per questo
«tale senso spirituale e divino [...] nelle Sacre Scritture & chiamato col nome di luce,
conoscenza, intelletto»93. Per questo motivo inoltre, benché il sentimento morale sia
sottoposto alle regole dell’'uso del linguaggio, e quindi alle differenze implicite nelle
diverse circostanze personali e culturali, 'ambito della morale non & determinato da

87 Ibid., 605.

88 Cfr. ibid., 605-607.
89 Cfr. ibid., 610.

90 Jbid., 611.

91 Cfr. ibid., 613-618.
92 Cfr. ibid., 620-622.
93 Ibid., 622.

478

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 478 @ 28.11.2007 14:08:04‘ ‘



Elisa Buzzi

un relativismo ultimo e dalla contrapposizione di universi incomunicabili; gli uomini
possono usare il linguaggio morale in maniera coerente e, quindi, comunicare, di-
scutere e persino polemizzare tra loro, come «& evidente in tutte le dispute che essi
possono avere tra loro sul giusto e sull’ingiusto; e in tutti gli sforzi usati per evincere e
dimostrare che qualcosa ¢ bene o male, in senso morale»9%4.

Con questo richiamo all’oggettivita del linguaggio morale si conclude la seconda
dissertazione, un’opera completamente dominata dalla visione della bellezza, secondo
i canoni dell’etica settecentesca, ma in grado di trasfigurare il naturalismo sentimen-
talistico alla luce della concezione teologica della gloria, come espressione suprema
del mistero trinitario. E nella prospettiva di questa fondazione teologica che si pud
cogliere il significato del linguaggio estetico di Edwards e soprattutto il senso della
completa identificazione di essere e amore, che costituisce il filo conduttore che lega
le due dissertazioni.

94 Ibid., 627.

479

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 479 @ 28.11.2007 14:08:05‘ ‘



