Contributi RTLu XII (3/2007) 481-496

Spiritualitat
und der “wissenschaftliche” Charakter
der Theologie bei Hans Urs von Balthasar

Jacques Servais
Universita Gregoriana (Roma)

1. Objektivismus contra Subjektivismus

Eine der tragischen Konsequenzen der Wissenschaftsrevolution war, dass Wissen-
schaft und damit auch Erkenntnis immer mehr mit den Methoden der Mathematik und
Naturwissenschaft identifiziert wurden. Eine Erkenntnis des Objektes der Untersu-
chung kann nur gewonnen werden, wenn der Untersuchende seine Distanz wahrt und
alle personlichen Vorannahmen, die er beziiglich des Objektes haben konnte, unter-
driickt. Dieses Wissenschaftskonzept begann langsam, sich iiber seine urspriinglichen
Grenzen auszubreiten, und wurde schlieBlich auch als Paradigma der so genannten
Geisteswissenschaften, wie Psychologie, Geschichte, Soziologie usw. akzeptiert. Ich
mul} wohl kaum erwéhnen, dass die Herkunft der historisch-kritischen Methode in
der Theologie ihren Platz in diesem Kontext findet.

Das Werk von Husserl, Heidegger und Gadamer hat diesem Verstdndnis von
Erkenntnis einen heftigen Schlag versetztl. V. a. Gadamer hat durch seine Weiteren-
twicklung der Heideggerschen Idee des “hermeneutischen Zirkels” die bedeutende
Rolle der Vorurteile fiir die Erkenntnis aufgezeigt?. Mit dieser Kritik ist jedoch eine
neue Gefahr entstanden. Wahrend die Moderne den Objektivismus als Modell der
Erkenntnis aufrecht erhielt, betrachtet die Postmoderne Erkenntnis — von der sie nicht
im Singular sprechen will, sondern statt dessen vorzieht, “Erkenntnisse” im Plural zu
verwenden — als bloBe subjektive Konstruktion aus der Projektion praktischer Interes-

1 E. HussiRrL, Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phdnomenologie, Belgrad
1935, Haag 1954; M. HEIDEGGER, Sein und Zeit, Halle 1927; H.-G. GADAMER, Wahrheit und Methode, Tiibingen
1960. Man kann sagen, dass diese drei Denker die Linie des deutschen Idealismus zur ihrer logischen
Konklusion gefiihrt haben.

2 Wahrheit und Methode.

481

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 481 @ 28.11.2007 14:08:08 ‘ ‘



®

Spiritualitat und der “wissenschaftliche” Charakter der Theologie bei Hans Urs von Balthasar

sen und Ziele. Sie wird jedoch weniger als Projektion des individuellen Subjekts, als
vielmehr des gemeinschaftlichen Subjektes betrachtet, wie einer bestimmten Kultur,
ethnischen Gruppe, Religion oder historischen Epoche. Die postmoderne Ablehnung
von “Erkenntnis” im Singular zugunsten von “Erkenntnissen” im Plural kommt in
gewisser Weise der Ablehnung einer universal giiltigen Wahrheit gleich: Wenn alles
als Erkenntnis, und damit als Wahrheit, gilt, dann gibt es weder Erkenntnis noch
Wabhrheit3. In der Theologie hat die Reaktion gegen den Objektivismus der histori-
sch-kritischen Methode und den wissenschaftlichen Rationalismus im Allgemeinen in
manchen Féllen zu der Tendenz gefiihrt, die postmoderne Ablehnung einer universell
giiltigen Wahrheit zu tibernehmen4.

Zweifellos kann vieles an dem, was wir hier als Charakteristika der Moderne und
Postmoderne vorgetragen haben, kritisiert werden. Sicher wére eine differenzierte-
re Darstellung moglich, und wir mii3ten auch die Ausnahmen vermerken. Aber wir
glauben, dass unsere Darstellung als ein Uberblick iiber die allgemeinen Tendenzen
dieser Epochen zutreffend ist. Mit diesem groferen Kontext im Hintergrund kommen
wir nun zu unserem Hauptthema: Spiritualitit und Theologie.

2. Die Antwort der Theologie

Der christliche Theologe kann die postmoderne Auffassung und ihre effektive
Ablehnung der Existenz einer universellen Wahrheit, und damit die Moglichkeit von
Erkenntnis iberhaupt, nicht akzeptieren. Schlief3lich ist der neutestamentliche Glaube
eine Form von Erkenntnis, wie von Johannes und Paulus mehr als deutlich gemacht
wird. Dieser Glaube darf auch nicht als eine minderwertige Form der Erkenntnis oder
als bloe Meinung im Sinne der platonischen pistis verstanden werden. Christlicher
Glaube griindet auf dem Zeugnis von Gott selbst, und deswegen ist er jeder blol men-
schlichen Erkenntnis sogar iiberlegen. In diesem Zusammenhang miissen wir Jesu
Anspruch, «die Wahrheit» zu sein (Joh 14,6), sehen. Er ist die Wahrheit, weil er das
endgiiltige Zeugnis, die definitive Offenbarung der Trinitét ist.

3 Siehe auch die Aussagen von Johannes Paul II. zu den Herausforderungen der Postmoderne in Fides et
Ratio, § 91.

4 Wenn es sich auch um ein ausgezeichnetes Buch handelt, so scheint J. Milbanks bertihmtes Werk Theology
and Social Theory (Oxford 1990) bezeichnend fiir diese Tendenz zu sein. Siehe auch die vorsichtigen
Bemerkungen von Francisco Xavier Martinez zu Milbank in Beyond Secular Reason: Some Contemporary
Challenges for the Life and Thought of the Church, in International Catholic Review. Communio 31 (2004)
557-586.

482

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 482 @ 28.11.2007 14:08:08 ‘ ‘



Jacques Servais

Aber die Glaubenserkenntnis wird nicht dadurch gewonnen, dass der Christ dem
Objekt des Glaubens gegeniiber, ndmlich Jesus Christus als der definitiven Offenbarung
des dreieinen Gottes, neutral bleibt — nicht einmal aus “methodologischen” Griinden.
Dies wird immer wieder von Jesus bestitigt. Denen, die sich nicht zur Nachfolge ver-
pflichten wollen, sagt er: «IThr kennt mich nicht» (vgl. Joh 8,19). Aber fiir die, die sich
fiir Jesus entschieden haben, ist das anders: Denen, die ihn lieben, offenbart er sich
(Joh 14,21) und wohnt in ihnen (Joh 14,23). Die, die an ihn glauben und «in seinem
Wort bleiben», werden die Wahrheit erkennen (Joh 8,31f.). So hilt das Subjekt sein
eigenes Urteil nicht zuriick und kann es auch gar nicht, wenn das Objekt des Glaubens
verstdndlich werden soll. Wirkliche Erkenntnis des Glaubensobjekts kann nur erlangt
werden, wenn das Subjekt eine positive Haltung zum Objekt entwickelt. In gewissem
Sinn konnen wir daher sagen — wir werden dies spédter genauer erkldren —, dass das
Subjekt selbst zur Verstandlichkeit des Glaubensobjekts beitrdgt. Dies bedeutet fiir die
christliche Theologie, dass sie nicht nur den Subjektivismus der Postmoderne ableh-
nen muf3, sondern genau so auch den Objektivismus der Moderne.

Hier haben wir bereits im Kern Balthasars Antwort auf die Frage nach dem Zusam-
menhang zwischen Spiritualitit und dem wissenschaftlichen Charakter der Theologie.
Aber es bedarf der genaueren Erklirung und Rechtfertigung. AuBlerdem fehlt in dem
bisher Gesagten der pneumatologische und ekklesiologische Kontext. Fiir Balthasar ist
dieser aber essentiell. Wir wollen uns deshalb nun Balthasars Texten zuwenden.

3. Christlicher Glaube, christliche Erkenntnis

3.1. Der Gegensatz von Glaube und Wissen

Das Erste, was man liber Balthasars Position zum Verhéltnis von Spiritualitdt und
Theologie sagen kann — eine Haltung, die zumindest in ihren Grundziigen wohlbekannt
(und vielleicht gerade deshalb unbekannt) ist —, ist, dass sie zusammengehoren. Aber
Balthasar weif3 natiirlich, dass die Tatsachen dem Ideal nicht immer gerecht werden
konnten, und er hat an verschiedenen Stellen die Geschichte der Trennung von Spiri-
tualitét und Theologie nachgezeichnet>. Wir wollen diese Geschichte hier nicht wiede-

5 Vgl., z.B. Theologie und Heiligkeit!, in Wort und Wahrheit 3 (1948) 881-896; Theologie und HeiligkeitZ, in
Skizzen zur Theologie I: Verbum Caro, Einsiedeln 1960, 195-225; Spiritualitit, ibid., 226-244. Einfaltungen.:
Auf Wegen christlicher Einigung, Einsiedeln-Trier 1987, 15-42. Dieses Thema wurde vom A. bereits in
einem anderen Artikel behandelt: «Weisheit, Wissen und Freudex»: Zur Uberwindung einer verhdingnisvollen
Diastase, in Die Kunst Gottes verstehen: Hans Urs von Balthasars theologische Provokationen, hrsg. von M.
Striet und J.-H. Tiick, Freiburg-im-Breisgau 2005, 320-348.

483

®

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 483 @ 28.11.2007 14:08:10 ‘ ‘



®

Spiritualitat und der “wissenschaftliche” Charakter der Theologie bei Hans Urs von Balthasar

rholen. Es geniige, festzustellen, dass diese Trennung die Fahigkeit der katholischen
Theologie, auf die geistigen Umbriiche der Moderne und Postmoderne angemessen zu
antworten, geschwécht hat und immer noch schwicht. Die Folgen der Trennung von
Spiritualitdt und Theologie im katholischen Denken wurden durch den Eintritt der
Krifte, die von der Wissenschaftsrevolution und der postmodernen Wende losgelassen
wurden, noch verschérft.

Im Titel dieses Vortrags versprachen wir, Theologie nicht im Allgemeinen zu
behandeln, sondern mit besonderem Fokus auf ihre wissenschaftliche Natur. Wenn
Balthasar von der Theologie als “Wissenschaft” spricht, ist klar, dass er nicht “Wis-
senschaft” im modernen Sinn meint, d.h. er will nicht eine objektivistische Konzeption
von Theologie als sein Ideal darstellen. Wenn es vdllig unmoglich wire, in Anbetracht
der hermeneutischen Situation heute “Wissenschaft” anders als im modernen Sinn zu
verstehen, wire es nicht unvorstellbar, dass Balthasar auf diesen Begriff ganz verzi-
chten wiirde. Und doch scheint es so, als ob wir die Bedeutung von “Wissenschaft”
immer noch anders denken konnen. Aber trotzdem war Balthasar nicht ganz gliickli-
ch mit dem aristotelischen Konzept von Wissenschaft, das die Hochscholastik dur-
chdrungen hatte. Er befiirchtete, dass die Weisheitsdimension der Theologie durch
die fortwdhrenden Versuche, sie in eine Art aristotelischer Epistimé zu verwandeln,
gefahrdet wire6. Weil Balthasar sich sowohl von einer objektivistischen als auch ag-
gressiv aristotelischen Konzeption von Wissenschaft distanziert, glauben wir, dass er
den Begriff v. a. deshalb beibehilt, weil er bekriftigen will, dass christliche Theologie,
gerade weil sie auf christlichem Glauben basiert, deshalb nicht auf bloer Meinung
oder Hypothese griindet, sondern auf authentischer Erkenntnis?.

Nun weil} jeder gute Historiker der westlichen Geistesgeschichte, dass es nicht
unproblematisch ist, von Glaube als Wissen zu sprechen. Der Geistesgeschichtler ist
sich des Widerstreits zwischen den beiden nur zu genau bewusst. Wir haben bereits
Platos Verstidndnis der pistis als Meinung erwédhnt. Plato verortete pistis im Reich der
doxa oder Erscheinungen. Uber diesem Reich der Erscheinungen schwebten die Him-
mel der epistimé. Die ganze Aufgabe des Philosophen war nach Plato, von der Un-
sicherheit der doxa zur Sicherheit der epistimé aufzusteigen8. Sie werden sich auch
an Kants beriihmte Erkldrung in der zweiten Auflage der Kritik der reinen Vernunft
erinnern, dass es das Ziel seines Werkes sei, das Wissen aufzuheben, um zum Glau-

6 Vgl. Spiritualitdt, 229.
7 Vgl. Einfaltungen, 47-55; Herrlichkeit 1, Einsiedeln 1961, 134.
8 Pol. 508d-517d.

484

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 484 @ 28.11.2007 14:08:11 ‘ ‘



Jacques Servais

ben Platz zu bekommen?9. Nach Kant war es Hegels titanisches Projekt, diese Liicke zu
fiillen. Mit dem Zauberstab der Vernunft wollte er den christlichen Glauben in Wissen
umwandeln. Er lotete sogar die Tiefen der Heiligen Trinitdt aus, so dass am Ende alles
der Erleuchtung durch das Konzept erlag. In Reaktion dazu machte sich der Christ
Kierkegaard daran, den Glauben angesichts der unméglichen Hybris der Hegelschen
Erkenntnis zu rehabilitieren.

Wir konnen uns jetzt nicht in alle Fragen, die diese geschichtliche Zusammenfas-
sung aufwirft, vertiefen, so interessant sie auch sein mégen. Bei der Betrachtung die-
ser Zusammenfassung muf3 zugegeben werden, dass die Bedeutung von “Glaube” und
“Erkenntnis” oder “Wissen” nicht von der Zeit der Griechen bis zur Moderne unve-
randert geblieben ist. Trotzdem gibt es eine Familiendhnlichkeit zwischen z. B. Hegels
Verstiandnis und Platos. Jedenfalls war unsere Absicht hinter dieser Erinnerung an die
Positionen dieser verschiedenen Denker einfach die, die Tatsache anzuerkennen, dass
die Einheit von Glaube und Wissen nicht allgemein als selbstverstindlich betrachtet
wird. Es ist typisch fiir das westliche Denken, sie in Gegensatz zueinander zu stellen.

3.2. Die Einheit von Glaube und Wissen im Alten Testament und im Christentum

Und doch stellt uns Balthasar vor die unwiderlegbare Tatsache, dass in der Bibel
Glaube und Wissen als Einheit verstanden werden. Wenn man einmal {iber eine gewis-
se oberflachliche Lektiire der Heiligen Schrift hinauskommt, wird diese Einheit ziemli-
ch offensichtlich. Um von vornherein jedes Missverstindnis zu vermeiden, sollten wir
klarstellen, dass natiirlich die Erkenntnis, von der Balthasar im Zusammenhang mit
Glaube spricht, nicht die direkte Erkenntnis des Wesens Gottes meint, die nur in der
visio beatifica erlangt werden kann, sondern es ist quaedam inchoatio visionis10. Aber
selbst wenn man Erkenntnis so versteht, droht noch Gefahr. Kierkegaards Polemik
gegen Hegel, die Balthasar zwar nicht vorbehaltlos billigen wiirde, sollte uns trotzdem
wachsam machen, damit wir nicht zulassen, dass der Glaube vom Wissen verschluckt
wird, so dass Glaube etwas «immer schon Gewusstes», Kategorisiertes und Dominier-
tes wird. Balthasar stellt fest, dass das Alte und Neue Testament nicht davor zuriick-
schrecken, Glaube und Wissen zu vereinen, auller «unter einer Bedingung freilich,
die eine antignostische Bedingung ist: dass das steigende “Wissen” den Glauben nicht
schwiche, sondern im Gegenteil stirke. Es kommt nicht in Frage, dass ein Glaubender

9 B, xxx. Kant spricht in diesem Zusammenhang nicht ausschlieflich vom religiosen Glauben, aber
nichtsdestoweniger geht er von einem Gegensatz zwischen Glaube und Erkenntnis aus.

10 Vgl. Herrlichkeit 1, 157.

485

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 485 O] 28.11.2007 14:08:11 ‘ ‘



®

Spiritualitat und der “wissenschaftliche” Charakter der Theologie bei Hans Urs von Balthasar

hienieden je tiber die Glaubenshaltung hinaus wachse, kann er doch durch tieferes
Erkennen Gottes und seiner Offenbarung in Christus nur desto tiefer in den Glauben
hineinwachsen»11. Sicher miissen wir auch Paulus’ Aussage, «die Erkenntnis bldht
auf» (1 Kor 8, 1), in diesem Sinn begreifen.

Diese Vorbehalte weisen darauf hin, dass in der Einheit von Glaube und Wissen,
wenn sie richtig verstanden wird, eine zirkuldre Beziehung bestehen muf3, oder wie
Balthasar sagt, «eine Zirkuminzession»12: Der Glaube fiihrt zum Wissen, und das Wis-
sen fithrt zuriick zum Glauben. Diese Vorstellung von der Einheit von Glaube und Wis-
sen ist schon im Alten Testament zu finden. In diesem Zusammenhang erinnert uns
Balthasar daran, dass in der Bibel das Verb «erkennen» oft die geschlechtliche Verei-
nigung bezeichnet: «Adam erkannte Eva, seine Frau» (Gen 4,1)13. Diese Vereinigung
ist, richtig verstanden, eine der «gegenseitige[n] Ganzhingabe von einer geistigen Le-
bensverbundenheit, einem endgiiltigen Bund und Zusammengehoren her, Hingabe,
die nun auch Getrenntheit der Lieber iiberbriickt und eine uniibersehbare Verhei3ung
fiir die Zukunft einschlieB3t»14. Dies ist die Vereinigung, die juwH mit Israel sucht, der
Bund selbst. Die Vereinigung des Volkes mit juwH, zumindest wie sie in den grof3en
Personlichkeiten Abraham, Moses und den Propheten realisiert wird, bringt Gotte-
serkenntnis, aber auch die Uberzeugung von seiner iiberragenden Verlidsslichkeit in
allem, was er iber sich sagt, und in seiner Treue zum Bund!5. Hier stellt Balthasar
fest, dass Glaube im Alten Testament als das «rechte Gesamtverhalten des Menschen»
mit dem Konzept der Erkenntnis und Anerkenntnis Gottes assoziiert wird und dieses
in einer hochst unkomplizierten Weise mit einschlie3t16. Balthasar hebt Verse aus den
Psalmen als Illustration dieser Einheit von Glaube und Wissen hervor. Er schreibt:
«Der Glaube, den [die Psalmen] im Sinne des Durchhaltens und Ausharrens fordern,
stiitzt sich auf eine mit Gewissheit antizipierte Erfahrungserkenntnis der Treue und
Gerechtigkeit Gottes, und kann insofern schon als ein Wissen bezeichnet werden»17.
Man kann leicht Beispiele dafiir finden. In Ps 140 lesen wir: «Ich weil}, Jahwe vertritt
des Elenden Sache, des Armen Recht». In Ps 56 heilit es: «Ich wei3, dass Gott mir zur

11 Jbid., 125.

12 [bid., 127.

13 Einfaltungen, 48.

14 [bid.

15 [bid., 15-17, 48-51; Herrlichkeit 1, 123-124.
16 Herrlichkeit 1, 123.

17 [bid.

486

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 486 @ 28.11.2007 14:08:12 ‘ ‘



Jacques Servais

Seite steht». Und in Ps 119 lesen wir: «Ich weif3, dass deine Gerichte gerecht sind und
dass du mich in Treuen gedemiitigt hast»18.

Das Neue Testament stellt die Einheit von Glaube und Wissen dhnlich dar wie
das Alte Testament. Obwohl — wie oben angemerkt — v. a. Paulus und Johannes diese
Einheit betonen, ist zu beobachten, dass sie auch den anderen Autoren des Neuen
Testaments nicht fremd ist. Sie sprechen ohne weiteres von “Wissen”, wo die nicht-
biblische Tradition eher von “Glauben” sprechen wiirde. So sagt bei Matthdus Jesus
zu seinen Jiingern, dass es ihnen gegeben ist, «die Geheimnisse des Himmelreiches
zu kennen» (Mt 13,11; vgl. Mk 4,11; Lk 13,11). Und bei Lukas betont Jesus, dass «nie-
mand weil3, wer der Sohn ist, als nur der Vater, und niemand, wer der Vater ist, als
nur der Sohn, und wem der Sohn es offenbaren will» (Lk 10,22; vgl. Mt 11,27). Der
zweite Petrusbrief ist voller Hinweise auf die Erkenntnis des Glaubens. Wir wollen
hier nur einige Beispiele nennen. Im dritten Vers des Briefes sagt der Autor seinen
Lesern, dass uns durch unsere “Erkenntnis” Christi alles geschenkt wurde, «was fiir
unser Leben und unsere Frommigkeit gut ist». Und im zweiten Kapitel wird behaup-
tet, dass die Gemeinde der Korruption der Welt entronnen war «durch die Erkenntnis
unseres Herrn und Heilandes Jesus Christus» (2 Petr 2,20). Der Autor schlieBt sei-
nen Brief mit dem Wunsch: «Wachset vielmehr in der Gnade und Erkenntnis unseres
Herrn» (2 Petr 3,18).

Und wie sieht es bei Paulus und Johannes aus? Von Paulus schreibt Balthasar:
«[Kleiner redet unbefangener dort von “Wissen”, wo es um “Glaubensgeheimnisse”
geht»19. Aber Paulus erkennt, dass nicht er allein die Erkenntnis hat, die vom Glauben
kommt. Seine Gemeinde hat sie ebenfalls: «[Slie wissen, was Paulus ihnen als sichere
Wabhrheit verkiindet hat, sie wissen aber auch, was der Geist an ihnen an Glauben-
swissen erschliet»20. In Bezug auf die Erkenntnis, die durch den Geist gegeben wird,
stellt Balthasar fest, dass sie fiir Paulus die gleiche Gewissheit hat wie die christliche
Hoffnung und dass diese Gewissheit «nicht in der eigenen Evidenz des menschlichen
Verstandes, sondern in der kundgetanen Evidenz der gottlichen Wahrheit beruht»21.
Gerade weil diese Gewissheit auf dem Erweis der gottlichen Wahrheit beruht, fligt
Balthasar hinzu, dass sie «nicht im Erfasst-haben, sondern im Erfasst-worden-sein»

18 Vgl. ibid.

19 Herrlichkeit 1, 126.
20 [bid.

21 Jhid.

487

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 487 @ 28.11.2007 14:08:13‘ ‘



®

Spiritualitat und der “wissenschaftliche” Charakter der Theologie bei Hans Urs von Balthasar

besteht22. Wir konnten eine lange Liste von Passagen zusammenstellen, in denen
Paulus Glaube als Erkenntnis darstellt; sie werden Ihnen alle bekannt sein. Wir wollen
deshalb nur zwei der eindrucksvollsten Stellen herausgreifen, z. B. aus 2 Kor: «Denn
Gott, der da sprach: “Aus Finsternis soll Licht aufleuchten”, er ist in unseren Herzen
aufgeleuchtet, damit erstrahle die Erkenntnis der Herrlichkeit Gottes, die auf dem
Antlitz Christi ist» (2 Kor 4,6). Und aus dem Brief an die Romer: «Sind wir aber mit
Christus gestorben, so glauben wir, dass wir auch mit ihm leben werden. Wir wissen
ja, dass Christus, nachdem er von den Toten auferweckt ist, nicht mehr stirbt» (Rom
6, 8-9).

Balthasar beginnt seine Betrachtung der Einheit von Glaube und Wissen bei Johan-
nes mit der Rolle, die das “Zeichen” (shmeia) im Vierten Evangelium spielt. Der Glau-
be kann seine Richtigkeit aus den Zeichen ablesen, die Jesus vollbringt. Aber noch
wichtiger fiir Johannes ist, dass «diese Zeichen sosehr die unmittelbare Epiphanie der
Sache selbst, des Gottseins Christi, [sind,] dass der vom shmeion erwirkte Glaube fiir
ihn einer “Schau” der Herrlichkeit Christi und Gottes in Christo gleichkommt»23. Im
Johannesevangelium lidsst jedoch diese Schau den Glauben nicht hinter sich, sonder
vertieft ihn vielmehr. Wegen ihrer komplementiren Beziehung werden Glaube und
Wissen oft nebeneinander gestellt, so wenn Johannes Petrus sagen ldsst: «Wir glauben
und wissen, dass du der Heilige Gottes bist» (Joh 6,69). Der Glaube kann den Weg zur
Erkenntnis erdffnen: «Jesus sprach zu den Juden, die an ihn geglaubt hatten, “Wenn
ihr in meinem Wort bleibt... werdet ihr die Wahrheit kennen”» (Joh 8,31-32). Aber
der Glaube kann auch aus dem Wissen hervorgehen, «was ebenso sinnvoll scheint;
denn das Wissen um Christi Gottheit gebiert die Haltung der anbetenden Hinnahme
von allem, was von ihm ausgeht»24: «Jetzt wissen wir, dass du alles weilt,... darum
glauben wir, dass du von Gott ausgegangen bist» (Joh 16,30).

Unser kurzer Blick auf die Heilige Schrift zeigt, dass sie offensichtlich eine Doktrin
der Einheit von Glaube und Wissen enthélt. Es ist zwar eine gewisse Unterscheidung
zwischen den beiden moglich, aber ihr lebendiges Ineinander macht es unmdaglich, sie
zu trennen, und das ist zu einem solchen Grad wahr, dass man sogar das eine durch
das andere ersetzen kann. Wir wiirden tatsdchlich das Risiko eingehen, die Schrift zu

22 [bid.
23 [bid.

24 Jbid., 127. Es geht hier nicht darum, die postmoderne Position zu iibernehmen, dass jede Forderung nach
Erkenntnis als Erkenntnis zihlt. In der Mitte zwischen dem modernen Wunsch nach einem univoken Begriff
der Erkenntnis und dem postmodernen Wunsch nach einem equivoken Begriff von Erkenntnis wiirde
Balthasar von einem analogen Begriff der Erkenntnis sprechen.

488

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 488 @ 28.11.2007 14:08:15‘ ‘



Jacques Servais

verfialschen, wenn wir zu sehr auf einer klaren Unterscheidung zwischen Glaube und
Wissen bestehen wiirden. Gerade wegen der engen Verbindung der Erkenntnis mit
dem Glauben konnte die Frage auftauchen, und zwar v. a. bei denen, die immer noch
von dem modernen Konzept der Erkenntnis fasziniert sind, ob man dieses biblische
Verstdandnis von “Erkenntnis” legitimerweise iiberhaupt als “Erkenntnis” bezeichnen
kann. Wir brauchen hier nicht eine lange Diskussion anzufangen, um seine Legitimitat
zu bestitigen. Man muss nur daran denken, dass der Ausdruck «im biblischen Sinn
erkennen» als Hinweis auf die geschlechtliche Vereinigung noch in vielen européi-
schen Sprachen gebrduchlich ist. Und viele wiirden intuitiv begreifen, dass diese Art
der Erkenntnis tatséchlich als eine Form von “Erkenntnis” zdhlt. In diesem Kontext
hat Erkenntnis nichts mit dem objektivierenden Blick der modernen Wissenschaft zu
tun, aber alles mit einem personalen, beziehungsorientierten Verhalten2s.

Balthasar zeigt, dass in der alten Kirche die groBen Alexandriner, Origenes und
Klemens, beispielhaft das biblische Verstindnis von der Einheit von Glauben und Wis-
sen bewahrt haben. Thre Unterscheidung zwischen “Pistiker” und “Gnostiker” darf
nicht als eine Unterscheidung zwischen einfachen Glaubigen und einer auserwéhlten
Gruppe erleuchteter Intellektueller missverstanden werdenz26. Statt dessen ist es eine
Unterscheidung zwischen denen, deren Glaube mechanisch und duBerlich ist, und
denen, die energisch danach streben, sich innerlich anzueignen, was sie glauben.
«Klemens wie Origenes sehen den vollkommenen Christen als Gnostiker, der seinen
Glauben in evangelischen Sinn innerlich “versteht”. Dieses Verstdndnis ist kein Luxus
fiir intellektuell Begabte, sondern entspricht einer im Glaubensakt objektiv liegenden
Forderung»27. Klemens vergleicht die Untrennbarkeit von Glaube und Wissen mit der
von Vater und Sohn in der Trinitét: «Es gibt keine Gnosis ohne Pistis, wie keine Pistis
ohne Gnosis, denn auch der Vater ist nicht ohne den Sohn»28.

Wir behaupten, dass die Theologie fiir Balthasar ihren “wissenschaftlichen” Cha-
rakter v. a. ihrer Grundlegung in einem Wissen zu verdanken hat, das sowohl aus
dem Glauben kommt, als auch in gewisser Hinsicht Glaube ist. Wir betonen nochmals,
dass dieses Wissen nicht ein direktes Sehen des gottlichen Wesens ist, sondern eine

25 Es kann angenommen werden, dass Kierkegaard nicht den hegelianischen Begriff von Erkenntnis
angenommen hat, sondern zum biblischen Begriff zuriickgekehrt ist. Seine Verteidigung des christlichen
Glaubens kann sehr unterschiedlich gesehen werden.

26 Herrlichkeit 1, 129.
27 [bid.
28 Stromata V, 1, 3; 1, 326, 8f.; vgl. Herrlichkeit 1, 130.

489

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 489 @ 28.11.2007 14:08:16 ‘ ‘



®

Spiritualitat und der “wissenschaftliche” Charakter der Theologie bei Hans Urs von Balthasar

indirekte und anfanghafte Erkenntnis dieses Wesens ist. Der Glaube und das Wissen,
von denen wir sprechen, beziehen sich eben nicht zuerst auf das Subjekt, sondern das
Objekt. Es stimmt, dass es eine gegenseitige Unterwerfung von Subjekt und Objekt
gibt, insofern Gott sich selbst dem Menschen offenbart und der Mensch sich der Offen-
barung offnet. Aber Gott ergreift die Initiative und bleibt der Mittelpunkt. Wir kénnen
sagen, fast ohne zu iibertreiben, dass die Tatsache, dass der Mensch sich selbst in Got-
tes Selbstoffenbarung kennen lernt, ein bloBes Nebenprodukt dieser Offenbarung ist29.
Weil Gott das Formalobjekt der Erkenntnis und des Glaubens ist, die die Wissenschaf-
tlichkeit der Theologie begriinden, folgt daraus, dass immer Gott selbst die Form und
den Inhalt dessen, was erkannt und geglaubt wird, bestimmt. Der Theologe seinerseits
mul die Proportionen seines eigenen Denkens den Proportionen seines Formalohjek-
tes, wie sie von Gott bestimmt werden, anpassen30. Diese Fahigkeit des Theologen,
oder jedes Glaubigen, sich so anzupassen, wird ebenfalls von Gott gewéhrt. Diese
Fahigkeit, die eine a priori Einstellung des Subjektes zum Objekt wird, ist nichts ande-
res als das, was die Tradition lumen fidei nannte3!.

4. Theologie und Spiritualitit

Wir wenden uns jetzt dem anderen Thema, das wir fiir unseren Vortrag angekiin-
digt haben, zu, ndmlich der Spiritualitit. Balthasars Verstdndnis von Spiritualitit wur-
de bereits in dem angedeutet, was wir soeben iiber Glaube und Wissen sagten, auch
wenn wir nicht direkt darauf aufmerksam gemacht haben. Wie die meisten Theologen
in der grofen Hauptstromung der katholischen Tradition geht Balthasar davon aus,
dass der Mensch von Natur aus fiir das Ubernatiirliche offen ist. Obwohl die Gna-

29 In diesem Zusammenhang bemerkt Balthasar einige Unterschiede zwischen seiner Theologie und der von
Rahner. Vgl. Balthasar’s remarks at a symposium on his thought in the United States: Current Trends in
Catholic Theology and the Responsibility of the Christian, in International Catholic Review. Communio 5
(1978) 78-81: «My main argument — not only against Rahner but against the entire transcendental school
which already existed before him and spread alongside him - is this: It might be true that from the very
beginning man was created to be disposed towards God’s revelation, so that with God’s grace even the
sinner can accept all revelation. Gratia supponit naturam. But when God sends his own living Word to his
creatures, he does so not to instruct them about the mysteries of the world, nor primarily to fulfill their
deepest needs and yearnings. Rather he communicates and actively demonstrates such un-heard of things
that man feels not satisfied but awestruck by a love which he never could have hoped to experience. For
who would have dared describe God as love, without having first received the revelation of the Trinity in the
acceptance of the cross by the Son?» (The article only exists in English. There is no German translation).

30 Herrlichkeit 1, 158.
31 Jbid., 164f.

490

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 490 @ 28.11.2007 14:08:17‘ ‘



Jacques Servais

dengabe des lumen fidei an den Menschen, das ihn mit den «Augen des Glaubens»32
ausstattet, der menschlichen Natur keine Gewalt antut33, hingt ihr Erfolg von dem
fortgesetzten Zusammenwirken des Menschen mit Gott ab, das ebenfalls nur mit Hilfe
der Gnade geschehen kann. Wir haben bisher immer wieder von der vertrauensvollen
Unterwerfung des Menschen unter Gott gesprochen, aber wir haben dieses Thema
nicht weiterentwickelt. Diese vertrauensvolle Unterwerfung ist fiir Balthasar das Herz
der Spiritualitdt. Dieses Verstdndnis von Spiritualitdt als wesenhaft theozentrisch, auf
die Offenbarung ausgerichtet, wurde in der Theologie der Moderne zunehmend durch
ein Konzept, das grof3tenteils anthropozentrisch und psychologisch war, ersetzt. Spiri-
tualitdt beschéftigte sich immer mehr mit dem «Fortkommen des frommen gottseligen
Ich» und immer weniger mit dem Nachdenken iiber die biblische Offenbarung34. Heu-
te leiden wir immer noch an dieser einseitigen Konzeption von Spiritualitit. Aber wie
wir oben schon einmal sagten, wir wollen hier nicht die Geschichte dieses Problems
untersuchen. Unser Fokus ist auf das gerichtet, was Balthasar als das richtige Verstéin-
dnis von Spiritualitdt und ihres Verhéltnisses zur Theologie als Wissenschaft begreift.

In seinem kleinen Buch Einfaltungen formuliert Balthasar grundlegende Definitio-
nen von Theologie und Spiritualitit. Wahrend Theologie einfach als «Erkenntnis Got-
tes» definiert wird — und wir haben schon zu beschreiben versucht, was Balthasar in
diesem Kontext unter «Erkenntnis» versteht —, wird Spiritualitdt als «xanerkennendels]
Tun» definiert35. Damit Theologie weiterhin «strenge Wissenschaft» sein kann, muss
sie organisch aus der personlichen Unterwerfung des Theologen unter das gottliche
Wort wachsen, weil Gott allein das gottliche Mysterium angemessen erhellen kann.
«Gott wird nur durch Gott erkannt», sagt Karl Barth36. Das menschliche Wissen von
Gott kann also nur dadurch gewonnen werden, dass er in die Teilhabe an dem Wissen,
das Gott von sich hat, hineingenommen wird37. Aber das verlangt immer eine Antwort
und Kooperation von seiten des Menschen. Das gottliche Licht kann sich nur dann

32 [bid., 168. Balthasar hat diesen Ausdruck sicher von Rousselot iibernommen (Les yeux de la foi, in Recherches
de Science Religieuse 1 [1910] 241-259, 444-475), der ihn wiederum von den Vétern {ibernommen hat.

33 Herrlichkeit 1, 157-158.

34 Linfaltungen, 32-33. Es ist nicht gidnzlich zu veneinen, dass Frommigkeit, asketische Praktiken und
Psychologie keine Bedeutung haben, Was wir aber bekriftigen wollen, ist, dass sie dazu beitragen, dass wir
fahig werden, uns gegeniiber dem géttlichen Wort zu 6ffnen.

35 Jbid., 18-19.

36 Vgl. Kirchliche Dogmatik 11/1, Die Leher von Gott, Zollikon 1932-1970, § 27. Balthasar wiederholt gerne
diesen Satz. Vgl., z.B. Herrlichkeit 1, 173.

37 Herrlichkeit 1, 158.

491

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 491 @ 28.11.2007 14:08:18 ‘ ‘



®

Spiritualitat und der “wissenschaftliche” Charakter der Theologie bei Hans Urs von Balthasar

in der theologischen Spekulation selbst erweisen und sie kontrollieren, «soweit der
christliche Denker den Urakt des apriorischen Glaubens dauernd lebendig vollzieht:
jene gehorsame Hingabe an das einstrahlende Licht, in der allein er glaubend, nicht
schauend, an der Weisheit des offenbarenden Gottes teilbekommt»38.

Wir kénnen nun eine Bemerkung erkldren, die wir am Beginn dieses Vortrags
gemacht haben. Wir sagten, dass das Subjekt selbst zur Begreifbarkeit des Glauben-
sobjektes beitrdgt. Mit dieser Behauptung meinen wir nicht, dass das Subjekt selbst
in einer kantischen oder postmodernen Weise dem Objekt seinen ganzen verstehba-
ren Inhalt aus seinen eigenen Tiefen heraus gewéhrt. Trotzdem ist das freie Zusam-
menwirken des Subjektes mit dem zuteil gewordenen Licht des Glaubens eine reale
Bedingung fiir die Méglichkeit des Objektes, dem Subjekt in seiner ganzen Herrlichkeit
zu erscheinen. Tatsédchlich stellt das Objekt selbst diesen Anspruch an das Subjekt39.
AuBlerdem kann die Hingabe des Subjekts an das Glaubensobjekt, wie Balthasar im-
mer wieder betont, nicht eine ausschlielich intellektuelle sein, sondern ist eine Hin-
gabe der ganzen Person40. Mit anderen Worten, es darf nicht nur eine «gedankli-
che Zustimmung» sein, selbst wenn es in manchen Fillen so anfingt, sondern eine
«wirkliche Zustimmung», im Newmanschen Sinn dieser Begriffe4!.

5. Die Heilsokonomie des Heiligen Geistes

In Balthasars Sicht besteht das Wesen der Spiritualitit in der Zuwendung zu und
dem Sich-Offnen fiir den dreieinen Gott, der sich in Jesus Christus geoffenbart hat.
Die Erleuchtung der Tiefen Christi ist v. a. ein Werk des Heiligen Geistes: «Er wird
mich verherrlichen, weil er von dem Meinigen nehmen und euch verkiindigen wird»
(Joh 16,14). Wir konnen dieses riesige Thema hier nicht geniigend behandeln. Es

38 Jbid.

39 Ibid.; vgl. Kleine Fibel fiir verunsicherte Laien, Einsiedeln 1980, 38, 41; Von den Aufgaben der Katolischen
Philosophie in der Zeit, in Annalen der Philosophischen Gesellschft Innerschweiz 3 (1946-1947) 6; From
the Theology of God to Theology in the Church, in International Catholic Review. Communio 9 (1982) 213.
Balthasar unterstreicht die ontologische Grundlage dieser Idee in Theologik 1, Einsiedeln 1985. Hier soll
das betont werden, was Balthasar «die subjektive Evidenz» der Offenbarung nennt. Eine umfassendere
Behandlung miisste auch die «die objektive Evidenz» in Betracht ziehen (vgl. Herrlichkeit 1, 413-657).

40 Herrlichkeit 1, 125, 158, 159-160, 235f.

41 Jbid., 160. Vgl. J. H. NEWMAN, An Essay in Aid of a Grammar of Assent, London 1903, 36-73. Dieses Thema
wurde in einem anderen Artikel des A. behandelt: L'atto di Fede del Credente secondo J.H. Newman, in
Civilta Cattolica 1 (1988) 550-563.

492

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 492 @ 28.11.2007 14:08:19 ‘ ‘



Jacques Servais

wire schon eine unmogliche Aufgabe fiir diesen kurzen Vortrag, nur zusammenzu-
fassen, was allein Balthasar zu diesem Thema zu sagen hat. Wir miissten nicht nur
alle seine verstreuten Bemerkungen zur Rolle der Geistes in der Offenbarung und dem
Glaubensakt zu einem zusammenhidngenden Ganzen zusammenzufiigen. Wir miis-
sten auch eine Kurzfassung des gewaltigen letzten Bandes der Theologik, Der Geist
der Wahrheit prasentieren42. Wir konnen hier nur einige Details zusammentragen, die
wir fiir wichtig halten.

Jesus Christus ist Gottes endgiiltige Offenbarung. Als wahrer Gott und wahrer
Mensch kann allein er das Gottliche getreu ins Menschliche iibersetzen43. Aber ohne
die Gabe des Heiligen Geistes bleibt Jesu Ubersetzung ein Geheimnis, das nicht einmal
die wissenschaftlichsten Instrumente der biblischen Exegese zu entziffern uns helfen
konnen. Der Geist in uns stattet uns mit dem Licht des Glaubens aus, um Jesu Taten
und Worte zu verstehen44. Er stempelt die Wahrheit des Sohnes in unsere Herzen45.
«Deshalb wurde mit Recht gesagt: “Eine Christologie 146t sich nie ohne indirekte
Pneumatologie entwickeln, entsprechend aber auch keine Pneumatologie auler als
Eingang in die Christologie und gleichsam von ihr gemessen”»46. So kann der Geist
nie von Christus getrennt noch ihm entgegengesetzt werden4?. Weil es aulerdem der
Geist ist, «der den lebendig Glaubenden aus der AuBerlichkeit der Taufkatechese in
das innere Verstdndnis der “Tiefen der Gottheit” einfiihrt, in die “Weisheit Gottes im
Mysterion” (1 Kor 2,7), ist eine solche Theologie nichts anderes als die Mysterien-Di-
mension der objektiven kirchlichen Dogmatik {iberhaupt...»48.

Weil nun der gottliche Geist, der den Glaubigen gegeben wird, sich nicht mit unse-
rem menschlichen Geist vermischt, sondern seine Alteritit und Souverédnitdat bewahrt,
haben wir Gottes Offenbarung nie als einen Besitz zu unserer Verfiigung49. Der Christ
muss standig danach streben, sich dem Geist zuzuwenden und darauf zu héren, was

42 Einsiedeln 1987.

43 Gott ist sein eigener Exeget, in Internationale Katolische Zeitschrift. Communio 1 (1986) 9.
44 [bid., 11-13.

45 Spiritualitdt, 228.

46 Theologik 111, 22.

47 Es muss erwidhnt werden, dass Balthasar, wie auch sein Freund Henri de Lubac, sich vollig gegen den
unwillentlichen Versuch Joachim von Fiores stellen, die Kirche des Geistes von der Kirche Christi zu
trennen. Vgl. z.B., Gott ist sein eigener Exeget, 13; Theologik 11, Einsiedeln 1985, 188-191.

48 Spiritualitdt, 228.
49 Skizzen zur Theologie III: Creator Spiritus, «Geist, Liebe, Betrachtung», Einsiedeln 1967, 161.

493

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 493 @ 28.11.2007 14:08:21 ‘ ‘



®

Spiritualitat und der “wissenschaftliche” Charakter der Theologie bei Hans Urs von Balthasar

er den Kirchen sagt (Apk 2,7). Dieses Streben und alles, was es dem Gldubigen abver-
langt, ist es, was Balthasar unter “Spiritualitidt” versteht. Hier sehen wir wieder, wa-
rum Spiritualitdt keine Sache der Psychologie sein kann. Stattdessen geht es immer
darum, unseren Geist dem gottlichen Geist zuzuwenden. In summa, sagt Balthasar,
mul der Glaubige die Haltung annehmen, die in Marias fiat zum Ausdruck kommt50.
Nach Balthasar ist die «marianische Spiritualitdt» nicht nur eine unter vielen legitimen
«Spiritualitdten», die den Christen zur Verfiigung stehen51. Maria ist «das Ur- und Vor-
bild aller Glaubensantwort, darum ist sie die Relativierung und Liquidation (Verfliis-
sigung) aller Sonderheiten in die eine Spiritualitdt der Braut-Kirche... Das Besondere
Spiritualitdt Marias ist, von ihr her, der grundsétzliche Versicht auf eine besondere
Spiritualitit, die etwas anderes wire als die Uberschattung des Allerhdchsten und die
Einwohnung des gottlichen Wortes»52.

Diese Uberlegungen zeigen, dass die aktive Entwicklung von Konzepten und Erri-
chtung von Systemen zweitrangig sind fiir eine Theologie, die im Balthasarschen Sinn
des Begriffs “wissenschaftlich” sein will. Primér ist eine marianische Offenheit fiir den
Geist. Wenn die Arbeit des Theologen nicht vom Geist getragen wird, dann fehlt ihr
eine wesentliche Voraussetzung fiir Wissenschaftlichkeit.

6. Theologie in der Kirche

Alles, was wir bisher gesagt haben, muss nun in einen kirchlichen Kontext gestellt
werden. Dieser Kontext ist fiir Offenbarung und Glaube nicht nebenséchlich und daher
auch nicht fiir die Theologie. Von Anfang an war nicht das Individuum Gottes Partner
in seiner Offenbarung und seinem Bund, sondern das Volk53. Abraham, Isaak, Jakob
und Moses werden nicht als vereinzelte Individuen betrachtet, sondern als Fiihrer
und Vertreter des Volkes, das Gott auserwéhlt hat. Dieses Gemeinschaftssubjekt der
Offenbarung setzt sich in der Kirche fort, die von den Aposteln gegriindet wurde. Der
einzelne Glaubige wird nur durch seine Teilnahme an der Kirche als Subjekt konsti-
tutiert>4.

50 Spiritualitdt, 226f., 234f.
51 [bid., 227.

52 Jbid., 234-235.

53 Einfaltungen, 35.

54 Spiritualitdt, 227.

494

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 494 @ 28.11.2007 14:08:22 ‘ ‘



Jacques Servais

Der Heilige Geist ist der Kirche nicht d&uflerlich. Im Gegenteil, genau in der Kirche
konkretisiert sich das Wirken des Heiligen Geistes. Er schwebt nicht iiber ihrer histori-
schen Realitét, sondern belebt sie von innen. Innerhalb der kirchlichen Gemeinschaft
erfiillt der Geist seine Aufgabe als getreuer Kommentator der Worte Jesu. Balthasar
schreibt: «Die Auslegung des Geistes erfolgt innerhalb der von ihm aufgebauten und
geschiitzten Strukturen: Kirche mit der ihr gehdrenden Heiligen Schrift und Uberlie-
ferung, mit der sie kennzeichnenden Unterscheidung von “Hirt” und “Herde”: Diese
Elemente sind die Voraussetzung fiir ein immer neuen Tiefensichten der Heiligen, im-
mer groferer Reinigung des genuine Christlichen von fremden Zutaten...»55. Obwohl
der Geist sicher in einer sehr personlichen Weise den einzelnen Theologen in seiner
Arbeit anleitet, ist es wegen unserer Siindigkeit und der Begrenztheit unseres endli-
chen Wesens notwendig fiir uns, immer wieder die Richtung unseres Denkens unter
Bezug auf die Heilige Schrift, die Tradition, Liturgie und das kirchliche Lehramt zu
iiberpriifen. Der Geist ist den Mitgliedern der Kirche nicht nur subjektiv, sondern auch
objektiv gegenwirtig.

Dies kénnte noch anders formuliert werden. Das Licht des Glaubens, das die reale
Gegenwart des Geistes im Gldaubigen ist, ist immer in Gefahr, von der mangelnden
Kooperation des Einzelnen verdunkelt zu werden. Kein Glaubiger als Einzelner hat die
Garantie, dass er nicht von der Wahrheit des Herrn abweichen wird. Dagegen hat die
Kirche als Gemeinschaftssubjekt diese Garantie. Ihr wurde das Geschenk einer objek-
tiven Heiligkeit gegeben, durch die das Licht Christi sie mit einer besonderen Reinheit
durchleuchten kann. Deshalb muf3 der Theologe die Gemeinschaft mit der Kirche als
notwendige Bedingung fiir die Wissenschaftlichkeit seiner Theologie betrachten. Die
Freiheit, die er in seiner Forschung verlangt, muf3 deshalb als zweitrangig in Bezug
auf diese Gemeinschaft gesehen werden. Andererseits kann der Theologe nicht jeder
personlichen Initiative im Bereich der Forschung oder seiner Beziehung zu Christus
aufgeben. Die objektive Heiligkeit der Kirche ist kein Ersatz fiir eine solche personli-
che Initiative. So autoritativ wie manche Texte der Tradition und des Lehramts auch
sind, muf} der Theologe iiber einen bloBen Kommentar dieser Texte hinausgehen. Das
Risiko bei diesem Ansatz ist — wenn er in einer ausschlieflichen Weise angewandt
wird —, dass die Theologie aufhort, ein lebendiger Kontakt mit dem Wort zu sein und
zu einer logischen, deduktiven (wir kénnten sogar sagen, technologischen!) Ubung
degeneriert, fiir die kein Glaube notwendig ist56. Der Theologe muf} sich, ohne die

55 Gott ist sein eigener Exeget, 12.

56 Vgl. Einfaltungen, 32.

495

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 495 @ 28.11.2007 14:08:23‘ ‘



®

Spiritualitat und der “wissenschaftliche” Charakter der Theologie bei Hans Urs von Balthasar

ehrwiirdigen Texte der Tradition und des Lehramtes zu vernachléssigen, tdglich durch
demtitiges Gebet in Gottes personales Wort vertiefen.

7. Schluss

Wir haben am Anfang erwihnt, dass Balthasar nicht absolut darauf bestand, die
Theologie als Wissenschaft zu verstehen. Mit Balthasar waren auch wir bereit, diese
Beschreibung der Theologie aufzugeben, wenn sich zeigte, dass der Begriff “Wissen-
schaft” nicht von objektivistischen und rationalistischen Konzepten zu trennen wiére.
Wesentlich ist, dass Theologie als wirkliche Erkenntnis verstanden wird und nicht als
Ansammlung frommer Meinungen. Was wir in diesem Vortrag zeigen wollten, war,
dass nach Balthasar diese Erkenntnis als intime Beziehung mit dem sich selbst of-
fenbarenden Gott verstanden werden muss. Mit anderen Worten, sie muss innerhalb
des Glaubens geschehen. Balthasar begreift Spiritualitit als die Anstrengung, die der
Mensch mit Hilfe der Gnade machen muss, um sich fiir Gottes Offenbarung zu 6ffnen.
So verstanden, gibt es eine notwendige Verbindung zwischen Spiritualitdt und jeder
Theologie, die sich als wirkliche Erkenntnis von Gottes Wort darstellen will. Spirituali-
tdt, wenn sie authentisch ist, fokussiert nicht auf den menschlichen Geist, sondern auf
den gottlichen Geist, der dem Menschen die Fahigkeit gewéhrt, sich der Offenbarung
in Jesus Christus zu 6ffnen und sie zu verstehen. Der Geist ist die Quelle sowohl des
lumen fidei im Glaubigen, als auch der konkreten Strukturen der Kirche, die helfen,
das lumen fidei objektiv auszurichten.

Wir hoffen, dass diese Uberlegungen hilfreich dabei waren, die Beziehung zwischen
Spiritualitit und dem wissenschaftlichen Charakter der Theologie in Balthasars Werk
zu verstehen.

496

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 496 @ 28.11.2007 14:08:24 ‘ ‘



