‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 497 @ 28.11.2007 14:08:25‘ ‘

Dibattiti RTLu XII (3/2007) 497-509

Lo stile della testimonianza cristiana
nella Prima Lettera di Pietro

Franco Manzi
Facolta Teologica dell’Italia Settentrionale (Milano)

1. Dalla dispersione all’evangelizzazione

1.1. La strada maestra per I’evangelizzazione

Nel discorso tenuto giovedi 19 ottobre 2006, durante la visita pastorale a Verona
in occasione del IV Convegno nazionale della Chiesa Italiana (16-20 ottobre), il Papa
Benedetto XVI si & soffermato con particolare incisivita sul tema della testimonianza
cristiana, ammettendo che la «[...] scelta della fede e della sequela di Cristo non & mai
facile: & sempre, invece, contrastata e controversa. La Chiesa rimane quindi “segno
di contraddizione”, sulle orme del suo Maestro (cfr. Lc 2,34), anche nel nostro tempo.
Ma non per questo ci perdiamo d’animo. Al contrario, dobbiamo essere sempre pronti
a dare risposta (apo-logia) a chiunque ci domandi ragione (logos) della nostra speran-
za, come ci invita a fare la prima Lettera di san Pietro (3,15), che avete scelto assai
opportunamente quale guida biblica per il cammino di questo Convegno. Dobbiamo
rispondere “con dolcezza e rispetto, con una retta coscienza” (3,15-16), con quella
forza mite che viene dall'unione con Cristo. Dobbiamo farlo a tutto campo, sul piano
del pensiero e dell’azione, dei comportamenti personali e della testimonianza pubbli-
ca. La forte unita che si e realizzata nella Chiesa dei primi secoli tra una fede amica
dell’intelligenza e una prassi di vita caratterizzata dall’amore reciproco e dall’atten-
zione premurosa ai poveri e ai sofferenti ha reso possibile la prima grande espansione
missionaria del cristianesimo nel mondo ellenistico-romano. Cosi & avvenuto anche
in seguito, in diversi contesti culturali e situazioni storiche. Questa rimane la strada
maestra per I'evangelizzazione: il Signore ci guidi a vivere questa unita tra verita e

497



®

Lo stile della testimonianza cristiana nella Prima Lettera di Pietro

amore nelle condizioni proprie del nostro tempo, per I'evangelizzazione dell’ltalia e
del mondo di oggi»!.

Prendendo spunto da questa lettura suggestiva dell’intera storia della Chiesa alla
luce della Prima Lettera di Pietro, e interessante individuare in questo scritto del
Nuovo Testamento il nesso intercorrente tra la testimonianza ecclesiale e la memoria
creativa di Cristo crocifisso e risorto, o — detto con le parole del Papa - tra un’evange-
lizzazione «a tutto campo» e un cammino «sulle orme del Maestro, anche nel nostro
tempo».

1.2. Un’enciclica per un cristianesimo “in diaspora”

La Prima Lettera di Pietro & una delle sette lettere “cattoliche”, opere neotesta-
mentarie di respiro tendenzialmente universale, dato che molto probabilmente, fin
dal T secolo d.C., sono state fatte circolare come “encicliche” tra diverse comunita
cristiane. In particolare, la Prima Lettera di Pietro — che di per sé non e una lettera,
ma un’omelia o una catechesi battesimale (cfr. 1,3.23; 2,2)2 — & stata indirizzata alle
comunita cristiane che vivevano in una situazione di «diaspora (diasporads) nel Ponto,
nella Galazia, nella Cappadocia, nell’Asia e nella Bitinia» (1,1)3.

D’altronde, oggi pilt che mai, i cristiani si sentono “dispersi” tra tante culture,
religioni, modi di vedere la vita... Percio, sembra particolarmente utile confrontarsi
con scritti del cristianesimo primitivo che possono insegnare che cosa significhi es-
sere battezzati in una situazione di “dispersione” nel “villaggio globale” del mondo
contemporaneo.

1 ]l discorso di Papa Benedetto XVI ai partecipanti al Convegno & stato riportato sia da Avvenire, venerdi 20
ottobre 2006, 4, sia da Il Regno-Documenti, Anno LI, n. 1000, 1° novembre 2006, 671-676: qui 674-675.

2 Cfr. specialmente M.-E. Boismarp, Quatre hymnes baptismales dans la Premiére Epitre de Pierre (Lectio
Divina 30), Paris 1961, che rintraccia nella Prima Lettera di Pietro quattro probabili inni battesimali antichi:
il primo in 1,3-5; il secondo in 1,20; 3,18.22; 4,6; il terzo in 2,22-25 e il quarto in 5,5-9. L'ipotesi che si tratti
di una catechesi battesimale & condivisa da vari biblisti - tra cui, ad es., A. VANHOYE, Prétres anciens, Prétre
nouveau selon le Nouveau Testament (Parole de Dieu s.n.), Paris 1980, 269-270 —, anche se la ricostruzione
degli inni battesimali proposta da Boismard non ¢ accolta da altri (cfr. soprattutto la nota 19bis redatta da
Edgar Haulotte, a nome del suo gruppo di lavoro, e inserita nel contributo di E. COTHENET, Les orientations
actuelles de I’exégese de la Premiere Lettre de Pierre, in C. PErroT [éd.], Etudes sur la Premiére Lettre de
Pierre. Congres de l'’ACFEB, Paris 1979 [Lectio Divina 102], Paris 1980, 13-42: qui 23-24).

3 Cfr. specialmente F. BLANCHETIERE, Juifs et non-Juifs. Essai sur la diaspora en Asie Mineure, in Revue d’hi-
stoire et de philosophie religieuses 54 (1974) 367-382; M.-A. CHEVALLIER, Condition et vocation des chrétiens
en diaspora, in Revue de sciences religieuses 48 (1974) 387-398.

498

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 498 @ 28.11.2007 14:08:25‘ ‘



Franco Manzi

1.3. Un’enciclica “petrina” scritta da Roma

La Prima Lettera di Pietro & anche un’opera per certi aspetti vicina alla Chiesa
odierna in Occidente. In effetti, e stata scritta nella comunita cristiana «che dimorava
in Babilonia» (5,13), cioé molto probabilmente nella Chiesa di Roma.

Inoltre, quest’opera sarebbe stata stesa qualche anno dopo il 70 d.C.4. Percio, ben-
ché il suo autore si presenti come «Pietro, apostolo di Gesu Cristo» (1,1), la Lettera
- stando a vari biblisti> —, non sarebbe stata scritta da Simon Pietro, gia martirizzato
nel 64, durante la persecuzione scatenata dall’imperatore Nerone. In ogni caso, 'ope-
ra trasmette un messaggio che risale alla testimonianza dell’apostolo. Dunque, si puo
dire, parafrasando il titolo del noto romanzo dello scrittore italiano Mario Pomilio
(1921-1990)6, che la Prima Lettera di Pietro lasci trasparire un “quinto evangelio”,
fondato sulle tradizioni evangeliche — orali o scritte —, ben innestato nell’esperienza
della Chiesa di Roma, ma anche adatto ad essere annunciato in un cristianesimo della
“diaspora”.

Certamente, il salto culturale tra 'antica Chiesa di Roma e l'attuale Chiesa occi-
dentale e lungo. Tuttavia, quest’ultima é saldamente radicata nella tradizione romana.
D’altra parte, anche la Chiesa occidentale & sempre pit “dispersa” tra vari modi di
vedere la vita, spesso lontani dal vangelo di Cristo. Per queste ragioni, ci si puo chie-
dere: che cosa suggerisce la Prima Lettera di Pietro sul compito che hanno i battezzati
di testimoniare Cristo in una situazione come questa?

2. Dal torpore al risveglio
La Prima Lettera di Pietro ricorda ai cristiani di oggi che I'aspetto fondativo di

una loro testimonianza autentica ed efficace consiste nell’essere memorie originali e
creative di Cristo?.

4 Cosi ritiene, ad es., E. COTHENET, Les orientations actuelles, 40.

5 PLautenticita petrina dello scritto & discussa. Cfr., ad es., il sintetico status quaestionis di E. COTHENET, Les
orientations actuelles, 37-40. Si legga anche K. H. ScHELKLE, Die Petrusbrief. Der Judasbrief (Herders theo-
logischer Kommentar zum Neuen Testament XII1/2), Freiburg im Breisgau 19886 [19761], 2.

6 M. PowmiLio, I quinto Evangelio. Romanzo (Narrativa Rusconi s.n.), Milano 1975.

7 Per un approfondimento del tema, si puo leggere il saggio di F. Manzi, Memoria del Risorto e testimonianza
della Chiesa (Commenti e Studi Biblici; Sezione Studi Biblici s.n.), Assisi 2006.

499

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 499 @ 28.11.2007 14:08:26 ‘ ‘



®

Lo stile della testimonianza cristiana nella Prima Lettera di Pietro

2.1. «Fate questo in memoria di me!»

Da questo punto di vista, e significativo che I'autore della Seconda Lettera di Pietro
dichiari: «Questa, o carissimi, & gia la seconda lettera che vi scrivo, e in tutte e due
cerco di risvegliare in voi alla memoria la limpida comprensione, perché facciate me-
moria delle parole gia dette dai santi profeti, e del precetto del Signore e salvatore,
trasmessovi dagli apostoli» (3,1-2).

Da questa dichiarazione d’intenti emerge che non si puo rendere testimonianza a
Cristo, se non risvegliando la memoria di lui. Pitt radicalmente ancora: non si riesce a
rendergli testimonianza, se non si vive «in memoria di» lui. «Fate questo in memoria
di me!»: ha raccomandato Gesu ai suoi discepoli nella sua ultima cena (Lc 22,19; 1 Cor
11,24.25).

Naturalmente, la memoria non dev’essere intesa in modo riduttivo come un’opera-
zione mentale che riguardi soltanto il passato. Né I'invito «fate questo in memoria di
me» va frainteso, quasi fosse una semplice esortazione a celebrare I’Eucaristia.

2.2. Dio ci ha rigenerati

Quale rapporto intercorre tra la memoria e la testimonianza? Una testimonianza
affonda sempre le radici in un’esperienza significativa, mantenuta in vita dalla me-
moria. Percio, il testimone potrebbe essere definito come il tramite personale, attra-
verso la cui memoria certi fatti del passato, nei quali egli & stato coinvolto in prima
persona, seguitano in qualche modo a vivere nel tempo e ad essere comunicati ad altri.
In questo modo, anche altri, che non hanno vissuto quella determinata esperienza, vi
vengono coinvolti personalmente.

Per fare questo, il testimone “ci mette del suo”. Pit1 esattamente: I'evangelizzazione
non & riducibile alla comunicazione di alcune informazioni su Cristo; ma & la testimo-
nianza che i discepoli di Cristo risorto gli rendono sulla base della propria fede in lui.
E la differenza si vede!

Ad esempio, negli Atti degli Apostoli (25,14-19), si racconta del rapporto fatto dal
governatore Festo al re Agrippa sul “caso Paolo”. Anche il governatore comunica al re
la notizia della morte di Cristo, per spiegargli il motivo per cui Paolo si trovi in prigio-
ne. Anzi, Festo accenna persino alla risurrezione di Cristo. Ma la sua & una semplice
trasmissione di dati. La sua persona non vi e coinvolta, se non superficialmente. Festo
non e un testimone di Cristo!

Al contrario — come spiega la Prima Lettera di Pietro —, & testimone di Cristo an-
zitutto chi fa memoria del mistero pasquale perché vi si e lasciato coinvolgere perso-
nalmente, fin nelle fibre pit profonde del proprio essere, tanto da essere «rinato» ad

500

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 500 @ 28.11.2007 14:08:27‘ ‘



Franco Manzi

un’esistenza nuova (1,3). E facendo memoria di come Dio Padre abbia consentito loro
di prendere parte mediante il battesimo allo stesso mistero pasquale di Cristo che i
cristiani diventano testimoni presso altri della grazia ricevuta. Portano ad altri la spe-
ranza che Cristo fa scaturire nei loro stessi cuori: «[...] Adorate il Signore, Cristo, nei
vostri cuori, pronti sempre a rispondere a chiunque vi domandi ragione della speran-
za che e in voi [...]» (3,15).

Di per sé questo discorso ha una portata generale. Ma, a maggior ragione, il rap-
porto tra la testimonianza e la memoria vale per i testimoni di Cristo, che credono
alla promessa che egli ha fatto loro nei suoi “discorsi d’addio”: «Lo Spirito santo [...]
v’'insegnera ogni cosa e vi ricordera tutto cio che io vi ho detto» (Gv 14,26). Si intuisce,
allora, in che senso sant’Agostino d’Ippona chiedesse al Signore: «Sed ubi manes in
memoria mea, Domine, ubi illic manes? Quale cubile fabricasti tibi? Quale sanctua-
rium aedificasti tibi? Tu dedisti hanc dignationem memoriae meae, ut maneas in ea,
sed in qua eius parte maneas, hoc considero»8.

La memoria di un credente in Cristo ¢ un luogo privilegiato in cui dimora lo Spirito
santo. Sostiene la Prima Lettera di Pietro (2,5): «<Anche voi venite impiegati come pie-
tre vive per la costruzione di un edificio spirituale»; ossia anche per la costruzione di
una dimora “mnemonica”, permanentemente abitata dallo Spirito del Signore.

2.3. Il cristianesimo da risvegliare

L'intento della Prima Lettera di Pietro appare molto attuale per la Chiesa occi-
dentale, che vive quasi in “diaspora” nell’orizzonte ormai multietnico della “vecchia”
Europa, anche perché era uno scritto originariamente destinato a comunita della se-
conda generazione cristiana, che non avevano avuto la possibilita di entrare in con-
tatto diretto con il Gesu terreno. Ma, per I'autore della Prima Lettera di Pietro, la non
contemporaneita con il Gesl terreno non e di per sé un ostacolo insuperabile. Anzi,
egli riconosce che la fede dei suoi interlocutori vale molto piu dell’oro, perché essi
hanno superato questa difficolta (1,7-8).

In ogni caso, 'autore si rende conto che si ¢ ormai conclusa la fase piuttosto “en-
tusiasta” delle comunita cristiane appena fondate. La Prima Lettera di Pietro e rivolta
a cristiani che ormai devono fare i conti, da un lato, con la “polvere” del “gia sentito”
depositatasi sul kerygma cristiano e, dall’altro, con lo scontro duro e logorante con la
cultura-ambiente. 1l cristianesimo rischia di sgretolarsi sotto i colpi delle persecuzioni;

8 S. AugusTINUs HIPPONENSIS, Confessiones, liber X, cap. XXV, 36, in M. SkuttLLA (ed.), Sancti Augustini,
Confessionum libri XIII (Corpus Christianorum; Series Latina 27), Turnholti 1981, 174.

501

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 501 @ 28.11.2007 14:08:28‘ ‘



®

Lo stile della testimonianza cristiana nella Prima Lettera di Pietro

ma soprattutto corre il pericolo di dissolversi, cedendo alla tentazione del conformi-
smo.

3. Dal conformismo alla creativita

3.1. La tentazione del conformismo

6

I destinatari dell’“enciclica” sentono il peso dell’abitudinarieta di una prassi re-
ligiosa che veleggia incoerentemente verso il torpore spirituale o — peggio — verso il
conformismo rispetto a comportamenti immorali, ben diffusi nella societa (1,14; 2,11).
E la tentazione di comportarsi “come fanno tutti”. Percid 'autore della Prima Lettera
di Pietro shotta: «Basta con il tempo trascorso nel soddisfare le passioni del paganesi-
mo [...]'» (4,3). I cristiani sono invitati ad essere piu coerenti con la propria fede. Anzi,
sono esortati quasi a convertirsi una seconda volta; a fare cioe un salto di qualita,
forse meno lungo, ma non meno difficile, di quello della loro conversione iniziale. E
arduo pero evitare di conformarsi al comportamento dei non cristiani; e non solo per
gli stimoli esterni, ma anche perché, all'interno della Chiesa, non ci si meraviglia piu
dell'incandescente novita del cristianesimo. Si sa gia tutto!

3.2. La tentazione della disperazione

Questa fede in bilico tra I’abitudinarieta e il conformismo finisce per entrare in
crisi nel momento in cui s’imbatte nella sofferenza. La Prima Lettera di Pietro e rivolta
a comunita perseguitate dall’impero romano9. E proprio nel duro scontro con la per-
secuzione, la sofferenza e la morte che i cristiani, che s’illudevano di sapere gia tutto
della fede, vanno in crisi.

Consapevole di cio, I'autore della Prima Lettera di Pietro cerca di rinvigorire la
speranza di queste comunita, in primo luogo risvegliando in loro la memoria del volto
paterno e provvidente del Dio di Gesu Cristo: «[...] gli occhi del Signore sono sopra i
giusti e le sue orecchie sono attente alle loro preghiere [...]» (3,12). Da un lato, I'autore
cerca di aiutare i cristiani a far memoria della speranza nella vita attuale ed eterna

9 Cfr. specialmente J. B. BAUER, Der erste Petrusbrief und die Verfolgung unter Domitian, in R. SCHNACKENBURG
—J. ErRNST — J. WANKE (hrsg.), Die Kirche des Anfangs. Festschrift fiir Heinz Schiirmann zum 65. Geburtstag,
Leipzig 1977, 513-527; P. PRIGENT, Au temps de ’Apocalypse. I. Domitien. II. Le culte impérial au 1¢r s. en
Asie Mineure. IIl. Pourquoi le persécutions?, in Revue d’histoire et de philosophie religieuses 54 (1974) 455-
483; 55 (1975) 215-235, 341-363.

502

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 502 @ 28.11.2007 14:08:30‘ ‘



Franco Manzi

con Dio. Dall’altro, li invita a ricordare la vicenda di Cristo, giusto perseguitato per gli
ingiusti (3,18), che pero Dio Padre non ha abbandonato, ma ha risuscitato dai morti.

In sintesi: quest’opera neotestamentaria & stata scritta per togliere la cenere de-
positatasi sul nucleo incandescente della speranza cristiana. E un compito per certi
versi analogo a quello dell’odierna Chiesa occidentale, che cerca, da qualche tempo a
questa parte, di mettere in atto una “nuova evangelizzazione”. Ma il problema é: che
cosa significa «risvegliare la memoria»? Piu radicalmente ancora: che cosa significa
vivere «in memoria di» Cristo?

3.3. La creativita della memoria cristiana

Vivere «in memoria di» Cristo vuol dire, in prima battuta, imitare Cristo; imitare i
suoi modi di fare e di dire, cosl come sono trasmessi specialmente dalla testimonianza
scritta dei vangeli. Pitt precisamente: vivere «in memoria di» Cristo vuol dire avere «gli
stessi sentimenti che furono in» lui (Fil 2,5).

Questo non implica, pero, riprodurre in modo materiale, esteriore, “meccanico”,
gli atteggiamenti di Cristo, come se egli fosse soltanto un modello etico. I cristiani non
possono vivere i valori evangelici in maniera identica a come li ha vissuti Gesu, perché
la societa attuale, con il suo complesso sistema economico e le sue innumerevoli strut-
ture socio-politiche, e diversa da quella dei tempi di Gesu. Del resto, lo stesso contesto
socio-culturale e religioso della Prima Lettera di Pietro era gia diverso da quello di
Gesu. Eppure, I'autore dello scritto invita i suoi interlocutori a far memoria e ad imi-
tare ’esempio di Cristo. Certo e che in rapporto ad ambiti socio-culturali ed ecclesiali
differenti, l'imitazione di Cristo deve attuarsi in maniera originale e creativa.

La Prima Lettera di Pietro spiega che ad aiutare i credenti in Cristo a vivere creati-
vamente «in memoria di» lui in situazioni socio-culturali e religiose diverse — persino
se indifferenti o reattive ai valori cristiani — e lo stesso Spirito di Cristo: «Beati voi, se
venite insultati per il nome di Cristo, perché lo Spirito della gloria e lo Spirito di Dio
riposa su di voi» (4,14). In sostanza, Gesll non aveva promesso la stessa cosa ai suoi
discepoli (cfr. Mt 10,18-20; Gv 15,26-27)? E lo Spirito santo che suscita in ogni «pietra
viva» dell’«edificio spirituale» che & la Chiesa (1 Pt 2,5) capacita, virtu, carismi mul-
tiformi per testimoniare efficacemente Cristo oggi. Percio, la Prima Lettera di Pietro
raccomanda: «Ciascuno viva secondo la grazia ricevuta, mettendola a servizio degli
altri, come buoni amministratori di una multiforme grazia di Dio» (4,10).

In conclusione: la peculiarita singolare dell'imitazione cristiana rispetto ad ogni
altro genere d’imitazione sta nell’essere suscitata e permanentemente rinvigorita dal-
lo stesso Cristo risorto, il quale continua ad agire nella storia mediante il suo Spirito.

503

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 503 @ 28.11.2007 14:08:31 ‘ ‘



®

Lo stile della testimonianza cristiana nella Prima Lettera di Pietro

Come ha promesso il Gesu giovanneo, € lo Spirito santo che assiste la Chiesa, permet-
tendole di far memoria delle parole e dei gesti di Gesu e di crescere nella comprensio-
ne salvifica del loro senso pieno (cfr. Gv 14,26; 16,13).

4. Dall’esemplarita all’imitazione

4.1. Seguire le orme di Cristo

Ad animare i credenti nel loro tentativo quotidiano d’imitare Cristo e di lasciarsi
conformare a sua immagine & il loro affectus fidei per lui. In questo senso va inteso
Pinvito della Prima Lettera di Pietro: «Come figli obbedienti, non conformatevi ai de-
sideri d’un tempo [...], ma ad immagine del Santo che vi ha chiamati, diventate santi
anche voi in tutta la vostra condotta [...]» (1,14-16).

Questo desiderio di santita ad imitazione di Cristo non si attua semplicemente a li-
vello personale. L'assunzione della “forma” filiale & operata gradualmente nei cristiani
dallo Spirito santo (1,2) attraverso la vita nella Chiesa: ossia mediante I’ascolto della
parola di Dio, i sacramenti e le relazioni di carita. La Prima Lettera di Pietro lo ricorda
con chiarezza: «[...] Amatevi intensamente, di vero cuore, gli uni gli altri, essendo stati
rigenerati [nel battesimo] non da un seme corruttibile, ma immortale, cioe dalla parola
di Dio viva ed eterna» (1,22-23).

D’altra parte, quando un’esistenza diventa progressivamente “cristiforme”, ha di
per se stessa una carica testimoniale; cioe diventa capace di suscitare una dinamica
d’“imitazione a catena”, che ha per esito I’edificazione ad intra della Chiesa e la dif-
fusione ad extra del vangelo. Non solo: essa ha un impatto positivo persino su chi fa
del male ai cristiani: «La vostra condotta tra i pagani sia irreprensibile, perché mentre
vi calunniano come malfattori, al vedere le vostre buone opere giungano a glorificare
Dio nel giorno del giudizio» (2,12).

Si costituisce cosl una sorta di “catena” di esemplarita e d’imitazione, il cui primo
“anello” e Cristo, il «testimone fedele» di Dio Padre (Ap 1,5; 3,14). In effetti, Gestu
stesso si & proposto come modello da imitare, soprattutto durante la passione: «Anche
Cristo patl per voi, lasciandovi un esempio, perché ne seguiate le orme» (1 Pt 2,21).
Lautore della Prima Lettera di Pietro sottolinea I’esemplarita di Cristo nella passione
perché si sta rivolgendo a cristiani perseguitati. Ma l’attestazione concorde dei van-
geli illustra come il desiderio di Gesu di proporsi quale modello di vita abbia segnato
la sua intera esistenza terrena. In particolare, Gesu si & presentato come modello di
obbedienza a Dio Padre (Gv 15,10) e di carita fraterna (13,34).

504

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 504 @ 28.11.2007 14:08:33‘ ‘



Franco Manzi

Su questo punto, la Prima Lettera di Pietro & fedele alla tradizione evangelica; ma
concorda anche con una consapevolezza pastorale della Chiesa primitiva, espressa
nitidamente dall’apostolo Paolo, quando scriveva ai cristiani di Corinto: «Diventate
miei imitatori, come anch’io lo sono di Cristo» (1 Cor 11,1). In questo modo, Paolo
mostrava in concreto come il cristianesimo fosse, in quel determinato periodo, una
strada realmente percorribile da tutti. Percio, ’apostolo non ha mai cercato di sottrar-
si all'imitazione della sua gente; non ha mai accampato il pretesto di essere soltanto
un uomo, di essere debole o di essere peccatore. Al contrario, fin dalla Prima Lettera ai
Tessalonicesi, ha lasciato intendere in che senso 'autentico testimone di Cristo debba
sempre proporsi all'imitazione di coloro ai quali annuncia il vangelo: «Voi sapete quali
(hoioi) siamo stati in mezzo a voi, per il vostro bene» (1,5). In altre parole: i cristiani di
Tessalonica hanno potuto sperimentare “di che qualita” fosse I’esistenza missionaria
di Paolo e dei suoi collaboratori Silvano e Timoteo.

E decisivo il fatto che questa testimonianza della fede mediante I'esemplarita abbia
un carattere esperienziale e non soltanto teorico. Non avrebbe senso testimoniare ad
altri la fede, prospettando loro semplicemente buoni principi. Testimoniare la fede
significa sempre anche proporsi all'imitazione. In questa direzione va lo stesso auto-
re della Prima Lettera di Pietro, anche perché si rivolge specialmente ad un gruppo
di persone della comunita che hanno da poco ricevuto il battesimo: «Come bambini
appena nati bramate il puro latte spirituale, per crescere con esso verso la salvezza»
(2,2). Soprattutto nei confronti di questi credenti in formazione, la testimonianza dei
cristiani maturi deve partire dal buon esempio.

4.2. Farsi modelli del gregge di Dio

Consapevole di essere «testimone delle sofferenze di Cristo», 'autore della Prima
Lettera di Pietro s’indirizza poi anche ai «presbiteri», ossia ai dirigenti della comunita
cristianal0, e li invita — da presbitero con loro e come loro (sympresbyteros)t! — a di-
ventare modelli di vita per i cristiani da loro diretti. In quanto pastori, hanno il dovere
di mettersi davanti al gregge, mostrando con la loro stessa vita, che la via del vangelo

10 Cfr., ad es., A. VANHOYE, Prétres anciens, 296, che conclude lo studio di questa figura ministeriale della
Chiesa primitiva, giungendo a sostenere: «En présentant la charge des presbytres comme une réalisation de
la mission méme du Christ, Pierre met sur la voie d’'une compréhension sacerdotale de leur role. Il ne tire
pas lui-méme cette conclusion, mais il fournit des éléments qui vont dans ce sens» (ibid., 299).

11 Cfr. J. H. Erriort, A Home for the Homeless. A Sociological Exegesis of 1 Peter, Its Situation and Strategy,
London 1982, 137, secondo cui «the persuasive force of the exhortation here as elsewhere in the letter de-
rives not from the titular authority of its chief sender but from the common experience».

505

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 505 @ 28.11.2007 14:08:34‘ ‘



®

Lo stile della testimonianza cristiana nella Prima Lettera di Pietro

e davvero percorribile e non e un’'utopia irrealizzabile! Anzi, & il modo giusto per af-
frontare con speranza le persecuzioni e, pill in genere, gli aspetti “crocifiggenti” della
vita, come ad esempio i maltrattamenti impartiti dai padroni iniqui ai cristiani schiavi
(2,18-21): «Esorto i presbiteri che sono tra voi, quale presbitero come loro, testimo-
ne delle sofferenze di Cristo e partecipe della gloria che deve manifestarsi: pascete il
gregge di Dio che vi & affidato, sorvegliandolo non per forza, ma volentieri, secondo
Dio; non per vile interesse, ma di buon animo; non spadroneggiando sulle persone a
voi affidate, ma facendovi modelli del gregge» (5,1-3).

Le guide della Chiesa sono tenute a rimanere in cammino con gli altri cristiani
alla sequela dell’'unico pastore, Cristo. Devono pero seguirlo, precedendo gli altri, cioe
comportandosi da “modelli”. Anzi, nelle persecuzioni, le guide hanno specialmente
il dovere di testimoniare la speranza: non devono soltanto essere «testimoni delle
sofferenze di Cristo», ma anche mostrarsi in qualche modo gia «partecipi della gloria
che deve manifestarsi». Altrimenti, privo di questa speranza, il gregge si fermerebbe
in preda allo sconforto.

Si comprende, allora, in che senso si possa parlare di una specie di “catena” del-
I'esemplarita e dell'imitazione. Prima di tutto, Cristo ha lasciato ai cristiani I'esempio
di come vivere da figli di Dio. Poi, i «presbiteri» della comunita sono invitati ad essere
modelli del gregge. Ma lo potranno diventare soltanto se lo pasceranno con gli stessi
atteggiamenti di Gesti, buon pastore. E dunque sottinteso che essi per primi devono
cercare d’imitarlo il piu possibile. In terzo luogo, gli stessi cristiani sono esortati ad
imitare 'esempio di Cristo e, in specie, la sua perseveranza nelle persecuzioni. Ma
sono aiutati a farlo dall’esempio di vita ricevuto dai «presbiteri». Solo cosi — ed &
I'ultimo anello della “catena” — persino chi non crede puo ricevere una testimonianza
efficace di vita cristiana. Anzi, puo riceverla non da singoli imitatori di Cristo, ma da

S s

un’intera comunita “incatenata” a Cristo dall’agdpe.

4.3. Arrendersi a Dio per resistere al male

In che modo comportarsi qualora — come nel caso delle comunita cristiane del-
I’Asia Minore di allora — ci si trovi a vivere in un contesto impermeabile al vangelo e
vessatorio nei confronti dei cristiani (1 Pt 4,12-13)?

La Prima Lettera di Pietro insiste sul fatto che I'imitazione di Cristo abbia una ca-
rica testimoniale persino nei confronti dei persecutori: «Non vi sgomentate per paura
di loro, né vi turbate, ma adorate il Signore, Cristo, nei vostri cuori, pronti sempre a
rispondere a chiunque vi domandi ragione della speranza che & in voi. Tuttavia, questo
sia fatto con dolcezza e rispetto, con una retta coscienza, perché nel momento stesso

506

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 506 @ 28.11.2007 14:08:35‘ ‘



Franco Manzi

in cui si parla male di voi rimangano svergognati quelli che malignano sulla vostra
buona condotta in Cristo» (3,14-16).

In un ambiente chiuso ai valori cristiani, imitare Cristo significa, anzitutto, resiste-
re al male, non cedendo alla tentazione di rispondere al male con il male: «E meglio
infatti, se cosl vuole Dio, soffrire operando il bene che facendo il male. Anche Cristo
€ morto una volta per sempre per i peccati, giusto per gli ingiusti, per ricondurvi a
Dio; messo a morte nella carne, ma reso vivo nello spirito» (3,17-18). Ecco trasparire
nitidamente la speranza tenace nella risurrezione!

Resistere al male diventa possibile se ci si arrende a Dio. Si imitano cosl i due
atteggiamenti fondamentali che furono in Cristo Gesu (cfr. Fil 2,5), soprattutto durante
la sua passione: la resa a Dio Padre e, grazie all’aiuto di Dio, la resistenza al male.

Anzitutto, I'affidamento alla volonta di Dio, nella consapevolezza che si tratti sem-
pre di una volonta salvifica. In negativo, questo affidamento implica il rifiuto del pecca-
to: «Poiché dunque — spiega la Prima Lettera di Pietro — Cristo soffri nella carne, anche
voi armatevi degli stessi sentimenti; chi ha sofferto nel suo corpo ha rotto definitiva-
mente col peccato» [...] (4,1-2).

A questo scopo, i fedeli cercano di vivere all’insegna della carita, «perché la carita
copre una moltitudine di peccati» (1 Pt 4,8).

Piti radicalmente ancora, i cristiani si mettono nelle mani di Dio, imitando cosi
Gest, il quale dalla croce grido, certo, ma grido un salmo di affidamento: «Padre, nelle
tue mani consegno il mio spirito!» (Lc 23,46; cfr. Sal 31[301,6).

«Perci0o - esorta la Prima Lettera di Pietro — anche quelli che soffrono secondo
il volere di Dio, si mettano nelle mani del loro Creatore fedele e continuino a fare il
bene» (4,19). Come Cristo crocifisso, i cristiani perseguitati non si rivoltano contro
Dio, quasi fosse un Dio infedele. Ma continuano ad affidarsi a lui, ripetendo la stessa
preghiera di Cristo crocifisso — «Padre, nelle tue mani affido il mio spirito!» — con gli
stessi sentimenti di Cristo. Questa imitazione di Cristo non solo & gradita a Dio, ma si
trasforma anche in testimonianza per gli altri, amici e nemici. Cosi ¢ accaduto a Cristo:
con il suo modo di morire, egli ha testimoniato il volto incondizionatamente buono
del Padre, convertendo sia il centurione romano (Mc 15,39; Mt 27,54) sia la folla, che
torno a casa battendosi il petto (Lc 23,48).

Chi affronta il male in questo modo, riceve da Dio, onnipotente nell’amore, la forza
per resistervi: «Il Dio di ogni grazia, il quale vi ha chiamati alla sua gloria eterna in
Cristo, egli stesso vi ristabilira, dopo una breve sofferenza vi confermera e vi rendera
forti e saldi. A lui la potenza nei secoli. Amen!» (1 Pt 5,10-11).

507

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 507 @ 28.11.2007 14:08:36‘ ‘



®

Lo stile della testimonianza cristiana nella Prima Lettera di Pietro

5. Dall’identita al dialogo

In conclusione, si possono enucleare, alla luce della Prima Lettera di Pietro, alcuni
criteri di discernimento a riguardo di un’autentica testimonianza cristiana.

5.1. Il sasso d’inciampo

Anzitutto, ['oggetto di un’autentica testimonianza cristiana ¢ il mistero comples-
sivamente inteso di Gesu Cristo: Gesu di Nazareth e il Figlio di Dio, che, grazie alla
sua vita, morte e risurrezione, permette ai cristiani di entrare in una relazione filiale
attuale ed eterna con il Dio-agdpe.

Proporre oggi una figura “amputata” di Gesu per renderla piu accettabile — un
grande uomo del passato, che ha combattuto per la pace e la giustizia, oppure il gran-
de fondatore di una delle religioni piu rilevanti del mondo —, va ad incrinare il centro
della testimonianza cristiana.

Di fronte a questa tentazione, la Prima Lettera di Pietro invita con risolutezza a
rimanere esistenzialmente stretti a Cristo, «pietra viva» (2,4), benché ci si renda conto
che, «per gli increduli», Cristo continui ad essere «sasso d’inciampo e pietra di scan-
dalo» (vv. 7-8).

Decurtare dal mistero di Cristo la sua singolarita di Figlio unigenito del Padre e
di mediatore definitivo della salvezza dell’'intera umanita, cosi da renderlo pit comu-
nicabile alla cosiddetta cultura del “pensiero debole”, non e assolutamente «rendere
ragione della speranza che & in noi». Si finisce piuttosto per rendere il cristianesimo
una sorta di “religione alla carta”, da cui si sceglie un valore piuttosto che un altro, a
seconda delle situazioni o dei temperamenti!

Direbbe la Prima Lettera di Pietro: «Se davvero avete gia gustato come & buono il
Signore» (2,3), non abbiate timore a ripetere — con i fatti, pitt che a parole — che quelli
che vivono con Gesl e come lui, vivono da persone autentiche gia su questa terra; e
tutto cio che di buono realizzano hic et nunc rimarra in eterno al cospetto di Dio. E
questa relazione filiale attuale ed eterna con il Dio di Gesu Cristo la speranza di cui i
cristiani sono chiamati a rendere ragione.

5.2. La dolcezza e il rispetto

Questo impegno testimoniale non significa rinunciare al dialogo con chi la pensa
in maniera diversa da noi. Anzi, la Prima Lettera di Pietro esige evangelicamente che
questo dialogo sia intrapreso «con dolcezza e rispetto» (3,15), anche a costo di per-
derci di persona (v. 14). Il contenuto della testimonianza cristiana — ossia il mistero di

508

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 508 @ 28.11.2007 14:08:38‘ ‘



Franco Manzi

Cristo complessivamente inteso — fa cosi un tutt'uno con la sua forma. Ogni incoerenza
di forma va a scapito del contenuto.

5.3. Una speranza per tutti

Il soggetto della testimonianza ¢ primariamente la Chiesa, che la Prima Lettera di
Pietro definisce «edificio spirituale», in cui tutti sono «pietre vive» (2,5). Di conseguen-
za, testimoniare Cristo e per I'intera Chiesa questione di “essere” piu che di “fare”.
D’altro canto, la testimonianza che ogni cristiano & chiamato a dare & efficace solo se
egli fonda la propria esistenza su Cristo, pietra angolare, e si lascia “edificare” docil-
mente - ma non passivamente - dallo Spirito santo.

Se I'impegno a testimoniare Cristo coinvolge I'intera Chiesa e ogni cristiano in
quanto tale, il destinatario della testimonianza cristiana della Chiesa ¢ ogni persona,
che, procedendo quasi a tentoni, ¢ alla ricerca di Dio e della vita eterna in comunione
con lui (cfr. At 17,27). Consapevoli di cio, i cristiani, pur essendo “dispersi” nel “vil-
laggio globale” del mondo, si sentono permanentemente chiamati «a rispondere a
chiunque domandi ragione della speranza che & in» loro (1 Pt 3,15).

509

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 509 @ 28.11.2007 14:08:39‘ ‘



