Vita Ecclesiale RTLu XII (3/2007) 541-551

Dalla vita della Facolta

Raffaele Beretta Piccoli*

1. Introduzione

Era martedi 12 settembre 2006 quando Benedetto XVI, nel contesto del suo viaggio
in Germania, tenne nell’aula magna dell’Universita di Regensburg un discorso rivolto
ai rappresentanti della scienza. Esso risulta oggi celebre a causa di una vasta polemi-
ca accesasi nelle ore successive e alimentata dalla convinzione che il Papa, nella sua
lezione, abbia voluto lanciare un attacco alla cultura musulmana. Osservazioni e criti-
che giunsero cosi soprattutto dai paesi islamici, 1a dove, in certi casi, i toni assunsero
i caratteri dell’offesa e della minaccia. Molti luoghi di culto cattolico vennero assaltati
e dati alle fiamme. Lo stesso assassinio di una suora italiana operante a Mogadiscio
parve inserirsi in questa ondata di violenza.

Ma anche in Occidente, seppure con toni decisamente pili pacati, le parole del
Papa sollevarono numerose critiche. Nella serata del 14 settembre il Direttore della
Sala Stampa della Santa Sede, Padre Federico Lombardi, rilascio ai giornalisti una
dichiarazione volta a placare gli animi: «A proposito delle reazioni di esponenti mu-
sulmani circa alcuni passi del discorso del Santo Padre all’'Universita di Regensburg,
& opportuno rilevare che — come risulta da una attenta lettura del testo — cio che sta
a cuore al Santo Padre & un chiaro e radicale rifiuto della motivazione religiosa della
violenza». All'’Angelus del 17 settembre, lo stesso Benedetto XVI dichiaro: «Il mio era
un invito al dialogo franco e sincero. (...) Spero che questo valga a placare gli animi».
Queste ultime precisazioni furono abbastanza efficaci come emerse da alcune succes-

* Lautore di queste pagine & uno studente che si & laureato in filosofia nel 2007 presso I'Istituto di Filosofia
Applicata della Facolta di Teologia di Lugano e che ha redatto un articolo sul ciclo di conferenze «Fede e
ragione: che c¢’entrano con 'amore?», svoltesi tra il 27 marzo e il 5 giugno 2007 presso la FTL (ndr).

541

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 541 @ 28.11.2007 14:09:41 ‘ ‘



Vita ecclesiale — Dalla vita della Facolta

sive reazioni, tra cui quella del presidente dell'Iran Mahmoud Ahmadinejad, che il 19
settembre, criticando I'atteggiamento dei media, manifesto il suo rispetto per il Papa.

Occorre sottolineare che le reazioni critiche, fin dall’inizio, furono accompagnate
da tendenze opposte, vale a dire in aperto sostegno del Pontefice; come quella della
Commissione Europea che difese fermamente la liberta d’espressione del Papa. In
effetti, ad un’attenta analisi, le reazioni risultarono piuttosto disomogenee e questo
non si rilevo unicamente nella contrapposizione tra opinioni critiche e favorevoli, ma
anche, e forse soprattutto, all'interno delle prime. Il malcontento sollevatosi sia in Oc-
cidente sia nei paesi musulmani fu infatti espresso con reazioni tra loro molto diverse,
oltre che nei modi, anche nei contenuti. Ci fu chi accuso il Santo Padre di operare un
attacco offensivo e volontario alla fede musulmana, altri affermarono invece che dietro
alle parole del Papa sussistesse una finalita politica, come quella di avvicinare il Catto-
licesimo alla Chiesa Ortodossa e al contempo di allontanarlo da quelle protestanti. Cio
che invece parve accomunare le prese di posizione piu critiche fu un particolare at-
teggiamento nei riguardi dei contenuti della lezione. In particolare, vi fu una tendenza
ad isolare un unico passo del discorso che, cosi presentato, poteva in effetti sembrare
offensivo nei riguardi della fede musulmana. E oggi provato che nelle prime ore, il di-
scorso del Papa venne diffuso in forma parziale e spesso accompagnato da commenti
di pertinenza quantomeno dubbia. Questo problema é gia stato rilevato nella citata
reazione di Padre Lombardi, il quale ha invitato ad una «lettura attenta» della lezione,
unica via per comprenderne la vera finalita.

Per quanto le varie precisazioni espresse dalla Chiesa abbiano almeno in parte pla-
cato gli animi, sul discorso di Regensburg ancora oggi si staglia 'ombra della succes-
siva controversia e questo potrebbe essere di ostacolo a chi volesse fruire pienamente
del messaggio papale. Anche per questo motivo la Facolta di Teologia di Lugano, nel
semestre estivo dell’anno accademico 2006-2007, ha offerto al pubblico un ciclo di
otto conferenze, interamente basato sulla lezione di Regensburg, il cui titolo & stato:
«Fede e ragione: che c¢’entrano con 'amore?». In questo articolo ripercorreremo libe-
ramente i contenuti di tali incontri, nel tentativo di fornire al lettore qualche coordina-
ta utile per contestualizzare e meglio comprendere gli insegnamenti del Papa. Non si
tratta quindi di un riassunto della lezione di Regensbhurg, la cui lettura risulta a questo
punto imprescindibile, ma unicamente di una riflessione a largo spettro e sostanzial-
mente basata sul tema dell’amore.

Nella prima sezione introdurremo il tema dell’amore che, nella seconda parte,
cercheremo di cogliere nella specificita della fede cristiana. A partire da queste osser-

542

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 542 @ 28.11.2007 14:09:42‘ ‘



Raffaele Beretta Piccoli

vazioni, nella conclusione dell’articolo, trarremo alcune conseguenze relative alla vita
umana.
Le conferenze del ciclo sono state le seguenti:

- 27 marzo 2007, Dio e amore e logos! Fede e sicenza nell’insegnamento di Papa
Benedetto XVI (Hans Christian Schmidbaur)

- 17 aprile 2007, Dio é amore: Dio dei filosofi o Dio di Abramo? (Giovanni Ventimi-
glia)

- 24 aprile 2007, L’'amore in Bernardo di Chiaravalle e i Cistercensi (Costante Mara-
belli)

- 30 aprile 2007, «Quando Israele era giovinetto, io I’ho amato» (Os 11,1) (Giorgio
Paximadi)

- 8 maggio 2007, «Noi abbiamo riconosciuto ’amore che Dio ha per noi e vi abbiamo
creduto» (1Gv 4,16) (Mauro Orsatti)

- 15 maggio 2007, Eros, Agape e pace interiore (André-Marie Jerumanis)

- 22 maggio 2007, Dio e amore. Amore e verita nel dialogo interreligioso (Azzolino
Chiappini)

- 5 giugno 2007, Religione, ragione e diritti umani (Libero Gerosa)

2. Fede, ragione e amore

L’associazione dei termini fede, ragione e amore puo oggi risultare quantomeno
problematica. Quale rapporto intercorre tra amore e ragione? Detto in altre parole: &
possibile sottoporre I'amore a una riflessione scientifica? i essenziale porsi ora que-
sta domanda perché, se la risposta dovesse risultare negativa, non sarebbe opportu-
no redigere questo articolo e neppure sarebbe stato rigoroso organizzare un ciclo di
conferenze universitarie aventi I’amore come tema fondamentale. Non e forse que-
st'ultimo qualcosa di prettamente soggettivo, legato cioe all’esperienza sentimentale
del singolo? Che dire poi della fede: non e forse vero che anch’essa sia qualcosa di
privato, intimo e quindi per certi versi irrazionale? Si puo essere facilmente tentati di
rispondere affermativamente a tali domande, soprattutto perché esse rientrano in una
mentalita, diffusasi a partire dall’epoca moderna, di natura fondamentalmente positi-
vista: la scienza unisce, le religioni dividono. E evidente come questa visione sia gra-
vata da una concezione riduzionista della scienza, vista unicamente come un prodotto
della sinergia tra matematica ed empiria. Come ha sottolineato Giovanni Ventimiglia,
il Papa si & opposto a questa concezione che, ultimamente, porta ad una riduzione

543

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 543 @ 28.11.2007 14:09:44‘ ‘



Vita ecclesiale — Dalla vita della Facolta

dell'uomo stesso: «Se la scienza nel suo insieme & soltanto questo, allora ¢ I'uomo
stesso che con cio subisce una riduzione. Poiché allora gli interrogativi propriamente
umani, cioe quelli del “da dove” e del “verso dove”, gli interrogativi della religione e
dell’ethos, non possono trovare posto nello spazio della comune ragione descritta dalla
“scienza” intesa in questo modo e devono essere spostati nell’ambito del soggettivo»
(Benedetto XVI, 2007). Perfino la filosofia analitica, ha spiegato Ventimiglia, che alle
sue origini intrattenne stretti legami col neopositivismo (che affermava il non senso
degli enunciati su Dio), ha oggi abbandonato i dogmi dell’empirismo e si & aperta alle
questioni metafisiche. Questo dimostra che lo scientismo, ancora oggi diffuso, non of-
fre in realta una prospettiva al passo coi tempi della ricerca filosofica. Quest’ultima in
gran parte ha oggi smesso di argomentare contro le questioni metafisiche e religiose, e
ha ammesso che lo scientismo esasperato conduce inesorabilmente a conclusioni poco
soddisfacenti. Tra esse, Ventimiglia ne ha citate due. Anzitutto, se dovessimo limitarci
a considerare cio che ¢ sperimentabile, dovremmo avvalerci unicamente dei linguaggi
tecnici della fisica, della chimica e della matematica. Questa ipotesi si rivela tutta-
via alquanto assurda poiché escluderebbe molti tipi di discorso di cui comunemente
ci serviamo: si pensi solo a una frase di cortesia. Secondariamente, sottoscrivendo
il dogma neopositivista dell’insensatezza di qualunque discorso relativo al divino, si
escluderebbe totalmente la possibilita di dialogo tra le diverse culture e religioni; fatto
che invece, fortunatamente, si verifica con successo.

Anche la filosofia contemporanea quindi, per quanto non sempre affondi le pro-
prie radici in tendenze cristiane o religiose, ¢ giunta alla convinzione che i dogmi
positivisti siano riduttivi e inopportuni. Questo ci spinge a sostenere che la strada per
comprendere 'uomo nella sua dignita pit profonda non sia quella del riduzionismo
scientista, bensi quella dell’allargamento della ragione. Questa portera a scoprire che,
le domande religiose e le conseguenti esperienze di vita siano il pit esplicito indizio
dell’'umana grandezza.

3. Dio ¢ amore

«Amo ergo sum», con questa libera interpretazione del celebre passo di Carte-
sio, Mauro Orsatti ha espresso la centralita dell’amore nella vita degli uomini: senza
I’amore non si vive ma si vegeta. Non ¢ un caso che esso sia simboleggiato dal cuore:
organo essenziale per la vita il cui funzionamento deve essere continuo. 'amore &
presente in tutte le forme d’arte ed occupa una posizione centrale nella maggioranza

544

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 544 @ 28.11.2007 14:09:45‘ ‘



Raffaele Beretta Piccoli

delle religioni. Dal Buddismo all’Induismo, dall’Ebraismo all'Islam fino alle religioni
della tradizione africana esso e celebrato come componente essenziale della vita uma-
na. Qual & dunque la specificita dell’amore cristiano? Tenendo presente che «Dio &
amore» (1Gv 4,8) possiamo cosi declinare la domanda: Chi & il Dio Cristiano? E una
domanda cui vogliamo parzialmente rispondere scegliendo alcuni passi della Scrittu-
ra, iniziando dalla quella veterotestamentaria per poi rivolgerci al Nuovo Testamento.
Da ultimo, faremo qualche osservazione sulla distinzione tra il “Dio della fede” e il
“Dio dei filosofi”.

3.1. «Quando Israele era giovinetto, io I’ho amato» (0Os 11,1)

Nella sua conferenza, Giorgio Paximadi ha osservato che il profeta Osea & tra i
primi autori dell’Antico Testamento a descrivere la relazione tra Dio e il suo popo-
lo usando la categoria dell’amore. Nel secondo capitolo del suo libro, la stessa vita
matrimoniale del profeta, qualificata dai travagli di una moglie infedele, diventa il
linguaggio con cui Dio esprime il suo oracolo. I tradimenti e I'ingratitudine di Gomer,
moglie di Osea, diventano 'immagine dell’atteggiamento infedele assunto dal popolo
nei confronti di Dio. Questa, tra I'altro, nella letteratura mediterranea e tra le prime
occorrenze del tema delle pene d’amore. Dio ¢ anzitutto Colui che ama e provvede per
il suo popolo, ma quest’ultimo si dimostra debole ed infedele. Se la prima reazione
di Osea fu quella di pensare a dure punizioni cui sottoporre la moglie, subito dopo,
abbandonati tali progetti, il profeta lascio spazio al perdono. Ilimmagine teologica che
emerge e quella di un Dio innamorato che, nonostante i tradimenti subiti, non si stan-
ca di elargire il perdono. La stessa concezione emerge dal capitolo undicesimo di Osea,
dove e descritto un amore di tipo filiale: in questo caso I'immagine di Dio & quella di un
padre premuroso, il cui amore non e riconosciuto dal figlio, cosi rivelatosi ingiusto ed
ingrato. Di nuovo, sui progetti di vendetta & ’amore che prevale. Di quest’ultimo caso
¢ difficile non sentire un’eco in un altro padre misericordioso che, nel Vangelo di Luca,
accoglie amorosamente un figlio a lui ritornato dopo la perdizione.

Gia nell’Antico Testamento a piu riprese (questo infatti era solo uno dei molti esem-
pi che si potrebbero fare) Dio & presentato come Colui che ama smisuratamente, anche
se questo suo amore spesso non & affatto ricambiato. Il suo ¢ dunque un amore gratui-
to che sfocia nell’atteggiamento del perdono.

3.2. «Come io vi ho amato, cosi amatevi anche voi gli uni gli altri» (Gv 13,24)

Passiamo ora al Nuovo Testamento. Mauro Orsatti ha concentrato la sua analisi
sulla letteratura giovannea che, com’e noto, dedica ampio spazio al tema dell’amore.

545

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 545 @ 28.11.2007 14:09:47‘ ‘



Vita ecclesiale — Dalla vita della Facolta

Nel tredicesimo capitolo del quarto Vangelo si legge: «Vi do un comandamento nuovo:
che vi amiate gli uni gli altri; come io vi ho amato, cosi amatevi anche voi gli uni gli
altri» (Gv 13,24). L’aspetto centrale di questo brano non consiste tanto nell'uso del
verbo amare (cosa che, come accennato, si ritrova in quasi tutte le religioni), bensi
nella specificazione operata da Cristo con le parole «come io vi ho amato»: noi dob-
biamo amare come Cristo ci ha amati. E com’@ 'amore di Cristo? Anzitutto, & un
amore sconfinato, senza frontiere. Si pensi solo alla parabola del Buon Samaritano
con cui Gesu insegna I'importanza dell’aiuto incondizionato ai bisognosi. Tra l'altro,
Gesu propone a un dottore della legge di adeguare il suo comportamento a quello di
un Samaritano che, data la situazione storica, ai suoi occhi non poteva che apparire
come un nemico.

Un tale amore si realizza pienamente nell’atto del perdono, aspetto che gia abbia-
mo osservato nel paragrafo precedente. A tale riguardo, Mauro Orsatti ha commentato
il celebre passo di Matteo in cui Gesu afferma: «Se uno ti percuote la guancia destra,
tu porgigli anche laltra» (Mt 5,39). A prima vista questo invito potrebbe sembrare
inopportuno e, se interpretato alla lettera, finirebbe per contraddire lo stesso atteggia-
mento di Gesu che, quando schiaffeggiato, reagisce con un rimprovero (Gv 18,22-23).
Per comprendere il significato autentico delle parole di Cristo occorre richiamare al-
cuni punti della cultura ebraica. In generale, in quel tempo la destra indicava la parte
nobile, quella che pit d’ogni altra andava rispettata. Uno schiaffo sulla guancia destra
rappresenta cosl un’offesa grave. Questo aspetto emerge con evidenza ancora maggio-
re se si considera che per colpire la guancia destra occorre infliggere un manrovescio
che, oltre ad essere pitt doloroso di un normale schiaffo, esprime nel gesto un forte
disprezzo verso il malcapitato. La corretta esegesi di questo brano ci porta dunque a
considerarlo come un invito a perdonare anche le offese piu gravi.

L’amore cristiano ¢ quindi una risposta diretta all’amore divino e, come quest’ulti-
mo, deve guardare al di la di ogni confine.

3.3. Dio della fede e Dio dei filosofi

Da quanto osservato emerge che il Dio cristiano, essenzialmente amoroso, non
s’identifica perfettamente col Dio dei filosofi, nozione, quella del Dio dei filosofi, che si
ritrova ad esempio in Blaise Pascal e che indica il divino cosi come la ragione umana
lo puod cogliere, definire e dimostrare. Tuttavia, come osserva Benedetto XVI e come
ha sottolineato Giovanni Ventimiglia, non e affatto errato affermare che il Dio cristiano
sia anche il Dio dei filosofi (Ratzinger, 1968). Infatti, gia a partire dalla letteratura ve-
terotestamentaria, e possibile individuare un avvicinamento tra fede biblica e pensiero

546

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 546 @ 28.11.2007 14:09:48‘ ‘



Raffaele Beretta Piccoli

greco. Il Dio della Bibbia, che si presenta nell’Esodo con I'affermazione «Io sono colui
che sono» (Es 3,14), si differenzia notevolmente dalle divinita greche, aspetto che il
Papa pone in diretta analogia col tentativo socratico di superare il mito. L'avvicina-
mento tra fede e filosofia si realizza in modo ancora piu vistoso nel Nuovo Testamento,
1a dove Dio stesso e definito come il «Logos» (Gv 1,1), cioe come la “parola” e la “ra-
gione”. La Chiesa antica non si oriento cosi ad una divinita particolare, ma a quel Dio
che s’identifica con I’Essere stesso, ovvero a cio che i filosofi avevano concepito come
fondamento di ogni ente. Questa scelta implico la rinuncia all’antropomorfizzazione di
Dio, tendenza che invece era largamente in voga tra i culti politeisti.

Possiamo cosi affermare che, se da un lato il Dio della fede, in quanto Amore, ha
un’eccedenza rispetto al Dio dei filosofi, quest’ultimo e tuttavia inseparabile dal primo:
cio che rende davvero grandioso un Dio incarnato e rivelatosi come Amore e il fatto
che ad essere tale non & una divinita gravata dai limiti umani, ma I’Essere stesso, nella
sua totalita ed infinitezza. Se Dio fosse antropomorfizzato, il suo amore sarebbe qua-
lificato dall'incostanza tipica degli uomini. Cio che invece risulta tanto straordinario
da apparire perfino inconcepibile ¢ che ad amare 'uomo e a prendersi cura di lui sia
I’Essere stesso, infinito, eterno ed immutabile. La fede cristiana accompagna dunque i
filosofi fino al loro Dio, fondamento del reale, per poi superarli mediante I'accoglienza
della rivelazione da cui scaturisce un Dio tanto amoroso da oltrepassare qualunque
possibile aspettativa. Ma di fronte a questa realta come deve atteggiarsi 'uomo?

4. La scelta cristiana

4.1. Bernardo di Chiaravalle

Attorno al 1130 il cardinale Aimerico, cancelliere di Santa Romana Chiesa, pose a
Bernardo di Chiaravalle la seguente questione: «Perché e come si deve amare Dio?».
La risposta del monaco fu altrettanto stringata: «Motivo dell’amore di Dio, & Dio; il
modo ¢ amare smisuratamente». Costante Marabelli ha commentato 1'opera di Ber-
nardo che riporta questo dialogo, il De diligendo deo, nella quale il Santo fornisce
un’indicazione molto chiara sull’atteggiamento che occorre adottare nei riguardi di
Dio. Ogni uomo, fa notare Bernardo, non si trova verso Dio in una condizione di “neu-
tralita”, ma, sin dalla sua nascita, & abbracciato dall’amore divino. Quest’ultimo si
manifesta gia attraverso la creazione, opera gratuita ed affettuosa di Dio; ma ancora
di pitt emerge dall’offerta del Figlio Gesu Cristo. 'uomo si ritrova dunque amato da

547

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 547 @ 28.11.2007 14:09:50‘ ‘



Vita ecclesiale — Dalla vita della Facolta

Dio e questo lo rende a sua volta debitore di amore: chi ama per primo ¢ degno di
essere riamato.

Il credente & facilitato nel riconoscimento dell’amore divino, tuttavia, secondo Ber-
nardo, questo e possibile anche all’infedele. Se un uomo e aperto al reale e assume
quell’atteggiamento che la Scrittura definisce «poverta di spirito», non potra che ri-
conoscere 'esistenza di segni inequivocabili dell’amore divino. Anzitutto, osservera
I'esistenza di beni, alcuni dei quali strutturanti la sua stessa persona, di cui non potra
tuttavia attribuirsi il merito. A questo proposito Bernardo distingue tre caratteristiche
dell’'uomo: la dignita, la scienza e la virtl. La prima e il libero arbitrio, mentre la scien-
za consiste nel riconoscimento che la dignita (ovvero la liberta) ¢ un dono fattoci gra-
tuitamente. Infine, la virtli ¢ un impulso che spinge 'uomo a cercare la fonte dei beni
ricevuti. Secondo Bernardo, questi tre caratteri dell’'uomo, che emergono allorché s’in-
traprenda un leale cammino d’autoconoscenza, costituiscono un invito a riconoscere
I’amore di un Altro anche per colui che non possiede una fede esplicita. Chi invece non
batte questa strada, rimane necessariamente ad un livello di vita superficiale ed ulti-
mamente poco umano poiché non sara in grado di conoscere la propria vera dignita.
Vi sono altresi persone che riconoscono le proprie doti senza tuttavia comprenderle
come doni. Queste, attribuendosi il merito di cio che in realta hanno gratuitamente
ricevuto, cadono nel peccato della vanagloria, cioe di colui che si gloria senza ragione.
A questo proposito Bernardo attira I’attenzione su due errori in cui si puo facilmente
cadere: la sotto-stima e la sovra-stima. Il primo si realizza allorché I'uomo, ignorando
la propria dignita, si pone come “cosa tra le cose”, e non rende giustizia al suo prima-
to tra le creature. Il secondo errore consiste invece nel mancato riconoscimento della
provenienza divina dei beni posseduti. Ma pilu grave di entrambi questi pericoli dovuti
all'ignoranza, e la superbia che grava su colui che, pur riconoscendo 'origine divina
dei suoi beni, ne rivendica comunque la gloria per sé.

Bernardo ci suggerisce dunque che 'amore verso Dio non ¢ una prerogativa dei
soli credenti, ma di ogni uomo che avanzi nella vita con serieta e semplicita di cuore.
Certo &, come ha spiegato Marabelli, che «La Chiesa, a differenza dei (...) pagani & sti-
molata dagli aculei d’amore, dallo spettacolo di questo amore che & la storia sacra».

4.2. La pace dentro I'uomo

Quanto fin qui osservato ha messo in luce la centralita dell’amore per 1'uomo.
Quest’ultimo anzitutto si ritrova abbracciato dall’amore infinito di Dio al quale deve
rispondere con una vita altrettanto amorosa. Tuttavia, non & detto che ogni tipo di
amore sia ugualmente efficace nel conferire alla vita umana pienezza, dignita e pace.

548

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 548 @ 28.11.2007 14:09:51 ‘ ‘



Raffaele Beretta Piccoli

Questi ultimi termini sono tra loro inseparabili poiché I’armonia interiore nell'uomo
non puo che risultare da un’esistenza vissuta in piena conformita alla propria essenza.
André-Marie Jerumanis ha spiegato che spesso, la perdita della pace interiore, puo
dipendere da una mancanza di armonia tra le due dimensioni dell’amore: ’eros e
I’agape (Benedetto XVI, 2006). La prima e ’amore come desiderio, mentre la seconda
& 'amore come donazione di sé. Per quanto spesso si accusi la Chiesa di essere chiusa
ed arcaica nei temi riguardanti la sessualita, in realta il cristianesimo rispetta 'amore
in ogni sua forma. Il rispetto dell’amore non coincide pero con I'abbandono dell'uomo
ai propri istinti, strada che piuttosto lo condurrebbe ad una condizione di schiavitl.
La via che porta all’autentica rivalutazione dell’amore prevede piuttosto un decen-
tramento antiegoistico, finalizzato ad una purificazione dell’eros. A questo proposito,
piu volte il Papa ha parlato di un «esodo» dal proprio io che consenta una maggiore
apertura al prossimo. Come I'esodo del popolo ebraico narrato dall’Antico Testamento
richiese sforzi e sacrifici, cosi questo processo & faticoso e deve protrarsi per tutto
I’arco della vita. Solo in questo modo e possibile che si realizzi un’esistenza piena ed
armoniosa. Quanto detto e strettamente connesso alla Rivelazione: se I'uomo ¢ fatto
ad immagine di Dio e se Dio & trinitario, cioe costitutivamente relazionale e amoroso;
l'uomo realizza sé stesso e raggiunge la pace interiore unicamente vivendo 1’amore
anzitutto come donazione di sé. In questo impegno, 'uomo ha un grande esempio cui
guardare: Gesu Cristo. Egli realizza una perfetta sintesi tra eros e agape: desidera e
cerca a tal punto 'uvomo da salvarlo mediante I’offerta di sé stesso. In Gesti, Dio rivela
il suo amore, pari a quello di un pastore che, abbandonate novantanove pecore, parte
alla ricerca dell'unica smarrita (Lc 15,4-7). Egli chiama e aiuta gli uomini ad essere
figli fino in fondo attraverso il riconoscimento dei beni ricevuti e una vita spesa nella
donazione di sé. 1l rifiuto della filiazione e I'imposizione di sé al prossimo, portano in-
vece ad una rottura che anzitutto si manifesta nell’interiorita dell’individuo e che poi,
attivati i moti della concupiscenza e dell’invidia, si allarga prima alla propria famiglia
e in seguito alla totalita dei rapporti umani vigenti.

4.3. La pace fra gli uomini

Giungiamo cosi all’'ultimo aspetto che intendiamo qui considerare: la convivenza
armoniosa tra uomini. In particolar modo vogliamo focalizzare I’attenzione sui conte-
sti interreligiosi, 1a dove I’armonia puo sembrare un vero e proprio miraggio: ¢ possi-
bile tra fedi diverse una convivenza feconda e basata sul dialogo? Su questa domanda,
tra le pitt complesse nell’attuale teologia, si sono soffermati Azzolino Chiappini e Li-
bero Gerosa. Il primo ha iniziato la sua conferenza mostrando che, quello del dialogo

549

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 549 @ 28.11.2007 14:09:53‘ ‘



Vita ecclesiale — Dalla vita della Facolta

interreligioso, & problema antico, che gia & rintracciabile nella Scrittura: si pensi solo
alla predicazione di Paolo all’Areopago di Atene (At 17,22-34), capitale del politeismo
greco. Col passare del tempo, sempre pit la Chiesa ha dovuto affrontare questioni nate
dai contatti con culture diverse, e tuttavia & proprio I’epoca contemporanea che, piu di
ogni altra, vede al centro i problemi connessi al dialogo tra religioni. Processi come la
globalizzazione e I'accresciuta mobilita delle persone, hanno favorito nuovi e spesso
problematici contatti tra le diverse religioni del mondo.

Chiappini ha poi attirato I’attenzione sull’esigenza di rifiutare il luogo comune,
secondo cui il dialogo, essendo impossibile o inutile, vada evitato fin dall’inizio. Infat-
ti, nella Scrittura Dio non si presenta anzitutto come un’entita irraggiungibile, bensi
come un “lo” che si rivela amorosamente e che quindi diventa per I'uvomo un “Tu” cui
rispondere. Cosi, la storia dei rapporti tra Dio e I'uomo si struttura esattamente come
la vicenda di un dialogo, e questo chiede ai cristiani di adottare il medesimo approccio
verso i fedeli delle altre religioni. Dialogare con i membri di altre confessioni significa
anzitutto tutelare sia la dimensione della comprensione sia quella della lealta. Oc-
corre cioe essere comprensivi verso 'altro, nel tentativo di comprenderne realmente
I'esperienza e la fede; e d’altro canto questo non deve essere a scapito della propria
fede. La linea che separa la lealta dalla comprensione puo a volte apparire invalica-
bile: affamando il proprio credo pare infatti difficile mantenere il rispetto e I'apertura
verso l'altro. In realta, ha sottolineato Chiappini, esiste una strada molto efficace per
rispettare entrambe le dimensioni: quella della testimonianza. Il testimone e colui
che si mostra per quello che e senza imporre nulla al prossimo, bensi rispettandolo
totalmente.

Spesso i problemi pili gravi non si presentano tanto nel dialogo tra fedi diverse,
quanto nei rapporti tra ’ambito religioso e quello laico. Su questo punto si é soffer-
mato Libero Gerosa, il quale ha mostrato che la lezione di Regensburg contiene due
coordinate utili per superare questo tipo di ostacolo. La prima: la religione non va
assieme alla violenza, ma alla ragione. Per quanto oggi siano molti gli ambienti in cui
si parla del “dialogo”, in realta pochi sono coscienti del dilemma che sta alla base della
questione e che il Papa a Regensburg ha cosi definito: «La convinzione che agire con-
tro la ragione sia in contraddizione con la natura di Dio, e soltanto un pensiero greco
o vale sempre e per se stesso?». Se optassimo per la seconda ipotesi, tale convinzione
sarebbe contestualizzata venendo cosi a perdere la sua validita universale. In realta,
tra la conoscenza della ragione e quella della fede esiste un nesso profondo e questo
fa si che, se da un lato i credenti non debbano temere la sfera razionale, dall’altro la
ragione stessa debba, a sua volta, aprirsi al divino.

550

‘ ‘ RTLu_3 2007.indd 550 @ 28.11.2007 14:09:54‘ ‘



Raffaele Beretta Piccoli

La seconda coordinata identificata da Gerosa afferma che la pace non ¢ minata
unicamente dalle ideologie, ma anche dall’indifferenza verso la natura umana. Que-
st’ultima deve invece essere considerata nella sua totalita ed essere cosi scoperta come
la fonte dei diritti umani che, proprio per questa ragione, non sono disponibili ad
alterazioni, neppure se derivanti dal volere di una maggioranza, sia essa religiosa o
laica.

Questi ultimi punti compongono la base su cui Benedetto XVI ha costruito la sua
lezione di Regensburg. Si tratta di una base capace di meravigliare per la sua sem-
plicita radicale e disarmante e che tuttavia, ben difficilmente potra essere accusata di
violenza nei riguardi delle altre religioni. Al contrario, la lotta al fondamentalismo ha
un ruolo centrale nel discorso del Pontefice di cui, per chi ancora non I'avesse fatto,
torniamo a consigliare un’attenta lettura.

Bibliografia

BERNARDO DI CHIARAVALLE, De diligendo Deo, Alba 1946.
RATZINGER, Joseph, Einfiihrung in das Christentum, Miinchen 1968.
BeNEDETTO XVI, Dio é amore, Citta del Vaticano 2006.

BENEDETTO XVI, Incontro con i rappresentanti della scienza (discorso del Santo Padre),
Citta del Vaticano 2006.

B. PascaL, Pensieri, a cura di A. Bausola, Milano 2000.

551

‘ ‘ RTLu_3_2007.indd 551 @ 28.11.2007 14:09:56‘ ‘



