RTLu_1_2008.gxd 21-04-2008 18:59 Pagina$3

Recensione RTLu XIIl (1/2008) 143-153

[’antropologia della teologia morale
secondo I’Enciclica Veritatis Splendor

Atti del Simposio promosso dalla Congregazione per la
Dottrina della Fede — Roma, 23-26 settembre 2003

Autori Vari
Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano 2006, pp. 336.

L'opera che presentiamo e dedicata all’esame del profilo antropologico presente
nei lineamenti teologico-morali proposti dall’Enciclica Veritatis Splendor. 11 volume
si caratterizza per un’agenda di temi nutrita e un’articolazione dei contributi coe-
rente. All’enunciazione dei temi e alla denuncia dei problemi seguono affondi di
carattere rispettivamente teologico-morale, cristologico, trinitario, ecclesiologico e
canonistico. Pur nell’inevitabile varieta degli approcci, dei modelli e della loro forza
argomentativa, emergono con sufficiente chiarezza alcune tesi convergenti e vengo-
no suggerite significative linee di sviluppo.

Gia ad una prima lettura appare evidente I'intento di sottrarre I’Enciclica ad una
comprensione riduttivamente disciplinare. Altrettanto manifesta e la volonta di evi-
tare una ricezione del documento puramente materiale o puramente celebrativa.
Due meriti sono immediatamente e obiettivamente riconoscibili: quello di aver pro-
mosso un’esplicitazione dei presupposti antropologici che devono ispirare la mora-
le e quello di aver identificato nella “filiazione” una delle nozioni capitali per lo svi-
luppo del sapere teologico intorno all’agire dell’'uomo.

Tale orientamento deve essere salutato con favore: all’odierna teologia occorro-
no piu che mai referenze e riferimenti, figure e concetti, in grado di esprimere piut
radicalmente e persuasivamente le verita della fede, distanziandosi da quelle rap-
presentazioni e concettualizzazioni che risultano ancora in qualche modo aporeti-
che, separanti, oppositive o quantomeno riduttive. Compito sempre attuale in teolo-
gia, dal momento che, pili una realta si approssima al centro del mistero, pitt mani-
festa un tratto paradossale. Ora — qui sta il suggerimento globale offerto dal
Simposio — una teologia dell’essere filiale mette in campo un livello di realta che
realizza e rappresenta la pili eminente articolazione del paradosso ontologico di

143



RTLu_1_2008.gxd 21-04-2008 18:59 Pagina$4

AA.VV. — ['antropologia della teologia morale secondo I'Enciclica Veritatis Splendor

unita e differenza, e con la sua positivita sconfigge in radice la tentazione — come
direbbero Marcel e de Lubac - di trasformare il mistero in problema.

Schematicamente, nel testo si trovano: I'affermazione di una tesi generale; la
rassegna dei nuclei del dibattito teologico-morale che la tesi contribuisce a risolve-
re; la segnalazione di alcune prospettive di ricerca. 1. La tesi verte sulla centralita
e l'eccellenza della categoria filiale per I'integrazione del sapere teologico. 2. Il
dibattito, che procede dal quesito intorno alla base antropologica del sapere mora-
le, si incentra sugli aspetti ancora irrisolti del rapporto fra la singolarita dell’even-
to cristologico e I'universalita della sua pretesa veritativa, soprattutto in riferimen-
to alle implicazioni della tensione fra la verita dell’agire cristiano, il suo inalienabi-
le carattere di liberta, la sua indispensabile esigenza di razionalita. 3. Le prospetti-
ve di ricerca riguardano la precisazione fenomenologica, teologica e concettuale
della nozione di “filiazione”, in quanto la sua introduzione richiede un’adeguata
consapevolezza culturale e un proporzionale impegno argomentativo.

Affrontiamo i tre nuclei di interesse distintamente, cercando di dare risalto alle
idee principali, senza tralasciare le diverse coloriture con cui vengono espresse nei
singoli contributi.

1. Lassegnazione di centralita alla nozione di filiazione viene riconosciuta come
un’autentica novita teologica. La caratterizzazione filiale dell’'umano ¢ in effetti, a
ben vedere, I'impensato della cultura occidentale: essa ha sempre dislocato il tema
della generazione nei limiti territoriali dell’antropologia, senza mai riconoscergli
una portata pit vasta e un significato piu radicale. Avendo preferito identificare
prima nella ragione e poi nella liberta il dato essenziale e distintivo dell'uomo, il
pensiero rispettivamente antico e moderno non ha sufficientemente considerato la
relazione che 'evento generativo intrattiene con I’atto creativo divino, interpretan-
dolo piuttosto in continuita con la fecondita infraumana, e differendo in tal modo
I’appuntamento del pensiero con l'originarieta e loriginalita dell’essere filiale. Non
senza conseguenze: fra queste, il ritardo dell’acquisizione ontologica e teologica del-
I'universo dei sensi e degli affetti e la relativa astrattezza di molta riflessione anche
personalistica. Interpretando la differenza antropologica in termini di identita e
alterita, individualita e socialita, dialettica e dialogica, azione e relazione, la rifles-
sione moderna e contemporanea ha marginalizzato le forme realistiche - la filialita,
la sponsalita e la fraternita — in cui il fenomeno umano anzitutto e obiettivamente
accade. E cio a dispetto del fatto che l’essere figli incrocia perfettamente [’evidenza
empirica piu immediata e [’evidenza teologica piu elevata: ragionevole corrispon-
denza tra il fatto dell’essere generati e ’annuncio che tutto il reale si innesta nell’e-
terna generazione del Figlio.

144



RTLu_1_2008.gxd 21-04-2008 18:59 Paginaé\ES

Roberto Carelli

Il Simposio ha giustamente evidenziato I’estrema rilevanza della filialita sia
come tema antropologico particolare, sia come chiave interpretativa generale. Nel
primo senso, sotto la spinta dei molteplici fattori socio-culturali che hanno oscura-
to I'autentico significato e I'intima connessione di tutto cio che & genere e genera-
zione, amore e fecondita, matrimonio e famiglia — con l'esito di una sempre piu
generalizzata crisi di identita dell’'uomo contemporaneo (Sanchez, p. 105) - & oggi
quanto mai urgente richiamare la verita che essere uomini significa essere figli
(Jerumanis, p. 221). La filialita, e con essa tutto I'universo degli affetti primari, &
percio degna di superare I’ambito umanistico e antropologico ed attingere portata
ontologica e significato teologico: nell’evento della generazione, 1'origine umana
manifesta tutta la sua trasparenza in direzione dell’origine prima (Lafitte, p. 9).

I contributi del Simposio concordano poi sul fatto che la nozione di filiazione sia
categoria sintetica tanto in rapporto alla teologia quanto in rapporto alla cultura.
Nell’ambito del sapere teologico, la prospettiva filiale propizia una migliore integra-
zione del dogma cristiano, offrendo percio stesso maggiori chances di risoluzione
dei nodi morali. Nel confronto con la cultura, essa si presenta altresi come catego-
ria insieme critica e propositiva: mentre contesta I’assetto marcatamente oscillato-
rio della riflessione antropologica, dibattuta fra affermazione e perdita dell’indivi-
duo, centralita e marginalita del legame sociale, rilevanza e irrilevanza delle diffe-
renze primarie, d’altra parte, dando risalto alla realta e alla nozione di “filiazione”,
pone in primo piano una referenza che, come si & accennato, gode del doppio van-
taggio di essere insieme piu elementare e piu originaria, evitando, tra I’altro, 'ar-
roccamento del pensiero cristiano su posizioni unilateralmente apologetiche.

Il carattere sintetico, critico e propositivo della nozione di “filiazione” & segnala-
to in molti modi, tutti in qualche modo stimolanti. Nella Presentazione di Amato e
nella Prolusione di Ratzinger si dichiara esplicitamente che la categoria di “filiazio-
ne”, gia antropologicamente rilevante, & biblicamente centrale, cristologicamente
determinante e trinitariamente trasparente, e merita pertanto di avere un peso
decisivo non solo nella fondazione della morale, ma anche nell’avanzamento della
ricerca teologica presa nel suo complesso (Amato, p. 5, Ratzinger, p. 20). Argomento
principale & che la filialita di Gest, ossia il suo riferimento al Padre, coinvolge tutta
I’esistenza del Signore e ne realizza I'integrazione dei tratti qualificanti (Lorenzetti,
p.- 45): 'amore e 'obbedienza filiale nei confronti del Padre e cio che esprime I'iden-
tita di Geslu nella maniera pit semplice, piti profonda e piu completa (Tremblay, p.
60). Da qui la normativita e ’eccellenza della categoria filiale per la fondazione, I'u-
nificazione, lo sviluppo della teologia morale: poiché la realta del cristiano & quella
di essere filius in Filio, ’agire cristiano sara necessariamente agire filiale, ed & per-

145

o



RTLu_1_2008.gxd 21-04-2008 18:59 Pagina$6

AA.VV. — ['antropologia della teologia morale secondo I'Enciclica Veritatis Splendor

cio vantaggioso che la riflessione sull’agire (liberta e coscienza, virtu e legge, e cosi
via) assuma consapevolmente tale prospettiva (Mimeault, p. 271). Tale prospettiva
sarebbe tra I’altro pit sintonica con ’esperienza spirituale e carismatica, che da
sempre, con angolature e linguaggi diversi, identifica la perfezione cristiana nell’ob-
bedienza filiale e nella disponibilita a fare in ogni cosa la volonta del Padre
(Tremblay, p. 71).

Insieme alla portata teologica, il rilievo della filiazione puo avere un significati-
vo impatto culturale. A fronte del puntiglio con cui il pensiero laico accademicamen-
te maggioritario si mostra impegnato a decostruire sistematicamente ogni nesso che
intercorre fra la dimensione naturale, culturale, simbolica e concettuale dei legami
parentali, indebolendo in tal modo ogni evidenza etica e in fondo anche logica, il
richiamo al carattere costitutivo e specifico del legame filiale rappresenta un valido
argine nei confronti della tendenza a ricondurre ogni convinzione a convenzione, a
ridurre ogni evento a fantasma retrospettivo o prospettico del desiderio, a sottrar-
re il vissuto ad ogni riscontro realistico, compromettendo o addirittura negando la
portata veritativa della conoscenza umana.

Su questo punto i contributi esprimono tanta preoccupazione quanta speranza.
La crisi delle relazioni primarie nella societa civile non sempre e vissuta sotto il
segno dell’irresponsabilita, ma ¢ anche segnata da una profonda nostalgia di lega-
mi felici, non solo fra gli uomini, ma anche con Dio (Lorenzetti, p. 287). Assegnare
centralita alla filiazione & in tal senso il passo obbligato per riportare alla luce in
maniera culturalmente persuasiva il genuino significato e I'intima connessione dei
legami sessuali e parentali (Sanchez, p. 102), e prendere cosi le distanze da un’idea
di liberta separata dai legami, autonoma rispetto ad ogni tradizione, indipendente
da ogni origine (Melina, p. 257). Si tratta, in altre parole, di prospettare una teoria
della verita e della liberta che ne mostri il carattere interiormente “affettivo”: il
figlio, in effetti, come emerge nella magistrale interpretazione di F. Ulrich (cui fa
cenno Serretti, p. 180), e proprio il simbolo reale dell’unificazione affettiva di verita
e di liberta, e la generazione, in quanto realizza il «miracolo» per cui «un vivente &
principio di un altro» (Sanchez, p. 108), realizza la sintesi qualitativamente superio-
re di ogni altro livello di realta e causalita: lo schema partecipativo che esso porta
ad evidenza rende conto dell’essere creato in chiave personale, e risulta pit ade-
guato all’essere trascendente interpretato in chiave trinitaria. A riprova - osserva
acutamente Serretti — & proprio ’assenza di un pensiero della communio persona-
rum che abbia insieme portata personologica e ontologica, e di cui la relazione filia-
le & occorrenza paradigmatica, il motivo per cui il pensiero moderno si affatica

146



RTLu_1_2008.gxd 21-04-2008 18:59 Pagina$7

Roberto Carelli

intorno ai rapporti di soggetto e intersoggettivita, persona e comunita, senza venir-
ne a capo in maniera soddisfacente (Serretti, p. 179).

2. Venendo al dibattito che interessa piu da vicino la teologia morale, due sono
gli orientamenti generali che emergono dal Simposio. Il primo, suggerito dalla
Veritatis Splendor stessa, e I'invito a cogliere 1'originarieta dell’esperienza morale
nella prospettiva della persona che agisce (Melina, p. 263): tale prospettiva & van-
taggiosa, in quanto non si limita ad individuare 1’oggetto formale del sapere mora-
le, ma intercetta gli sviluppi della modernita filosofica e converge con le migliori
acquisizioni dell’antropologia teologica. I’altro orientamento, coerente con il primo,
sta nella convinzione che il miglior sviluppo del cristocentrismo, caposaldo ormai
consensuale della teologia contemporanea, e di tipo filiale: senza di esso la separa-
zione fra essere e agire rischia di riproporsi sempre nuovamente (Mimeault, p. 275).

In tal senso, la domanda capitale sta nel chiedersi cosa diventa la teologia mo-
rale nel contesto di un’antropologia dell’agire filiale (Jerumanis, p. 215). Ora, il mi-
nimo che si possa dire e che la chiave filiale offre alla teologia morale un immedia-
to guadagno sia di scientificita che di concretezza, almeno per la duplice ragione di
un maggior ancoraggio al carattere cristocentrico della rivelazione (Jerumanis, p.
219) e di una maggiore aderenza al sapere primordiale della creazione (Scola, p.
39): in entrambi i casi il sapere filiale si impone come il sapere primordiale, di fron-
te al quale ogni onesto approccio scientifico deve riconoscere il proprio carattere
secondario. Il prevedibile esito di una simile prospettiva, che valorizza il sapere fi-
liale non certo per negare il ruolo della ragione, ma per contestarne ogni errata
comprensione e rettificarne ogni cattivo uso, e quello di integrare I'idea stessa di
ragione mediante la radicalizzazione del concetto di “partecipazione” (Luno, p. 161).

Su questo sfondo, le relazioni e le reazioni del Simposio hanno accordato largo
spazio al rapporto generale di cristologia e antropologia: I’elaborazione del rappor-
to fra Cristo e la morale presuppone infatti il chiarimento del rapporto fra Cristo e
I'uomo (Lorenzetti, pp. 8.44-51). Ovvio che il nesso sia teologicamente imprescindi-
bile: I’evento cristologico presuppone lantropologia in quanto anzitutto la istituisce
(Amato, p. 5). Meno ovvio, in teologia morale, & uscire dalle secche del dibattito fra
autonomia morale ed etica della fede, ossia dalla tendenza a non riconoscere omo-
geneita fra I’avvenimento di Cristo e la legge morale, rendendo in tal modo estre-
mamente generica l'istanza morale della fede, e faticando a giustificare i contenuti
materiali della norma morale. La teologia deve qui impegnarsi a mostrare le ragio-
ni di continuita fra evento e norma, fra la singolarita del primo e 'universalita della
seconda (Scola, pp. 20.26-27.44).

147



RTLu_1_2008.gxd 21-04-2008 18:59 Pagina$8

AA.VV. — ['antropologia della teologia morale secondo I'Enciclica Veritatis Splendor

Piu in profondita, si puo osservare che la tensione fra evento e norma riproduce
sul piano etico il paradosso generale del fatto cristiano, che riconosce nell’'umanita
singolare di Gesu, Figlio di Dio, il fondamento assoluto dell'uomo e la norma asso-
luta del suo agire. Si potrebbe percio dire: come ci sono buone ragioni per insedia-
re il discorso etico nel fatto che il Filius e I'identita profonda del Logos, il che evi-
denzia il carattere assoluto e universale della dottrina cristiana (contro ogni forma
di storicismo e di secolarismo), cosi ci sono buone ragioni per sviluppare la consi-
derazione reciproca, quella per cui il Logos si manifesta come il Filius: cio da risal-
to al carattere concreto e affettivo del rapporto veritativo (contro ogni forma di idea-
lismo e di gnosticismo). In pratica, la norma non é estranea all’evento, poiché
entrambi si fondano su un legame: come dice Reali (citato da Scola, p. 33), «nella
sottomissione radicale alla volonta del Padre, Gesu trasfigura I’esperienza legale in
una esperienza filiale». Si puo in tal senso dire che in Cristo e nel cristiano la legge
e la grazia in nessun modo si elidono, ma al contrario si co-presuppongono e coap-
partengono: la legge ¢ memoria e regola di un rapporto di dedizione. In proposito,
con molta acutezza, Serretti osserva che la vita di grazia, senza ridursi alla vita
morale, tuttavia la presuppone come sua condizione necessaria e la porta a compi-
mento eccedente: «il cristiano non & mai oltre la morale, anche quando porta frutti
soprannaturali. C’¢ un’intrascendibilita della morale una volta incontrata la grazia
e dal di dentro della grazia stessa» (p. 184).

Inoltre, poiché il legame filale che qualifica 'identita cristologica non ¢ sempli-
cemente I’eterno accadere dell’amore fra il Padre e il Figlio nello Spirito, ma & acca-
dimento storico partecipe della finitezza e partecipato alla finitezza, 1’agire del Fi-
glio incarnato diventa per I'uomo la regola vivente che gli consente di articolare la
finitezza della sua condizione di creatura con 'orizzonte e ’esigenza infinita della
sua vocazione divina, riconciliando cosi, come suggerisce acutamente Bertuletti
(citato da Scola, p. 34), la trascendenza dell’'umano volere con la limitatezza del suo
potere. Una simile intuizione, che consente di congedare definitivamente ogni con-
trapposizione fra finito e infinito, & quanto la prospettiva filale & in grado di propi-
ziare: ¢ infatti veramente “figlio” colui che non considera la dipendenza come un
condizionamento, ma come la condizione della propria autonomia, e che percio sa
interpretare [’autorita come dimensione insieme superiore e interiore della propria
liberta.

Coerentemente, poiché “padre” non e colui che dona qualcosa di sé, ma dona
propriamente se stesso, e “figlio” non e colui che ha qualcosa, ma che porta in se
stesso la propria origine, l'identita sintetica di Gesu come “Figlio di Dio” designa un
legame assoluto che coincide con un’assoluta liberta: «mi é stato dato ogni potere»

148

o



RTLu_1_2008.gxd 21-04-2008 18:59 Pagina$9

Roberto Carelli

(Mt 28,18). La chiave filiale apre cosi la strada ad una rinnovata comprensione della
coincidenza cristologica e cristiana di obbedienza e liberta, cio per cui «I’affidamen-
to dell'uomo al proprio consiglio» non contraddice (VS 87), ma anzi si fonda «in un
piu radicale affidamento ad un altro, che permette alla liberta di essere tale» (Scola,
pp. 29.30). Losservazione e per la morale assai rilevante, perché la riconciliazione
filiale di liberta e obbedienza non si limita a superare la loro divaricazione e a san-
cire la loro unificazione, ma sta a significare le due cose: che la liberta non ha senso
senza ’accadere della verita, e che la verita non e realmente accessibile senza I’ac-
cadere della liberta. Come dire: essere e agire non stanno in un rapporto di conse-
quenzialita, ma di compenetrazione.

In maniera convergente, ma su un altro registro, una delle piu capitali precisa-
zioni che la prospettiva filiale & in grado di offrire alla teologia morale riguarda la
revisione del rapporto fra individualita e socialita. Molte teologie morali — nota op-
portunamente Serretti — sovra-estimano talmente I'idea di “persona” che la di-
mensione di “comunione”, pur enunciata come costitutiva, in realta & compresa
come successiva e derivata, il che & difforme rispetto allo statuto filiale dell'uomo e
incongruo rispetto alla sua radice teologale: & infatti «logicamente impossibile e
dogmaticamente erroneo collocare I’'Unita e la Trinita in un rapporto di precedenza
e di conseguenza» (p. 177). In realta, a correggere 'inclinazione moderna ad assi-
milare persona e autodeterminazione, occorre affermare che «perfezione della per-
sona e perfezione della comunione vanno insieme». In prospettiva teologica, con
formula densa ma brillante, si puo facilmente mostrare che «quel che nella perso-
na umana e piu squisitamente auto-teleologico, ¢ anche pilt marcatamente comu-
nionale». Non per nulla I'atto di fede e di amore con cui Gesu consegna se stesso a
Dio e agli uomini coincide con il supremo compimento della rivelazione e della
redenzione. Da qui l'indicazione di una morale comunionale capace di porsi al
punto di congiunzione «tra la morale della prima e quella della seconda persona»
(Serretti, pp. 172.181).

Ulteriore conseguenza della portata generale e dell’ottica insieme distintiva e
partecipativa che la categoria di filialita incoraggia e approfondisce & il chiarimen-
to del rapporto fra legge naturale e legge di Cristo. Di la dell’equivoco moderno per
cui la natura designa cio che & esteriore e oppositivo rispetto alla liberta e alla gra-
zia (Borgonovo, pp. 232-234), proprio I'ottica filiale, nella quale cio che distingue il
generato e proprio cio che di meglio riceve dal generante (ad es., I’esistenza distin-
ta, la liberta creativa, la capacita di donare la vita), aiuta a comprendere che la
natura creaturale e cio che la grazia dell’alleanza anzitutto pone e quindi presup-
pone, cosicché la legge naturale non puo essere equivocata con la razionalita imma-

149

o



RTLu_1_2008.gxd 21-04-2008 18:59 Pagina%O

AA.VV. — ['antropologia della teologia morale secondo I'Enciclica Veritatis Splendor

nente alla condizione creaturale, né puo essere compresa per scarto rispetto alla
trascendenza teologale: essa si riferisce tanto obiettivamente quanto indeducibil-
mente a Dio come Creatore trinitario. In definitiva, la legge naturale non e in alcun
modo estrinseca al fondamento cristologico, e la sua relativa autonomia non va sal-
vaguardata a prezzo del suo vincolo trascendente: propriamente, «é nella legge di
Cristo che la nostra liberta creata si scopre donata a se medesima nella sua verita
pitt umana, cio che e la legge naturale» (Borgonovo, p. 245).

La comprensione filiale del cristocentrismo permette infine di superare la sepa-
razione fra filiazione divina e filiazione umana che troppo spesso ricorre in teolo-
gia morale, sostanzialmente per il timore di sottrarre autonomia e specificita alla
natura e alla ragione dell'uomo (Jerumanis, p. 13). Si tratta, come direbbe Biffi, di
«distinguere nell’'unito». E la prima osservazione e che I’eterna generazione del
Figlio sta a fondamento del fatto che la grazia della filiazione divina é insieme,
distintamente e inseparabilmente, il dinamismo della creazione e il contenuto del-
lalleanza (Tremblay, p. 61). In forza dell’analogia generationis e inoltre facile com-
prendere che se I'adozione filiale & il fondamento della filialita creaturale, questa e
a sua volta prefigurazione di quella: il carattere di «precedenza» che si segnala nel-
I’essere umanamente «figli di» non puo cioe non rinviare ad un’«anteriorita assolu-
ta» che ne e la radice (Lafitte, pp. 73-75). Del resto, non potrebbe essere diversa-
mente: se la natura creata non godesse di una qualche somiglianza con quella divi-
na, il dono della filiazione sarebbe reso per cio stesso impossibile (Cessario, p. 10,
Tremblay, p. 68). Fra I'etica instaurata dalla filiazione divina e I’etica naturale la
teologia puo cosi riconoscere, nonostante le profonde distorsioni indotte dal pecca-
to, un’originaria armonia: la filiazione, intesa come relazione che chiama in causa
un’origine, una precedenza, una processione, ¢ proprio cio che attraversa e giusti-
fica I’analogia fra I'eterna generazione del Figlio, la sua Incarnazione, la grazia
della nostra adozione (Sanchez, p. 107, Serretti, pp. 10.166). In forza di tali preci-
sazioni, si puo in definitiva affermare che non esiste alcun agire buono che non sia
agire filiale (Lafitte, p. 87).

Le possibili obiezioni all’affermazione di un forte nesso fra filiazione e creazione
sono facilmente superabili. A chi teme un oscuramento di categorie bibliche impor-
tanti come quelle di elezione e alleanza, o una sottovalutazione della realta del pec-
cato, o una svalutazione del discorso ontologico a favore di quello personalistico
(Cottier, pp. 55.200), si puo far osservare rispettivamente che: 1. la filiazione ¢ la
causa e la ragione profonda dell’elezione, ¢ il motivo sostanziale dell’alleanza; 2. la
filiazione non e una chiave astratta che interpreta riduttivamente la rivelazione: fra
la filialitd naturale e la filiazione divina non c’é soltanto un’omologia strutturale, ma

150

o



RTLu_1_2008.gxd 21-04-2008 18:59 Pagina%l

Roberto Carelli

un intimo e reciproco orientamento: «tutto il processo di configurazione filiale e
strutturalmente redentore; Gesti non conduce i figli a suo Padre per un’altra via che
quella del Golgota e della Croce» (Lafitte, p. 85); 3. la filialita & categoria chiarifi-
cante, in quanto concorre a precisare il codice personalistico preservandolo dalle
opposte derive del “dialogismo” e della “deontologizzazione”: specialmente in pro-
spettiva teologica, dove sono in gioco gli eventi eminenti dell’lmmacolata
Concezione e dell’origine della Chiesa dal sacrificio di Cristo, niente come la filiazio-
ne ¢ in grado di chiarire il paradosso della dedizione, quello di una reciprocita che
com-porta una piti profonda unilateralita, un dialogo che si instaura sulla base di
un fondamento pre-dialogico (Serretti, pp. 167-169).

3. Raccogliamo infine alcuni suggerimenti che danno corpo a un’antropologia e
a una morale filiale che non si limiti a enunciazioni programmatiche e a proclami
generali. Poiché l’esistenza filiale ¢ un esserci al modo del riceversi, una sussisten-
za debitrice di una dipendenza, una grazia che non si conosce né si accresce senza
attiva gratitudine, la comprensione dell'uomo come figlio ¢ determinante per una
nuova teoria della coscienza. In particolare, la considerazione della passivita origi-
naria che definisce I'essere filiale, quella del Figlio come quella di ogni creatura,
costringe la riflessione critica a ripensare l'idea stessa di liberta e di ragione. L'atto
morale, cosi come I’atto del pensare, andranno compresi tenendo in considerazione
che «c’e un’originaria passivita che interpella e che invoca la ripresa e il riconosci-
mento»: non esiste cioe alcun gesto né alcuna parola che non sorga dal terreno pre-
teorico degli affetti e dei legami, cosi come si attesta nelle prefigurazioni dell’emo-
zione e del sentimento. La stessa idea giovannea di Logos, che non a caso si svela
essere il Filius, designa etimologicamente il potere unificante di cogliere e stabilire
i legami fra le cose (Pagazzi, pp. 90.118).

Altro sviluppo antropologicamente ed eticamente promettente risiede nella con-
siderazione trinitaria della creazione. ’'uomo e figlio esattamente perché creato da
un Dio trinitario che e Padre, Figlio e Spirito, configurato dal Padre, nella forza dello
Spirito, come figlio nel Figlio. Se 'essere filiale & contrassegnato dalla paradossale
unificazione di individualita e socialita, di autonomia e dipendenza, & proprio per-
ché esso origina da un’unita divina che & in se stessa di tipo comunionale (Serretti,
pp- 165-166).

Nella linea della communio personarum, che unisce e distingue nell’'unico miste-
ro dell’amore divino, diventa inoltre interessante approfondire il rapporto fra
un’antropologia in chiave filiale e un’antropologia di tipo nuziale (Tremblay, p. 61).
Chi scrive ritiene francamente, sulla scorta della dottrina balthasariana, che esista

151



RTLu_1_2008.gxd 21-04-2008 18:59 Pagina$2

AA.VV. — ['antropologia della teologia morale secondo I'Enciclica Veritatis Splendor

un originario familiare che articola I’asse nuziale e I’asse filiale quali modi finiti del
dinamismo unificante e differenziante, vincolante e nondimeno identificante, dell’u-
nica communiol. Tutta la vicenda degli affetti umani, in effetti, non & altro che I’av-
vicendarsi dell’'unita differente di figli che provengono e si orientano a quella diffe-
renza unificata che e ’amore sponsale dell’'uomo e della donna. E senza alcuna
chiusura sui legami primari: gli affetti nuziali e filiali sono interiormente differen-
ziati e differenzianti, in quanto sono esattamente il luogo di concentrazione del lega-
me creaturale e il luogo di dilatazione del vincolo sociale. La persona umana e in
questo senso «articolazione comunionale»: nesso con il Creatore, nesso con la
comunione uomo-donna, nesso con la totalita della famiglia umana (Serretti, p.
178).

Coerentemente, poiché il figlio scaturisce dalla trasformazione parentale della
vicenda amorosa di uomo e donna, diventa cruciale interrogarsi sul rapporto che
intercorre fra filialita e sessualita. Lafitte suggerisce con pertinenza che la dualita
materno-paterna traduce e rappresenta nell’orizzonte della finitezza la pienezza
infinita di Dio: la distinzione feconda dei sessi e la miglior icona creaturale dell'u-
nita trinitaria. Si puo infatti facilmente osservare che la differenza filiale, quella per
cui 'uomo e individuo della specie e singolo irripetibile, & ragionevolmente determi-
nata dalla congiunzione amorosa di madre e padre: la simbiosi con la madre espri-
me in maniera privilegiata dipendenza e protezione, e in tal modo rinvia alle origi-
ni naturali, mentre I'intervento del padre, in quanto concorre alla distinzione del
figlio rispetto alla madre, rinvia alla sua radice personale (Lafitte, p. 78). La fecon-
dita nuziale realizza cosi la polarita originaria che caratterizza la coscienza del
figlio come consapevolezza di essere al tempo stesso generato da altri e affermato
per se stesso, o, pill in breve, di essere dono e liberta, vincolo e svincolo; cosi come
i genitori, da parte loro, sono coscienti che un figlio bisogna “perderlo” per averlo
veramente (padre), e bisogna averlo per “perderlo” davvero (madre). A tutti i livel-
li, e il figlio ne e il testimone personale, possedere autenticamente & sempre dispo-
nibilita a non trattenere.

Ultima annotazione, del tutto coerente con lo statuto partecipativo dell’essere
filiale in quanto tale, & che filialita, ecclesialita e sacramentalita rispondono di
un’unica logica. Poiché essere figli nel Figlio & partecipazione umana alla pienezza
divina, una morale fondata su un’antropologia filiale integra necessariamente la
mediazione ecclesiale, e precisamente sacramentale. Il credente non e infatti colui

1 Sia consentito rimandare al nostro L'uomo e la donna nella teologia di H.U. von Balthasar, Eupress,
Lugano 2007.

152



RTLu_1_2008.gxd 21-04-2008 18:59 Pagina$3

Roberto Carelli

che imita o riproduce i lineamenti del Signore in maniera mimetica, ma in maniera
partecipativa: li riproduce liberamente perché li riceve per grazia. Diventare figli
nel Figlio & con cid un processo in se stesso filiale: la Chiesa e generata dal sacrifi-
cio di Cristo, e ne riceve la vita mediante i sacramenti, i quali dispongono e dispen-
sano quella dedizione pasquale che come tale & umanamente tanto indispensabile
quanto indisponibile. Incisivamente, si possono dire le due cose: che I’agire filiale si
istituisce come dinamismo sacramentale, e che la sacramentalita ecclesiale non e
altro che la formazione di una coscienza filiale (Lafitte, p. 88, Mimeault, p. 273). La
Chiesa e il suo agire sacramentale sono, in definitiva, la mediazione realistica del
nesso di verita e liberta (Borgonovo, p. 259).

Roberto Carelli

153



