RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 343

Articoli RTLu XIIl (3/2008) 343-367

«Wasser, das erlost und heiligt».

Die liturgische Symbolik des Wassers,
besonders in den Kirchen

des byzantinischen Ritus

Michael Kunzler
Teologische Fakultdit (Paderborn)

1. Zur theologischen Bedeutung der materiellen Aulenseite
liturgischer Vollziige

Eine todliche Bedrohung fiir die Liturgie ging und geht von spiritualistischen
Haltungen aus. Sie sind verfiihrerisch, geben sich meistens «fromm» und warten
gar mit Schriftargumenten auf, z.B.: «Gott ist Geist, und alle, die ihn anbeten, miis-
sen im Geist und in der Wahrheit anbeten» (Joh 4,24). Wenn Gott Geist ist, dann ver-
langt die Begegnung mit ihm die Abstraktion von allem Nicht-Geist, also von der
sichtbaren, der Vergdnglichkeit unterworfenen Welt, wird doch im Neuen
Testament selbst dem das Heil wirkenden «Geist» das Verderben bringende
«Fleisch» gegeniibergestellt.

Seit Reformation und Aufkldrung trachtet ein periodisch immer wieder auftre-
tender Intellektualismus, der sich zu Unrecht auf die Heilige Schrift beruft!, danach,
die sinnenhafte Welt aus der Gottesbeziehung weitestgehend herauszuhalten. Diese
wird sogar verdédchtigt, die geistige Gottesbeziehung zu stéren, zumindest von ihr
abzulenken. Der Spiritualismus kann demgeméf mit der liturgischen Feier an sich,
die immer eine sinnenhafte Dimension besitzt, nur wenig anfangen. Er reduziert sie
auf das absolut notwendige Maf} und versteht die leiblich-sinnenhaften Vollziige des
Gottesdienstes bestenfalls als didaktische Rahmenhandlungen fiir das Geistige, fiir
das Wort, in dem allein der Mensch Gott begegnen soll. So hélt denn Zwingli ein

1 Vgl. Heinz ScHURMANN, Neutestamentliche Marginalien zur Frage der «Entsakralisierung», in Der
Seelsorger 38 (Wien 1968) 38-48; 89-104. Dazu grundlegend: Heribert MUHLEN, Entsakralisierung. Ein
epochales Schlagwort in seiner Bedeutunyg fiir die Zukunft der christlichen Kirchen, Paderborn 19702.

343

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 344

«Wasser, das erlést und heiligt». Die liturgische Symbolik des Wassers...

duBerstes Minimum an «Zeremonien» fiir notwendig, «damit die sach nit gar diirr
und rouw verhandlet und der menschlichen blodigkeit ouch etwas zugegeben
wurde»2.

So bekennt der Spiritualismus: Nichts Geschaffenes ist sakral, nichts den Sinnen
Zugingliches fiihrt zu Gott oder ist gar Tridger des Heiligen. Alles ist bestimmt von
der Profanitit dieser Welt, es gibt keinen ausgesonderten Sakralraum in der
Schopfung mehr, weil «Gott alles sakral gemacht habe, sei alles profan geworden»3.

In der Raumzeitlichkeit dieser Welt ist Kommunikation zwischen Personen nur
moglich, wenn es ein «Dazwischen» gibt, das den miteinander kommunizierenden
Partnern «Gegenwart» fiireinander ermdoglicht4. Dieses «Dazwischen» ist der Ort,
an dem sich ihre Kommunikation ereignet: Menschen kommunizieren miteinander
iiber das Materielle, das «zwischen» ihnen als geistigen Subjekten liegt.

Dadurch, dass Dinge dieser Welt in die Kommunikation mit Gott einbezogen
werden, erhalten sie Anteil an der Verkldrung und unterscheiden sich von dem, was
zum selbstgeniigsamen Ablauf der gottfernen Welt gehort. Aus dem technisch-kal-
ten Neonlicht wird das warme Licht der Kerzen; aus schadstoffbelasteter Luft wohl-
tuender und sich «sakral» unterscheidender Weihrauch; aus dem rein funktionalen
Trinkgefdl zur Stillung des korperlichen Fliissigkeitsbedarfs der kostbare Kelch:
Durch ihre verkldrende Einbringung in die Liturgie zeigen die materiellen Dinge,
dass die ganze Schopfung «Sakrament» der gottlichen Ndhe und Liebe sein kann.
Von Gott her erhalten sie ihre Eindeutigkeit als gute Schopfung, als Zeichen der lie-
benden Néhe Gottes.

In uniiberbietbarer und ein fiir allemal heilsrelevanter Weise nédhert sich der
Dreifaltige der Schopfung in der materiellen Wirklichkeit des Menschenleibes seines
menschgewordenen Sohnes. Sein Leib ist die «heilige Sache» schlechthin, in der
sich Gott offenbart und aus der die ungeschaffene Gnade dem Menschen entgegen-
tritt. Dies gilt in anderem Sinn auch fiir die Kirche als dem mystischen Leib Christi.
In der Gemeinschaft der Gldubigen als «Leib Christi» macht sich Gott manifest; auch

Zitiert nach Eberhard WEISMANN, Der Predigtgottesdienst und die verwandten Formen: Leiturgia III,
Kassel 1956, 1-96. 37.

Kurt KocH, Schopfung als Sakrament. Christliche Schipfungstheologie jenseits von Gottlosigkeit und
Vergotterung der Welt, in R. LIGGENSTORFER (Hg.), Schopfung und Geschichte (FS Paul Mdder), Romanshorn
1991, 31-53. 32.

Vgl. Karl RAHNER, Die Gegenwart des Herrn in der christlichen Kultgemeinde, in Schriften zur Theologie
VIII, Einsiedeln-Ziirich-Kéln 1967, 395-408. 395f.

344

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 345

Michael Kunzler

aus ihr, aus der die Liturgie feiernden Gemeinde, fliet einer Quelle gleich die gott-
liche Gnade.

Doch diese «materielle», leibliche Wirklichkeit der Gemeinde aus Menschen von
Leib und Seele erweitert sich in materielle Gegensténde, derer sich die Menschen
bedienen. Diese Gegenstéinde partizipieren auch an der gottmenschlichen Natur der
Kirche als Christi mystischer Leib. Alles Tun der Kirche ist von Christi Doppelnatur
bestimmt, von zwei Naturen, zwei Wirkweisen und zwei Willen5. Wie aus der
Menschennatur Christi der Heilige Geist als «Ubergeber» der ungeschaffenen
Gnade wirkt, so auch im epikletischen Gebet der Kirche bei der Spendung der
Sakramente, aber auch bei der epikletischen Segnung materieller Gegenstéinde.
Diese Sicht bestimmt Losskys Symbolbegriff und damit die Theologie der Tkone und
der Symbolik: Sie «ist die Grundlage fiir den Kult der heiligen Bilder, die die unsicht-
bare Wirklichkeit sichtbar ausdriicken und sie real gegenwirtig setzen, sichtbar
und handelnd. Eine Ikone, ein Kreuz, ist nicht einfachhin eine figiirliche
Darstellung, um unsere Vorstellungskraft wihrend des Gebetes zu lenken; beides
sind materielle Zentren, in denen eine Energie ruht, eine gottliche Kraft, die sich mit
der menschlichen Kunst vereint».

Von daher hat alles in der Liturgie, Naturelemente, materielle Gegenstinde wie
liturgische Geridte, Weihrauch, Kerzen, aber auch der Gesang und das Wort einen
ikonographischen Charakter: «All dies sind Symbole im realistischen Sinn dieses
Wortes, materielle Zeichen fiir die Gegenwart der geistigen Welt». Dieser
Symbolismus wird von der Anamnese her konstituiert; die Symbole richten sich
nicht rememorativ an die Sinne, um blo8 zu erinnern, sondern sie wollen in das hier
und jetzt anwesende Mysterium einfiihren, dessen Gegenwart sie sichtbar anzeigen:
«Das Wort Anamnesis bedeutet nicht einfachhin “Gedéchtnis”; es bezeichnet viel-
mehr eine Initiation in das Mysterium hinein, die Offenbarmachung einer Realitét,
die in der Kirche allezeit gegenwértig ist»6. Ohne die Einbringung in die
Gottesbeziehung bleiben die Dinge dieser Welt diabolisch zweideutig: «Vertiefen wir
uns etwa die Bedeutungsfiille, welche das Wasser in der Liturgie hat: In der Weihe
kommt seine dimonische Zweideutigkeit zum Ausdruck — wohl jeder hat sie schon
gespiirt, im ruhelosen Stromen, im Strudeln und Rauschen: erquickend und tétend
zugleich, mild und furchtbar, klar und ritselhaft in einem; das Magische,

Vladimir Lossky, La théologie mystique de ’Eglise d’Orient, Paris 1944, 184: «Les sacrements et les rites
sacrés accomplis dans I’Fglise comporteront donc deux volontés, deux opérations s’exercant simultané-
ment».

% Vgl. ebd. 185f.

345



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 346

«Wasser, das erlést und heiligt». Die liturgische Symbolik des Wassers...

Verlockende, das tief Heidnische, ja Bose darin. Wer das nicht gespiirt hat, weif3
nicht, was Natur heif3t... In der Liturgie erleben wir das tief Fragwiirdige der Natur,
die Gewalt der elementaren Méachte, bei denen es durchaus fraglich ist, in wessen
Hénde sie kommen... Geben wir uns nicht Gott zu eigen, dann verfallen wir dem
Bosen. Und der Sinn der Liturgie ist den Dingen gegeniiber zum grofen Teil der, sie
aus der unrechten Hand in die rechte zu bringen; aus der Hand des “Herrn der
Welt” in die des Vaters. So wird das Wasser aus einem Element, vor dem es dem
wahrhaft Feinfiihligen zuweilen wohl grauen kann, zu etwas ganz Reinem... Es
macht rein und ist fruchtbar und ein lebendiges Symbol des iibernatiirlichen
Lebens. ... So auch die anderen Stoffe: Feuer, Ol, Salz, Asche, Wachs - es ist, als ob
wir die Wesensfiille der Dinge spiirten, gerade in dem Augenblick, da sie zum aus-
driickenden Zeichen der iibernatiirlichen Geistesfiille werden»7.

Wie geschieht die Einbringung der materiellen AuBenwelt in die Gottes-
beziehung hinein? Hier ist die hohe Bedeutung der Epiklese zu beachten, die in der
ostkirchlichen Theologie nicht nur zur Feier der Sakramente gehort, sondern sich
explizit auch auf die materielle AuBlenwelt bezieht. So sagt Symeon von
Thessaloniki, dass alles, woriiber der gottliche Name angerufen worden ist, erfiillt
sei von der Gnade Gottes und diese auch weiterzugeben vermags8. Und: «Wo ndm-
lich die Anrufung Gottes, der der Schépfer von allem ist, geschieht, wo sein Name
ist, derjenige der heiligsten Dreifaltigkeit, die allein wahrer Gott ist, da ist alles hei-
lig, da wirkt er alles, heilt und rettet er durch die Gnade»9. In fast ostkirchlicher
Manier beschreibt auch Baumgartner das wandelnde Wirken des Geistes bis hinein
in die Leiblichkeit des Menschen und die materiellen Gegenstinde, die iiber ihre
Alltagsbestimmung hinaus «kraft des Geistes die Gnade wirksam zu vermitteln ver-
mogen»10.

7 Romano GUARDINI, Liturgische Bildung. Versuche, Rothenfels am Main 1923, 45f.

8 Vgl. Dialogos 129, in PG 155, 337 B: T18vta yap nytacuévo 1@ Oeim ovouortt, kai xdpitdg eict minpn, kai
UETASOTIKG XOPLTOV TE KOl OYLOGHOD.

9 Dialogos 128, in PG 155, 336 B: “Onov toivuv Oeod dvopocio kol Enikincic 100 tévto nenomkdtog tig
nakopiog Tpradog 10D povou Gvtog Oeod, dyta tdvia, Kot Evepyel ndvta, kal 16tat, Kot o®let T xopt-
.

10 jakob Baumgartner: Liturgie und Schonheit, in HID 40 (1986) 65-84. 71: Unter dem Titel: «Der Geist, der
alles erneuert» behandelt Baumgartner die Grundbedeutung der Epiklese auch fiir die leiblichen
Vollziige bis hin zu den materiellen Gegenstinden: «Andererseits préigt das leibliche Tun unsere ganze
Person mit dem Geist; dieser beméchtigt sich unser und verwandelt, ja vergeistigt unser Wesen. Das Lob
setzt sich sogar iiber den Leib hinaus fort; die materiellen Dinge (das Wasser, das Brot, der Wein, das O1)
erhalten zusétzlich zu ihrer Alltagsbestimmung einen Tiefensinn, so dass sie kraft des Geistes die Gnade
wirksam zu vermitteln vermogen».

346



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 347

Michael Kunzler

Was bedeutet nun dies alles fiir das Wasser als liturgisches Symbol, das in der
Lage sein soll, die gottliche Gnade weiterzugeben, nachdem es durch eine epikleti-
sche Weihe die Kraft Gottes sozusagen aufgenommen hat, so dass es zu «erlésen
und heiligen» vermag, wie es in der Taufwasserweihe des byzantinischen Ritus
heilt?

2. Wasser begribt und léisst auferstehen:
Zur Symbolik des Wassers in der Taufe

Da in diesem Heft die Taufe eigens behandelt wird, sollen nur einige Aspekte der
Taufwasserweihe im Kontext der christlichen Initiation behandelt werden.

In den Kirchen des Ostens geschieht die Taufe durch Immersion, durch das drei-
malige Untertauchen des Téauflings als realsymbolischer Nachvollzug des mit
Christus Begrabenwerdens und Auferstehens nach der Tauftheologie des 6. Kapitels
im Romerbrief.

Auch nach Symeon von Thessaloniki, einem Liturgiekommentator aus spétby-
zantinischer Zeit, geschieht das dreimalige Eintauchen und Wiederauftauchen
wegen der dreitdgigen Grabesruhe und der Auferstehung Christill. Symeon
erwidhnt noch eine weitere Analogie zwischen Christus und dem ihm in der Taufe
dhnlich gewordenen Menschen: Der Getaufte steigt aus dem Taufbecken als neuge-
borener Mensch, neu geschaffen und erleuchtet als Sohn Gottes, das Taufbecken ist
seine geistliche «Mutter», aus deren jungfrdulichem Schof3 der Mensch ebenso her-
vorgeht wie Christus aus dem jungfriulichen Schof3 seiner Mutter hervorgegangen
ist. Wie Christus aus seiner jungfridulichen Mutter Fleisch annahm, so bewirkt das
Wasser der Taufe in Synergie mit dem Heiligen Geist im Menschen die reine
Wiedergeburt, das Taufbecken wird gleichsam ein Mutterschof312. Einen solchen
Vergleich des Taufbeckens mit einem MutterschoB fiir die geistliche, Geburt kennt
auch Theodor von Mopsuestia: «Der Priester muss vortreten und nach dem Gesetz

" Dialogos 63, in PG 155, 227-228 D: .30 8& 810 1@V TpL@V KaTodVGEDY 1€ Kol AvadVcemy Ty Tptiue-
POV TOHTV KOL THYV GVACTOGLY OLVITIOUEVOG TOD VIEP NUOV COPKL GTOVPOEVTOG KOL GVOGTAVTOC.

12 Dialogos 64, in PG 155, 229 A: Ovtag oV dvayevvieic 0 Bomtiobeic, €E€pyetol Kovog 6Aog Kol med-
OTIoHEVOG KOt Y10g Oeod TG 1epdg KOAUPNOPOG THG UNTPOG NUAV TNG TVEVUOTIKNG, THG AVTL THG TopOe-
vikfig Katapdg kol aylog untpoc. Qg yop 6 Xpirotog ano tiig [opbévov, iva tov pepunmpévov Katdpn to-
KoV, kai Nuelg 4nd Tiig dyviigc koAvuPnOpog, kai o £xel aiuo kabapov Kol yootp dyio tig apbévou
&v ayie [Tveduatt ty 100 Adyov elpydcoto capKmOcLY, Kol £v Nuiv Udmp kabapov thg kKoAvuPpndpog kot
[vedpo Belov v kobopav avayévvnoly EEETELEGE.

347

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 348

«Wasser, das erlést und heiligt». Die liturgische Symbolik des Wassers...

des priesterlichen Dienstes, indem er bestimmte Worte verwendet, Gott bitten, dass
die Gnade des Heiligen Geistes herabkomme, dass er es erméchtige und befédhige,
Leben zu zeugen in dieser furchtgebietenden Geburt, und es zum Schof3 der sakra-
mentalen Geburt (1 100 puotpiov yéveotlg) wird»13,

Genau genommen — kot axpipelav — gehort die dreimalige Immersion zur
Giiltigkeit der Taufe. Die antilateinische Polemik gegen die Giiltigkeit der Taufe
durch Aspersion erwidhnend bemerkt Meyendorff unter Bezugnahme auf Nikolaus
Kabasilas, dass die Immersion tatsdchlich ein Zeichen fiir den Sinn der Taufe selbst
sei. Der Untergang des alten Menschen, dem die Gnade nicht zugénglich war, konne
nur durch die Immersion giiltig (!) dargestellt werden. «Der Geist gibt dem
Menschen durch die Taufe die Freiheit von der Sklaverei des Satans und - nach
einem anderen Ausdruck von Kabasilas — die Moglichkeit, “mit den Energien des
Geistes titig zu sein”»14. Doch feiern verschiedene Kirchen die Taufe so, dass der
Empfianger bis zum Bauch oder bis zur Brust im Wasser steht, und der Tdufer ihm
dreimal Wasser iiber das Haupt gieB3t, so dass ein Wasserschleier entsteht, der den
Leib ganz einhiillt und so das «Begrabenwerden» im Wasser nur rudimentéir dar-
stellt1>. Die ostkirchliche ikonographische Darstellung der Taufe Christi entspricht
dieser Taufweise. Nach Kleinheyer spricht manches dafiir, dass dies in vornikéni-
scher Zeit vielleicht sogar die Regel der Taufweise war, denn die Tiefe der
Taufbecken lie nach archidologischen Erkenntnissen gar kein vollstindiges
Untertauchen zule.

13 THEODOR V. MoPSUESTIA, Katechet. Homilien, iibersetzt und eingeleitet von Peter Bruns (Fontes Christiani
17/2), Freiburg-Basel-Wien u.a. 1995, Homilie 14,9, 367. Dazu auch Georges Aimé MARTIMORT, L’Eglise en
priere. Introduction a la Liturgie, vol. III: Les sacrements, Paris 1984, 56: «...I'eau aussi devient un sein
pour celui qui nait... le Pontife... demande a Dieu que la grace de I’Esprit Saint vienne sur I’eau, la rende
capable d’engendrer...».

14 Jean MEYENDOREF, Initiation & la théologie byzantine, Paris 1975, 258: «Llimmersion est & vrai dire le
signe méme du sens du baptéme ... U'engloutissement ne peut pas valablement étre signifiée sinon par
I'immersion. L'Esprit donne a ’homme libéré par le baptéme de I’esclavage du Satan, la possibilité d’ét-
re actif avec les énergies spirituelles, selon une autre expression de Cabasilas».

15 Vgl. Alban DoupELET, Les Orthodoxes grecs, Leuven 1996, 104: «Le baptéme est administré dans une cuve
mobile placée au milieu de 1’église, par immersion... I'immersion est seule considéreée comme valide: des
milieux rigoristes préconisent I'immersion compléte, tandis que certains évéques prescrivent de plonger
I’enfant dans 'eau jusqu’aux épaules en lui versant de I'eau sur la téte». Vielleicht zu generalisierend
Brey: «Die Taufe geschieht durch dreimaliges totales Untertauchen oder durch Eintauchen und Uber-
gieBen», Christoph BRrey, Gestaltung und Deutung der christlichen Initiation in den orthodoxen Kirchen,
in C. LANGE — C. LEONHARD — R. OLBricH (Hgg.), Die Taufe. Einfiihrung in Geschichte und Praxis, Darmstadt
2008, 143-150, hier 145.

16 ygl. Bruno KLEINHEYER, Sakramentliche Feiern I: Die Feiern der Eingliederung in die Kirche, GdK I,

348

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 349

Michael Kunzler

Trotz allem steht in der byzantinischen Tauffeier die Theologie des Romer-
briefes, wonach der Té&ufling mit Christus begraben wird, um auch an seiner
Auferstehung Anteil zu erhalten prdgend im Vordergrund. Dies zeigt das
Weihegebet des Taufwassers, wie es zu jeder Tauffeier gehort und der Gattung
«Hochgebet»17 zugerechnet werden muss. Ganz den Strukturgesetzen orientali-
scher Anaphoren folgend, beginnt das Weihegebet mit einem hymnischen Lobpreis
iiber den Schopfer und seine gute Schopfung. Gottes Erbarmen fiihrte zur
Menschwerdung seines Sohnes, um die Menschen und die gesamte Schopfung von
der Knechtschaft Satans zu befreien. Dreifach wird die Epiklese wiederholt: «Du
selbst also, menschenliebender Kénig, komm auch jetzt durch das Uberkommen
Deines Heiligen Geistes und heilige dieses Wasser». Diese Epiklese soll bewirken:
«Gib ihm die Gnadengabe der Erlosung, den Segen des Jordans. Mache es zur
Quelle der Unverweslichkeit, zum Geschenk der Heiligung, zum Siihnemittel fiir die
Stinden, zur Heilung von Krankheiten, den Ddmonen zum Verderben, unnahbar den
feindlichen Kréaften, erfiillt mit Engelskraft». Entsprechend folgt nun eine exorzisie-
rende Handlung: Der Priester bekreuzt mit der Hand dreimal das Wasser haucht es
an und spricht, alles dreimal wiederholend: «Es mégen zerschmettert werden unter
dem Zeichen Deines Kreuzes alle feindlichen Méachte»18. Durch die Vertreibung
aller gottwidrigen Méchte und die Herabkunft des Heiligen Geistes soll dieses
Wasser eines werden, «das erlost und das heiligt, das Fleisch und Geist reinigt», ein
Wasser, das die Nachlassung der Ubertretungen, die Erleuchtung der Seele bewirkt,
das zum Bad der Wiedergeburt wird, das der Erneuerung des Geistes dient, das das
Gnadengeschenk der Kindschaft bringt, das das Gewand der Unverweslichkeit
bringt und zur Quelle des Lebens wird. «Erscheine, Herr, iiber diesem Wasser, und
gib, dass der, welcher darin getauft wird, neu geschaffen werde und ablege den
alten Menschen, der durch die Liiste der Verfiihrung verderbt ist, und anziehe den
neuen Menschen, der nach dem Bilde seines Schopfers erneuert ist, auf dass er, mit
eingepflanzt in der Ahnlichkeit Deines Todes durch die Taufe, teilhaftig werde auch

Regensburg 1989, 50; auch Andreas PULz, Die Lage der Piszinen in den spdtantiken Baptisterien Bosniens
und der Herzegowina und ihre Auswirkung auf den Taufablauf, in HID 48 (1994) 307-317.

17 Zur Gebetsgattung des «Hochgebets», das nicht auf das Eucharistische Hochgebet beschrinkt ist, zu dem
auch die Taufwasserweihe in den abendléndischen Riten, die Ordinationsgebete in der Weiheliturgie, der
feierliche Brautsegen und das Exsultet der Ostervigil gehort, vgl. Michael B. MERrz, Gebetsformen der
Liturgie, in GdK III, Regensburg 19902, 116-120.

18 Sergius Herrz, Mysterium der Anbetung III: Die Mysterienhandlungen der Orthodoxen Kirche und das
tdgliche Gebet der Orthodoxen Gldubigen, Herausgegeben von Erzpriester Sergius Heitz, iibersetzt und
bearbeitet von Susanne Hausammann und Sergius Heitz, Koln 1988, 43.

349

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 350

«Wasser, das erlést und heiligt». Die liturgische Symbolik des Wassers...

Deiner Auferstehung, bewahre die Gabe des Heiligen Geistes, mehre das
Unterpfand der Gnade und so erhalte den Ehrenpreis der Berufung von oben und
zugezidhlt werde den Erstgeborenen, die eingeschrieben sind im Himmel, in Dir,
unserem Gott und Herrn Jesus Christus»19.

Alle Giiter des Heils und der Erlosung, die das geweihte Wasser «bewirken» soll,
griinden und gipfeln in seiner Bestimmung, im Taufgeschehen das Grab zu werden,
an dem der Mensch realen Anteil erhalten soll, um ebenso real mit Christus zum
ewigen Leben auferstehen zu kénnen. Das Taufwasser wird zur Ahnlichkeit (ouot-
opno) des heilbringenden Todes Christi20. Damit wéiren Sinn und Bedeutung der
Taufe in groBer theologischer und spiritueller Dichte so zu kennzeichnen: Sie ist das
Eingepflanztwerden eines endlichen und siindigen Menschen in die {iberbordende
Fiille des unendlichen, heilen und heiligen Lebens, das dem Vater und dem Sohn
und dem Heiligen Geist eigen ist vor aller Zeit. Wie eine Pflanze aus dem todlichen
Grund einer vergifteten Erde genommen und in einen neuen Wurzelgrund einge-
pflanzt wird, der ihr Leben in Fiille erlaubt, so wird der Mensch im Geschehen der
Taufe «eingepflanzt» (cOuodvtog) in das Leben des dreifaltigen Gottes21.

3. Wasserweihe und Weihwasser im byzantinischen Ritus

3.1. Weihwasser nach Zeugnissen der alten Kirche

Im Euchologion des Bischofs Serapion aus dem adgyptischen Thmuis (+ 362) fin-
den wir erstmals ein Gebet zur Segnung des Wassers, das unterschieden vom
Taufwasser war. Es handelt sich um das fiinfte Gebet im Rituale des Serapion mit
der Uberschrift «Gebet iiber die dargebrachten Ole und Wasser» — Edy® nepl 1@v
TPOGOEPOUEVOV EAOLOV KOL VIGTMV22.

Darin heif3it es: «Wir segnen durch den Namen deines einziggeborenen Jesus
Christus diese Geschopfe, den Namen dessen, der fiir uns gelitten hat, der gekreu-
zigt wurde, der auferstand und zur Rechten des Ungeschaffenen sitzt rufen wir an

19 Hrrrz, Mysterium der Anbetung III, 44.

20 Aytacudroplov, Rom 1954, 1, 31: ...{va yevéuevog o0udutog 16 opotduatt 100 BovdTon 100 Hovoyevois
60V Y10D S 100 BanTipotog...

21 ygl. Rém 6,5: Ei yop cdudutol yeyévouey 1@ opotduatt tod 8avdtov ovtod, ALY Kol Thg GvocTdceng
€o0peba.

22 Herausgegeben von Franz Xaver Funk, Didascalia und Constitutiones Apostolorum, Bd. 2, Paderborn
1906, 179f.

350



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 351

Michael Kunzler

iiber dieses Wasser und dieses Ol. Teile gniidig mit heilende Kraft iiber diese
Geschopfe, damit alle Fieberhitze und alles Teuflische und alle Krankheit durch das
Trinken und die Salbung vertrieben werden moége und dass die Teilhabe an diesen
Geschopfen uns zur heilenden Arznei und zum Mittel unserer Gesundung werden
im Namen deines eingeborenen Sohnes Jesus Christus, durch den dir die Ehre sei
und die Herrschaft im Heiligen Geist durch alle Ewigkeiten der Ewigkeiten,
Amen»23.

Wahrscheinlich ist dies der erste offizielle liturgische Text zur Weihe des
Weihwassers, das ein wirkliches Sakramentale darstellt. Im 4. Jahrhundert kennt
der Redaktor der Apostolischen Konstitutionen gleichfalls ein solches Gebet iiber Ol
und Wasser24. Im Unterschied zum &gyptischen Brauch bei Serapion beschrinkt
sich das Gebet in den Konstitutionen auf die Bitte, dass das Wasser und das Ol Mittel
zur Heilung von Krankheiten und zum Verjagen der bosen Geister sei. Offensichtlich
brachten die Glidubigen Wasser und Ol in die Kirche und haben es zum privaten
Gebrauch wieder mit nach Hause genommen. Auch im 2. Formular des Serapion
diente die Segnung von Ol und Wasser nicht allein «zur Abwehr jeden bisen Geistes,
zum Verjagen aller Feuersglut und Kilte und jeder Schwiche» (glg dpopiopov
TOVTOG TIVEVUOTOG TTOVNPOD, €1¢ €KSLOKUOV TOVTOC TUPETOD KOl PLYOVg KOl TAoNG
daobeveiag), aber auch «zum Erlangen aller Gnade und zur Vergebung der
Stinden» (eig xdpv £kdomy Kol AOESLY OROPTNUETOV).

Aus den Quellen wird deutlich, dass die ostlichen Kirchen seit dem 3.
Jahrhundert den Gebrauch von geweihtem Wasser zur Heilung von Krankheiten
und zur Abwehr der Ddmonen gekannt haben. Dieses Wasser wurde prinzipiell in
der Messfeier geweiht, die Gldubigen selbst brachten es mit in die Kirche. Spéter
fand die Segnung des Wassers auch auBBerhalb der Messe statt. Das Wasser befand
sich in verschiedenen Behéltnissen, die sich im Atrium der Kirchen befanden, es
war schon geweiht und stand den Gldubigen zur Verfiigung. In verschiedenen
Kirchen gab es einen dafiir eigens bestellten Priester, der die Aufgabe hatte, das

2 Edroyoduev 814 10D ovéuatog 100 Lovoyevodg 6ov’ Incod Xpiotod 1o kticuoto tadto, 10 dvoua 10D
na0ovTog Ovopdlopev, 10d oTavpmBEVTog Kol avootdviog kal kabe&opévou ev de€Ld 10D ayevitov €t
10 Vdwp KOl €Ml 10 ELotov T0UT0. Xdproot SOvopy Bepanevtikny €nt 16 kTiopota 1T, OTng ToG TUPE-
106 Kot Tag dotpdviov Kol Too vOmoog dLo Thg TOcemg kKol Thg GAeiyeng omaihayi) kol yévnret ¢dp-
HoKov BepomevTIkOv Kol GAproKkov OAOKANPLOG 1| TV KTIOPATOV TOVTOV UETAANYLG €V OVOUOTL TOD
povoyevotg cov Incod Xpiotod, 8t 0 ot 1 §0&a kol 0 kpaTtog &v Gyie mvelduatt £ig 100G GOUTAVTOG
olAVOG TOV 0LOVOV, GUNV.

24 Apostolische Konstitutionen VIII, 29, ed. Marcel Metzger (SChr 336), Paris 1987, 232f.

351

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 352

«Wasser, das erlést und heiligt». Die liturgische Symbolik des Wassers...

Wasser zu weihen; nach Sinesios wurde er als ¥vdpoxountg oder V3popvdOTNG
bezeichnet25.

GroBe Bedeutung erlangte die Segnung des Wassers am Tag der Taufe des
Herrn, an Epiphanie. Chrysostomos bereits kennt diesen Brauch und erwéhnt, dass
die Gldubigen Wasser mitbringen um es segnen zu lassen und es wieder mit nach
Hause nehmen: «Das ist der Tag, an dem Christus getauft wurde und die Natur des
Wassers geheiligt hat. Deshalb bringen alle in der Nacht dieses Festes Wasser und
tragen es nach Hause»26. Die Segnung des Jordanwassers, zu der auch die
Spendung der Taufe gehorte, wurde zum Modell der Segnung des Weihwassers in
der ostlichen Kirche.

3.2. Der Ritus der groBen Wasserweihe an Epiphanie (6. Januar)

Der Name dieses im Osten entstandenen Festes ist sowohl (mehrheitlich) éniod-
vero als auch Bgopdvera2?. Nach einer ziemlich komplizierten Entstehungs- und
Rezeptionsgeschichte28 bestimmte im Abendland das Motiv von der Anbetung des
Neugeborenen durch die Magier das Fest. Im byzantinischen Osten aber ist dieser
Festinhalt auch ein Aspekt des Weihnachtsfestes selbst: Der Vigilgottesdienst von
Weihnachten am Abend des 24. Dezember ist eine mit dem ersten Teil der Vesper
verbundene Basilios-Liturgie (fdllt der Tag auf einen Samstag oder Sonntag, eine
Chrysostomosliturgie), in der im Evangelium die Geburt des Herrn (Lk 2,1-20) zur
Verkiindigung kommt. Am Weihnachtstag selbst — der den Titel trigt: «Geburt unse-
res Herrn, Gottes und Erlosers Jesus Christus dem Fleische nach», um davon die
Geburt aus dem Vater vor aller Zeit zu unterscheiden — wird die Chrysostomos-
liturgie gefeiert mit dem Evangelium von der Anbetung der Magier (Mt 2,1-12)29.

25 Epistola 121, in PG 66, 1499.

26 PG 49, 366: ALd 101 TODTO KOL &V LEGOVUKTL® KOTO THY £0pThV 10TV dravTeg VIpevoduevol & oikade
T0, VOUOTO, OTOTIOEVTOL KOL €15 EVIOVTOV OAOKANPOV GUAGTTOVGT 81|, GTE GUEPOV AYLAGOEVTOV VEGTOV.

27 So bereits JOHANNES CHRYSOSTOMOS, PG 48, 703.
28 Vgl. Franz Nikorasci, Zum Ursprung des Epiphaniefestes, in EL 82 (1968) 393-429.

29 Vgl. Michael KunzLer - Andreas A. Triervmeyer (Hgg.), Das Evangelium unseres Herrn, Gottes und Erlosers
Jesus Christus, wie es in den heiligen Kirchen des byzantinischen Ritus in der Feier der Mysterien und
im Stundengebet verkiindet wird. Grafische Gestaltung von Vojtech Bohde. (Ubersetzung und Adaptation
des griechischen Evangeliars mit der deutschen Einheitsiibersetzung und unter Hinzufiigung der
Evangelientexte fiir die liturgischen Feiern an den wichtigsten slawischen Festen), Paderborn 2003, 401
bzw. 403f.

352



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 353

Michael Kunzler

Im byzantinischen Ritus ist die Taufe des Herrn im Jordan der bestimmende
Festinhalt des 6. Januar. So lautet das byzantinische Tagestroparion: «Bei deiner
Taufe im Jordan, Herr, wurde die anbetungswiirdige Dreifaltigkeit geoffenbart.
Denn des Vaters Stimme zeugte fiir dich, da sie dich nannte den geliebten Sohn und
der Geist in Gestalt einer Taube bekriftigte die Gewissheit des Wortes». So ist die
Taufe des Herrn nach dem Festtroparion die Offenbarung («Epiphanie») der
Gegenwart des im Fleisch gekommenen Gottessohnes und der Dreifaltigkeit und
darum im wahrsten Sinne des Wortes «Theophanie»: Erscheinung der Gottheit
Christi, wie sie die Stimme des Vaters bezeugt und zugleich damit die Offenbarung
der Dreifaltigkeit30.

Besonders herausgehoben ist dieser Tag durch die GroBe Wasserweihe zum
Gedéchtnis der Jordantaufe, bei der ein an einer Leine befestigtes Kreuz in einen
See, Fluss oder ein Hafenbecken eingesenkt wird, um das Wasser zu weihen.
Natiirlich kann diese Wasserweihe auch in einer Kirche stattfinden. Alexios von
Maltzew, der verdienstvolle Ubersetzer fast aller liturgischen Texte der orthodoxen
Kirche vom Anfang des 20. Jahrhunderts, beschreibt den Ritus dieser Wasserweihe
so31: Zum Schluss der eucharistischen Liturgie nach dem Ambongebet32 begeben
sich alle zum Taufbecken (xolvupn6po) in feierlicher Prozession wobei mehrere
Troparien und diese auch mehrfach gesungen werden33. Am Wasserbecken ange-
kommen, liest der Lektor als erste Lesung Jes 35,1-19. Unmittelbar darauf folgt als
zweite Lesung Jes 55,1-13. Auch die sich wiederum unmittelbar anschlieSende drit-
te Lesung ist Jesaja entnommen, Jes 12,3-6. Ein Prokimenon - ein Wechselgesang
nach Art des abendldndischen Responsorialpsalms — fiihrt zu den neutestamentli-
chen Lesungen iiber. Zunéchst zur Lesung 1 Kor 10,1-5 (Israel wurde getauft in der
Wolke und im Durchzug durch das rote Meer) und schlieBlich wieder zum
Festevangelium von der Jordantaufe Jesu Mk 1,9-1134.

Es folgt eine lange Ektenie, eine diakonale, mit Kyrie eleison beantwortete
Litanei, welche die Wirkungen des geweihten Wassers beschreibt, indem der Segen
Gottes dariiber angerufen wird: «Auf dass geheiligt werden mégen diese Gewiisser

30 Vgl. Neophytos EpELBY, Liturgikon. «Messbuch» der byzantinischen Kirche, Recklinghausen 1967, 768.

31 Alexios von Matrzew, Die ostkirchlichen liturgischen Texte, Bd. IV: Bitl-, Dank- und Weihegottesdienste,
Reprint Aschaffenburg 2005.

32 Dem iiblicherweise der Schlusssegen folgt, vgl. Anastasios KaLus (Hg.), Liturgie-LEITOURGIA-AITSPTIA.
Die Gottliche Liturgie der Orthodoxen Kirche. Deutsch-Griechisch-Kirchenslawisch, Mainz 1989, 182.

33 Vgl. MALTZEW (5. Anm. 31) 516f.
34 7u diesem Lesungsteil vgl. MALTZEW (s. Anm. 31) 518-528.

353

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 354

«Wasser, das erlést und heiligt». Die liturgische Symbolik des Wassers...

durch die Kraft und die Wirksamkeit und das Uberkommen des Heiligen Geistes,
lasset uns beten zum Herrn». «Auf dass herabkommen moge auf diese Gewésser die
reinigende Wirksamkeit der iiberwesentlichen Dreifaltigkeit, lasset uns beten zum
Herrn». «Auf dass ihnen gegeben werde die Gnade der Erlosung, der Segen des
Jordans durch die Kraft und Wirksamkeit und das Uberkommen des Heiligen
Geistes, lasset uns beten zum Herrn». «Auf dass der Satan unter unsere Fiile in
Bélde zerschmettert und jeder gegen uns gerichtete bose Anschlag vereitelt werden
moge, lasset uns beten zum Herrn». «Auf dass der Herr, unser Gott, uns von jedem
Anschlag und jeder Bedrohung des Feindes herausfithren und wiirdig machen moge
der verheiBlenen Giiter, lasset uns beten zum Herrn». «Auf dass wir erleuchtet wer-
den mdgen mit der Erleuchtung der Erkenntnis und Frommigkeit durch das Uber-
kommen des Heiligen Geistes, lasset uns beten zum Herrn». «Auf dass Gott der Herr
den Segen des Jordans herab senden und diese Gewisser heiligen moge, lasset uns
beten zum Herrn». «Auf dass dieses Wasser werden moge zum Geschenk der
Heiligung, zur Sithnung der Siinden, zur Heilung der Seele und des Leibes und zu
jedem erwiinschten Nutzen, lasset uns beten zum Herrn». «Auf dass dieses Wasser
werden moge ein Wasser, das da aufsprudelt in das ewige Leben, lasset uns beten
zum Herrn». «Auf dass es sich wirksam erweise zur Vertreibung eines jeden
Anschlags der sichtbaren und unsichtbaren Feinde, lasset uns beten zum Herrn».
«Fiir die, so es schopfen und nehmen zur Weihe der Héiuser, lasset uns beten zum
Herrn». «Auf dass es werde zur Reinigung der Seelen und Leiber fiir alle, die es im
Glauben schopfen und an ihm teilhaben, lasset uns beten zum Herrn». Weiter heif3t
es: «Auf dass wir gewiirdigt werden mogen, erfiillt zu werden mit Heiligung vermit-
telst der Teilnahme an diesem Wasser durch die unsichtbare Erscheinung des
Heiligen Geistes, lasset uns beten zum Herrn»35.

Wihrenddessen spricht der Priester leise ein erstes, an Christus gerichtetes
Weihegebet, das vor allem die erbarmende Erloserliebe thematisiert und den Herrn
bittet, er moge als Geschenk seiner Barmherzigkeit den Segen iiber dieses Wasser
herab senden.

Es folgt unmittelbar sich daran anschlieend ein zweites langes Weihegebet. Von
ihm sagt Maltzew, es sei vom heiligen Sophronios verfasst worden, der von 634-638
Patriarch von Jerusalem war. Ebenfalls merkt er an, dieses Gebet sei nicht in den
slawischen Trebniki36 enthalten, sondern nur in den griechischen; auch werde es

35 Vgl. MALTZEW (s. Anm. 31) 529-533.

36 «Trebnik» ist die kirchenslawische Bezeichnung fiir das Rituale, das griechische dytacuotdptov.

354

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 355

Michael Kunzler

nicht in allen Kirchen verwendet, wo auch nicht in der konstantinopolitanischen
«GroBen Kirche» (d.h. Hagia Sophia) und auf dem heiligen Berg Athos37. Inhaltlich
ist dieses Gebet natiirlich vom Festgeheimnis bestimmt: «Heute lassen die Wolken
den Regen der Gerechtigkeit fiir die Menschheit vom Himmel herab tauen. Heute
ldsst sich der Unerschaffene von dem eigenen Gebilde freiwillig die Hand auflegen.
... Heute werden des Jordans Fluten in Heilmittel verwandelt durch die Gegenwart
des Herrn. Heute wird mit geheimnisvollen Fluten die ganze Schopfung besprengt
usw»38. Der folgende Teil des Weihegebets findet iiberall Verwendung. Er beginnt
mit der dreimaligen Wiederholung des Lobpreises: «Grof bist du, Herr, und wun-
derbar sind deine Werke, und keine Sprache reicht aus, deine Wunder zu besin-
gen»39. Inmitten des Gebets segnet der Priester mit der Hand dreimal das Wasser
und spricht dabei folgende Epiklese: «Du selbst also, menschenliebender Konig,
komm auch jetzt durch das Uberkommen deines Heiligen Geistes und heilige dieses
Wasser»40. Gegen Ende des Weihegebets wird diese dreimalige Epiklese in gekiirz-
ter Fassung wiederholt: «Du selbst nun, o Gebieter, heilige dieses Wasser durch dei-
nen Heiligen Geist». Dazwischen aber thematisiert das Weihegebet die Wirkungen
des geweihten Wassers. Es sind genau die gleichen Beschreibungen wie bei der
Weihe des Taufwassers: «Gib ihm die Gnadengabe der Erlésung, den Segen des
Jordans. Mache es zur Quelle der Unverweslichkeit, zum Geschenk der Heiligung,
zum Siithnemittel fiir die Stinden, zur Heilung von Krankheiten, den Ddmonen zum
Verderben, unnahbar den feindlichen Kréften, erfiillt mit Engelskraft». Dann aber
heiBit es ergiinzend, was so bei der Taufwasserweihe nicht gesagt wird, sondern in
der diakonalen Ektenie des Wasserweiheritus an Epiphanie: «Auf dass alle, die
davon schopfen und nehmen, es haben mogen zur Reinigung der Seele und des
Leibes, zur Heilung der Leiden zur Weihe der Héuser, zu allem Nutzen dienlich».
Und weiter nach der Wiederholung der Epiklese: «Gib allen, die es beriihren, davon
nehmen, sich damit salben (!), Heilung, Gesundheit, Reinigung und Segen»41. Die
Weihe des Wassers gipfelt, indem der Priester ein Kreuz senkrecht in das Wasser
taucht, darin dreimal mit ihm das Kreuzzeichen macht und wieder aus dem Wasser
hervorhebt — die Ahnlichkeit mit dem ostlichen Taufritus ist unverkennbar, das

37 Vgl. MaLtzEW (5. Anm. 31) 536.

38 Vgl. MaLTZEW (5. Anm. 31) 536-542.
39 Marrzew (s. Anm. 31) 542f.

40 MaLTZEW (5. Anm. 31) 545.

4 Marrzew (s. Anm. 31) 546f.

355



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 356

«Wasser, das erlést und heiligt». Die liturgische Symbolik des Wassers...

Wasser selbst wird durch die Einsenkung des «Téuflings» Christus im Zeichen des
Kreuzes «getauft». Dabei singt der Priester das Troparion des Festes: «Als du, Herr,
im Jordan getauft wurdest, da wurde geoffenbart die Anbetung der Dreifaltigkeit;
denn des Erzeugers Stimme gab dir das Zeugnis, dich den geliebten Sohn nennend,
und der Geist in der Gestalt der Taube verkiindigte des Wortes Untriiglichkeit. Der
du erschienen bist, Christus, als Gott, und die Welt erleuchtet hast, Ehre sei dir!»42.
Das ganze geschieht dreimal. Nun treten die Glaubigen zum Priester und werden
mit dem frisch geweihten Wasser gesegnet. Es folgen die Schlussteile der Liturgie,
wie sie gewohnlich auf das Ambongebet folgen. Wurde die Wasserweihe im Freien
(Fluss, See, Meer) vollzogen, so findet der Abschluss mit dem Segen auf jeden Fall
wieder in der Kirche statt.

3.3. Die kleine Wasserweihe

Neben dieser groen Wasserweihe an Epiphanie gibt es noch die «kleine
Wasserweihe» zur Herstellung von Weihwasser nach Bedarf43. Auf dem Tetrapod,
einem Tisch vor den Koniglichen Tiiren der Ikonostase, wird ein Gefdl mit Wasser
vorbereitet. Auf die Eingangsgebete folgt eine ganze Reihe von Troparien auf die
Gottesmutter. Den Grund dafiir gibt eines der Troparien selbst: «Der du mit Fluten
der Heilungen, Christus, beregnet hast die Quelle im allehrwiirdigen Tempel der
Jungfrau, auch heute verjagst du durch das Trdufeln deines Regens die Gebrechen
der Kranken, du Arzt unserer Seelen und Leiber!»44. Das Herabkommen des
Heiligen Geistes auf die Jungfrau Maria ist die Epiklese schlechthin, die in der
Wasserweihe auf eine ganz eigene und doch entsprechende Weise das Wasser hei-
ligen soll. Die Lesung (Hebr 2,11-18) thematisiert die Befreiung des Menschen-
geschlechts von Tod und Todesangst und der Macht des Teufels durch die Mensch-
werdung Christi. Das Evangelium (Joh 5,1-4) berichtet von den wundertétigen
Wassern des Jerusalemer Betesdateiches. Die diakonale Ektenie ist kiirzer als die-
jenige in der groen Wasserweihe, entspricht ihr aber inhaltlich. Das priesterliche
Segensgebet bezieht sich auf die Jordantaufe: «Neige, o Herr, dein Ohr und erhore
uns, der du im Jordan getauft zu werden geruht und die Gewésser geheiligt hast,
und segne uns alle, die wir durch die Beugung unseres Nackens das Abzeichen der
Dienstbarkeit darstellen, und wiirdige uns, erfiillt zu werden mit deiner Heiligung

42 Marrzew (s. Anm. 31) 550.
43 Vgl. MALTZEW (s. Anm. 31) 482-516.
4 MaLTZEW (s. Anm. 31) 492f.

356



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 357

Michael Kunzler

durch die Teilnahme an diesem Wasser und die Besprengung mit demselben. Und
es gereiche uns, o Herr, zur Gesundheit der Seele und des Leibes»45. Auch in der
Kleinen Wasserweihe senkt der Priester dreimal das Kreuz in das Wasser, bezeich-
net es damit kreuzesformig und spricht dabei das Troparion: «Herr, rette dein Volk
und segne dein Erbe, indem du Sieg verleihst unserem rechtgliubigen Kaiser...
gegen die Widersacher und deine Gemeinde behiitest durch dein Kreuz»46. Danach
besprengt der Priester die Gldubigen und die ganze Kirche mit dem frisch geweih-
ten Wasser.

3.4. Die Anwendungen des geweihten Wassers

«Nur zu Epiphanie und am Vortag des Festes wird das Wasser nach diesem
grofBen Ritus geweiht. Daher hei3t dieses Wasser auch “Epiphaniewasser” oder
“Taufwasser”. Es wird fiir das ganze Jahr auf Vorrat genommen, oft wird es auch
mehrere Jahre aufbewahrt. Dieses “Taufwasser” wird in den Kirchen zur Weihe von
Ikonen, liturgischen Gewéndern, Kreuzen, kirchlichen Gerédten und beim Backen
von Prosphoren verwendet. Zu Hause trinken es die Kranken, mit ihm werden
Héauser, Wohnungen und andere Dinge gesegnet. Dieses Wasser heiflit auch “GroBes
Agiasma” (griech.), d.h. “groBes Heiligtum”»47. Daneben gibt es aber in der kleinen
Wasserweihe weitere Moglichkeiten zur Bereitung des Weihwassers, je nach Anlass
und Notwendigkeit4s; doch ergibt sich des ofteren der Eindruck, dass das
Weihwasser der grolen Wasserweihe an Epiphanie als «kréftiger» oder «wirksa-
mer» betrachtet wird, da in verschiedenen Formularen von Segensgottesdiensten
ausdriicklich das «Grof3e Agiasma» als auszusprengendes Wasser genannt wird.

Schon das in den Segensgebeten iiber dem Wasser enthaltene Motiv von der
Brechung der feindlichen Michte verleiht dem geweihten Wasser eine vom Bosen
befreiende (apotropéische oder lustrierende) Wirkung. Auch im Abendland ist die-
ser Aspekt des geweihten Wassers stark vertreten. Lustrierende (reinigende, ent-
siithnende) Besprengungen gab es regelmifBig in den merowinigischen und karolin-
gischen Klostern, woraus sich seit dem 8. Jahrhundert eine allsonntégliche
Wassersegnung und Aussprengung vor dem Hauptgottesdienst entwickelte mit

45 MALTZEW (5. Anm. 31) 509.
46 MarrzEW (s. Anm. 31) 510 und 18.

47 Andrej Lorcus — Michail Dupko, Orthodoxes Glaubensbuch. Eine Einfiihrung in das Glaubens- und
Gebetsleben der Russischen Orthodoxen Kirche, Wiirzburg 2001, 144.

48 LorGus - DUDKO (s. Anm. 47) 205: «Um geniigend Weihwasser zu Hause zu haben, sollte man bei Bedarf
in der Kirche Bittandachten mit einer Wasserweihe bestellen».

357

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 358

«Wasser, das erlést und heiligt». Die liturgische Symbolik des Wassers...

Gesang von Ps 51 (50) und der Antiphon «Asperges me». Die Pfarrkirchen iibernah-
men diesen Brauch; er wurde in den Anhang des Missale von 1570 {ibernommen.
Nach Fischer49 trat aber an Stelle des lustrierenden Motivs zunehmend das der
Tauferinnerung, das auch das Messbuch von 1970 aufgegriffen hat50. Eine
Erinnerung an die empfangene Taufe der Gldubigen ist im byzantinischen Ritus so
nicht gegeben; es handelt sich stets um den Bezug zur Jordantaufe Christi, also zum
Festereignis des 6. Januar, wodurch die Wasser an sich geheiligt worden sind und
die Kraft erhalten haben, den gottlichen Segen als materielles Symbol weiterzuge-
ben.

Darum sind die Anwendungen des geweihten Wassers im byzantinischen
Ritenkreis ebenso vielfiltig wie im Abendland. Maltzew erwédhnt die Verwendung
des «groBen Agiasma» bei der Aussegnung eines Ackers oder Weinbergs oder
Gartens, die durch Insekten oder andere Ungeziefer beschidigt wurden51l. Die
Segnung eines neuen Ofens beginnt mit einer eigens erwdhnten kleinen
Wasserweihe52. Wiederum wird das groe Agiasma von Epiphanie zur Heilung
eines Brunnens erwidhnt, in den etwas Unreines hineingefallen ist33. Dinge des
Alltags werden mit Weihwasser gesegnet, insbesondere aber Dinge, die fiir den
liturgischen Gebrauch bestimmt sind. So die liturgischen Gerite54 und Gewénder>55,
wobei Maltzew bei ganz hochwertigen liturgischen Gegenstinden auch den griechi-
schen Brauch erwihnt, die Gerédte mit dem hl. Myron (Chrisam) zu salben56.
Natiirlich spielt die Verwendung von Weihwasser auch im Ritus der Kirch- und
Altarweihe eine bedeutsame Rolle57. Gleiches gilt fiir die Weihe der Ikonen58; auch

49 Vgl. Balthasar Fiscier, Formen gemeinschaftlicher Tauferinnerung im Abendland, in LJ 8 (1959) 87-94.

50 MissaLE RoMANUM, Appendix I: Ordo ad faciendam et aspergendam aquam benedictam. Vgl. dazu: Egon
FARBER, Gemeinsame Tauferinnerung vor der sonntdglichen Eucharistiefeier, in Theodor MaAs-EWERD
(Hg.), Gemeinde im Herrenmahl (FS Lengeling), Einsiedeln-Ziirich-Freiburg-Wien 19762, 199-208.

51 ygl. MALTZEW (s. Anm. 31) 741.

52 Vgl. MALTZEW (s. Anm. 31) 763.

53 Vgl. MaLtzew (s. Anm. 31) 771.

54 Vgl. MALTZEW (5. Anm. 31) 955-986, 994-1000.
55 Vgl. MALTZEW (s. Anm. 31) 987-994.

56 Beispielsweise den Kelch und den Diskos (Schale fiir das eucharistische Brot), vgl. MaLTZEW (s. Anm. 31)
966f.

57 Vgl. MALTZEW (s. Anm. 31) 872-892.
58 Zum Beispiel MALTZEW (s. Anm. 31) 1047.

358



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 359

Michael Kunzler

hier erwdhnt Maltzew zusitzlich den griechischen Brauch, Ikonen zusétzlich mit
dem hl. Myron zu salben>9.

Aus alledem ergibt sich folgendes Bild: Der Gebrauch von geweihtem Wasser in
den Kirchen des byzantinischen Ritus geschieht als den Sinnen des Menschen
zugingliche Bestidrkung der epikletischen Bitte, Gott miége den gesegneten
Gegenstand heiligen und mit heiligender Kraft erfiillen. Dies setzt natiirlich voraus,
dass der zu segnende Gegenstand aus dem Machtbereich des Bosen hiniiber gefiihrt
wird in den Machtbereich Gottes; nur so kann der gesegnete Gegenstand zum
Heilszeichen werden. Lustrierende/apotropéische Motive verbinden sich mit epikle-
tischen. Gerade die aus dem griechischen Bereich bezeugte Verbindung von
Weihwasser und Myrondl verweist auf die Initiationssakramente von Taufe und
Firmung. In gewisser Analogie zur Initiatio christiana soll der geweihte Gegenstand
geheiligt werden wie ein getaufter und gefirmter Mensch, in dem die Gnade Gottes
innewohnt, wobei «Gnade» immer verstanden wird als NachauBenwirkung der
ungeteilten Dreifaltigkeit, deren Gnadengaben der Heilige Geist der Schopfung
iibergibt und sie der Heiligung und Vollendung zufiihrt60.

4. «Eucharistisches» Wasser

Hier steht die Betrachtung des Wassers an, das dem Wein bei der Feier der
Eucharistie beigemischt wird. Die Beimischung von Wasser, die zwar nicht jiidi-
schem, wohl aber griechischem Brauch entstammt, muss nach Jungmanné! schon
zur Zeit Jesu auch in Palédstina geherrscht haben.

Gegen die Verwendung von Wasser allein in gnostischen Kreisen betont Cyprian
von Karthago die Symbolik der Wasserbeimischung als Verbindung zwischen
Christus und seinem Volk: «Wenn jemand nur Wein darbringt, so hat er das Blut
Christi ohne uns. Wenn aber jemand nur Wasser darbringt, dann hat er das Volk
ohne Christus»62. Ahnlich duBerte sich Irenéius von Lyon gegen die Ebioniten, wel-

59 Vgl. MaLTZEW (5. Anm. 31) 1083f.

%0 vgl. Michael KuNzLER, Gnadenquellen. Symeon von Thessaloniki (+ 1429) als Beispiel fiir die Einfluf-
nahme des Palamismus auf die orthodoxe Sakramententheologie und Liturgik (Trierer Theologische
Studien 47), Trier 1989, 26-31: Der palamitische Begriff der «Gnade».

1 Vgl. Josef Andreas JUNGMANN, Missarum sollemnia, Eine genetische Erkldrung der romischen Messe, 2
Bde. Freiburg-Basel-Wien 19625, I, 48f.

2 CypriaN, Ep. 63,13, in CSEL 3/2, 711: «Nam si vinum tantum quis offerat, sanguis Christi incipit esse sine
nobis. Si vero aqua sit sola, plebs incipit esse sine Christo».

359

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 360

«Wasser, das erlést und heiligt». Die liturgische Symbolik des Wassers...

che die Vereinigung Gottes mit dem Menschen durch die Menschwerdung des
Sohnes zuriickweisen: «Sie lehnen daher die Mischung von Wasser und himmli-
schem Wein ab und wollen nichts anderes als Wasser der Welt sein, da sie ja Gott
zur Vermischung mit sich nicht zulassen»63. Dieses Motiv sollte im Abendland vor-
herrschend sein64. Entsprechend lauteten und lauten die Begleitgebete zur
Beimischung des Wassers in den Kelch: «Deus, qui humanae substantiae dignitatem
mirabiliter condidisti et mirabilius reformasti: da nobis per huius aquae et vini
mysterium, eius divinitatis esse consortes, qui humanitatis nostrae fieri dignatus est
particeps, lesus Christus, Filius tuus, Dominus noster, qui tecum vivit et regnat...»65
bzw. «Wie das Wasser sich mit Wein verbindet zum heiligen Zeichen, so lasse uns
dieser Kelch teilhaben an der Gottheit Christi, der unsere Menschennatur angenom-
men hat»66.

Auch im Osten war die Wasserbeimischung Ausdruck dieser Christologie und
ihrer soteriologischen Konsequenzen. Allerdings erhielt diese Symbolik vor dem
Hintergrund der Auseinandersetzungen mit den Monophysiten einen ganz eigenen
Charakter: Weil in der Wasserbeimischung ein Symbol fiir die Verbindung der bei-
den Naturen in Christus gesehen wird, wurde sie von den radikalen Monophysiten
abgelehnt, so zum Beispiel von den Armeniern. «Der “chalcedonensische Irrtum der
zwei Naturen” und der Brauch, das heilige Sakrament “durch Sduerung des Brotes
und durch Wasser zu beflecken”, wird in armenischen Quellen gelegentlich in einem
Atem genannt»67.

In den Texten der byzantinischen Liturgie aber ist bei der Bereitung des Kelches
von diesen christologischen Beziigen keine Rede. Vorherrschend ist hier der symbo-
lische Nachvollzug des Leidens Christi bei der Bereitung des eucharistischen Brotes
und Weines bei der Proskomidie vor Beginn der eigentlichen eucharistischen
Liturgie. Mit Hilfe eines Messers, das in Form und Bezeichnung an die Lanze erin-
nert, mit welcher der rémische Soldat die Seite des Gekreuzigten 6ffnete, schneidet
der Priester mit Zitaten aus den Gottesknechtsliedern des Jesaja aus dem geséduer-

%3 Adversus haereses V, 1, 3, ed. Norbert Brox (Fontes Christiani 8/5), Freiburg-Basel-Wien u.a. 2001, 28-
31: «Reprobant itaque hi commixtionem vini caelestis et sola aqua saecularis volunt esse, non recipien-
tes Deum ad commixtionem suam, perseverantes autem in eo qui victus est Adam et projectus est de
paradiso...».

%4 Das «Gotteslob» nimmt dieses Motiv auf in Lied Nr. 490, 3. Strophe: «Wie Wein und Wasser sich verbin-
den, so gehen wir in Christus ein; wir werden die Vollendung finden und seiner Gottheit teilhaft sein».

% So das Missale Romanum 1570 bis in die letzte Ausgabe von 1962.
66 S0 das Missale Romanum 1970 in deutscher Ubersetzung von 1975.

7 Vgl. JUNGMANN, Missarum Sollemnia (s. Anm. 61), 11, 50.

360

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 361

Michael Kunzler

ten Opferbrot («Prosphore») ein kubusférmiges Brotstiick heraus, das die
Bezeichnung «Lamm Gottes» trdgt. Auf seiner Oberseite weist es einen Aufdruck
aus, der mit einem Holzstempel vor dem Backen in den Teig gedriickt wurde: Um
ein Kreuz herum stehen die vier Buchstabenpaare IC-XC-NI-KA, Jesus Christus
siegt. In dieses Brotstiick schneidet der Priester von der Unterseite mit der Lanze
tief in Kreuzesform ein und spricht: «Geschlachtet wird das Lamm Gottes, das die
Stinde der Welt hinweg nimmt, fiir das Leben und das Heil der Welt». Dann wendet
er das «Lamm Gottes» wieder, so dass der Siegelaufdruck sichtbar ist. Der Priester
stoBt mit der Lanze in die rechte Seite des «Lammes» und zitiert dabei Joh 19,34f:
«Einer der Soldaten stieB3 mit der Lanze in seine Seite, und sogleich floss Blut und
Wasser heraus. Und der, der es gesehen hat, hat es bezeugt, und sein Zeugnis ist
wahr». Zu diesen Worten gie3t der Diakon Wein und Wasser in den Kelch. Der
Priester segnet diese Wasserbeimischung mit den Worten: «Gesegnet sei die
Einigung deiner heiligen Gaben allezeit, jetzt und immerdar und in alle Ewigkeit.
Amen»68. Dabei war die Menge des beigemischten Wassers im Orient stets grofer
als die wenigen im Westen zur Symbolik notwendigen Tropfen, die sich hier seit
dem Hochmittelalter mit Hilfe eines Loffelchens durchgesetzt haben. Die
Wasserbeimischung geschieht bei den Byzantinern also ganz im Kontext eines gera-
dezu spielerisch-symbolischen Nachvollzugs der Passion bei der Bereitung der
eucharistischen Gaben.

Nun kennt die byzantinische Liturgie eine zweite Beimischung von Wasser in den
schon konsekrierten Kelch unmittelbar vor dem Kommunionempfang, das «Zeon».
Der Diakon nimmt ein Gefdl mit heiBem, ja kochendem Wasser und bittet den
Priester, dieses zu segnen: «Segne, Vater, das heile Wasser!» Der Priester spricht:
«Gesegnet sei die Glut deiner Heiligen, jetzt und immerdar und in alle Ewigkeit.
Amen». Dann gief3t er bzw. der Diakon dieses heille Wasser in das heilige Blut und
spricht dabei: «Die Glut des Glaubens, voll des heiligen Geistes. Amen»69.

Der Brauch an, dem konsekrierten Wein etwas heiles Wasser beizugeben, mutet
den Abendlinder zumindest sonderbar an. Schon auf dem Unionskonzil von
Ferrara-Florenz 1438/39 nahmen die Abendlinder daran Anstof370. Fiir die ukrai-
nische Kirche wurde der Brauch auf der Synode von Zamostja (1720) im Zuge der

8 KaLus, Liturgie (s. Anm. 32) 22.
% KawLus, Liturgie (s. Anm. 32) 160.
70 Vgl. KUNZLER, Gnadenquellen (s. Anm. 60), 355.

361

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 6-$2008 8:27 Pagina 362

«Wasser, das erlést und heiligt». Die liturgische Symbolik des Wassers...

Latinisierungsbestrebungen?! sogar ausdriicklich verboten72, im Jahr 1940 jedoch
wieder in die liturgischen Biicher aufgenommen?3. Heute zdhlt das Zeon wieder zu
den selbstversténdlichen Rituselementen auch der mit Rom unierten byzantinischen
Ostkirchen, was sicherlich auch vor dem Hintergrund der «Entlatinisierung», also
der Riickfiihrung der Liturgie dieser Kirchen zu ihren eigenen Traditionen zu wer-
ten ist74.

Sehr unterschiedlich wird die historische Herkunft dieses Brauches erklért. Fiir
Robert Taft steht es fest, dass die Romer eine Vorliebe fiir heilles Wasser hatten, das
sie ihrem Wein beimischten. Nach dem Zeugnis einer Wandmalerei in einer romi-
schen Katakombe ist es heiBes Wasser, das dem Wein hinzugefiigt wird, so dass Taft
sich auf Giovanni Battista Rossi, einen Katakombenspezialisten beruft und bemerkt:
«It is useless to comment on the words da calda (calidam): «Everyone knows that
the Romans hat the custom of mixing hot water with their wine»75.

So unterschiedlich die historischen Herleitungen fiir diese Beimischung hei3en
Wassers sind, die mystische Erkldrung ist eindeutig: Das Zeon verweist auf die
pfingstlichen Feuerflammen des Heiligen Geistes, der das Wandlungswunder voll-
bracht hat. Dies gilt umso mehr, als unmittelbar zuvor ja die Mischung von Brot und
Wein unter einem Gesichtspunkt vollzogen wurde, der ganz stark die Rolle des
Heiligen Geistes in der Erlosung hervorhebt.

So sagt Symeon von Thessaloniki, auch der tote Leib des gekreuzigten Christus
sei, ebenso wenig wie seine gottliche Seele, niemals von der Gottheit getrennt, son-
dern immer erfiillt gewesen von den Energien des Heiligen Geistes. Dies kommt in
der Liturgie durch die EingieBung heilen Wassers in die konsekrierte Weingestalt
zur Darstellung; es wird dadurch hingewiesen auf die lebensspendende Energie des

™ Zu diesen Latinisierungshestrebungen der mit Rom unierten Ostkirchen vgl. Wilhelm de Vries, Rom und
die Patriarchate des Ostens, Freiburg-Miinchen 1963. Dahinter stand die Ideologie von der Vorrangigkeit
(«praestantia») des lateinischen Ritus, zu dem die unierten Ostkirchen durch Einfithrung von Elementen
der lateinischen Liturgie nach und nach hiniibergefiihrt werden sollten.

2 Vgl. Laurence Daniel HucuLak, The Divine Liturgy of St. John Chrysostom in the Kievan Metropolitan
Province during the Period of Union with Rome (1593-1839) (Analecta OSBM Series II, Sectio I, Bd. 47),
Romae 1990, 330-335.

73 Vgl. Johannes MApEY, Kirche zwischen Ost und West. Beitrige zur Geschichte der Ukrainischen und
Weifsruthenischen Kirche (Ukrainische Freie Universitidt, Monographien Bd. 15), Miinchen 1969, 82. Aber
schon éltere liturgische Biicher beinhalten das Zeon zumindest wieder fakultativ.

™ So nennt Fedoriv 250 es ohne jede Einschriinkung: ®egopis, IOpiit: OGpsm ykpaiHchkoi nepksu. Ictopnummit
possurok i nosicrenns (Opera Theologica Societatis Scientificae Ucrainorum, vol. 18). Rom-Toronto 1970, 250.

S Robert TAFT, A history of the liturgy of St. John Chrysostom, vol. V: The Precommunion rites (OCA 261).
Rome 2000, 443f.

362



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 363

Michael Kunzler

Heiligen Geistes, die nie von Christus gewichen war, ebenso wenig wie seine
Gottheit’6. Nach dem spétmittelalterlichen griechischen Liturgiekommentator
Nikolaos Kabasilas erinnert die Hitze des heilen Wassers an das Feuer des Heiligen
Geistes und damit an sein Herabkommen am Pfingsttag auf die Kirche, deren
Mitglieder ja Glieder des mystischen Leibes Christi sind. Wiederum unterstreicht
diese Beimischung die dstliche Theologie des Heiligen Geistes als Uberbringer und
Vollender des gottlichen Lebens77.

5. Eine (fast) untergegangene liturgische Verwendung
von Wasser: Waschung zum Gebet

Es war altchristlicher Brauch, sich vor dem Gebet zu waschen, zumindest die
Hénde. So spricht 1 Tim 2,8 wohl nicht nur im {ibertragenem Sinn: «Ich will, dass
die Ménner iiberall beim Gebet ihre Hinde in Reinheit erheben, frei von Zorn und
Streit»78. Natiirlich diente die duBlere Waschung als symbolischer Ausdruck der
inneren Umkehr und der Bitte um Vergebung der Siinden. Genau darauf verweist
schon Tertullian: «Was aber ist das fiir eine Logik, zwar mit gewaschenen Hénden,
doch mit unreinem Geist ein Gebet zu beginnen?»79. Zugleich kritisiert er abergléu-
bische Missbréuche: «Dies ist die wahre Reinigung, nicht die, um die sich viele aber-
gliubisch sorgen, wenn sie zu jedem Gebet, sogar wenn sie ein vollstindiges Bad
genommen haben, Wasser zu einer Waschung verwenden»80. Die Apostolischen

76 Responsio ad quaest. 58, in PG 155, 912 A-B: ... a¢ kol vekpmbEvtog XpLotod, 10 {nomotdv avtot oidpo
dydplotov My kai édiatpetov tiig Bedrog, d¢ kai 1 Oela youyn, Kol @V &vepyeldv 100 IMveduatog
nmAfpes. Kal 10010 10 Oepuov extunol, 61t Lwonorov 1o [Tveduo, kot 100 {worolod cduotog 100 XpLotod
un arootdy, 0vdE N BedTNG vToL KeEYMpLotot. Nach Casimir KUCHAREK, The Byzantine-Slav Liturgy of St.
John Chrysostom. Its Origin and Evolution, Allendale (USA) 1971, 684 ist Nikolaos Stethatos (11. Jhd.) der
erste gewesen, der die Warme des Zeon mit der Gegenwart des Heiligen Geistes in Zusammenhang
brachte: Opusculum contra Latinos, in PG 120, 1011-1022.

77 Vgl. KUCHAREK, The Byzantine-Slav Liturgy (s. Anm. 76) 683-688.

78 Bovhouot 6Uv Tpocel eSOl 100G GvEpoug v movTl TOne Enoipoviag 6610ug eipag xmpig OpyNG Kol Sto-
AOYLOUOV.

7 TERTULLIAN, De oratione 13, 1, ed. Dietrich Schleyer (Fontes Christiani 76), Turnhout 2006, 240-241: «Ce-
terum quae ratio est manibus quidem ablutis, spiritu vero sordente orationem obire».

80 A. a. 0.: «<Hae sunt vero munditiae, non quas plerique suberstitiose curant ad omnem orationem, etiam
cum a lavacro totius corporis veniunt aquam sumentes».

363

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 364

«Wasser, das erlést und heiligt». Die liturgische Symbolik des Wassers...

Konstitutionen verlangen, dass jeder Christ nach dem Aufstehen und vor der Arbeit
sich zu waschen, bevor er betet81.

Die geradezu verpflichtenden Charakter annehmende Anweisung zur Waschung
bestand nicht nur fiir das private Gebet sondern auch fiir das gemeinschaftliche.
Aus diesem Grund gab es im Atrium der Basiliken einen Brunnen, an dem sich alle
waschen konnten. In der Beschreibung der Basilika von Nola heif3t es: «Ein strah-
lender Brunnen lisst durch die heiligen Hallen dienende Wasser flieBen und wéscht
die Hdande der Eintretenden mit dem Wasser, das er schenkt»82. Eine moralische
Deutung gibt wie schon Tertullian auch Johannes Chrysostomos: «Dann waschen
wir die Hinde beim Eintritt in die Kirche, die Herzen aber nicht? Erheben etwa
unsere Hinde ihre Stimme? Es ist die Seele, die Worte spricht, auf sie schaut Gott.
Die Reinheit des Leibes ist nutzlos, wenn die Seele beschmutzt ist»83. Diese
Waschungen vor allem der Hdnde vor dem Gebet hat sich nur sehr rudimentér
erhalten; in der abendlindischen Messe am ehesten noch in der Hindewaschung
des Priesters am Ende der Gabenbereitung.

Nach Kyrill von Jerusalems4 begann die Glaubigenmesse im Jerusalem des 4.
Jahrhunderts damit, dass der Diakon dem Zelebranten wie den Konzelebranten zur
Héndewaschung das Wasser reichte, wobei die symbolische Bedeutung im
Vordergrund stand. Es gab auch Ansitze, die versammelte Gemeinde in diesem
Reinigungsritus einzubeziehen; so im dthiopischen Ritus: Nachdem der Priester die
Gaben auf dem Altar enthiillt hat, wéascht er sich die Hiande, trocknet sie aber nicht
ab, sondern spritzt das Wasser gegen das Volk mit einem drohenden Wort der
Warnung gegen Unwiirdige: «Ist einer hier der rein ist, so mag er von der Opfergabe
empfangen, wer aber nicht rein ist, der soll nicht empfangen, damit er nicht ver-
zehrt wird vom Feuer der Gottheit ...»85.

81 Apostolische Konstitutionen VIII, 32, 18, ed. Marcel Metzger (SChr 336), Paris 1987, 240f: TId¢ miotog fy
ot £00ev Avactdvieg €€ Umvou TTpo 10D £pYoV EMLTEAECOL VIYGUEVOL TPOGEVXECHMGOV.

82 pAuLINUS VON Nota, Ep. 32, 15, ed. und iibers. von Matth. Skep (Fontes Christiani 25,2), Freiburg-Basel-
Wien 1998, 778f.: «Sancta nitens famulis interluit atri lymphis Cantharus intrantumque manus lavat
amne ministro».

83 Hom. in Joh. 73, 3, in PG 59, 399: Elta x€ipag uév vintouedo, eig ExkkAnciav eictévieg myv 8¢ kapdiav
oUKeTL; M yop ol xelpeg doviy dotdotv; H yuyn npodépet elg £kelvny 0 B0¢ k0Bopa, 0VSEV del THg
100 6OULATOg KOOOPOTNTOG EKELVIG LELOANGUEVNG.

84 KYRILL VON JERUSALEM, Cat. Myst. 5, 2, ed. Georg Rowekamp (Fontes Christiani 7), Freiburg-Basel-Wien
1992, 146f.

85 E. E. BRIGHTMAN, Liturgies Eastern and Western, vol. 1: Eastern Liturgies, Oxford 1896, 226.

364

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 365

Michael Kunzler

In der Weiterentwicklung der abendldndischen Messe sind sogar mehrere
Hidndewaschungen zu finden; sie sind iiberall an den Schwellen angeordnet, die
eine neue Anndherung zum allerheiligsten Kern der Handlung ero6ffnensé. So ver-
bindet auch Jungmann die Hindewaschung an dieser Stelle der Messe mit dem
Bestreben, mit jedem Uberschreiten einer Schwelle, die niher zur heiligsten Mitte
der Handlung fiihrt, durch eine du3ere Handlung die Bitte um innere Reinheit zum
Ausdruck zu bringens8?. Urspriinglich still vollzogen, schrieb das Messbuch von 1570
als Begleitgebet Ps 25,6-12 vor, was aber eigentlich eine Unschuldsbeteuerung des
Psalmisten darstelltss. Das neue Messbuch ersetzte Ps 25 mit Ps 51,4 als echte Bitte
um Vergebung, welche die Motive der Waschung und der Reinigung aufgreift.

Eine Herleitung der Waschung aus dem Entgegennehmen der Gaben des Volkes
und nach der Inzens als normale Reinigung der Hinde aus hygienischen Griinden
allein kommt nicht in Betracht, obwohl es einen Bezug dazu gibt: Ohne diesen
Symbolbezug in irgendeiner Weise zu beeintréchtigen, gibt es jedoch auch
Messordnungen, welche die Hindewaschung erst nach dem Opfergang des Volkes
angeordnet sein lassen und sie auch damit begriinden, der Priester miisse seine
Hénde von der Beriihrung mit den Hédnden der anderen Gldubigen und mit dem
gewOhnlichem Brot reinigen89. Aus demselben Grund wurde auch die Inzens der

86 Fine erste Hindewaschung geschah in der Sakristei vor dem Anlegen der Gewiinder; auch unmittelbar
vor dem Canon gab es eine Hindewaschung. Das Ubergewicht all dieser Hindewaschung behielt jedoch
die schon éltere Hindewaschung am Beginn der Opfermesse. Im ersten romischen Ordo, wischt der
Papst seine Hénde, bevor er an den Altar tritt, um die Opfergaben des Klerus entgegenzunehmen und die
eigenen Gaben auf dem Altar niederzulegen OR I, 76 - Andrieu II, 92. In der frinkischen Fassung des
romischen Pontifikalritus erfolgt die Hindewaschung unmittelbar nach dem Gebetsaufruf «Oremus».
Beide Male steht die Hindewaschung vor der eigentlichen Beschéftigung mit den Opfergaben, so dass
eine Herleitung der Hindewaschung aus dem Umgang mit den Opfergaben allein ohne jeden symboli-
schen Bezug nicht hinreicht. Auch an dieser Stelle driickt die Hindewaschung das Uberschreiten einer
weiteren Schwelle zum Allerheiligsten hin aus: Mit der Gabenbereitung beginnt ja die Glaubigenmesse,
die eigentliche Eucharistiefeier mit der Wandlung als Kern.

87 Vgl. JUNGMANN, Missarum Sollemnia (s. Anm. 61) II, 97-101.

88 Die symbolische Bedeutung der Hindewaschung wird seit der Frankenzeit durch das Beten von Vers 6

aus Ps 25 verdeutlicht, spiter wurde der gesamte Psalm ab Vers 11 gebetet, so dass der Grund fiir die
Rezitation dieses Psalmes in der Verwendung des Verses 6 als ersten Vers klar wurde: «Lavabo inter inno-
centes manus meas et circumdabo altare tuum Domine — Unter den Unschuldigen wasche ich meine
Hénde und umschreite deinen Altar, o Herr». Dieses Gebet wurde ganz eindeutig als BuBbitte verstan-
den: Spéte Messordnungen in Nordfrankreich nehmen zum Lavabo (Ps 25, 6-12) ein dreifaches Kyrie mit
dem Vaterunser. In Rouen beantwortete der Abt eines Klosters das Lavabo des Zelebranten mit dem
Misereatur, womit die Hindewaschung zu einem formlichen Ritus der Siindentilgung wurde.

89 So AMALAR VON METZ, Liber officialis 111, 19, 22, ed. Hanssens II, 318: «... ut extersae sint a tactu commu-
nium manuum atque terreno pane».

365



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 366

«Wasser, das erlést und heiligt». Die liturgische Symbolik des Wassers...

Gaben vorgezogen: Der Priester sollte nach der Hindewaschung mit den Fingern,
die den Leib des Herrn beriihren, nichts anderes mehr anfassen.

Im Kontext der spadtmittelalterlichen Lehre vom Messopfer geriet die
Héindewaschung aber auch unter einen sehr zweifelhaften Aspekt. Wurde die Messe
als neue Aufopferung Christi an den Vater gesehen, so bedeutete dies, dass der
Priester in die Rolle eines Aufopferers Christi eintrat. Die Hindewaschung erinner-
te unter diesem Gesichtspunkt an jene Hdndewaschung des Pilatus, mit der er
Christus zum Kreuzesopfer freigab. So schreibt bereits Durandus: «Haec purificatio
designat ablutionem manuum quam Pilatus fecit — Diese Reinigung bezeichnet die
Héindewaschung, welche Pilatus vollzog».90 Martin von Cochem (1625-1712) beton-
te in seiner Messerklidrung diesen Bezug sehr stark: «Wenn der Priester die Hinde
wischt, so bedeutet dies, wie Pilatus, nachdem er das Urteil gesprochen, seine
Hénde gewaschen hat, und wie Christus, mit dem Kreuz beladen zur Stadt hinaus-
gefiihrt worden ist. Als dann sprich folgendes Gebet: Nun ist es um dein Leben
geschehen, o mein treuester Erloser, weil Pilatus das Todesurteil {iber dich gespro-
chen»91. Noch weit bis ins 20. Jahrhundert finden sich diese Worte des Paters von
Cochem in den Messandachten deutscher Gesang- und Gebetbiicher und vermitteln
ein entsprechendes Verstindnis der priesterlichen Hindewaschung92.

Dagegen steht heute wieder eindeutig der BuBBcharakter der Hindewaschung im
Vordergrund, wie die auch die Grundordnung des Romischen Messbuchs dazu sagt:
«Dann wiischt der Priester an der Seite des Altares die Héinde. Durch diesen Ritus
wird Verlangen nach innerer Reinigung ausgedriickt»93. Hier wird jene Deutung
gegeben, die vor der Liturgiereform der Hidndewaschung des Priesters in der
Sakristei gegeben war: «Herr, gib meinen Hinden die Kraft, alle Makel abzustrei-
fen, damit ich ohne Befleckung der Seele und des Leibes dir zu dienen vermoge»%4.

9 Rationale Divinorum Officiorum 1V, 55, ed. Lyon 1574, 205v.
9 Erkliirung des heiligen Messopfers, hrsg. von L. Grubenbecher, Kéln 1877, 676.

92 7. B. im Gesang- und Gebetbuch fiir die Diozese Trier, Trier 1917, Teil II, 103: «Nach der Opferung und
zur Hindewaschung: Jesus wird mit Dornen gekront und von Pilatus zum Tode verurteilt». Es folgen
ohne Quellenangabe Zitate aus Martin von Cochem. Das gleiche Motiv ist ebenso enthalten in der
Messandacht des Berliner Diozesangesangbuchs «Kath. Kirchengesédnge und Gebete fiir das Bistum
Berlin», Berlin 1935, 309: «Bei der Hidndewaschung. Denke, wie Pilatus seine Hédnde in Unschuld
waschen will, nachdem er Jesus verurteilt, und wie Jesus das schwere Kreuz auf sich nimmt. Bete:
Barmherzigkeit, mein Jesus; denn ich habe den Tod und das ewige Kreuz in der Holle durch meine
Siinden verdient».

93 Institutio Generalis Missalis Romani Nr. 76.

94 «Da Domine virtutem manibus meis ad abstergendam omnem maculam: ut sine pollutione mentis et cor-
poris valeam tibi servire».

366



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 367

Michael Kunzler

In der byzantinischen Eucharistiefeier wéscht sich der Priester nach dem
Anlegen der liturgischen Gewénder die Hinde. Er spricht dabei die gleichen Worte
des Psalms 25/26, 6-12, wie sie vor der liturgischen Erneuerung der lateinische
Priester zur Hindewaschung im Kontext der Gabenbereitung sprach95. Neben dem
BuBaspekt diirfte hier auch noch von Bedeutung sein, dass unmittelbar danach die
Proskomidie beginnt, zu der der Priester das Opferbrot in die Hinde nehmen muss.
Neben spirituellen Motiven diirften demnach auch hygienische nicht ganz auszu-
schlieBen sein. Eine Hindewaschung als eigentlichen liturgischen Vollzug kennt der
byzantinische Ritus nur beim Pontifikalamt. Der Bischof selbst vollendet zum
groBen Einzug die von einem Priester begonnene Bereitung der Gaben und vollzieht
in diesem Zusammenhang auch eine Waschung seiner Hinde9%.

9 Vgl. KaLLs, Liturgie (s. Anm. 32) 16ff.
% Vgl. Apylepotikdv, Athen 1961, 18.

367



