
RTLuU_3  08.0xd:rıvısta  e0.n.2_07,axd 165:42 Pagına 3A3

Artıcoalı S IT U |]| 3/2008) 3453-56/

«Wasser, das erlöst und heiligt».
Die lturgische ymbolı des Wassers,
besonders In den Kirchen
des byzantinischen 1LUS

Michael Kunzler
Teologische (Paderborn

Zur theologischen Bedeutung der ma terıjellen Außenseite
lıturgischer ollzuge
InNe 1C Bedrohung für Cie lturgle SINg und geht VOoOlIl spiritualistischen

Haltungen Aa  n S1Ie SINd verführerisch, geben SIcCh melstfens «Iromm» und warien

Sar mıi1t Schriftargumenten auf, 7 B «(r‚ott 1st eIST, und alle, Cie 1n anbeten, mMUuS-
C I1 1m e15 und In der anrhnel anbeten» Joh 4,24) Wenn ott 15 ist, dann Ve1 -

ang Cie Begegnung mıi1t 1hm Cie Abstraktion VOIl em Nicht-Geist, 2.1SO VOIl der
sichtbaren, der Vergänglichkeit ınterworfenen Welt, WITrd doch 1m euen
lestament celbst dem das Heil wirkenden «(JeIist» das Verderben bringende
«Fleisch» gegenübergestellt.

Se1lt Reformation und Aufklärung trachtet E1n periodisch Immer wIieder auftre-
tender Intellektualismus, der SIcCh Unrecht auftf Cie Heilige chrift beruft!, danach,
Cie sinnenhafte Welt au der Gottesbeziehung weitestgehend herauszuhalten. 1e5@e
WIT d verdächtigt, Cie gelstige Gottesbeziehung stören, zumiıindest VOoOlIl ihr
abzulenken Der Spiritualismus kann emgemä mıi1t der liturgischen eler SICH,
Cie Immer C1INe sinnenhafte DImension besitzt, LLUL wenig anfangen. Er reduzlert G1E
auf das bsolut notwendige Maß und versteht Cie leiblich-sinnenhaften ollzüge des
(10ttesdienstes bestenfalls a1Ss dida.  1SCHe Kahmenhandlungen für das eistige, für
das Wort, In dem allein der Mensch ott egegnen Soll S o hält denn Zwingli e1N

Vel He1lnz SCHÜRMANN, Neutestamentlliche Marginaltien ZAUF rage der «Entsakralisterung>», In Der
Segelsorger 48 Wien 368-485: Y-10 Dazu srundlegend: erıber MÜHLEN, Entsakralisterung. Fin
epochaltes Schiagwort In Speiner Bedeutung für Adie Zukunft der christlichen Kirchen, Paderborn

345343

1. Zur theologischen Bedeutung der materiellen Außenseite
liturgischer Vollzüge

Eine tödliche Bedrohung für die Liturgie ging und geht von spiritualistischen
Haltungen aus. Sie sind verführerisch, geben sich meistens «fromm» und warten
gar mit Schriftargumenten auf, z.B.: «Gott ist Geist, und alle, die ihn anbeten, müs-
sen im Geist und in der Wahrheit anbeten» (Joh 4,24). Wenn Gott Geist ist, dann ver-
langt die Begegnung mit ihm die Abstraktion von allem Nicht-Geist, also von der
sichtbaren, der Vergänglichkeit unterworfenen Welt, wird doch im Neuen
Testament selbst dem das Heil wirkenden «Geist» das Verderben bringende
«Fleisch» gegenübergestellt.

Seit Reformation und Aufklärung trachtet ein periodisch immer wieder auftre-
tender Intellektualismus, der sich zu Unrecht auf die Heilige Schrift beruft1, danach,
die sinnenhafte Welt aus der Gottesbeziehung weitestgehend herauszuhalten. Diese
wird sogar verdächtigt, die geistige Gottesbeziehung zu stören, zumindest von ihr
abzulenken. Der Spiritualismus kann demgemäß mit der liturgischen Feier an sich,
die immer eine sinnenhafte Dimension besitzt, nur wenig anfangen. Er reduziert sie
auf das absolut notwendige Maß und versteht die leiblich-sinnenhaften Vollzüge des
Gottesdienstes bestenfalls als didaktische Rahmenhandlungen für das Geistige, für
das Wort, in dem allein der Mensch Gott begegnen soll. So hält denn Zwingli ein

«Wasser, das erlöst und heiligt».
Die liturgische Symbolik des Wassers,
besonders in den Kirchen
des byzantinischen Ritus

RTLu XIII (3/2008) 343-367Articoli

Michael Kunzler
Teologische Fakultät (Paderborn)

1 Vgl. Heinz SCHÜRMANN, Neutestamentliche Marginalien zur Frage der «Entsakralisierung», in Der
Seelsorger 38 (Wien 1968) 38-48; 89-104. Dazu grundlegend: Heribert MÜHLEN, Entsakralisierung. Ein
epochales Schlagwort in seiner Bedeutung für die Zukunft der christlichen Kirchen, Paderborn 19702.

RTLu_3_2008.qxd:rivista.teo.n.2_07.qxd  3-11-2008  16:42  Pagina 343



RTLuU_3  08.0xd:rıvısta  e0.n.2_07,axd 165:42 Pagına 3A4

«VVasser, Aas SrfÖSF HNa heigt» IDITZ Iıturgische ‚ymDol Aes ASsSers

außerstes Minimum «Zeremonlien>» für notwendig, «damıt Cie Sach nıt Sar dUrr
und LOUVW verhandlet und der menschlichen blödigkeit ouch E{IWAS ugegeben
wurde»2.

S o ekennt der Spiritualismus: Nichts Geschaffenes 1st sakral, nichts den Sinnen
Zugängliches ott oder 1st Sar JIräger des eiligen. es 1st bestimmt VOIl

der Profanität dieser Welt, gibt keinen ausgesonderten Sakralraum In der
Schöpfung mehr, well «(1ott es Sakral emacht habe, GEe1 es profan geworden»3.

In der Raumzeitlichkeit dieser Welt 1st Kkommunikation zwischen ersonen LLUL

möglich, WEl 65 E1n «Dazwischen>» e1ibt, das den miteinander kommunizierenden
artinern «Gegenwart» füreinander ermöglicht*. DIieses «Dazwischen>» 1st der Ort,

dem SIcCh ihre Kkommunikation ereignet: Menschen kommunizieren miteinander
ber das Materielle, das «zwischen>» iIhnen a1Ss geistigen Subjekten 1eg

Dadurch, dass inge dieser Welt In Cie Kkommunikation mıi1t ott einbezogen
werden, erhalten G1E Anteil der Verklärung und ınterscheiden SIcCh VOIl dem Wa

ZU selbstgenügsamen au der gottfernen Welt gehört. Aus dem technisch-kal-
ten Neonlicht wiIird das Licht der Kerzen: a schadstoffbelasteter Luft ohl-
tuender und sich «Sakral» ınterscheidender Weihrauch: a dem rein funktionalen
Trinkgefäß ZUL illung des körperlichen Flüssigkeitsbedarfs der kostbare elic
Durch ihre verklärende Einbringung In Cie iturgle zeigen Cie materiellen inge,
dass Cie Schöpfung «Sakrament» der göttlichen Nähe und Liebe SeIN kann.
Von ott her erhalten G1E ihre Eindeutigkeit a 1IS gute Schöpfung, a 1IS Zeichen der lie-
benden Nähe (10ttes

In ınüuberbietbarer und e1N für Jiemal heilsrelevanter (S1(55 nähert Ssich der
Dreifaltige der Schöpfung In der materiellen Wirklichkei des Menschenleibes SEeINEeSs
menschgewordenen Ssohnes Seın Leib 1st Cie «heilige ache» ScCHIeC  In, In der
SIcCh ott oflfenbart und au der Cie ungeschaffene Na dem Menschen eNISCHgEN-
TI 165 ilt In anderem SIinn auch für Cie Kirche a1Ss dem mystischen Leib Christi
In der (Gemeinschaft der Gläubigen a 1IS «Leib Christi» macht SIcCh ott manifest: auch

Zitiert ach ernarı VVEISMANN, Der Predigtigottesdienst und Adie verwandten Formen: Letiturgtia HIA
Kassel 1956, 1-9|  x AL

Kurt KOCH, Schöpfung als Sakrament. O('hristäche Schöpfungstheotogtie JenSettSs DON (r0LttOSigkKeil HNn
Vergötterung der Welt, In LIGGENSTORFER Hg.) Schöpfung HNn Geschichte (FS Paynıl Mäder), Romanshorn
1991, 31-553

Vgl Karl AHNER, Iie Gegenwart Ades Herrn In der christlichen Kultgemeinde, In Schriften ZUFr T’heotogte
VILL, Finsiedeln-Zürich-Köln 1967, 345-405 305{.

344344

«Wasser, das erlöst und heiligt». Die liturgische Symbolik des Wassers...

äußerstes Minimum an «Zeremonien» für notwendig, «damit die sach nit gar dürr
und rouw verhandlet und der menschlichen blödigkeit ouch etwas zugegeben
wurde»2.

So bekennt der Spiritualismus: Nichts Geschaffenes ist sakral, nichts den Sinnen
Zugängliches führt zu Gott oder ist gar Träger des Heiligen. Alles ist bestimmt von
der Profanität dieser Welt, es gibt keinen ausgesonderten Sakralraum in der
Schöpfung mehr, weil «Gott alles sakral gemacht habe, sei alles profan geworden»3.

In der Raumzeitlichkeit dieser Welt ist Kommunikation zwischen Personen nur
möglich, wenn es ein «Dazwischen» gibt, das den miteinander kommunizierenden
Partnern «Gegenwart» füreinander ermöglicht4. Dieses «Dazwischen» ist der Ort,
an dem sich ihre Kommunikation ereignet: Menschen kommunizieren miteinander
über das Materielle, das «zwischen» ihnen als geistigen Subjekten liegt.

Dadurch, dass Dinge dieser Welt in die Kommunikation mit Gott einbezogen
werden, erhalten sie Anteil an der Verklärung und unterscheiden sich von dem, was
zum selbstgenügsamen Ablauf der gottfernen Welt gehört. Aus dem technisch-kal-
ten Neonlicht wird das warme Licht der Kerzen; aus schadstoffbelasteter Luft wohl-
tuender und sich «sakral» unterscheidender Weihrauch; aus dem rein funktionalen
Trinkgefäß zur Stillung des körperlichen Flüssigkeitsbedarfs der kostbare Kelch:
Durch ihre verklärende Einbringung in die Liturgie zeigen die materiellen Dinge,
dass die ganze Schöpfung «Sakrament» der göttlichen Nähe und Liebe sein kann.
Von Gott her erhalten sie ihre Eindeutigkeit als gute Schöpfung, als Zeichen der lie-
benden Nähe Gottes.

In unüberbietbarer und ein für allemal heilsrelevanter Weise nähert sich der
Dreifaltige der Schöpfung in der materiellen Wirklichkeit des Menschenleibes seines
menschgewordenen Sohnes. Sein Leib ist die «heilige Sache» schlechthin, in der
sich Gott offenbart und aus der die ungeschaffene Gnade dem Menschen entgegen-
tritt. Dies gilt in anderem Sinn auch für die Kirche als dem mystischen Leib Christi.
In der Gemeinschaft der Gläubigen als «Leib Christi» macht sich Gott manifest; auch

2 Zitiert nach Eberhard WEISMANN, Der Predigtgottesdienst und die verwandten Formen: Leiturgia III,
Kassel 1956, 1-96. 37.

3 Kurt KOCH, Schöpfung als Sakrament. Christliche Schöpfungstheologie jenseits von Gottlosigkeit und
Vergötterung der Welt, in R. LIGGENSTORFER (Hg.), Schöpfung und Geschichte (FS Paul Mäder), Romanshorn
1991, 31-53. 32.

4 Vgl. Karl RAHNER, Die Gegenwart des Herrn in der christlichen Kultgemeinde, in Schriften zur Theologie
VIII, Einsiedeln-Zürich-Köln 1967, 395-408. 395f.

A
rt

ic
o

li

RTLu_3_2008.qxd:rivista.teo.n.2_07.qxd  3-11-2008  16:42  Pagina 344



RTLuU_3  08.0xd:rıvısta  e0.n.2_07,axd 165:42 Pagına 34A5

Mıchael Kunzler

au Inr, a der Cie i1turgle feiernden (emeinde, 1e e1INer Quelle gleich Cie gÖtt-
1C Na

Doch Qiese «materielle», leibliche Wirklichkei der (1emelnde a Menschen VOoOlIl

Leib und eele erwelıtert SIcCh In materielle (Gegenstände, derer SIcCh Cie Menschen
bedienen. 1e5@e Gegenstände partizıpleren auch der gottmenschlichen altur der
Kirche als Christi mystischer Leib Alles Iun der Kirche 1st VOoOlIl Christi Doppelnatur
bestimmt, VOIl Zwel Naturen, ZwWeEeI Wirkweisen und ZweeI Willen> Wilie a der
Menschennatur Christi der Heilige e15 a1Ss «Übergeber» der ungeschaffenen
Na wirkt, auch 1m epikletischen der Kirche bel der pendung der
Sakramente, aber auch bel der epikletischen 5Segnung materieller Gegenstände.
1e5@e 1C bestimmt LOSSkys Symbolbegriff und damıit Cie eologie der Ikone und
der ymbolik: S1e «15 Cie Grundlage für den Kult der eiligen Bilder, Cie Cie ıunsicht-
bare Wirklichkei Ssichtbar ausdruüucken und G1E real gegenwärtig Seizen, Ssichtbar
und andeln: INe Ikone, e1IN TEeUZ, ist nicht einfachhin eE1INeEe Ligürliche
Darstellung, uULSEIE Vorstellungskraft während des (‚ebetes lenken: beildes
SINd materielle Zentren, In denen C1INe knergie ruht, eEINEe göttliche Kraft, Cie SIcCh mıi1t
der menschlichen uns vereint»

Von er hat es In der lturgle, Naturelemente, materielle (egenstände WIC
liturgische Geräte, Weihrauch, Kerzen, aber auch der (Gesang und das Wort eINen
ikonographischen Charakter «All dles SINd 5Symbole 1m realistischen SInn dieses
Wortes, materielle Zeichen für Cdie Gegenwart der geistigen Welt». DIieser
5Symbolismus WIT d VOoOlIl der Anamnese her konstitulert; Cie 5Symbole richten sich
nicht rememorTatıiv Cie Inne, bloß erinnern, sondern G1E wollen In das 1er
und Jetz anwesende Mysterium einführen, dessen Gegenwart G1E Ssichtbar anzeilgen:
«DAas Wort AnamnesIs bedeutet nicht einfachhin “Gedächtnis”; 65 bezeichnet viel-
mehr C1INe Inıtlation In das Mysterium hinein, Cie Offenbarmachung e1INer Realität,
Cie In der Kirche allezeit gegenwärtig 1sSt»6 Ohne Cie Einbringung In Cie
Gottesbeziehung leiben Cie inge dieser Welt Alabolisch zweideutig: «Vertiefen WIT
u15 eEIwa Cie Bedeutungsfülle, weilche das Wasser In der iturgle hat In der Weihe
kommt SCeINEe dämonische Zweideutigkeit ZU USCTUC ohl jeder hat G1E schon
gespurt, 1m ruhelosen Strömen, 1m TUdeln und Rauschen: erquickend und tötend
zugleich, 1ild und furchtbar, klar und rätselhaft In einem: das Magische,

4a0d1MIr LOSSKY, La Lheotogte MYSLLGUE de L Egüse d ’ Ortent, Parıs 1944, 1X4 «Les SaCreMenNnTs el les rıtes
SRCFES accomplis ans l’Eglise cComporteront ONC e1xX volontes, e1xX operations s exercant sSimultane-
Menti>»

Vel ehı 1851

343345

Michael Kunzler

aus ihr, aus der die Liturgie feiernden Gemeinde, fließt einer Quelle gleich die gött-
liche Gnade.

Doch diese «materielle», leibliche Wirklichkeit der Gemeinde aus Menschen von
Leib und Seele erweitert sich in materielle Gegenstände, derer sich die Menschen
bedienen. Diese Gegenstände partizipieren auch an der gottmenschlichen Natur der
Kirche als Christi mystischer Leib. Alles Tun der Kirche ist von Christi Doppelnatur
bestimmt, von zwei Naturen, zwei Wirkweisen und zwei Willen5. Wie aus der
Menschennatur Christi der Heilige Geist als «Übergeber» der ungeschaffenen
Gnade wirkt, so auch im epikletischen Gebet der Kirche bei der Spendung der
Sakramente, aber auch bei der epikletischen Segnung materieller Gegenstände.
Diese Sicht bestimmt Losskys Symbolbegriff und damit die Theologie der Ikone und
der Symbolik: Sie «ist die Grundlage für den Kult der heiligen Bilder, die die unsicht-
bare Wirklichkeit sichtbar ausdrücken und sie real gegenwärtig setzen, sichtbar
und handelnd. Eine Ikone, ein Kreuz, ist nicht einfachhin eine figürliche
Darstellung, um unsere Vorstellungskraft während des Gebetes zu lenken; beides
sind materielle Zentren, in denen eine Energie ruht, eine göttliche Kraft, die sich mit
der menschlichen Kunst vereint».

Von daher hat alles in der Liturgie, Naturelemente, materielle Gegenstände wie
liturgische Geräte, Weihrauch, Kerzen, aber auch der Gesang und das Wort einen
ikonographischen Charakter: «All dies sind Symbole im realistischen Sinn dieses
Wortes, materielle Zeichen für die Gegenwart der geistigen Welt». Dieser
Symbolismus wird von der Anamnese her konstituiert; die Symbole richten sich
nicht rememorativ an die Sinne, um bloß zu erinnern, sondern sie wollen in das hier
und jetzt anwesende Mysterium einführen, dessen Gegenwart sie sichtbar anzeigen:
«Das Wort Anamnesis bedeutet nicht einfachhin “Gedächtnis”; es bezeichnet viel-
mehr eine Initiation in das Mysterium hinein, die Offenbarmachung einer Realität,
die in der Kirche allezeit gegenwärtig ist»6. Ohne die Einbringung in die
Gottesbeziehung bleiben die Dinge dieser Welt diabolisch zweideutig: «Vertiefen wir
uns etwa die Bedeutungsfülle, welche das Wasser in der Liturgie hat: In der Weihe
kommt seine dämonische Zweideutigkeit zum Ausdruck – wohl jeder hat sie schon
gespürt, im ruhelosen Strömen, im Strudeln und Rauschen: erquickend und tötend
zugleich, mild und furchtbar, klar und rätselhaft in einem; das Magische,

A
rtico

li

5 Vladimir LOSSKY, La théologie mystique de l’Eglise d’Orient, Paris 1944, 184: «Les sacrements et les rites
sacrés accomplis dans l’Église comporteront donc deux volontés, deux opérations s’exerçant simultané-
ment».

6 Vgl. ebd. 185f.

RTLu_3_2008.qxd:rivista.teo.n.2_07.qxd  3-11-2008  16:42  Pagina 345



RTLuU_3  08.0xd:rıvısta  e0.n.2_07,axd 165:42 Pagına 3456

«VVasser, Aas SrfÖSF HNa heigt» IDITZ Iıturgische ‚ymDol Aes ASsSers

Verlockende, das tief Heidnische, Ja (01515 darın. Wer das nicht gespurt hat, weiß
nicht, Wa alturel In der iturgle Trleben WIT das tief Fragwürdige der aTtur,
Cie (‚ewalt der elementaren Mächte, bel denen dAurchaus raglic ist, In e55€611

Hände G1E kommen... en WIT u11 nicht ott eigen, dann verfallen WIT dem
0sen Und der SInn der Liturgle 1st den Dingen egenüber ZU sroßen Teil der, G1E
a der ınrechten Hand In Cie rechte bringen; au der Hand des "Herrn der
Welt” In Cie des Vaters S o WIT d das Wasser a eInNem Element, Vor dem dem
waäanrnhna: Feinfühligen zuweillen ohl SrFraucnNn kann, E{IWAas Sahnz Reinem ES
macht rein und 1st iIiruchtbar und E1n lebendiges 5Symbol des übernatürlichen
Lebens.RTLu_3_2008.qaxd:rivista.teo.n.2_07.qxd 3—%;2008 16:42 Pagina 346  «Wasser, das erlöst und heiligt». Die liturgische Symbolik des Wassers...  Verlockende, das tief Heidnische, ja Böse darin. Wer das nicht gespürt hat, weiß  nicht, was Natur heißt... In der Liturgie erleben wir das tief Fragwürdige der Natur,  die Gewalt der elementaren Mächte, bei denen es durchaus fraglich ist, in wessen  Hände sie kommen... Geben wir uns nicht Gott zu eigen, dann verfallen wir dem  Bösen. Und der Sinn der Liturgie ist den Dingen gegenüber zum großen Teil der, sie  aus der unrechten Hand in die rechte zu bringen; aus der Hand des “Herrn der  Welt” in die des Vaters. So wird das Wasser aus einem Element, vor dem es dem  wahrhaft Feinfühligen zuweilen wohl grauen kann, zu etwas ganz Reinem... Es  macht rein und ist fruchtbar und ein lebendiges Symbol des übernatürlichen  Lebens. ... So auch die anderen Stoffe: Feuer, Öl, Salz, Asche, Wachs — es ist, als ob  wir die Wesensfülle der Dinge spürten, gerade in dem Augenblick, da sie zum aus-  drückenden Zeichen der übernatürlichen Geistesfülle werden»7.  Wie geschieht die Einbringung der materiellen Außenwelt in die Gottes-  beziehung hinein? Hier ist die hohe Bedeutung der Epiklese zu beachten, die in der  ostkirchlichen Theologie nicht nur zur Feier der Sakramente gehört, sondern sich  explizit auch auf die materielle Außenwelt bezieht. So sagt Symeon von  Thessaloniki, dass alles, worüber der göttliche Name angerufen worden ist, erfüllt  sei von der Gnade Gottes und diese auch weiterzugeben vermag®. Und: «Wo näm-  lich die Anrufung Gottes, der der Schöpfer von allem ist, geschieht, wo sein Name  ist, derjenige der heiligsten Dreifaltigkeit, die allein wahrer Gott ist, da ist alles hei-  lig, da wirkt er alles, heilt und rettet er durch die Gnade»°. In fast ostkirchlicher  Manier beschreibt auch Baumgartner das wandelnde Wirken des Geistes bis hinein  in die Leiblichkeit des Menschen und die materiellen Gegenstände, die über ihre  Alltagsbestimmung hinaus «kraft des Geistes die Gnade wirksam zu vermitteln ver-  mögen»10,  7 Romano GUARDINI, Liturgische Bildung. Versuche, Rothenfels am Main 1923, 45f.  8 Vgl. Dialogos 129, in PG 155, 337 B: ITdvta YAp HYLAGLEVA TÖ Beim OVvOLATIL, KOL XAPLTOG ELOL TÄHPT, KOL  HETOSOTLKÖ XAPLIMV TE KAL AYLAOLOD.  9 Dialogos 128, in PG 155, 336 B: "Orov tToLvuv Oe0D OvouAacia Kal ETLKÄNGLG TOD NAVTA TENOLNKOTOG TÄG  HOKapLAc TpıdSoc TOD LOVOUL ÖVTOG OE0D, ÄyıO NAVTA, KOl EVEPYEL NAVTA, KAL LÄTAL, KOL OOCEL TN XApL-  TL  10 Jakob Baumgartner: Liturgie und Schönheit, in HID 40 (1986) 65-84. 71: Unter dem Titel: «Der Geist, der  alles erneuert» behandelt Baumgartner die Grundbedeutung der Epiklese auch für die leiblichen  Vollzüge bis hin zu den materiellen Gegenständen: «Andererseits prägt das leibliche Tun unsere ganze  Person mit dem Geist; dieser bemächtigt sich unser und verwandelt, ja vergeistigt unser Wesen. Das Lob  setzt sich sogar über den Leib hinaus fort; die materiellen Dinge (das Wasser, das Brot, der Wein, das Ööh  erhalten zusätzlich zu ihrer Alltagsbestimmung einen Tiefensinn, so dass sie kraft des Geistes die Gnade  wirksam zu vermitteln vermögen».  346S o auch Cie anderen Stoffe euer, Öl, Salz, Asche, Wachs ist, a1Ss OD
WIT Cie Wesensflfülle der inge purten, gerade In dem Augenblick, da G1E ZU al

drüuückenden Zeichen der übernatürlichen (eistesfülle werden»/.
Wie geschieht Cie Einbringung der materiellen Außenwelt In Cie (10ttes-

beziehung hinein? 1er 1st Cie hohe Bedeutung der pniklese beachten, Cie In der
ostkirc  ichen Theologie nicht LLUL ZUL eler der Sakramente gehört, sondern SIcCh
eXplizit auch auf Cdie materielle Außenwelt ezieht SO Ssagtl 5>ymeon vo  >

Thessaloniki, dass a  eS, woruüber der göttliche ame angerufen worden ist, rfüllt
GEe]I VOoOlIl der Na (1ottes und dQlese auch welterzugeben vermag®. Und «WOo nam-
ich Cie Anrufung Gottes, der der chöpfer VOoOlIl em ist, geschieht, SeIN ame
ist, derjenige der helligsten Dreifaltigkeit, Cie allein wahrer ott ist, da 1st es hel-
lig, da wirkt a  eS, el und reitetl Urc Cie (made»9. In fast ostkirc  iche
anler beschreibt auch aumgartner das andelnde Wirken des (jelstes DIS hinein
In Cie Leiblichkeit des Menschen und Cie materiellen (Gegenstände, Cie ber ihre
Alltagsbestimmung hinaus «kraft des (‚e1istes Cie Na wirksam vermitteln Vel-

mögen»10,

RKomano (JUARDINI, Liturgische Bitdung. Versuche, Rotheniels Maın 1923, 451

Vgl Lalogos 129 In 120 S31 LIovta yYap NYLAOLEVO T DE OVOLOTL, Kl  E YOPLTOC 11 mAÄNpPN, Kl
WETOÖOTLKOA. YOPLTOV Kl O YLAOLOD.
1al0g0S 125 In 1592 3726 XO TOLVUV (De0U OVOULAOLO Kl EMNLKÄNOLG TOU TOVTO OLNKOTOC IN
WOKAPLAC Tpıaö0C TOU WOVOU OVTOC (DEOU, QyLO NAVTOL Kl  E EvEpyEL NAVTOL Kl  E LÄTOL, Kl  E O0MLEL YOpL-
LL

bBaumgartner: lturgle N: Schönheit, In HID (1986) 65-84 {1 Unter Jem 1Le «JDer Gelst, er
es ETrTNEeUEert>»> behandelt bBaumgartner (lie Grundbedeutung er piklese uch 1r (lie leiblichen
ollzüge his hin den materiellen Gegenständen: «Andererseits prä: (as leibliche Iun ULNSPIt

Person miıt Jem Gelst: (lieser bemächtigt. sich N: verwandelt, ]Ja vergelstigt Wesen. Das Lob
SEL7Z7 sich er QJen Leib hinaus fort: (lie materiellen ın das Wasser, (as Brot, er Wein, (as ÖD
ernalten zusAatzlich ihrer Alltagsbestimmung einNen Tiefensinn, 4ass O1 Ta Qes (‚elstes (lie Na
wirksam vermitteln vermögen».

346346

«Wasser, das erlöst und heiligt». Die liturgische Symbolik des Wassers...

Verlockende, das tief Heidnische, ja Böse darin. Wer das nicht gespürt hat, weiß
nicht, was Natur heißt... In der Liturgie erleben wir das tief Fragwürdige der Natur,
die Gewalt der elementaren Mächte, bei denen es durchaus fraglich ist, in wessen
Hände sie kommen... Geben wir uns nicht Gott zu eigen, dann verfallen wir dem
Bösen. Und der Sinn der Liturgie ist den Dingen gegenüber zum großen Teil der, sie
aus der unrechten Hand in die rechte zu bringen; aus der Hand des “Herrn der
Welt” in die des Vaters. So wird das Wasser aus einem Element, vor dem es dem
wahrhaft Feinfühligen zuweilen wohl grauen kann, zu etwas ganz Reinem... Es
macht rein und ist fruchtbar und ein lebendiges Symbol des übernatürlichen
Lebens. ... So auch die anderen Stoffe: Feuer, Öl, Salz, Asche, Wachs – es ist, als ob
wir die Wesensfülle der Dinge spürten, gerade in dem Augenblick, da sie zum aus-
drückenden Zeichen der übernatürlichen Geistesfülle werden»7.

Wie geschieht die Einbringung der materiellen Außenwelt in die Gottes-
beziehung hinein? Hier ist die hohe Bedeutung der Epiklese zu beachten, die in der
ostkirchlichen Theologie nicht nur zur Feier der Sakramente gehört, sondern sich
explizit auch auf die materielle Außenwelt bezieht. So sagt Symeon von
Thessaloniki, dass alles, worüber der göttliche Name angerufen worden ist, erfüllt
sei von der Gnade Gottes und diese auch weiterzugeben vermag8. Und: «Wo näm-
lich die Anrufung Gottes, der der Schöpfer von allem ist, geschieht, wo sein Name
ist, derjenige der heiligsten Dreifaltigkeit, die allein wahrer Gott ist, da ist alles hei-
lig, da wirkt er alles, heilt und rettet er durch die Gnade»9. In fast ostkirchlicher
Manier beschreibt auch Baumgartner das wandelnde Wirken des Geistes bis hinein
in die Leiblichkeit des Menschen und die materiellen Gegenstände, die über ihre
Alltagsbestimmung hinaus «kraft des Geistes die Gnade wirksam zu vermitteln ver-
mögen»10.

7 Romano GUARDINI, Liturgische Bildung. Versuche, Rothenfels am Main 1923, 45f.
8 Vgl. Dialogos 129, in PG 155, 337 B: Pavnta ga;r hJgiasmevna tw/̀qeivw/oJnovmati, kai;cavritov~ eijsi plhvrh, kai;

metadotika;carivtwn te kai;aJgiasmou.̀
9 Dialogos 128, in PG 155, 336 B: ”Opou toivnun Qeou`ojnomasiva kai;ejpivklhsi~ tou`pavnta pepoihkovto~ th~̀

makariva~ Triavdo~ tou`movnou o[nto~ Qeou,̀ a{gia pavnta, kai;ejnergei`pavnta, kai;ijat̀ai, kai;swz̀ei th/̀cavri-
ti.

10 Jakob Baumgartner: Liturgie und Schönheit, in HlD 40 (1986) 65-84. 71: Unter dem Titel: «Der Geist, der
alles erneuert» behandelt Baumgartner die Grundbedeutung der Epiklese auch für die leiblichen
Vollzüge bis hin zu den materiellen Gegenständen: «Andererseits prägt das leibliche Tun unsere ganze
Person mit dem Geist; dieser bemächtigt sich unser und verwandelt, ja vergeistigt unser Wesen. Das Lob
setzt sich sogar über den Leib hinaus fort; die materiellen Dinge (das Wasser, das Brot, der Wein, das Öl)
erhalten zusätzlich zu ihrer Alltagsbestimmung einen Tiefensinn, so dass sie kraft des Geistes die Gnade
wirksam zu vermitteln vermögen».

A
rt

ic
o

li

RTLu_3_2008.qxd:rivista.teo.n.2_07.qxd  3-11-2008  16:42  Pagina 346



RTLuU_3  08.0xd:rıvısta  e0.n.2_07,axd 165:42 Pagına 3A}

Mıchael Kunzler

Was bedeutet UU dies es für das Wasser a1Ss liturgisches 5Symbol, das In der
Lage SeIN Soll, Cie göttliche Na weiterzugeben, nachdem Urc C1INe eDL  eti-
csche Weihe Cie Kraft (10ttes SUZUSaSscCh aufgenommen hat, dass «erlösen
und helligen» veErma$S, WIC In der Taufwasserweihe des byzantinischen 1ILUS
heißt?

Wasser begräbt und ass aulerstehen
Zur ymbolı des Wassers In der aule

Da In diesem Heft Cie Taufe eigens behandelt WITrd, sollen LLUL einige Aspekte der
Taufwasserweihe 1m Kontext der christlichen Inıtlation behandelt werden.

In den Kirchen des Ostens geschieht Cie Taufe Urc mmersIiOnN, Urc das drel-
malige Untertauchen des äuflings a1Ss realsymbolischer Nachvollzug des mıi1t
Christus Begrabenwerdens und Auferstehens ach der Tauftheologie des Kapitels
1m Römerbhbhriefl.

Auch ach 5ymeon VOIl Thessaloniki, eInNem Liturgiekommentator a Späthy-
zantinischer Zeit, geschieht das dreimalige Eintauchen und Wiederauftauchen

der dreitägigen Grabesruhe und der Auferstehung Christ1i11. 5>ymeon
erwähnt och C1INe weIltere nalogie zwischen Christus und dem 1ıhm In der Taufe
hnlich gewordenen Menschen: Der (Getaufte steigt a dem Taufbecken a 1IS SC-
borener Mensch, 1903  — geschaffen und erleuchtet a 1IS Ssohn Gottes, das Taufbecken 1st
SCeINEe geistliche «Multter», au deren jungfräulichem der Mensch ebenso her-
vorgeht WIe Christus au dem jungfräulichen S@eINeTr utter hervorgegangen
1st Wie Christus au SeINer jungfräulichen utter Fleisch annahm, ewiIirkt das
Wasser der Taufe In ynergie mıi1t dem eiligen e15 1m Menschen Cie reine
Wiedergeburt, das Taufbecken WIT d gleichsam E1n Mutterschoß12. Iınen olchen
Vergleich des Taufbeckens mıi1t eInNem Mutterschoß für Cie geistliche, (‚eburt kennt
auch Theodor VOIl Mopsuestla: «Der TI1IeSTIer 111055 vorirefien und ach dem (‚esetz

11 1aL0g0Ss 63, In 120 DD{ DD (97000) ÖE ÖL TV TPLOV KOTOOVGEMOV Kl O VOÖVGE0MV IHV TPLNUE-
ON TOOTV Kl INV Q VOGTOGLV OLVLITOLEVOC TOU UTEP TLOV GapKL STAUPWEVTOC Kl Q VOOTAVTOC.
1aL0g0Ss 64, In 1592 AAU O utnmc QO’UDWV Q VOYEVVNELC BOntLOGELG, EEEPYETAL KOALVOC OAÄ0OC Kl NEO
MTILOLEVOC Kl Y1ı0c (D TING LEPÄC KOAÄUUBNOPAC IN WNTPOC NLÖV LTG NVEULATLKTIG, IN VIL IN nApOE-
VLKTIC KOTAPAC Kl OyYLOC UNTPAGC. LOa yYap XDLOTOC TNS 1 Iap9evovV, .  LV TOWV DE DUTOLEVOV KOTOAPT TO-
KUYW, Kl NWEIC IN O yVIC KOAÄUUBNOPAG, Kl C KEL OALUO KOOaApOV Kl YOSTNP QyLo TING 1 Iap9EevouV
EV O yYLO 1 IveuuaTtı IHV TOU AOYOU ELNDYAOATO SAPKOOLV, Kl  E EV NULV VOOP KOOapOV IN KOAÄUUBNOPAC Kl  E
1 1vgUuO Oe10vV IHV KOOapaV QVOYEVVNOLV EEETEÄEOE.

347347

Michael Kunzler

Was bedeutet nun dies alles für das Wasser als liturgisches Symbol, das in der
Lage sein soll, die göttliche Gnade weiterzugeben, nachdem es durch eine epikleti-
sche Weihe die Kraft Gottes sozusagen aufgenommen hat, so dass es zu «erlösen
und heiligen» vermag, wie es in der Taufwasserweihe des byzantinischen Ritus
heißt?

2. Wasser begräbt und lässt auferstehen:
Zur Symbolik des Wassers in der Taufe

Da in diesem Heft die Taufe eigens behandelt wird, sollen nur einige Aspekte der
Taufwasserweihe im Kontext der christlichen Initiation behandelt werden.

In den Kirchen des Ostens geschieht die Taufe durch Immersion, durch das drei-
malige Untertauchen des Täuflings als realsymbolischer Nachvollzug des mit
Christus Begrabenwerdens und Auferstehens nach der Tauftheologie des 6. Kapitels
im Römerbrief.

Auch nach Symeon von Thessaloniki, einem Liturgiekommentator aus spätby-
zantinischer Zeit, geschieht das dreimalige Eintauchen und Wiederauftauchen
wegen der dreitägigen Grabesruhe und der Auferstehung Christi11. Symeon
erwähnt noch eine weitere Analogie zwischen Christus und dem ihm in der Taufe
ähnlich gewordenen Menschen: Der Getaufte steigt aus dem Taufbecken als neuge-
borener Mensch, neu geschaffen und erleuchtet als Sohn Gottes, das Taufbecken ist
seine geistliche «Mutter», aus deren jungfräulichem Schoß der Mensch ebenso her-
vorgeht wie Christus aus dem jungfräulichen Schoß seiner Mutter hervorgegangen
ist. Wie Christus aus seiner jungfräulichen Mutter Fleisch annahm, so bewirkt das
Wasser der Taufe in Synergie mit dem Heiligen Geist im Menschen die reine
Wiedergeburt, das Taufbecken wird gleichsam ein Mutterschoß12. Einen solchen
Vergleich des Taufbeckens mit einem Mutterschoß für die geistliche, Geburt kennt
auch Theodor von Mopsuestia: «Der Priester muss vortreten und nach dem Gesetz

A
rtico

li

11 Dialogos 63, in PG 155, 227-228 D: ...a{ma de;dia;twǹ triwǹ kataduvsewvn te kai;ajnaduvsewn th;n trihvme-
ron tafh;n kai;th;n ajnavstasin aijnittovmeno~ tou`uJpe;r hJmw/n sarki;staurwjevnto~ kai;ajnastavnto~.

12 Dialogos 64, in PG 155, 229 A: Ou{tw~ ou\n ajnagennhjei;~ oJbaptisqeiv~, ejxevrcetai kaino;~ o{lo~ kai;pef-
wtismevno~ kai;Uijo;~ Qeou`th~̀ ijera~̀ kolumbhvqra~ th~̀ mhtro;~ hJmwǹ th/~ pneumatikh~̀, th~̀ ajnti;th~̀ parqe-
nikh~̀ katara~̀ kai;aJgiva~ mhvtra~. ÔW~ ga;r oJCristo;~ ajpo;th~̀ Parqevnou, i{na to;n rJerupwmevnon katavrh/tov-
kon, kai;hJmei~̀ ajpo;th~̀ aJgnh~̀ kolumbhvqra~, kai;wJ~ ejkei`ai|ma kaqaro;n kai;gasth;r aJgiva th~̀ Parqevnou
ejn aJgivw/Pneuvmati th;n tou`Lovgou eijrgavsato savrkwsin, kai;ejn hJmiǹ u{dwr kaqaro;n th~̀ kolumbhvqra~ kai;
Pneum̀a qeiòn th;n kaqara;n ajnagevnnhsin ejxetevlese.

RTLu_3_2008.qxd:rivista.teo.n.2_07.qxd  3-11-2008  16:42  Pagina 347



RTLuU_3  08.0xd:rıvısta  e0.n.2_07,axd 165:42 Pagına 3A8

«VVasser, Aas SrfÖSF HNa heigt» IDITZ Iıturgische ‚ymDol Aes ASsSers

des priesterlichen 1eNnNstes, Indem bestimmte Or{Ie verwendet, ott bitten, dass
Cie Na des eiligen (jelstes erabkomme, dass 65 ermächtige und efähige,
Leben ZCUSECNH In dieser furchtgebietenden Geburt, und ZU der Sakra-
mentalen (eburt N TOUV WVGTNPLOV YEVEGLC, WITCO» 13

eNaug KT AKPLBELOV gehört Cie dreimalige mMmMerSsSION ZUL

Gültigkeit der Taufe DIe antilateinische Polemik Cie (ültigkeit der Taufe
Urc Aspersion erwähnend emerkt Meyendorff ınier Bezugnahme auf 1KOLAUS
Kabasilas, dass Cie MMmMeEeTSION tatsäc  1C E1n Zeichen für den SInn der Taufe celbst
SEe1 Der Untergang des alten Menschen, dem Cie Na nicht zugänglich Wal, könne
LLUL Urc Cie mMMmMeEeTSION gultig (!) dargeste werden. «Der e15 ibt dem
Menschen Urc Cie Taufe Cie Freiheit VOoOlIl der Sklaverel des Satans und ach
eInNem anderen USCTUC VOIl Kabasıilas Cie Möglichkeit, .  mıit den knergien des
(‚e1istes äatig SeINn »14 Doch feiern verschiedene Kirchen Cie Taufe el dass der
Empfänger DIS ZU Bauch oder DIS ZUL TUS 1m Wasser steht, und der Täufer 1ıhm
reimal Wasser ber das aup ießt, dass E1n Wasserschleier entsteht, der den
Leib Salnz eINNU. und das «Begrabenwerden» 1m Wasser LLUL rudimentär dar-
stellt1> DIe ostkirchliche iKonographische Darstellung der Taufe Christi entspricht
dieser Taufweise. Nach Kleinheyer spricht manches aTuUr, dass dies In vornikänIı-
scher Ze1ilt vielleicht Cie ege der Taufweise WAal, denn Cie Tiefe der
Taufbecken ieß ach archäologischen Erkenntnissen Sar kein vollständiges
Untertauchen zu16

13 { HEFODOR MOPSUESTIA, Katechet. Homilten, übersetzt N: eingeleitet Vo Peter Bruns Fontes ('hristianı
Freiburg-Basel-Wien 19995, Homuiltie 14,9, 2367 Dazu uch (‚e0rges Aime ARTIMORT, ‚Eglise

priere. Introduction Ia Liturgte, vol 11 Les SAacCreMeEeNtS, Parıs 1984, «  Teau Q11SS1 Qevient Se1N
DOUL celul Qqu1 alt. le Pontile Jemande [Heu UUE Ia sräce (le I Esprit ®alnt vienne [ 11° l eauU, Ia rende
apable d engendrer...».
Jean MEYENDORFF, Inıtiation Ia Lheotogte Oyzantine, Parıs 1979, A «L immersion el vral 1re le
signe MEeMe Au “{ 115 Au baptemeRTLu_3_2008.qaxd:rivista.teo.n.2_07.qxd 3—%;2008 16:42 Pagina 348  «Wasser, das erlöst und heiligt». Die liturgische Symbolik des Wassers...  des priesterlichen Dienstes, indem er bestimmte Worte verwendet, Gott bitten, dass  die Gnade des Heiligen Geistes herabkomme, dass er es ermächtige und befähige,  Leben zu zeugen in dieser furchtgebietenden Geburt, und es zum Schoß der sakra-  mentalen Geburt (1} 700 WomNpl0V yEvEGLC) Wird»13.  Genau genommen - Kkart ükpißerlav — gehört die dreimalige Immersion zur  Gültigkeit der Taufe. Die antilateinische Polemik gegen die Gültigkeit der Taufe  durch Aspersion erwähnend bemerkt Meyendorff unter Bezugnahme auf Nikolaus  Kabasilas, dass die Immersion tatsächlich ein Zeichen für den Sinn der Taufe selbst  sei. Der Untergang des alten Menschen, dem die Gnade nicht zugänglich war, könne  nur durch die Immersion gültig (!) dargestellt werden. «Der Geist gibt dem  Menschen durch die Taufe die Freiheit von der Sklaverei des Satans und - nach  einem anderen Ausdruck von Kabasilas - die Möglichkeit, “mit den Energien des  Geistes tätig zu sein”»14, Doch feiern verschiedene Kirchen die Taufe so, dass der  Empfänger bis zum Bauch oder bis zur Brust im Wasser steht, und der Täufer ihm  dreimal Wasser über das Haupt gießt, so dass ein Wasserschleier entsteht, der den  Leib ganz einhüllt und so das «Begrabenwerden» im Wasser nur rudimentär dar-  stellt!5. Die ostkirchliche ikonographische Darstellung der Taufe Christi entspricht  dieser Taufweise. Nach Kleinheyer spricht manches dafür, dass dies in vornikäni-  scher Zeit vielleicht sogar die Regel der Taufweise war, denn die Tiefe der  Taufbecken ließ nach archäologischen Erkenntnissen gar kein vollständiges  Untertauchen zu16,  13 THEODOR v. MoPsuEsSTIA, Katechet. Homilien, übersetzt und eingeleitet von Peter Bruns (Fontes Christiani  17/2), Freiburg-Basel-Wien u.a. 1995, Homilie 14,9, 367. Dazu auch Georges Aime MARTIMORT, L’Eglise en  priegre. Introduction & la Liturgie, vol. IIl: Les sacrements, Paris 1984, 56: «...l’eau aussi devient un sein  pour celui qui nait... le Pontife... demande ä Dieu que la gräce de l’Esprit Saint vienne sur l’eau, la rende  capable d’engendrer...».  14 Jean MEYENDORFF, /nitiation ä la theologie byzantine, Paris 1975, 258: «L’immersion est ä vrai dire le  signe meme du sens du bapteme ... L’engloutissement ne peut pas valablement &tre signifiee sinon par  l’immersion. L’Esprit donne ä l’homme libere par le bapteme de l’esclavage du Satan, la possibilite d’&t-  re actif avec les energies spirituelles, selon une autre expression de Cabasilas».  15 Vgl. Alban DouDELET, LZes Orthodoxes grecs, Leuven 1996, 104: «Le bapte&me est administre dans une cuve  mobile placee au milieu de l’Eglise, par immersion... l’immersion est seule considerege comme valide: des  milieux rigoristes preconisent l’immersion complete, tandis que certains e6veques prescrivent de plonger  V’enfant dans l’eau jusqu’aux epaules en lui versant de l’eau sur la tete». Vielleicht zu generalisierend  Brey: «Die Taufe geschieht durch dreimaliges totales Untertauchen oder durch Eintauchen und Über-  gießen», Christoph BREY, Gestaltung und Deutung der christlichen Initiation in den orthodoxen Kirchen,  in C. LANGE — C. LEONHARD — R. OLBRICH (Hgg.), Die Taufe. Einführung in Geschichte und Praxis, Darmstadt  2008, 143-150, hier 145.  16 Vgl. Bruno KLEINHEYER, Sakramentliche Feiern I: Die Feiern der Eingliederung in die Kirche, GdK 1,  348Lengloutissement Deut Das valahblement Ofre signifiege SINON Dal
l immersion. ‚Esprit donne ”homme libere DAr le bapteme (le l esclavage Au 5atan, Ia possibilite (l el-

actit VE les energies spirituelles, celon Ulr QULre expression (le ('ahasılas»

Vgl an OUDELET, Les Orthodoxyxes, LeUuven 1996, 104 «Le bapteme el a(lministre ans Ulle CUVtE

mohbile placee milienu (le L eglise, DAr IMMEersSIGN... i1immersion el ceule CONSiIdereee valide (des
111e11x rıgoristes preconisent l immersion complete, tandlıis UUE certaıns eveques presecrivent (le plonger
enfant ans l eau JUusqu aux epaules I versantd (le l eau s [ 11° Ia tete>». Vielleicht generalisierend
Brey «I He a1ie geschieht Ur«c dreimaliges totales Untertauchen (ler Urc FEintauchen und Über-
gieben», Christoph BREY, Gestaltung HNn Deutung der christlÄichen Inıtiation In den Oorthodoxen Kirchen,
In LANGE |EONHARD ()L_BRBICH e aufe. FEinführung In Geschichte HNn PraxIis, Darmstadt
2008, 143-150, ler 145

Vgl Bruno KLEINHEYER, Sakramentliche Feiern DIie Feiern der Eingitederung In die Kirche, (a K L,

345348

«Wasser, das erlöst und heiligt». Die liturgische Symbolik des Wassers...

des priesterlichen Dienstes, indem er bestimmte Worte verwendet, Gott bitten, dass
die Gnade des Heiligen Geistes herabkomme, dass er es ermächtige und befähige,
Leben zu zeugen in dieser furchtgebietenden Geburt, und es zum Schoß der sakra-
mentalen Geburt (hJtou`musthrivou gevnesi~) wird»13.

Genau genommen – kat∆ ajkrivbeian – gehört die dreimalige Immersion zur
Gültigkeit der Taufe. Die antilateinische Polemik gegen die Gültigkeit der Taufe
durch Aspersion erwähnend bemerkt Meyendorff unter Bezugnahme auf Nikolaus
Kabasilas, dass die Immersion tatsächlich ein Zeichen für den Sinn der Taufe selbst
sei. Der Untergang des alten Menschen, dem die Gnade nicht zugänglich war, könne
nur durch die Immersion gültig (!) dargestellt werden. «Der Geist gibt dem
Menschen durch die Taufe die Freiheit von der Sklaverei des Satans und – nach
einem anderen Ausdruck von Kabasilas – die Möglichkeit, “mit den Energien des
Geistes tätig zu sein”»14. Doch feiern verschiedene Kirchen die Taufe so, dass der
Empfänger bis zum Bauch oder bis zur Brust im Wasser steht, und der Täufer ihm
dreimal Wasser über das Haupt gießt, so dass ein Wasserschleier entsteht, der den
Leib ganz einhüllt und so das «Begrabenwerden» im Wasser nur rudimentär dar-
stellt15. Die ostkirchliche ikonographische Darstellung der Taufe Christi entspricht
dieser Taufweise. Nach Kleinheyer spricht manches dafür, dass dies in vornikäni-
scher Zeit vielleicht sogar die Regel der Taufweise war, denn die Tiefe der
Taufbecken ließ nach archäologischen Erkenntnissen gar kein vollständiges
Untertauchen zu16.

13 THEODOR V. MOPSUESTIA, Katechet. Homilien, übersetzt und eingeleitet von Peter Bruns (Fontes Christiani
17/2), Freiburg-Basel-Wien u.a. 1995, Homilie 14,9, 367. Dazu auch Georges Aimé MARTIMORT, L’Eglise en
prière. Introduction à la Liturgie, vol. III: Les sacrements, Paris 1984, 56: «...l’eau aussi devient un sein
pour celui qui naît... le Pontife... demande à Dieu que la grâce de l’Esprit Saint vienne sur l’eau, la rende
capable d’engendrer...».

14 Jean MEYENDORFF, Initiation à la théologie byzantine, Paris 1975, 258: «L’immersion est à vrai dire le
signe même du sens du baptême ... L’engloutissement ne peut pas valablement être signifiée sinon par
l’immersion. L’Esprit donne à l’homme libéré par le baptême de l’esclavage du Satan, la possibilité d’êt-
re actif avec les énergies spirituelles, selon une autre expression de Cabasilas».

15 Vgl. Alban DOUDELET, Les Orthodoxes grecs, Leuven 1996, 104: «Le baptême est administré dans une cuve
mobile placée au milieu de l’église, par immersion… l’immersion est seule considéreée comme valide: des
milieux rigoristes préconisent l’immersion complète, tandis que certains évêques prescrivent de plonger
l’enfant dans l’eau jusqu’aux épaules en lui versant de l’eau sur la tête». Vielleicht zu generalisierend
Brey: «Die Taufe geschieht durch dreimaliges totales Untertauchen oder durch Eintauchen und Über-
gießen», Christoph BREY, Gestaltung und Deutung der christlichen Initiation in den orthodoxen Kirchen,
in C. LANGE – C. LEONHARD – R. OLBRICH (Hgg.), Die Taufe. Einführung in Geschichte und Praxis, Darmstadt
2008, 143-150, hier 145.

16 Vgl. Bruno KLEINHEYER, Sakramentliche Feiern I: Die Feiern der Eingliederung in die Kirche, GdK I,

A
rt

ic
o

li

RTLu_3_2008.qxd:rivista.teo.n.2_07.qxd  3-11-2008  16:42  Pagina 348



RTLuU_3  08.0xd:rıvısta  e0.n.2_07,axd 165:42 Pagına 349

Mıchael Kunzler

TOTIZ em steht In der byzantinischen Tauffeier Cie Theologie des OMEer-
briefes, wonach der Täufling mıi1t Christus egraben WIrd, auch SeINer
Auferstehung Anteil erhalten prägend 1m Vordergrund. 1e5 zeig das
Weihegebet des Taufwassers, WIe ]jeder Tauffeier gehört und der (attung
«Hochgebet»1“ zugerechnet werden 1155 Aanz den Strukturgesetzen orlentali-
scher Anaphoren folgend, beginnt das Weihegebet mıi1t e1Inem hymnischen Lobpreis
ber den chöpfer und SEeINE gute Schöpfung. (1ottes Erbarmen führte ZUL

Menschwerdung SEeINEeS Sohnes, Cie Menschen und Cie gesamte Schöpfung VOoOlIl

der Knechtscha: Satans befreien. Te1lacC wiIird Cie DL  ese wIiederholt «Du
celbst also, menschenliebender ÖnIig, komm auch Jetz Urc das Überkommen
Deines eiligen (jelstes und heilige dieses aSsSSsSer>» 1e5@e DL  ese S11 bewirken:
< 1ıhm Cie (madengabe der Erlösung, den en des ordans Mache ZUL

Quelle der Unverwesilichkeit, ZU eschen der Heiligung, ZU Suhnemittel für Cie
Suüunden, ZUL Heilung VOoOlIl Krankheiten, den Damonen ZU Verderben, ınnahbar den
fein:  Iıchen Kräften, rfüllt mıi1t Engelskraft». Entsprechend olg UU C1INe ECXOTZIS1e-
rende andlung: Der T1eSTIer bekreuzt mıi1t der Hand reimal das Wasser haucht

und Spricht, es reimal wiederholend «S mögen zerschmettert werden ılnfier
dem Zeichen Deines KTreuzes alle feindlichen Maächte»18. Durch Cie Vertreibung
er gottwidrigen Mächte und Cie Herabkunft des eiligen (‚e1istes S11 dieses
Wasser eE1Nes werden, «das erlöst und das heiligt, das Fleisch und e15 reinigt», e1N
Wasser, das Cie Nachlassung der Übertretungen, Cie Erleuchtung der eele bewirkt,
das ZU Bad der Wiedergeburt WIrd, das der krneuerung des (jelstes dient, das das
(madengeschenk der Kindschaft bringt, das das (ewand der Unverweslichkeit
bringt und ZUL Quelle des Lebens WIrd. «Erscheine, Herr, ber diesem Wasser, und
o1ib, dass der, welcher darın etauft WITrd, 1903  — geschaffen werde und ablege den
alten Menschen, der UuUrc Cie USTe der Verführung verderbt ist, und anzı]iehe den

Menschen, der ach dem SEeINEeS Schöpfers erneuer ist, auf dass CL, mıi1t
eingepflanzt In der Ahnlichkeit Deines Todes Uurc Cie Taufe, teilhaftig werde auch

Regensburg 1989, ' uch Andreas PÜLZ, Iie Lage der Piszinen In den spätantiken Baptısterien Bosniens
HNn der Herzegowinad HNn ihre Auswirkung auf den Taufabtauf, In HID 4S (1994) 307/7-317

/Zur Gebetsgattung Qes «Hochgebets», (las nicht aul (las FEFucharistische Hochgebet beschränkt ist, Jem
uch (lie Taufwasserweihe In QJen ahendländischen Kiıten, (lie Ordinationsgebete In er Weiheliturgie, er
feierliche bBrautsegen N: (as XSUE er Ostervigil gehört, vgl Michael MERZ, ((ebetsformen der
Liturgte, In (a K ILL, Regensburg 116-120

Serg1ius EITZ, Mysterium der ndeiung HIT} DIie Mystertenhandiungen der Orthodoxen Kirche und das
Lägliche der Orthodorxen Giaubigen, Herausgegebe Vo Erzprlester dergius Heltz, übersetzt und
bearbeitet Vo ®1SAaNnne Hausammann N: derg1ius Heltz, Köln 19855, 453

349349

Michael Kunzler

Trotz allem steht in der byzantinischen Tauffeier die Theologie des Römer-
briefes, wonach der Täufling mit Christus begraben wird, um auch an seiner
Auferstehung Anteil zu erhalten prägend im Vordergrund. Dies zeigt das
Weihegebet des Taufwassers, wie es zu jeder Tauffeier gehört und der Gattung
«Hochgebet»17 zugerechnet werden muss. Ganz den Strukturgesetzen orientali-
scher Anaphoren folgend, beginnt das Weihegebet mit einem hymnischen Lobpreis
über den Schöpfer und seine gute Schöpfung. Gottes Erbarmen führte zur
Menschwerdung seines Sohnes, um die Menschen und die gesamte Schöpfung von
der Knechtschaft Satans zu befreien. Dreifach wird die Epiklese wiederholt: «Du
selbst also, menschenliebender König, komm auch jetzt durch das Überkommen
Deines Heiligen Geistes und heilige dieses Wasser». Diese Epiklese soll bewirken:
«Gib ihm die Gnadengabe der Erlösung, den Segen des Jordans. Mache es zur
Quelle der Unverweslichkeit, zum Geschenk der Heiligung, zum Sühnemittel für die
Sünden, zur Heilung von Krankheiten, den Dämonen zum Verderben, unnahbar den
feindlichen Kräften, erfüllt mit Engelskraft». Entsprechend folgt nun eine exorzisie-
rende Handlung: Der Priester bekreuzt mit der Hand dreimal das Wasser haucht es
an und spricht, alles dreimal wiederholend: «Es mögen zerschmettert werden unter
dem Zeichen Deines Kreuzes alle feindlichen Mächte»18. Durch die Vertreibung
aller gottwidrigen Mächte und die Herabkunft des Heiligen Geistes soll dieses
Wasser eines werden, «das erlöst und das heiligt, das Fleisch und Geist reinigt», ein
Wasser, das die Nachlassung der Übertretungen, die Erleuchtung der Seele bewirkt,
das zum Bad der Wiedergeburt wird, das der Erneuerung des Geistes dient, das das
Gnadengeschenk der Kindschaft bringt, das das Gewand der Unverweslichkeit
bringt und zur Quelle des Lebens wird. «Erscheine, Herr, über diesem Wasser, und
gib, dass der, welcher darin getauft wird, neu geschaffen werde und ablege den
alten Menschen, der durch die Lüste der Verführung verderbt ist, und anziehe den
neuen Menschen, der nach dem Bilde seines Schöpfers erneuert ist, auf dass er, mit
eingepflanzt in der Ähnlichkeit Deines Todes durch die Taufe, teilhaftig werde auch

A
rtico

li

Regensburg 1989, 50; auch Andreas PÜLZ, Die Lage der Piszinen in den spätantiken Baptisterien Bosniens
und der Herzegowina und ihre Auswirkung auf den Taufablauf, in HlD 48 (1994) 307-317.

17 Zur Gebetsgattung des «Hochgebets», das nicht auf das Eucharistische Hochgebet beschränkt ist, zu dem
auch die Taufwasserweihe in den abendländischen Riten, die Ordinationsgebete in der Weiheliturgie, der
feierliche Brautsegen und das Exsultet der Ostervigil gehört, vgl. Michael B. MERZ, Gebetsformen der
Liturgie, in GdK III, Regensburg 19902, 116-120.

18 Sergius HEITZ, Mysterium der Anbetung III: Die Mysterienhandlungen der Orthodoxen Kirche und das
tägliche Gebet der Orthodoxen Gläubigen, Herausgegeben von Erzpriester Sergius Heitz, übersetzt und
bearbeitet von Susanne Hausammann und Sergius Heitz, Köln 1988, 43.

RTLu_3_2008.qxd:rivista.teo.n.2_07.qxd  3-11-2008  16:42  Pagina 349



RTLuU_3  08.0xd:rıvısta  e0.n.2_07,axd 165:42 Pagına AB)

«VVasser, Aas SrfÖSF HNa heigt» IDITZ Iıturgische ‚ymDol Aes ASsSers

Deiner Auferstehung, ewahre Cdie (1abe des eiligen Geistes, mehre das
Unterpfand der Na und Thalte den Ehrenpreis der erufung VOoOlIl oben und
zugezählt werde den Erstgeborenen, Cie eingeschrieben SINd 1m Himmel, In DIr,
ULNSEeTEeIll ott und errn esSs Christus»19.

Alle uter des Heils und der Erlösung, Cie das geweihte Wasser «hbewirken» soll,
ründen und ipfeln In SeINeTr Bestimmung, 1m Taufgeschehen das (Gırab werden,

dem der Mensch realen Anteil erhalten Soll, ebenso real mıi1t Christus ZU

ewigen Leben auferstehen können. Das Taufwasser WIT d ZUL Ahnlichkeit (OUOL-
(OUC) des heilbringenden Todes Christi20. amı waren SIinn und Bedeutung der
Taufe In sroßer theologischer und spiritueller Dichte kennzeichnen: S1e 1st das
Eingepflanztwerden eE1Nes endlichen und sündigen Menschen In Cie Uüberbordende

des unendlichen, heilen und eiligen Lebens, das dem atfer und dem Ssohn
und dem eiligen e15 eigen 1st VOo_Lr er Zelt Wie C1INe Pflanze au dem tödlichen
TUn e1INer vergifteten Erdegl und In eINenN Wurzelgrund einge-
pflanzt WIrd, der ihr Leben In erlaubt, wiIird der Mensch 1m eschehen der
Taufe «eingepflanzt» (SVUOULTOC) In das Leben des dreifaltigen O  es

Wasserweıihe und Weihwasser Im byzantinischen 1CUS

Weilhwasser ach Zeugnissen der alten Kırche
Im Euchologion des 1SCNOIS erapion au dem agyptischen Thmuis 362) fin-

den WIT erstmals E1n ZUL 5Segnung des aSssersSs, das ınterschlieden vOoO

Taufwasser Wd.  — ES handelt SIcCh das fünfte 1m Rituale des erapion mıi1t
der Überschrift «(Jjebet ber Cie dargebrachten Ole und aSsSSsSer>» Evuyn nEPL TOV
NPOGÖOEPOUEVOV CAÄCQLOV KL VOCTOV22.

arın el «Wir SCHNEN Urc den amen deines einziggeborenen esSs
Christus Qiese Geschöpfe, den amen dessen, der für u11 gelitten hat, der gekreu-
zigt wurde, der auferstand und ZUL Rechten des Ungeschaffenen SITZ rufen WIT

EITZ, Mysterium der ndeiung IIT,
A{} AÄYLOAOUATAPLOV, KRKom 1954, L, 31 N  1LVO YEVOLEVOC SULÖUTOC T OLOLOLOTL TOU DOvatouV TOU LOVOYEVOUGC

01018 100 ÖLC TOU BOAMTLULATOG...
41 Vgl KRKOm E1 yYap S ULOUVTOL YEYOVOLLEV T OWLOLOLATL TOU DOvatouV QUTOV, AA Kl IN Q VOAGTAGENMC

£O0UE0M.
A Herausgegebe: Vo Franz Xaqaver FUNK, Didascalta HNn ( Oonstitutiones Apostotorum, 2, Paderborn

1906, 1791.

3 5{()350

«Wasser, das erlöst und heiligt». Die liturgische Symbolik des Wassers...

Deiner Auferstehung, bewahre die Gabe des Heiligen Geistes, mehre das
Unterpfand der Gnade und so erhalte den Ehrenpreis der Berufung von oben und
zugezählt werde den Erstgeborenen, die eingeschrieben sind im Himmel, in Dir,
unserem Gott und Herrn Jesus Christus»19.

Alle Güter des Heils und der Erlösung, die das geweihte Wasser «bewirken» soll,
gründen und gipfeln in seiner Bestimmung, im Taufgeschehen das Grab zu werden,
an dem der Mensch realen Anteil erhalten soll, um ebenso real mit Christus zum
ewigen Leben auferstehen zu können. Das Taufwasser wird zur Ähnlichkeit (ojmoiv-
wma) des heilbringenden Todes Christi20. Damit wären Sinn und Bedeutung der
Taufe in großer theologischer und spiritueller Dichte so zu kennzeichnen: Sie ist das
Eingepflanztwerden eines endlichen und sündigen Menschen in die überbordende
Fülle des unendlichen, heilen und heiligen Lebens, das dem Vater und dem Sohn
und dem Heiligen Geist eigen ist vor aller Zeit. Wie eine Pflanze aus dem tödlichen
Grund einer vergifteten Erde genommen und in einen neuen Wurzelgrund einge-
pflanzt wird, der ihr Leben in Fülle erlaubt, so wird der Mensch im Geschehen der
Taufe «eingepflanzt» (suvmfuto~) in das Leben des dreifaltigen Gottes21.

3. Wasserweihe und Weihwasser im byzantinischen Ritus

3.1. Weihwasser nach Zeugnissen der alten Kirche
Im Euchologion des Bischofs Serapion aus dem ägyptischen Thmuis († 362) fin-

den wir erstmals ein Gebet zur Segnung des Wassers, das unterschieden vom
Taufwasser war. Es handelt sich um das fünfte Gebet im Rituale des Serapion mit
der Überschrift «Gebet über die dargebrachten Öle und Wasser» – Eujch;peri;twǹ
prosferomevnwn ejlaivwn kai;uJdavtwn22.

Darin heißt es: «Wir segnen durch den Namen deines einziggeborenen Jesus
Christus diese Geschöpfe, den Namen dessen, der für uns gelitten hat, der gekreu-
zigt wurde, der auferstand und zur Rechten des Ungeschaffenen sitzt rufen wir an

19 HEITZ, Mysterium der Anbetung III, 44.
20 ÔAgiasmavtarion, Rom 1954, I, 31: ...i{na genovmeno~ suvmfuto~ tw/̀oJmoiwvmati tou`qanavtou tou`monogenou~̀

sou Uijou`dia;tou`baptivmato~...
21 Vgl. Röm 6,5: Eijga;r suvmfutoi gegovnamen tw/̀oJmoiwvmati tou`qanavtou aujtou,̀ ajlla;kai;th~̀ ajnastavsew~

ejsovmeqa.
22 Herausgegeben von Franz Xaver FUNK, Didascalia und Constitutiones Apostolorum, Bd. 2, Paderborn

1906, 179f.

A
rt

ic
o

li

RTLu_3_2008.qxd:rivista.teo.n.2_07.qxd  3-11-2008  16:42  Pagina 350



RTLuU_3  08.0xd:rıvısta  e0.n.2_07,axd 165:42 Pagına 3551

Mıchael Kunzler

ber dieses Wasser und dieses Teile ynädie mıi1t ellende Kraft ber Qiese
Geschöpfe, damıit alle Fieberhitze und es Teuflische und alle Krankheit Urc das
Irinken und Cie Salbung vertrieben werden möÖge und dass Cie el  aDe diesen
Geschöpfen u15 ZUL heilenden ZNelI und ZU Mittel ULNSeIel (Gesundung werden
1m amen deines eingeborenen Sohnes esSs Christus, Urc den dir Cie Ehre GEe1
und Cie Herrschafft 1m eiligen 15 Uurc alle Ewigkeiten der Ewigkeiten,
Amen»23.

Wahrscheinlich 1st dies der ETSTIe offizielle liturgische ext ZUL Weihe des
Weihwassers, das E1n wirkliches Sakramentale darstellt Im Jahrhundert kennt
der edakKtior der Anostolischen Konstitutionen gleichfalls E1n olches ber
und asSser Im Unterschied ZU agyptischen Brauch bel erapion beschränkt
SIcCh das In den Konstitutionen auftf Cie e, dass das Wasser und das Mittel
ZUL Heilung VOIl Krankheiten und ZU erJagen der bösen (jelster SEe1 ({ftfensichtlie
brachten Cie Gläubigen Wasser und In Cie Kirche und en ZU privaten
EeDTAauc wieder mıi1t ach Aausegl Auch 1m Formular des erapion
diente Cie Segnung VOoOlIl und Wasser nicht allein wejeden bösen Geistes,
ZU erjJagen er Feuersglut und Kälte und Jjeder chwäche» (g1C AOOPLOLOV
NOAVTOC MVELLATOG NMOVNPOVU, ELG SKÖLOKUOV MAVTOC NMUPETOU KL DLYOUG KL MAONC
AOBEVELAG). ber ıuch rlangen er na und ZUE Vergebung der
Sılnden>» (g1c XApUW SKÜGTNV KL ÜOEGUWWV QUOAPTNUATOV).

Aus den Quellen wIird EUutlIc dass Cie Ostlichen Kirchen ce1t dem
Jahrhundert den EeDTAauc VOIl geweihtem Wasser ZUL Heilung VOoOlIl Krankheiten
und ZUL Abwehr der Damonen ekannt en DIeses Wasser wurde prinzipiell In
der MessfTeier geweilnht, Cie Gläubigen celbst brachten mıi1t In Cie Kirche. Später
fand Cie Segnung des AaSSers auch außerhalh der [SINNS SIN Das Wasser befand
SIcCh In verschiedenen Behältnissen, Cie Ssich 1m tirıum der Kirchen efanden,
Wal schon eweilht und stand den Gläubigen ZUL erfügung. In verschiedenen
Kirchen gab eINenN aliur eigens bestellten rlester, der Cie Aufgabe hatte, das

A EVAOYOÜULEV ÖL TOU OVOUOTOC TOU LOVOYEVOUC S0Uv Inco< ÄPLOTOV T KTLOLOTO. TOUTOL, TO OVOLCO TOU
MO0OVTOC OVOLOCOLEV, TOU STAUPMÜEVTOC Kl Q VOAGTAVTOC Kl KOOESOLEVOUVU EV OECSLÖ TOU OÜ YEVNTOU EL
TO VOOP Kl EL TO CÄO1LOV TOUVTO. Xapıca. OÖUVOLLV DENAMNEUTLKTIV EL IC KTLOLOTO. TOUTOL, ÖT NÄC JLUDE-
TOC Kl NÄC ÖCLUOVLOV Kl (970187 VOMTOC ÖL IN 0OENMC Kl  E IN QÄELWENMC ANOAAÄOYT Kl YEVNTEL Oap
08 ÜENAMNEUTLKOV Kl ÖADLAKOV OÄOKANPLAG TV KTLOLOTOV TOUVTMV WETOÄNWLG EV OVOUOTL TOU
LOVOYEVOUC CUU IncouV ÄPLOTOVU, ÖL Q'U GOoL 000 Kl TO KPATOC EV yı MVEULATL E1C TOUC GÜL VTAC
QLÖVOAC TV ALOVOV, QUNV-

AL Apostotlische Konstitutionen VILL, 2 e Marcel Metzger 336), Parıs 1987, A AN

351351

Michael Kunzler

über dieses Wasser und dieses Öl. Teile gnädig mit heilende Kraft über diese
Geschöpfe, damit alle Fieberhitze und alles Teuflische und alle Krankheit durch das
Trinken und die Salbung vertrieben werden möge und dass die Teilhabe an diesen
Geschöpfen uns zur heilenden Arznei und zum Mittel unserer Gesundung werden
im Namen deines eingeborenen Sohnes Jesus Christus, durch den dir die Ehre sei
und die Herrschaft im Heiligen Geist durch alle Ewigkeiten der Ewigkeiten,
Amen»23.

Wahrscheinlich ist dies der erste offizielle liturgische Text zur Weihe des
Weihwassers, das ein wirkliches Sakramentale darstellt. Im 4. Jahrhundert kennt
der Redaktor der Apostolischen Konstitutionen gleichfalls ein solches Gebet über Öl
und Wasser24. Im Unterschied zum ägyptischen Brauch bei Serapion beschränkt
sich das Gebet in den Konstitutionen auf die Bitte, dass das Wasser und das Öl Mittel
zur Heilung von Krankheiten und zum Verjagen der bösen Geister sei. Offensichtlich
brachten die Gläubigen Wasser und Öl in die Kirche und haben es zum privaten
Gebrauch wieder mit nach Hause genommen. Auch im 2. Formular des Serapion
diente die Segnung von Öl und Wasser nicht allein «zur Abwehr jeden bösen Geistes,
zum Verjagen aller Feuersglut und Kälte und jeder Schwäche» (eij~ ajforismo;n
panto;~ pneuvmato~ ponhrou,̀ eij~ ejkdiwkmo;n panto;~ puretou` kai; rJigou~ kai; pavsh~
aJsqeneiva~), aber auch «zum Erlangen aller Gnade und zur Vergebung der
Sünden» (eij~ cavrin eJkavsthn kai;a[fesin aJmarthmavtwn).

Aus den Quellen wird deutlich, dass die östlichen Kirchen seit dem 3.
Jahrhundert den Gebrauch von geweihtem Wasser zur Heilung von Krankheiten
und zur Abwehr der Dämonen gekannt haben. Dieses Wasser wurde prinzipiell in
der Messfeier geweiht, die Gläubigen selbst brachten es mit in die Kirche. Später
fand die Segnung des Wassers auch außerhalb der Messe statt. Das Wasser befand
sich in verschiedenen Behältnissen, die sich im Atrium der Kirchen befanden, es
war schon geweiht und stand den Gläubigen zur Verfügung. In verschiedenen
Kirchen gab es einen dafür eigens bestellten Priester, der die Aufgabe hatte, das

A
rtico

li

23 Eujlogoum̀en dia; tou` ojnovmato~ tou` monogenou~̀ sou jIhsou` Cristou` ta; ktivsmata taut̀a, to; o[noma tou`
paqovnto~ ojnomavzomen, tou`staurwqevnto~ kai;ajnastavnto~ kai;kaqexomevnou ejn dexia/̀tou`ajgenhvtou ejpi;
to;u{dwr kai;ejpi;to;e[laion tout̀o. Cavrisai duvnamin qerapeutikh;n ejpi;ta;ktivsmata taut̀a, o{pw~ pa~̀ pure-
to;~ kai;pa~̀ daimovnion kai;pas̀a novwso~ dia;th~̀ povsew~ kai;th~̀ ajleivyew~ ajpallagh/̀kai;gevnhtei favr-
makon qerapeutiko;n kai; favrmakon oJloklhriva~ hJ twǹ ktismavtwn touvtwn metavlhyi~ ejn ojnovmati tou`
monogenou~̀ sou ∆Ihsou`Cristou,̀ di∆ ou|soi;hJdovxa kai;to;kravto~ ejn aJgivw/pneuvmati eij~ tou;~ suvmpanta~
aijwǹa~ twǹ aijwvnwn, ajmhvn.

24 Apostolische Konstitutionen VIII, 29, ed. Marcel Metzger (SChr 336), Paris 1987, 232f.

RTLu_3_2008.qxd:rivista.teo.n.2_07.qxd  3-11-2008  16:42  Pagina 351



RTLuU_3  08.0xd:rıvısta  e0.n.2_07,axd 165:42 Pagına S

«VVasser, Aas SrfÖSF HNa heigt» IDITZ Iıturgische ‚ymDol Aes ASsSers

Wasser weihen: ach 1NesS105 wurde a 1IS VLÖPOKOUNTNG oder VLÖPOWLOTNE
bezeichnet?25>.

TO Bedeutung erlangte Cie 5Segnung des AaSSsSers lag der Taufe des
erIrn, Epiphanie. Chrysostomos bereIits kennt diesen Brauch und erwähnt, dass
Cie Gläubigen Wasser mitbringen SCHONEN lassen und wieder mıi1t ach
AauUse nehmen: «DAas 1st der Jag, dem Christus etauft wurde und Cie altur des
AaSsSers geheiligt hat Deshalb bringen alle In der Nacht dileses Festes Wasser und
tragen ach Hause»26 DIe Segnung des Jordanwassers, der auch Cie
pendung der Taufe gehörte, wurde ZU Modell der 5Segnung des Weihwassers In
der Ostlichen Kirche.

Der Rıtus der großen Wasserweıihe Epıphanie anuar)
Der ame dieses 1m scten entstandenen Festes 1st Ssowohl (mehrheitlich) EMLOÖC-

VE1LO a1Ss auch DEO0OvELA27. Nach e1INer ziemlich kommplizierten Entstehungs- und
Kezeptionsgeschichte?2s bestimmte 1m endlan! das OTILV VOIl der Anbetung des
Neugeborenen Urc Cie agler das Fest Im byzantinischen sciIen aber 1st dieser
Festinhalt auch e1IN Aspekt des Weihnachtsfestes selbst Der Vigilgottesdienst VOIl

Weihnachten en! des Dezember 1st C1INe mıi1t dem ersten Teil der Vesper
verbundene Basilios-Liturgie (fällt der Jag auftf eINenN 5amstag oder 5Sonntag, C1INe
Chrysostomosliturgie), In der 1m Evangelium Cie (eburt des errn (Lk ZUL

Verkündigung kommt Weihnachtstag celbst der den Titel räg «(eburt 115

165 errn, (1ottes und Erlösers esSus Christus dem eISCHE nach», davon Cie
(‚eburt au dem ater VOo_Lr er Zeilt ınterscheiden wiIird Cie Chrysostomos-
liturgie gefeiert mıi1t dem Evangelium VOIl der nbetung der Magler (Mt 2,1-12)29

4A5 nisLOoLlAa 121 In 66, 1499
70 49, 266 ALG LUL TOUTO Kl EV WEGOVUKTLO (84K8) IHV SOPTHV TOUTNV NAVTEC VONEUVOAQLEVOL . OLKOÖE

T VOAULOTO NOTtTLÖEVTAL Kl E1C CVLODTOV OAÄOKÄTNPOV OUÄOTTOVOL ÖT, (TE  Sr OTNLEPOV OYLOOÖEVTOV VOCTOV.
A{ %C hereits JOHANNES ( _‚LHRYSOSTOMOS, 45, /{03
An Vgl Franz NIKOLASCH, /um FSPFUuNg Ades Epiphanitefestes, In S (1968) 303-429
U Vgl Michael KUNZLER Andreas [ HIERMEYER Das Evangetium HRSS es Herrn, (rOttes HNn FriOgsers

Jesus CArFISEUS, IDIe In den eitigen Kirchen Ades Öyzantinischen Ritus In der Fetier der Mystertien HNn
im Stundengebel verkundet Wr Grafische Gestaltung DON Voltech Bohae (Übersetzung und Adaptation
(des sriechischen Evangeliars miıt er Ameutschen Einheitsübersetzung N: ınier Hinzufügung er
Evangelientexte Nr (lie liturgischen Felern QJen wichtigsten olawıischen Festen), Paderborn 2003, 401
BbZw. 4037

3597352

«Wasser, das erlöst und heiligt». Die liturgische Symbolik des Wassers...

Wasser zu weihen; nach Sinesios wurde er als uJdrokomhvth~ oder uJdromuvsth~
bezeichnet25.

Große Bedeutung erlangte die Segnung des Wassers am Tag der Taufe des
Herrn, an Epiphanie. Chrysostomos bereits kennt diesen Brauch und erwähnt, dass
die Gläubigen Wasser mitbringen um es segnen zu lassen und es wieder mit nach
Hause nehmen: «Das ist der Tag, an dem Christus getauft wurde und die Natur des
Wassers geheiligt hat. Deshalb bringen alle in der Nacht dieses Festes Wasser und
tragen es nach Hause»26. Die Segnung des Jordanwassers, zu der auch die
Spendung der Taufe gehörte, wurde zum Modell der Segnung des Weihwassers in
der östlichen Kirche.

3.2. Der Ritus der großen Wasserweihe an Epiphanie (6. Januar)
Der Name dieses im Osten entstandenen Festes ist sowohl (mehrheitlich) ejpifav-

neia als auch qeofavneia27. Nach einer ziemlich komplizierten Entstehungs- und
Rezeptionsgeschichte28 bestimmte im Abendland das Motiv von der Anbetung des
Neugeborenen durch die Magier das Fest. Im byzantinischen Osten aber ist dieser
Festinhalt auch ein Aspekt des Weihnachtsfestes selbst: Der Vigilgottesdienst von
Weihnachten am Abend des 24. Dezember ist eine mit dem ersten Teil der Vesper
verbundene Basilios-Liturgie (fällt der Tag auf einen Samstag oder Sonntag, eine
Chrysostomosliturgie), in der im Evangelium die Geburt des Herrn (Lk 2,1-20) zur
Verkündigung kommt. Am Weihnachtstag selbst – der den Titel trägt: «Geburt unse-
res Herrn, Gottes und Erlösers Jesus Christus dem Fleische nach», um davon die
Geburt aus dem Vater vor aller Zeit zu unterscheiden – wird die Chrysostomos-
liturgie gefeiert mit dem Evangelium von der Anbetung der Magier (Mt 2,1-12)29.

25 Epistola 121, in PG 66, 1499.
26 PG 49, 366: Dia;toi tout̀o kai;ejn mesonuktivw kata;th;n eJorth;n tauvthn a{pante~ uJdreusavmenoi o{oijkade

ta;navmata ajpotivqentai kai;eij~ ejniauto;n oJloklhvron fulavttousi dh;, a{te shvmeron aJgiasqevntwn uJdavtwn.
27 So bereits JOHANNES CHRYSOSTOMOS, PG 48, 703.
28 Vgl. Franz NIKOLASCH, Zum Ursprung des Epiphaniefestes, in EL 82 (1968) 393-429.
29 Vgl. Michael KUNZLER – Andreas A. THIERMEYER (Hgg.), Das Evangelium unseres Herrn, Gottes und Erlösers

Jesus Christus, wie es in den heiligen Kirchen des byzantinischen Ritus in der Feier der Mysterien und
im Stundengebet verkündet wird. Grafische Gestaltung von Vojtech Boháè. (Übersetzung und Adaptation
des griechischen Evangeliars mit der deutschen Einheitsübersetzung und unter Hinzufügung der
Evangelientexte für die liturgischen Feiern an den wichtigsten slawischen Festen), Paderborn 2003, 401
bzw. 403f.

A
rt

ic
o

li

RTLu_3_2008.qxd:rivista.teo.n.2_07.qxd  3-11-2008  16:42  Pagina 352



RTLuU_3  08.0xd:rıvısta  e0.n.2_07,axd 165:42 Pagına 33

Mıchael Kunzler

Im byzantinischen 1ILUS 1st Cie Taufe des errn 1m Jordan der bestimmende
Festinhalt des Januar. S o lautet das byzantinische JagestroparIlion: « Del1l deiner
Taufe 1m Jordan, HerrT, wurde Cie anbetungswürdige Dreifaltigkeit geoffenbart.
enn des Vaters Simme zeugte für dich, da G1E dich nanntfe den geliebten Ssohn und
der e15 In (‚estalt e1INer Taube bekräftigte Cie (ewIlssheit des Ortes» S o 1st Cie
Taufe des errn ach dem Festtroparion Cie Offenbarung («Epiphanie») der
Gegenwart des 1m Fleisch gekommenen (0ttessohnes und der Dreifaltigkeit und
darum 1m wahrsten Inne des Wortes «Theophanie»: Erscheinung der (ottheit
Christl, WIe G1E Cie Stiimme des Vaters bezeugt und zugleic damıit Cie Offenbarung
der Dreifaltigkeit>0.

Besonders herausgehoben 1st dieser lag Urc Cie TO Wasserweihe ZU.

(‚edächtnis der Jordantaufe, bel der E1n e1INer eInNe befestigtes TEeUz In eINen
see, Fluss oder E1n Hafenbecken eingesenkt WwIrd, das Wasser welhen.
Natürlich kann dQdilese Wasserweihe auch In e1INer Kirche stattlinden. Alex10os VOoOlIl

Maltzew, der verdienstvolle Übersetzer fast er liturgischen ECXTIEe der orthodoxen
Kirche vo ang des Jahrhunder beschreibt den 1ILUS dieser Wasserweihe
60931 Zum chluss der eucharistischen lturglie ach dem Ambongebet®? begeben
SIcCh alle ZU. Taufbecken (KoAvuUßNOPA) In feierlicher Prozession wobel mehrere
Jroparien und dQiese auch menNnriac werden?3. Wasserbecken aNSC-
kommen, liest der Lektor a 1IS ErTSTIe Lesung Jes ‚1-1 Unmittelbar darauf olg a1Ss
zweite Lesung Jes ‚1-1 Auch Cie SIcCh wiederum unmittelbar anschließende drit-
le Lesung 1st Jesaja eniInommMen, Jes 12,3-6 EFın Prokimenon E1n Wechselgesang
ach Art des a1bendländischen RKesponsorlalpsalms den neutestamentli-
chen esungen ber. Zıiıunächst ZUL Lesung Kor 10,1-5 Israel wurde etauft In der

und 1m urchzug UuUrc das rOofe Meer) und SC  1e  ich wIieder ZU.

Festevangelium VOoOlIl der Jordantaufe Jesu 1,9-1154,
ES olg C1INe ange Ektenie, C1INe diakonale, mıi1t yrie eleison beantwortete

Litanel, weilche Cie Wirkungen des geweihten AaSsSers beschreibt, Iindem der en
(1ottes aruüuber angerufen WIrd: «Auf dass geheiligt werden mögen dQlese CWwWAasser

(} Vel Neophytos EDELBY, Liturgtkon. «Messbuch» der Öyzantinischen Kirche, Recklinghausen 1967, 768
41 ATex1i0s Vo MALTZEW, DIie OSTKEFC.  Ichen Lurgischen Texte, Ditt-, AankK- HNn Weihegottesdienste,

Keprint Aschaffenburg 2005
A Dem hblicherweise er Schlusssegen olgt, vgl Anastaslos ALLIS Hg.) Liturgte-LEITOURKRGLIA-AITSPTITIA.

DIie Goöottche Liturgte der Orthodoxen Kirche eutsch-Griechtsch-Kirchensiawisch, Maılnz 1989, 152
A Vel MALTZEW (S Anm 31) 5161
d /Zu Miesem Lesungstel. vgl MALTZEW (S Anm 31) 515-5278

353353

Michael Kunzler

Im byzantinischen Ritus ist die Taufe des Herrn im Jordan der bestimmende
Festinhalt des 6. Januar. So lautet das byzantinische Tagestroparion: «Bei deiner
Taufe im Jordan, Herr, wurde die anbetungswürdige Dreifaltigkeit geoffenbart.
Denn des Vaters Stimme zeugte für dich, da sie dich nannte den geliebten Sohn und
der Geist in Gestalt einer Taube bekräftigte die Gewissheit des Wortes». So ist die
Taufe des Herrn nach dem Festtroparion die Offenbarung («Epiphanie») der
Gegenwart des im Fleisch gekommenen Gottessohnes und der Dreifaltigkeit und
darum im wahrsten Sinne des Wortes «Theophanie»: Erscheinung der Gottheit
Christi, wie sie die Stimme des Vaters bezeugt und zugleich damit die Offenbarung
der Dreifaltigkeit30.

Besonders herausgehoben ist dieser Tag durch die Große Wasserweihe zum
Gedächtnis der Jordantaufe, bei der ein an einer Leine befestigtes Kreuz in einen
See, Fluss oder ein Hafenbecken eingesenkt wird, um das Wasser zu weihen.
Natürlich kann diese Wasserweihe auch in einer Kirche stattfinden. Alexios von
Maltzew, der verdienstvolle Übersetzer fast aller liturgischen Texte der orthodoxen
Kirche vom Anfang des 20. Jahrhunderts, beschreibt den Ritus dieser Wasserweihe
so31: Zum Schluss der eucharistischen Liturgie nach dem Ambongebet32 begeben
sich alle zum Taufbecken (kolumbhvqra) in feierlicher Prozession wobei mehrere
Troparien und diese auch mehrfach gesungen werden33. Am Wasserbecken ange-
kommen, liest der Lektor als erste Lesung Jes 35,1-19. Unmittelbar darauf folgt als
zweite Lesung Jes 55,1-13. Auch die sich wiederum unmittelbar anschließende drit-
te Lesung ist Jesaja entnommen, Jes 12,3-6. Ein Prokimenon – ein Wechselgesang
nach Art des abendländischen Responsorialpsalms – führt zu den neutestamentli-
chen Lesungen über. Zunächst zur Lesung 1 Kor 10,1-5 (Israel wurde getauft in der
Wolke und im Durchzug durch das rote Meer) und schließlich wieder zum
Festevangelium von der Jordantaufe Jesu Mk 1,9-1134.

Es folgt eine lange Ektenie, eine diakonale, mit Kyrie eleison beantwortete
Litanei, welche die Wirkungen des geweihten Wassers beschreibt, indem der Segen
Gottes darüber angerufen wird: «Auf dass geheiligt werden mögen diese Gewässer

A
rtico

li

30 Vgl. Neophytos EDELBY, Liturgikon. «Messbuch» der byzantinischen Kirche, Recklinghausen 1967, 768.
31 Alexios von MALTZEW, Die ostkirchlichen liturgischen Texte, Bd. IV: Bitt-, Dank- und Weihegottesdienste,

Reprint Aschaffenburg 2005.
32 Dem üblicherweise der Schlusssegen folgt, vgl. Anastasios KALLIS (Hg.), Liturgie-LEITOURGIA-L³TuRG³Ä.

Die Göttliche Liturgie der Orthodoxen Kirche. Deutsch-Griechisch-Kirchenslawisch, Mainz 1989, 182.
33 Vgl. MALTZEW (s. Anm. 31) 516f.
34 Zu diesem Lesungsteil vgl. MALTZEW (s. Anm. 31) 518-528.

RTLu_3_2008.qxd:rivista.teo.n.2_07.qxd  3-11-2008  16:42  Pagina 353



RTLuU_3  08.0xd:rıvısta  e0.n.2_07,axd 165:42 Pagına 3554

«VVasser, Aas SrfÖSF HNa heigt» IDITZ Iıturgische ‚ymDol Aes ASsSers

Urc Cie Kraft und Cie Wirksamkeit und das Überkommen des eiligen Geilstes,
lasset u11 beten ZU Herrn>» «Auf dass erabkommen möÖge auf dQlese CWAasser Cie
reinigende Wirksamkeit der überwesentlichen Dreifaltigkeit, lasset u15 beten ZU

Herrn» «Auf dass iIhnen egeben werde Cie Na der Erlösung, der en des
ordans Urc Cie Kraft und Wirksamkeit und das Überkommen des eiligen
Gelistes, lasset u11 beten ZU Herrn» «Auf dass der atfan ılnfier uULSEIE Füße In

zerschmettert und Jjeder u11 gerichtete böse Anschlag vereitelt werden
möÖge, lasset u11 beten ZU Herrn» «Auf dass der Herr, Gott, u11 VOoOlIl jedem
Anschlag und Jjeder Bedrohung des Feindes herausführen und wurdig machen möÖge
der verheißenen uter, lasset u11 beten ZU Herrn>» «Auf dass WIT erleuchtet Wl -

den mögen mıi1t der Erleuchtung der Erkenntnis und Frömmigkeit Urc das UÜber-
kommen des eiligen Geistes, lasset u11 beten ZU Herrn>» «Auf dass ott der err
den en des ordans era senden und dQdilese eCewAasser eiligen möÖge, lasset u11

beten ZU Herrn>» «Auf dass Adileses Wasser werden möÖge ZU eschen der
Heiligung, ZUL Sühnung der Suüunden, ZUL Heilung der eele und des Leibes und
jedem erwunschten Nutzen, lasset u11 beten ZU Herrn>» «Auf dass dieses Wasser
werden möÖöge E1n Wasser, das da aufsprudelt In das ewige Leben, lasset u11 beten
ZU Herrn» «Auf dass sich wirksam ETWEISE ZUL Vertreibung e1INes jeden
Sschlags der Ssichtbaren und ıunsichtbaren Feinde, lasset u11 beten ZU Herrn>»
«FUr die, schöpfen und nehmen ZUL Weihe der Häauser, lasset u11 beten ZU

Herrn» «Auf dass werde ZUL Reinigung der Sseelen und Leiber für alle, Cie 1m
(G‚lauben schönpfen und 1ıhm teilhaben, lasset u11 beten ZU Herrn>» Weiter el

«Auf dass WIT gewürdigt werden möÖgen, rIfüullt werden mıi1t Heiligung vermıit-
telst der Teilnahme diesem Wasser Uurc Cie unsichtbare Erscheinung des
eiligen Gelistes, lasset u11 beten ZU Herrn»535.

Währenddessen Spricht der TIeSTIeTr leise e1IN erstes, Christus gerichtetes
Weihegebet, das VOoLr em Cie erbarmende Erlöserliebe thematisiert und den errn
bittet, möÖge a1Ss eschen SeINer Barmherzigkeit den en ber dieses Wasser
era senden.

ES olg ınmittelbar SIcCh daran anschließend E1n zweilites langes Weihegebet. Von
1ıhm Sagt Maltzew, GEe1 vo eiligen 5ophroni0s verfasst worden, der V OIl 634-6358
Patriarch VOIl Jerusalem Wa  — Ebenfalls merkt dileses GEe1 nicht In den
clawıischen Trebniki2e enthalten, sondern LLUL In den griechischen; auch werde 65

4A5 Vgl ALTZEW (S Anm 31) 529-533
9 « IreDnık> ist (lie kirchenslawische Bezeichnung für (as Rituale, (las sriechische OYLOAOWATAPNLOV.

354354

«Wasser, das erlöst und heiligt». Die liturgische Symbolik des Wassers...

durch die Kraft und die Wirksamkeit und das Überkommen des Heiligen Geistes,
lasset uns beten zum Herrn». «Auf dass herabkommen möge auf diese Gewässer die
reinigende Wirksamkeit der überwesentlichen Dreifaltigkeit, lasset uns beten zum
Herrn». «Auf dass ihnen gegeben werde die Gnade der Erlösung, der Segen des
Jordans durch die Kraft und Wirksamkeit und das Überkommen des Heiligen
Geistes, lasset uns beten zum Herrn». «Auf dass der Satan unter unsere Füße in
Bälde zerschmettert und jeder gegen uns gerichtete böse Anschlag vereitelt werden
möge, lasset uns beten zum Herrn». «Auf dass der Herr, unser Gott, uns von jedem
Anschlag und jeder Bedrohung des Feindes herausführen und würdig machen möge
der verheißenen Güter, lasset uns beten zum Herrn». «Auf dass wir erleuchtet wer-
den mögen mit der Erleuchtung der Erkenntnis und Frömmigkeit durch das Über-
kommen des Heiligen Geistes, lasset uns beten zum Herrn». «Auf dass Gott der Herr
den Segen des Jordans herab senden und diese Gewässer heiligen möge, lasset uns
beten zum Herrn». «Auf dass dieses Wasser werden möge zum Geschenk der
Heiligung, zur Sühnung der Sünden, zur Heilung der Seele und des Leibes und zu
jedem erwünschten Nutzen, lasset uns beten zum Herrn». «Auf dass dieses Wasser
werden möge ein Wasser, das da aufsprudelt in das ewige Leben, lasset uns beten
zum Herrn». «Auf dass es sich wirksam erweise zur Vertreibung eines jeden
Anschlags der sichtbaren und unsichtbaren Feinde, lasset uns beten zum Herrn».
«Für die, so es schöpfen und nehmen zur Weihe der Häuser, lasset uns beten zum
Herrn». «Auf dass es werde zur Reinigung der Seelen und Leiber für alle, die es im
Glauben schöpfen und an ihm teilhaben, lasset uns beten zum Herrn». Weiter heißt
es: «Auf dass wir gewürdigt werden mögen, erfüllt zu werden mit Heiligung vermit-
telst der Teilnahme an diesem Wasser durch die unsichtbare Erscheinung des
Heiligen Geistes, lasset uns beten zum Herrn»35.

Währenddessen spricht der Priester leise ein erstes, an Christus gerichtetes
Weihegebet, das vor allem die erbarmende Erlöserliebe thematisiert und den Herrn
bittet, er möge als Geschenk seiner Barmherzigkeit den Segen über dieses Wasser
herab senden.

Es folgt unmittelbar sich daran anschließend ein zweites langes Weihegebet. Von
ihm sagt Maltzew, es sei vom heiligen Sophronios verfasst worden, der von 634-638
Patriarch von Jerusalem war. Ebenfalls merkt er an, dieses Gebet sei nicht in den
slawischen Trebniki36 enthalten, sondern nur in den griechischen; auch werde es

35 Vgl. MALTZEW (s. Anm. 31) 529-533.
36 «Trebnik» ist die kirchenslawische Bezeichnung für das Rituale, das griechische ajgiasmatavrion.

A
rt

ic
o

li

RTLu_3_2008.qxd:rivista.teo.n.2_07.qxd  3-11-2008  16:42  Pagina 354



RTLuU_3  08.0xd:rıvısta  e0.n.2_07,axd 165:42 Pagına AB

Mıchael Kunzler

nicht In en Kirchen verwendet, auch nicht In der konstantinopolitanischen
«Großen Kirche» (d.h agla ophla) und auf dem eiligen Berg Athos37 Inhaltlich
1st dieses natuürlich vVo Festgeheimnis bestimmt: «Heute lassen Cie olken
den en der Gerechtigkeit für Cie Menschheit vo Himme!l era auen euTlfe
lLässt sich der Unerschaffene VOIl dem eigenen (‚ebilde Ireiwillig Cie Hand auflegen.RTLu_3_2008.qaxd:rivista.teo.n.2_07.qxd 3—%;2008 16:42 Pagina 355  Michael Kunzler  nicht in allen Kirchen verwendet, wo auch nicht in der konstantinopolitanischen  «Großen Kirche» (d.h. Hagia Sophia) und auf dem heiligen Berg Athos?37. Inhaltlich  ist dieses Gebet natürlich vom Festgeheimnis bestimmt: «Heute lassen die Wolken  den Regen der Gerechtigkeit für die Menschheit vom Himmel herab tauen. Heute  lässt sich der Unerschaffene von dem eigenen Gebilde freiwillig die Hand auflegen.  ... Heute werden des Jordans Fluten in Heilmittel verwandelt durch die Gegenwart  des Herrn. Heute wird mit geheimnisvollen Fluten die ganze Schöpfung besprengt  usw»38, Der folgende Teil des Weihegebets findet überall Verwendung. Er beginnt  mit der dreimaligen Wiederholung des Lobpreises: «Groß bist du, Herr, und wun-  derbar sind deine Werke, und keine Sprache reicht aus, deine Wunder zu besin-  gen»39, Inmitten des Gebets segnet der Priester mit der Hand dreimal das Wasser  und spricht dabei folgende Epiklese: «Du selbst also, menschenliebender König,  komm auch jetzt durch das Überkommen deines Heiligen Geistes und heilige dieses  Wasser»40, Gegen Ende des Weihegebets wird diese dreimalige Epiklese in gekürz-  ter Fassung wiederholt: «Du selbst nun, o Gebieter, heilige dieses Wasser durch dei-  nen Heiligen Geist». Dazwischen aber thematisiert das Weihegebet die Wirkungen  des geweihten Wassers. Es sind genau die gleichen Beschreibungen wie bei der  Weihe des Taufwassers: «Gib ihm die Gnadengabe der Erlösung, den Segen des  Jordans. Mache es zur Quelle der Unverweslichkeit, zum Geschenk der Heiligung,  zum Sühnemittel für die Sünden, zur Heilung von Krankheiten, den Dämonen zum  Verderben, unnahbar den feindlichen Kräften, erfüllt mit Engelskraft». Dann aber  heißt es ergänzend, was so bei der Taufwasserweihe nicht gesagt wird, sondern in  der diakonalen Ektenie des Wasserweiheritus an Epiphanie: «Auf dass alle, die  davon schöpfen und nehmen, es haben mögen zur Reinigung der Seele und des  Leibes, zur Heilung der Leiden zur Weihe der Häuser, zu allem Nutzen dienlich».  Und weiter nach der Wiederholung der Epiklese: «Gib allen, die es berühren, davon  nehmen, sich damit salben (!), Heilung, Gesundheit, Reinigung und Segen»41. Die  Weihe des Wassers gipfelt, indem der Priester ein Kreuz senkrecht in das Wasser  taucht, darin dreimal mit ihm das Kreuzzeichen macht und wieder aus dem Wasser  hervorhebt — die Ähnlichkeit mit dem östlichen Taufritus ist unverkennhar, das  37 Vgl. MALTZEW (s. Anm. 31) 536.  38 Vgl. MALTZEW (s. Anm. 31) 536-542  39 MALTZEW (s. Anm. 31) 542f.  40 MALTZEW (s. Anm. 31) 545.  41 MALTZEW (s. Anm. 31) 546f.  355euftfe werden des ordans Fluten In Heilmittel verwandelt Urc Cie Gegenwart
des errn euTlfe wiIird mıit geheimnisvollen Fluten Cie Schöpfung espren
115W>» 55 Der olgende Teil des Weihegebets findet überall Verwendung. Er beginnt
mıi1t der dreimaligen Wiederholung des Lobpreises: «(Groß bist du, Herr, und W Uu1l-

derbar SINd deine Werke, und keine prache reicht aUs, deine Wunder besIin-
gen»>92, Nnmıttien des (‚ebets segnel der T1esSIer mıi1t der Hand reimal das Wasser
und spricht el olgende piklese «Du celbst also, menschenliebender ÖnIlg,
komm auch jetz Urc das Überkommen deines eiligen (jelstes und heilige dieses
Wasser»40. en Ende des Weihegebets wiIird dQdilese dreimalige DL  ese In geKUÜrZz-
ter Fassung wiederholt «Du celbst 9008 Gebieter, heilige dileses Wasser Urc (de]l-
1903  - eiligen (1e1st» Dazwıischen aber thematisiert das Weihegebet Cie Wirkungen
des geweilihten aSsSsers ES SINd Cie gleichen Beschreibungen WIe bel der
Weihe des Taufwassers: < 1ıhm Cie (madengabe der Erlösung, den en des
ordans Mache ZUL Quelle der Unverwesilichkeit, ZU eschen der Heiligung,
ZU Suhnemittel für Cie Sunden, ZUL Heilung VOoOlIl Krankheiten, den Damonen ZU.

Verderben, ınnahbar den feindlichen Kräften, rIfüullt mıi1t Engelskraft». ann aber
el ergänzend, Wa bel der Taufwasserweihe nicht JeESagT WITrd, sondern In
der Alakonalen Ektenie des Wasserwelheritus Epiphanie: «Auf dass alle, Cie
davon schöpfen und nehmen, en mögen ZUL Reinigung der eele und des
Leibes, ZUL Heilung der Leiden ZUL Weihe der Hauser, em Nutzen dienlich»
Und welter ach der Wiederholung der DL  ese X en, Cie berühren, davon
nehmen, sich damıit Salben (!) Heilung, Gesundheit, Reinigung und 5Segen»41. DIe
Weihe des AaSSers ipfelt, Iindem der TIeSTIer E1n TEeUZzZ senkrecht In das Wasser
taucht, darın reimal mıi1t 1ıhm das Kreuzzeichen macht und wieder a dem Wasser
hervorhebt Cie Ahnlichkeit mıi1t dem Ostlichen Taufritus 1st unverkennbar, das

A{ Vel MALTZEW (S Anm 31) 536
A Vel MALTZEW (S Anm 31) 536-54°5
U MALTZEW (S Anm 31) 54921
41} MALTZEW (S Anm 31) 545
41 MALTZEW (S Anm 31) 5461

353355

Michael Kunzler

nicht in allen Kirchen verwendet, wo auch nicht in der konstantinopolitanischen
«Großen Kirche» (d.h. Hagia Sophia) und auf dem heiligen Berg Athos37. Inhaltlich
ist dieses Gebet natürlich vom Festgeheimnis bestimmt: «Heute lassen die Wolken
den Regen der Gerechtigkeit für die Menschheit vom Himmel herab tauen. Heute
lässt sich der Unerschaffene von dem eigenen Gebilde freiwillig die Hand auflegen.
… Heute werden des Jordans Fluten in Heilmittel verwandelt durch die Gegenwart
des Herrn. Heute wird mit geheimnisvollen Fluten die ganze Schöpfung besprengt
usw»38. Der folgende Teil des Weihegebets findet überall Verwendung. Er beginnt
mit der dreimaligen Wiederholung des Lobpreises: «Groß bist du, Herr, und wun-
derbar sind deine Werke, und keine Sprache reicht aus, deine Wunder zu besin-
gen»39. Inmitten des Gebets segnet der Priester mit der Hand dreimal das Wasser
und spricht dabei folgende Epiklese: «Du selbst also, menschenliebender König,
komm auch jetzt durch das Überkommen deines Heiligen Geistes und heilige dieses
Wasser»40. Gegen Ende des Weihegebets wird diese dreimalige Epiklese in gekürz-
ter Fassung wiederholt: «Du selbst nun, o Gebieter, heilige dieses Wasser durch dei-
nen Heiligen Geist». Dazwischen aber thematisiert das Weihegebet die Wirkungen
des geweihten Wassers. Es sind genau die gleichen Beschreibungen wie bei der
Weihe des Taufwassers: «Gib ihm die Gnadengabe der Erlösung, den Segen des
Jordans. Mache es zur Quelle der Unverweslichkeit, zum Geschenk der Heiligung,
zum Sühnemittel für die Sünden, zur Heilung von Krankheiten, den Dämonen zum
Verderben, unnahbar den feindlichen Kräften, erfüllt mit Engelskraft». Dann aber
heißt es ergänzend, was so bei der Taufwasserweihe nicht gesagt wird, sondern in
der diakonalen Ektenie des Wasserweiheritus an Epiphanie: «Auf dass alle, die
davon schöpfen und nehmen, es haben mögen zur Reinigung der Seele und des
Leibes, zur Heilung der Leiden zur Weihe der Häuser, zu allem Nutzen dienlich».
Und weiter nach der Wiederholung der Epiklese: «Gib allen, die es berühren, davon
nehmen, sich damit salben (!), Heilung, Gesundheit, Reinigung und Segen»41. Die
Weihe des Wassers gipfelt, indem der Priester ein Kreuz senkrecht in das Wasser
taucht, darin dreimal mit ihm das Kreuzzeichen macht und wieder aus dem Wasser
hervorhebt – die Ähnlichkeit mit dem östlichen Taufritus ist unverkennbar, das

A
rtico

li

37 Vgl. MALTZEW (s. Anm. 31) 536.
38 Vgl. MALTZEW (s. Anm. 31) 536-542.
39 MALTZEW (s. Anm. 31) 542f.
40 MALTZEW (s. Anm. 31) 545.
41 MALTZEW (s. Anm. 31) 546f.

RTLu_3_2008.qxd:rivista.teo.n.2_07.qxd  3-11-2008  16:42  Pagina 355



RTLuU_3  08.0xd:rıvısta  e0.n.2_07,axd 165:42 Pagına SS

«VVasser, Aas SrfÖSF HNa heigt» IDITZ Iıturgische ‚ymDol Aes ASsSers

Wasser celbst wiIird Urc Cie Einsenkung des «Täuflings» Christus 1m Zeichen des
Kreuzes «getauft». Dabe!l SINS der T1IeSTIer das J1roparion des Festes «Als du, HerrT,
1m Jordan etauft wurdest, da wurde geoffenbar Cie Anbetung der Dreifaltigkeit;
denn des LErzeugers Stiimme gab dir das ZeuUgnI1s, dich den geliehbten Ssohn nennend,
und der e15 In der (‚estalt der Taube verkündigte des Wortes Untrüglichkeit. Der
Au erschlenen bist, Christus, als Gott, und Cie Welt erleuchtet hast, Ehre GEe]I dir!»42.
Das geschieht reimal Nuınm iIreien Cie Gläubigen ZU T1eSTIer und werden
mıi1t dem frisch geweihten Wasser esegnetT. ES Tolgen Cie Schlussteile der iturgle,
WIe G1E gewÖöhnlich auftf das Ambongebet folgen. Wurde Cie Wasserweihe 1m Freilen
(Fluss, 5ee, Meer) vollzogen, findet der SCNIUSS mıi1t dem en auftf jeden Fall
wieder In der Kirche SIN

Dıe kleine Wasserweıihe
Neben dieser sroßen Wasserweihe Epiphanie oibt och Cie «kleine

Wasserweihe» ZUL Herstellung VOIl Weihwasser ach ar Auf dem Tetrapod,
eInNem Tisch Vor den Königlichen uren der Ikonostase, WIT d E1n e13a. mı1t Wasser
vorbereitet. Auf Cie Eingangsgebete olg eEINEe el VOIl Jroparien auf Cie
(ottesmutter. Den TUN:! aliur ibt eE1Nes der Jroparien cselbst «Der du mıi1t Fluten
der Heilungen, Christus, beregnet ast Cie Quelle 1m allehrwürdigen Tempel der
Jungfrau, auch heute verjJagst du Urc das Tauleln deines Regens Cie ebrechen
der Kranken, Au 7  z1 ULNSeIel Sseelen und Leiber!'»44. Das Herabkommen des
eiligen (jelstes auf Cie ungfrau arla 1st Cie piklese ScCHIeC  In, Cie In der
Wasserweihe auftf C1INe Salnz eigene und doch entsprechende e15e das Wasser hel-
igen Soll DIe Lesung 2,.11-18) thematisiert Cie Befreiung des Menschen-
geschlechts VOIl Tod und Todesangst und der Macht des Teufels UuUrc Cie Mensch-
werdung Christi Das Evangelium Joh 5,1-4) berichtet VOoOlIl den wundertätigen
assern des Jerusalemer Betesdateiches. DIe Alakonale Ektenie 1st küurzer a1Ss Qle-
jenige In der sroßen Wasserweihe, entspricht ihr aber inhaltlich Das priesterliche
Segensgebhet ezieht sich auftf Cie Jordantaufe «Neige, HerrT, dein Ohr und erhöre
UL, der Au 1m Jordan etauft werden geruht und Cie CWAasser geheili hast,
und u11 alle, Cie WIT Urc Cie Beugung uUuLSe1L165 Nackens das Abzeichen der
Dienstbarkeit darstellen, und würdige U1S, rfüllt werden mıi1t deiner Heiligung

4 ALTZEW (S Anm 31) 55()
4 Vgl ALTZEW (S Anm 31) 482-516
44 ALTZEW (S Anm 31) 49°2f.

2356356

«Wasser, das erlöst und heiligt». Die liturgische Symbolik des Wassers...

Wasser selbst wird durch die Einsenkung des «Täuflings» Christus im Zeichen des
Kreuzes «getauft». Dabei singt der Priester das Troparion des Festes: «Als du, Herr,
im Jordan getauft wurdest, da wurde geoffenbart die Anbetung der Dreifaltigkeit;
denn des Erzeugers Stimme gab dir das Zeugnis, dich den geliebten Sohn nennend,
und der Geist in der Gestalt der Taube verkündigte des Wortes Untrüglichkeit. Der
du erschienen bist, Christus, als Gott, und die Welt erleuchtet hast, Ehre sei dir!»42.
Das ganze geschieht dreimal. Nun treten die Gläubigen zum Priester und werden
mit dem frisch geweihten Wasser gesegnet. Es folgen die Schlussteile der Liturgie,
wie sie gewöhnlich auf das Ambongebet folgen. Wurde die Wasserweihe im Freien
(Fluss, See, Meer) vollzogen, so findet der Abschluss mit dem Segen auf jeden Fall
wieder in der Kirche statt.

3.3. Die kleine Wasserweihe
Neben dieser großen Wasserweihe an Epiphanie gibt es noch die «kleine

Wasserweihe» zur Herstellung von Weihwasser nach Bedarf43. Auf dem Tetrapod,
einem Tisch vor den Königlichen Türen der Ikonostase, wird ein Gefäß mit Wasser
vorbereitet. Auf die Eingangsgebete folgt eine ganze Reihe von Troparien auf die
Gottesmutter. Den Grund dafür gibt eines der Troparien selbst: «Der du mit Fluten
der Heilungen, Christus, beregnet hast die Quelle im allehrwürdigen Tempel der
Jungfrau, auch heute verjagst du durch das Träufeln deines Regens die Gebrechen
der Kranken, du Arzt unserer Seelen und Leiber!»44. Das Herabkommen des
Heiligen Geistes auf die Jungfrau Maria ist die Epiklese schlechthin, die in der
Wasserweihe auf eine ganz eigene und doch entsprechende Weise das Wasser hei-
ligen soll. Die Lesung (Hebr 2,11-18) thematisiert die Befreiung des Menschen-
geschlechts von Tod und Todesangst und der Macht des Teufels durch die Mensch-
werdung Christi. Das Evangelium (Joh 5,1-4) berichtet von den wundertätigen
Wassern des Jerusalemer Betesdateiches. Die diakonale Ektenie ist kürzer als die-
jenige in der großen Wasserweihe, entspricht ihr aber inhaltlich. Das priesterliche
Segensgebet bezieht sich auf die Jordantaufe: «Neige, o Herr, dein Ohr und erhöre
uns, der du im Jordan getauft zu werden geruht und die Gewässer geheiligt hast,
und segne uns alle, die wir durch die Beugung unseres Nackens das Abzeichen der
Dienstbarkeit darstellen, und würdige uns, erfüllt zu werden mit deiner Heiligung

42 MALTZEW (s. Anm. 31) 550.
43 Vgl. MALTZEW (s. Anm. 31) 482-516.
44 MALTZEW (s. Anm. 31) 492f.

A
rt

ic
o

li

RTLu_3_2008.qxd:rivista.teo.n.2_07.qxd  3-11-2008  16:42  Pagina 356



RTLuU_3  08.0xd:rıvısta  e0.n.2_07,axd 165:42 Pagına SW

Mıchael Kunzler

Urc Cie Teilnahme diesem Wasser und Cie Besprengung mıi1t demselben Und
gereiche UL, Herr, ZUL (resundheit der eele und des Leibes»45. Auch In der

Kleinen Wasserweihe cenkt der TIeSIer reimal das TEeUzZ In das Wasser, ezeich-
netl damıit kreuzesförmig und Spricht el das JroparIion: <«Herr, re dein Volk
und SC8NE dein Erbe, Iindem du 5lieg verleihst ULNSEeTEeIll rechtgläubigen Kalser

Cie Widersacher und deine (1emelnde behütest Urc dein Kreuz7z»46 Danach
besprengt der T1IeSTIer Cie Gläubigen und Cie Kirche mıi1t dem frisch geweih-
ten WAasser.

Dıe Anwendungen des geweılhten AaSSers
«Nur Epiphanie und vortag des Festes wiIird das Wasser ach diesem

sroßen 1{US eweiht. Daher el dieses Wasser auch "EpIiphaniewasser” oder
“Taufwasser”. ES wiIird für das Jahr auf Vorrat gl  ‚ oft wiIird auch
mehrere TE aufbewahrt. DIeses “Taufwasser” wiIird In den Kirchen ZUL Weihe VOoOlIl

Ikonen, liturgischen Gewändern, Kreuzen, kirc  Ichen (‚eraten und beim Backen
VOIl Prosphoren verwendet. Zu Aause trinken 65 Cie Kranken, mıi1t 1ıhm werden
Hauser, Wohnungen und andere inge esegnetT. DIieses Wasser el auch “(Großes
Aglasma (griec  ‚ “großes Heiligtum »*/. Daneben ibt aber In der kleinen
Wasserweihe weIltere Möglichkeiten ZUL Bereitung des Weihwassers, Je ach Anlass
und Notwendigkeit48; doch ergibt sich des Öfteren der Eindruck, dass das
Weihwasser der sroßen Wasserweihe Epiphanie a 1IS «kräftiger» oder «WITksa-

betrachtet WIrd, da In verschiedenen Ormularen VOoOlIl Segensgottesdiensten
ausdruücklich das «Große Aglasma» a 1IS auszusprengendes Wasser genannt WIrd.

on das In den 5Segensgebheten ber dem Wasser enthaltene OLV VOIl der
rechung der feindlichen Mächte verleiht dem geweilihten Wasser C1INe vOoO O0sen
befreiende (apotropäische oder lJustrierende) Wirkung Auch 1m endlan: 1st CQle-
C [ Aspekt des geweihten AaSSeTrs cStark verirefien Lustrierende (reinigende, CNT-
suühnende) Besprengungen gab regelmäßig In den merowinigischen und karolin-
ischen Klöstern, OLraus Ssich ce1t dem Jahrhundert E1INe allsonntägliche
Wassersegnung und Aussprengung VOoLr dem Hauptgottesdienst entwickelte mıi1t

45 MALTZEW (S Anm 31) 509
45 MALTZEW (S Anm 31) 5 1() und 15
4{ Andre] LLORGUS Michail UDKO, Orthodoxyes GIlauDdensSDuc: Fine Einführung In das AUDENS- HNn

G(ebetsieben der Russischen Orthodoxen Kirche, ürzburg 2001, 144
4A LLORGUS UDKO (S Anm 4 1) 205 «L m genügen Weihwasser Hause aben, collte I1  —_ el Bedarfi

In er Kirche Bittandachten miıt eINer Wasserweihe bestellen»

357357

Michael Kunzler

durch die Teilnahme an diesem Wasser und die Besprengung mit demselben. Und
es gereiche uns, o Herr, zur Gesundheit der Seele und des Leibes»45. Auch in der
Kleinen Wasserweihe senkt der Priester dreimal das Kreuz in das Wasser, bezeich-
net es damit kreuzesförmig und spricht dabei das Troparion: «Herr, rette dein Volk
und segne dein Erbe, indem du Sieg verleihst unserem rechtgläubigen Kaiser…
gegen die Widersacher und deine Gemeinde behütest durch dein Kreuz»46. Danach
besprengt der Priester die Gläubigen und die ganze Kirche mit dem frisch geweih-
ten Wasser.

3.4. Die Anwendungen des geweihten Wassers
«Nur zu Epiphanie und am Vortag des Festes wird das Wasser nach diesem

großen Ritus geweiht. Daher heißt dieses Wasser auch “Epiphaniewasser” oder
“Taufwasser”. Es wird für das ganze Jahr auf Vorrat genommen, oft wird es auch
mehrere Jahre aufbewahrt. Dieses “Taufwasser” wird in den Kirchen zur Weihe von
Ikonen, liturgischen Gewändern, Kreuzen, kirchlichen Geräten und beim Backen
von Prosphoren verwendet. Zu Hause trinken es die Kranken, mit ihm werden
Häuser, Wohnungen und andere Dinge gesegnet. Dieses Wasser heißt auch “Großes
Agiasma” (griech.), d.h. “großes Heiligtum”»47. Daneben gibt es aber in der kleinen
Wasserweihe weitere Möglichkeiten zur Bereitung des Weihwassers, je nach Anlass
und Notwendigkeit48; doch ergibt sich des öfteren der Eindruck, dass das
Weihwasser der großen Wasserweihe an Epiphanie als «kräftiger» oder «wirksa-
mer» betrachtet wird, da in verschiedenen Formularen von Segensgottesdiensten
ausdrücklich das «Große Agiasma» als auszusprengendes Wasser genannt wird.

Schon das in den Segensgebeten über dem Wasser enthaltene Motiv von der
Brechung der feindlichen Mächte verleiht dem geweihten Wasser eine vom Bösen
befreiende (apotropäische oder lustrierende) Wirkung. Auch im Abendland ist die-
ser Aspekt des geweihten Wassers stark vertreten. Lustrierende (reinigende, ent-
sühnende) Besprengungen gab es regelmäßig in den merowinigischen und karolin-
gischen Klöstern, woraus sich seit dem 8. Jahrhundert eine allsonntägliche
Wassersegnung und Aussprengung vor dem Hauptgottesdienst entwickelte mit

A
rtico

li

45 MALTZEW (s. Anm. 31) 509.
46 MALTZEW (s. Anm. 31) 510 und 18.
47 Andrej LORGUS – Michail DUDKO, Orthodoxes Glaubensbuch. Eine Einführung in das Glaubens- und

Gebetsleben der Russischen Orthodoxen Kirche, Würzburg 2001, 144.
48 LORGUS – DUDKO (s. Anm. 47) 205: «Um genügend Weihwasser zu Hause zu haben, sollte man bei Bedarf

in der Kirche Bittandachten mit einer Wasserweihe bestellen».

RTLu_3_2008.qxd:rivista.teo.n.2_07.qxd  3-11-2008  16:42  Pagina 357



RTLuU_3  08.0xd:rıvısta  e0.n.2_07,axd 165:42 Pagına SS

«VVasser, Aas SrfÖSF HNa heigt» IDITZ Iıturgische ‚ymDol Aes ASsSers

(Gesang VOIl Ps 571 50) und der Antiphon «Asperges 1116 DIe Pfarrkirchen übernah-
LL diesen Brauch: wurde In den ang des Missale V OIl 1570 Ulbernommen.
Nach Fischer49 Iral aber Stelle des Iustrierenden ot1vs zunehmend das der
Tauferinnerung, das auch das esSSDuUucC VOoOlIl 1970 aufgegriffen hat>9 INe
krinnerung Cie empfangene Taufe der Gläubigen 1st 1m byzantinischen 1ILUS
nicht egeben; handelt sich STEeTIs den ezug ZUL Jordantaufe Christi, 2.1SO ZU

FestereignI1s des Januar, wodurch Cie Wasser Ssich geheiligt worden SINd und
Cie Kraft erhalten en, den göttlichen en a 1IS materielles 5Symbol weiterzuge-
ben

aruıum SINd Cie Anwendungen des geweilihten AaSSers 1m byzantinischen
Ritenkreis ebenso vielfältig WIe 1m Abendland Maltzew erwähnt Cie Verwendung
des «großen Aglasma» bel der Aussegnung eE1Nes Ackers oder Weinbergs oder
Gartens, Cie Urc Insekten oder andere Ungeziefer beschädigt wurden>1. DIe
5Segnung e1INes ens beginnt mit e1INer eigens erwähnten kleinen
Wasserwelihe>2. Wiederum wiIird das sroße Aglasma VOIl Epiphanie ZUL Heilung
eE1Nes TUNNENS erwähnt, In den E{IWAas Nreines hineingefallen 15 inge des
Alltags werden mıi1t Weihwasser esegnNel, Insbesondere aber inge, Cie für den
liturgischen eDTrTaucC bestimmt SINd. S o Cie liturgischen erate und Gewänder>,
wobel Maltzew bel Salnz hochwertigen liturgischen Gegenständen auch den riechl-
schen Brauch erwähnt, Cie (‚erate mıi1t dem HI yron (Chrisam) Salben>6.
Natürlich spielt Cie Verwendung VOoOlIl Weihwasser auch 1m 1ILUS der Kirch- und
Altarweihe C1INe bedeutsame Rolles/ eIcCNes ilt für Cie Weihe der Ikonen®®; auch

44 Vgl Balthasar FISCHER, Formen gemeinschaftlicher Tauferinnerung m Abendiand, In Ml (1959) x (-94
5(} ISSALE OMANUM, Dpendix Ordo ad factiendam pf7 aspergendam benedictam. Vel azu k gon

ÄRBER, (GEMeEINSAME Tauferinnerung DOFr der sonntiäglichen Eucharistiefeter, In Thecdoar MAAS-  WERD
Hg.) (Gemeinde m Herrenmahlt (FS Lengeling), Einsiedeln-Zürich-Freiburg-Wien 199-2058

51 Vgl ALTZEW (S Anm51) (41
A Vgl ALTZEW (S Anm51) 763
5 Vgl ALTZEW (S Anm51) {{(1
54 Vgl ALTZEW (S Anm 31) 055-986, 4U4-1000
5 Vgl ALTZEW (S Anm 31) S /-994
56 Beispielsweise QJen eIC N: QJen IDiskos Schale für (as eucharistische To vgl MALTZEW (S Anm 31)

46061.
Y Vgl ALTZEW (S Anm 31) X {2-892
75 /Zum eispie MALTZEW (S Anm 31) 1047

25585358

«Wasser, das erlöst und heiligt». Die liturgische Symbolik des Wassers...

Gesang von Ps 51 (50) und der Antiphon «Asperges me». Die Pfarrkirchen übernah-
men diesen Brauch; er wurde in den Anhang des Missale von 1570 übernommen.
Nach Fischer49 trat aber an Stelle des lustrierenden Motivs zunehmend das der
Tauferinnerung, das auch das Messbuch von 1970 aufgegriffen hat50. Eine
Erinnerung an die empfangene Taufe der Gläubigen ist im byzantinischen Ritus so
nicht gegeben; es handelt sich stets um den Bezug zur Jordantaufe Christi, also zum
Festereignis des 6. Januar, wodurch die Wasser an sich geheiligt worden sind und
die Kraft erhalten haben, den göttlichen Segen als materielles Symbol weiterzuge-
ben.

Darum sind die Anwendungen des geweihten Wassers im byzantinischen
Ritenkreis ebenso vielfältig wie im Abendland. Maltzew erwähnt die Verwendung
des «großen Agiasma» bei der Aussegnung eines Ackers oder Weinbergs oder
Gartens, die durch Insekten oder andere Ungeziefer beschädigt wurden51. Die
Segnung eines neuen Ofens beginnt mit einer eigens erwähnten kleinen
Wasserweihe52. Wiederum wird das große Agiasma von Epiphanie zur Heilung
eines Brunnens erwähnt, in den etwas Unreines hineingefallen ist53. Dinge des
Alltags werden mit Weihwasser gesegnet, insbesondere aber Dinge, die für den
liturgischen Gebrauch bestimmt sind. So die liturgischen Geräte54 und Gewänder55,
wobei Maltzew bei ganz hochwertigen liturgischen Gegenständen auch den griechi-
schen Brauch erwähnt, die Geräte mit dem hl. Myron (Chrisam) zu salben56.
Natürlich spielt die Verwendung von Weihwasser auch im Ritus der Kirch- und
Altarweihe eine bedeutsame Rolle57. Gleiches gilt für die Weihe der Ikonen58; auch

49 Vgl. Balthasar FISCHER, Formen gemeinschaftlicher Tauferinnerung im Abendland, in LJ 8 (1959) 87-94.
50 MISSALE ROMANUM, Appendix I: Ordo ad faciendam et aspergendam aquam benedictam. Vgl. dazu: Egon

FÄRBER, Gemeinsame Tauferinnerung vor der sonntäglichen Eucharistiefeier, in Theodor MAAS-EWERD

(Hg.), Gemeinde im Herrenmahl (FS Lengeling), Einsiedeln-Zürich-Freiburg-Wien 19762, 199-208.
51 Vgl. MALTZEW (s. Anm. 31) 741.
52 Vgl. MALTZEW (s. Anm. 31) 763.
53 Vgl. MALTZEW (s. Anm. 31) 771.
54 Vgl. MALTZEW (s. Anm. 31) 955-986, 994-1000.
55 Vgl. MALTZEW (s. Anm. 31) 987-994.
56 Beispielsweise den Kelch und den Diskos (Schale für das eucharistische Brot), vgl. MALTZEW (s. Anm. 31)

966f.
57 Vgl. MALTZEW (s. Anm. 31) 872-892.
58 Zum Beispiel MALTZEW (s. Anm. 31) 1047.

A
rt

ic
o

li

RTLu_3_2008.qxd:rivista.teo.n.2_07.qxd  3-11-2008  16:42  Pagina 358



RTLuU_3  08.0xd:rıvısta  e0.n.2_07,axd 165:42 Pagına 259

Mıchael Kunzler

1er erwähnt Maltzew zusätzlich den griechischen Brauch, Ikonen zusätzlich mıi1t
dem HI yron Salben>9.

Aus Jledem ergibt SIich folgendes Bild Der EeDTAauc VOoOlIl geweihtem Wasser In
den Kirchen des byzantinischen 1ILUS geschieht a1Ss den Sinnen des Menschen
zugängliche Bestärkung der epikletischen e, ott möÖge den gesegneien
Gegenstand eiligen und mıi1t heiligender Kraft erIiullen 165 SETIZ natürlich VOLAUs,
dass der segnende Gegenstand a dem Machtbereich des O0Osen hinüber eführt
WIT d In den Machtbereic Gottes: LLUL kann der gesegnele Gegenstand ZU.

Heilszeichen werden. Lustrierende/apotronäische Oot]ıve verbinden SIcCh mıi1t epikle-
tischen. (erade Cie au dem griechischen Bereich bezeugte Verbindung VOoOlIl

Weihwasser und Myronöl VerwelS auf Cie Initiationssakramente V OIl Taufe und
Firmung. In JeWlsser Analogie ZUL Inıtiatio christiana coll der geweihte Gegenstand
geheiligt werden WIe E1n getaufter und gefirmter Mensch, In dem Cie Na (10ttes
innewohnt, wobel «(made>» Immer verstanden wiIird a1Ss Nachaußenwirkung der
ungeteilten Dreifaltigkeit, deren (madengaben der Heilige e15 der Schöpfung
übergl und G1E der Heiligung und Vollendung zuführte0.

«Eucharıistisches» Wasser

1er steht Cie Betrachtung des AaSSers das dem Weıin bel der eler der
Eucharistie beigemischt WIrd. DIe Beimischung VOIl Wasser, Cie ZWal nicht ]UdI1-
schem, ohl aber griechischem Brauch eNTIsSstamm(T, 111055 ach Jungmann® schon
ZUL Ze1ilt Jesu auch In Palästina geherrscht en

en Cie Verwendung V OIl Wasser allein In gynostischen Kreisen betont (‚.yprlan
VOIl arthago Cie ymboli der Wasserbeimischung a 1IS Verbindung zwischen
Christus und SeiInem Volk «Wenn jemand LLUL Weıin darbringt, hat das Blut
Christi ohne 19008  n Wenn aber jemand LLUL Wasser darbringt, dann hat das Volk
ohne Christus»®e2. Ahnlich außerte SIcCh TeNAaus V OIl Lyon Cie Ebiloniten, wel-

U Vel MALTZEW (S Anm 31)
H(} Vel Michael KUNZLER, Gnadenquellen. Symeon DON Thessalonikt alfs Beispie Adie Einfiuß-

nahme des Patamismus auf Adie Orthodoxe Sakramententheotogtie HNn LEUFgT. ( Irıerer Theologische
tudien 47), Irler 1989, 26-31 Der palamitische Begriff er «(rmade>».

01 Vel OSEeE Andreas JUNGMANN, Missarum sofltemniad, Fine genetische Erkiärung der romischen Messe,
Bade Freiburg-Basel-Wien L, 481

1V (L‚YPRIAN, ED 63,13, In (SE1. S/2, 11 «Nam G1 VvINUumM LANLUM QUI1S fierat, Sanguls ('hristi Inc1pit 055{ CSINE
nOobis. %1 VEeIOD AaUy Ua SIl sola, plebs Inc1pit 0655{ CSINE ('hristo>».

359359

Michael Kunzler

hier erwähnt Maltzew zusätzlich den griechischen Brauch, Ikonen zusätzlich mit
dem hl. Myron zu salben59.

Aus alledem ergibt sich folgendes Bild: Der Gebrauch von geweihtem Wasser in
den Kirchen des byzantinischen Ritus geschieht als den Sinnen des Menschen
zugängliche Bestärkung der epikletischen Bitte, Gott möge den gesegneten
Gegenstand heiligen und mit heiligender Kraft erfüllen. Dies setzt natürlich voraus,
dass der zu segnende Gegenstand aus dem Machtbereich des Bösen hinüber geführt
wird in den Machtbereich Gottes; nur so kann der gesegnete Gegenstand zum
Heilszeichen werden. Lustrierende/apotropäische Motive verbinden sich mit epikle-
tischen. Gerade die aus dem griechischen Bereich bezeugte Verbindung von
Weihwasser und Myronöl verweist auf die Initiationssakramente von Taufe und
Firmung. In gewisser Analogie zur Initiatio christiana soll der geweihte Gegenstand
geheiligt werden wie ein getaufter und gefirmter Mensch, in dem die Gnade Gottes
innewohnt, wobei «Gnade» immer verstanden wird als Nachaußenwirkung der
ungeteilten Dreifaltigkeit, deren Gnadengaben der Heilige Geist der Schöpfung
übergibt und sie der Heiligung und Vollendung zuführt60.

4. «Eucharistisches» Wasser

Hier steht die Betrachtung des Wassers an, das dem Wein bei der Feier der
Eucharistie beigemischt wird. Die Beimischung von Wasser, die zwar nicht jüdi-
schem, wohl aber griechischem Brauch entstammt, muss nach Jungmann61 schon
zur Zeit Jesu auch in Palästina geherrscht haben.

Gegen die Verwendung von Wasser allein in gnostischen Kreisen betont Cyprian
von Karthago die Symbolik der Wasserbeimischung als Verbindung zwischen
Christus und seinem Volk: «Wenn jemand nur Wein darbringt, so hat er das Blut
Christi ohne uns. Wenn aber jemand nur Wasser darbringt, dann hat er das Volk
ohne Christus»62. Ähnlich äußerte sich Irenäus von Lyon gegen die Ebioniten, wel-

A
rtico

li

59 Vgl. MALTZEW (s. Anm. 31) 1083f.
60 Vgl. Michael KUNZLER, Gnadenquellen. Symeon von Thessaloniki († 1429) als Beispiel für die Einfluß-

nahme des Palamismus auf die orthodoxe Sakramententheologie und Liturgik (Trierer Theologische
Studien 47), Trier 1989, 26-31: Der palamitische Begriff der «Gnade».

61 Vgl. Josef Andreas JUNGMANN, Missarum sollemnia, Eine genetische Erklärung der römischen Messe, 2
Bde. Freiburg-Basel-Wien 19625, I, 48f.

62 CYPRIAN, Ep. 63,13, in CSEL 3/2, 711: «Nam si vinum tantum quis offerat, sanguis Christi incipit esse sine
nobis. Si vero aqua sit sola, plebs incipit esse sine Christo».

RTLu_3_2008.qxd:rivista.teo.n.2_07.qxd  3-11-2008  16:42  Pagina 359



RTLuU_3  08.0xd:rıvısta  e0.n.2_07,axd 165:42 Pagına 361)

«VVasser, Aas SrfÖSF HNa heigt» IDITZ Iıturgische ‚ymDol Aes ASsSers

che Cie Vereinigung (1ottes mıi1t dem Menschen Urc Cie Menschwerdung des
Sohnes zurückweisen: «NIE lehnen er Cie ischung VOIl Wasser und himmlli-
schem Welin aD und wollen nichts anderes a 1IS Wasser der Welt SeIN, da G1E Ja ott
ZUL Vermischung mıi1t sich nicht zulassen» 63. DIieses OLV collte 1m endlan! VL -

herrschend 6e1n°* Entsprechend lauteten und lauten Cie Begleitgebete ZUL

Beimischung des AaSSeTrs In den elic «Deus, quil humanae Ssubstantliae dignitatem
mirabiliter condidistI! e1 mirabilius reformasti: da nobis HCL hAulus e1 VINI
mysterium, E1IUS divinitatis 055€ CONSOrTeS, QqUuI humanıitatıs nOsIrAae fieri dignatus G5l
Darticeps, esSuSs Christus, Filius [UUS, DOommInus nOoster, quil ecum VIvIit e1 regnat  »65
DZW. X  1 das Wasser sich mıi1t Wein verbindet ZU eiligen Zeichen, lasse u11

dieser elc teilhaben der (‚ottheit Christi, der uULSEIE Menschennatur aNSCHOM-
LL hat»66.

Auch 1m scstien Wal Cie Wasserbeimischung USACATUC dieser Christologie und
ihrer soteriologischen ONSECQqUENZEN. Allerdings Trhielt dliese ymboli VOo_Lr dem
Hintergrund der Auseinandersetzungen mıi1t den Monophysiten eINenN Salz eigenen
Charakter Weil In der Wasserbeimischung E1n 5Symbol für Cie Verbindung der be]l-
den Naturen In Christus esehen WwIrd, wurde G1E V OIl den radikalen Monophysiten
abgelehnt, ZU. Beispiel VOIl den menliern «Der "chalcedonensische Irrtum der
ZwWeEeI Naturen” und der Brauch, das heilige Sakrament "“dur äauerung des Brotes
und Urc Wasser ellecken  23 wiIird In armenischen Quellen gelegentlich In eInNem
Atem genannt»6/.,

In den lexten der byzantinischen iturgle aber 1st bel der Bereitung des Kelches
VOIl diesen christologischen Bezüugen keine Rede Vorherrschend 1st 1er der Symbo-
lische Nachvollzug des Leidens Christi bel der Bereitung des eucharistischen Brotes
und WeIlnes bel der Proskomidie Vor Beginn der eigentlichen eucharistischen
ıturgle. Mit eE1Nes Messers, das In Form und Bezeichnung Cie anze erIN-
nerTt, mıi1t welcher der römische Ssoldat Cie (1115 des (Gekreuzigten öÖöffnete, schneidet
der TI1IeSTIer mıi1t Zitaten au den ( ottesknechtsliedern des Jesaja au dem gesäuer-

H> AdDversus Aaereses V, 1, 3, (l Norbert TOX Fontes ('hristianı 8/9), Freiburg-Basel-Wien 2001,
31 «Reprobant ltaque hi COoMM1xtTIieNem VINI C2elestis el c<ola AaUyuUa SgeCUlaris volunt CSSE, 11011 recıplen-
LESs Deum a{} COomMMIxtieNemM SUaIL, perseverantes aULem In Qqu1 victus el am el projectus el (le
paradiso. D3

Hd Das «(‚ottesliobh>» nımmMt (1eses Maotiv a1ıl In Lied Nr. 490, Strophe «Wilie WeIin N: Wasser sich verbin-
den, sgehen WITr In TISIUS e1IN: WITr werden (lie Vollendung linden N: SeINer €21! 21 SEIN>».

H5 %C (as Missale Komanum 15/0 his In (lie letzte Ausgabe Vo 1962
H6 %C (as Missale Komanum 1970 In dJeutscher Übersetzung Vo 1979
IY7 Vgl JUNGMANN, Missarum Sollemnia (S Anm 61), IL,

26()360

«Wasser, das erlöst und heiligt». Die liturgische Symbolik des Wassers...

che die Vereinigung Gottes mit dem Menschen durch die Menschwerdung des
Sohnes zurückweisen: «Sie lehnen daher die Mischung von Wasser und himmli-
schem Wein ab und wollen nichts anderes als Wasser der Welt sein, da sie ja Gott
zur Vermischung mit sich nicht zulassen»63. Dieses Motiv sollte im Abendland vor-
herrschend sein64. Entsprechend lauteten und lauten die Begleitgebete zur
Beimischung des Wassers in den Kelch: «Deus, qui humanae substantiae dignitatem
mirabiliter condidisti et mirabilius reformasti: da nobis per huius aquae et vini
mysterium, eius divinitatis esse consortes, qui humanitatis nostrae fieri dignatus est
particeps, Iesus Christus, Filius tuus, Dominus noster, qui tecum vivit et regnat…»65

bzw. «Wie das Wasser sich mit Wein verbindet zum heiligen Zeichen, so lasse uns
dieser Kelch teilhaben an der Gottheit Christi, der unsere Menschennatur angenom-
men hat»66.

Auch im Osten war die Wasserbeimischung Ausdruck dieser Christologie und
ihrer soteriologischen Konsequenzen. Allerdings erhielt diese Symbolik vor dem
Hintergrund der Auseinandersetzungen mit den Monophysiten einen ganz eigenen
Charakter: Weil in der Wasserbeimischung ein Symbol für die Verbindung der bei-
den Naturen in Christus gesehen wird, wurde sie von den radikalen Monophysiten
abgelehnt, so zum Beispiel von den Armeniern. «Der “chalcedonensische Irrtum der
zwei Naturen” und der Brauch, das heilige Sakrament “durch Säuerung des Brotes
und durch Wasser zu beflecken”, wird in armenischen Quellen gelegentlich in einem
Atem genannt»67.

In den Texten der byzantinischen Liturgie aber ist bei der Bereitung des Kelches
von diesen christologischen Bezügen keine Rede. Vorherrschend ist hier der symbo-
lische Nachvollzug des Leidens Christi bei der Bereitung des eucharistischen Brotes
und Weines bei der Proskomidie vor Beginn der eigentlichen eucharistischen
Liturgie. Mit Hilfe eines Messers, das in Form und Bezeichnung an die Lanze erin-
nert, mit welcher der römische Soldat die Seite des Gekreuzigten öffnete, schneidet
der Priester mit Zitaten aus den Gottesknechtsliedern des Jesaja aus dem gesäuer-

63 Adversus haereses V, 1, 3, ed. Norbert Brox (Fontes Christiani 8/5), Freiburg-Basel-Wien u.a. 2001, 28-
31: «Reprobant itaque hi commixtionem vini caelestis et sola aqua saecularis volunt esse, non recipien-
tes Deum ad commixtionem suam, perseverantes autem in eo qui victus est Adam et projectus est de
paradiso...».

64 Das «Gotteslob» nimmt dieses Motiv auf in Lied Nr. 490, 3. Strophe: «Wie Wein und Wasser sich verbin-
den, so gehen wir in Christus ein; wir werden die Vollendung finden und seiner Gottheit teilhaft sein».

65 So das Missale Romanum 1570 bis in die letzte Ausgabe von 1962.
66 So das Missale Romanum 1970 in deutscher Übersetzung von 1975.
67 Vgl. JUNGMANN, Missarum Sollemnia (s. Anm. 61), II, 50.

A
rt

ic
o

li

RTLu_3_2008.qxd:rivista.teo.n.2_07.qxd  3-11-2008  16:42  Pagina 360



RTLuU_3  08.0xd:rıvısta  e0.n.2_07,axd 165:42 Pagına 261

Mıchael Kunzler

ten Opferbrot («Prosphore>») e1N kubusförmiges Brotstück heraus, das Cie
Bezeichnung «Lamm OTIfles>» räg Auf S@eINeTr Oberseite WEeIS 65 eINenN UIArUC
AaUs, der mıi1t eInNem Holzstempe!l Vor dem Backen In den Jeig SeEdrÜC. wurde: Um
E1n TEeUz herum stehen Cie viIier Buchstabenpaare G-AG-NI-KA, eSsSUuSs Christus
sieg In dileses Brotstück schneidet der TI1IeSTIer VOIl der Unterseite mıi1t der AanNnze
tief In Kreuzesform e1IN und Spricht: «Geschlachte WIT d das Lamm Gottes, das Cie
un der Welt hinweg nımmt, für das Leben und das Heil der Welt». ann wendet

das «Lamm OTIfles>» wlieder, dass der Siegelaufdruck Ssichtbar 1st Der TI1IeSTIer
stößt mıi1t der anze In Cie rechte e1Ile des «Lammes» und zitiert el Joh
«Ek1Iner der Oldafen stieß mıi1t der anze In SCeINEe elte, und sogleic 055 Blut und
Wasser heraus. Und der, der esehen hat, hat bezeugt, und SeIN ZeuUgnNIS 1st
wahr>». Zu diesen Worten gießt der Diakon Weıin und Wasser In den elic Der
TIeSTer se  e dQdilese Wasserbeimischung mıi1t den Worten «(esegnet GEe1 Cie
INISUN: deiner eiligen en allezeit, Jetz und Immerdar und In alle wigkeit.
Amen»6®8. Dabe!l Wal Cie enge des beigemischten AaSSers 1m Orilent STEeTs srößer
a1Ss Cie wenıgen 1m Westen ZUL ymboli notwendigen Tropfen, Cie SIcCh 1er ce1lt
dem Hochmittelalter mıit e1INes Löffelchens durchgesetzt en DIie
Wasserbeimischung geschieht bel den Byzantinern 41SO Salnz 1m Kontext e1INes Sera-
dezu spielerisch-symbolischen Nachvollzugs der Passıon bel der Bereiltung der
eucharistischen en

Nun kennt Cie byzantinische lturgle eEINEe zweite Beimischung VOIl Wasser In den
schon konsekrierten elic unmittelbar VOo_Lr dem Kommunionempfang, das «/Ze01D>»
Der Diakon nımmt E1n e12. mıi1t heißem, ]Ja ochendem Wasser und bittet den
rlester, dieses SCHONEN: «Segne, ater, das el Wasser!'» Der TIeSIer Spricht:
«(esegnet GEe1 Cie (‚lut deiner Heiligen, Jetz und Immerdar und In alle wigkeit.
en>» ann gie DZW. der Diakon dieses el Wasser In das heilige Blut und
Spricht el «DIE (1lut des auDnens, voll des eiligen (je1stes Amen» 69

Der Brauch dem konsekrierten Weıin eE{WAas heißes Wasser beizugeben, mufe
den Abendländer zumiıindest sonderbar on auf dem Unionskonzil VOoOlIl

Ferrara-Florenz 435/39 nahmen Cie Abendländer daran Anstoß70 Fur Cie ukral-
nische Kirche wurde der Brauch auf der 5Synode VOoOlIl amostja (1 /20) 1m Zuge der

D LLIS, Liturgte (S Anm 32) DD
69 LLIS, Liturgte (S Anm 32) 160
räl. Vel KUNZLER, Gnadenquellen (S Anm 60), 255

3261361

Michael Kunzler

ten Opferbrot («Prosphore») ein kubusförmiges Brotstück heraus, das die
Bezeichnung «Lamm Gottes» trägt. Auf seiner Oberseite weist es einen Aufdruck
aus, der mit einem Holzstempel vor dem Backen in den Teig gedrückt wurde: Um
ein Kreuz herum stehen die vier Buchstabenpaare IC-XC-NI-KA, Jesus Christus
siegt. In dieses Brotstück schneidet der Priester von der Unterseite mit der Lanze
tief in Kreuzesform ein und spricht: «Geschlachtet wird das Lamm Gottes, das die
Sünde der Welt hinweg nimmt, für das Leben und das Heil der Welt». Dann wendet
er das «Lamm Gottes» wieder, so dass der Siegelaufdruck sichtbar ist. Der Priester
stößt mit der Lanze in die rechte Seite des «Lammes» und zitiert dabei Joh 19,34f:
«Einer der Soldaten stieß mit der Lanze in seine Seite, und sogleich floss Blut und
Wasser heraus. Und der, der es gesehen hat, hat es bezeugt, und sein Zeugnis ist
wahr». Zu diesen Worten gießt der Diakon Wein und Wasser in den Kelch. Der
Priester segnet diese Wasserbeimischung mit den Worten: «Gesegnet sei die
Einigung deiner heiligen Gaben allezeit, jetzt und immerdar und in alle Ewigkeit.
Amen»68. Dabei war die Menge des beigemischten Wassers im Orient stets größer
als die wenigen im Westen zur Symbolik notwendigen Tropfen, die sich hier seit
dem Hochmittelalter mit Hilfe eines Löffelchens durchgesetzt haben. Die
Wasserbeimischung geschieht bei den Byzantinern also ganz im Kontext eines gera-
dezu spielerisch-symbolischen Nachvollzugs der Passion bei der Bereitung der
eucharistischen Gaben.

Nun kennt die byzantinische Liturgie eine zweite Beimischung von Wasser in den
schon konsekrierten Kelch unmittelbar vor dem Kommunionempfang, das «Zeon».
Der Diakon nimmt ein Gefäß mit heißem, ja kochendem Wasser und bittet den
Priester, dieses zu segnen: «Segne, Vater, das heiße Wasser!» Der Priester spricht:
«Gesegnet sei die Glut deiner Heiligen, jetzt und immerdar und in alle Ewigkeit.
Amen». Dann gießt er bzw. der Diakon dieses heiße Wasser in das heilige Blut und
spricht dabei: «Die Glut des Glaubens, voll des heiligen Geistes. Amen»69.

Der Brauch an, dem konsekrierten Wein etwas heißes Wasser beizugeben, mutet
den Abendländer zumindest sonderbar an. Schon auf dem Unionskonzil von
Ferrara-Florenz 1438/39 nahmen die Abendländer daran Anstoß70. Für die ukrai-
nische Kirche wurde der Brauch auf der Synode von Zamostja (1720) im Zuge der

A
rtico

li

68 KALLIS, Liturgie (s. Anm. 32) 22.
69 KALLIS, Liturgie (s. Anm. 32) 160.
70 Vgl. KUNZLER, Gnadenquellen (s. Anm. 60), 355.

RTLu_3_2008.qxd:rivista.teo.n.2_07.qxd  3-11-2008  16:42  Pagina 361



RTLuU_3  08.0xd:rıvısta  e0.n.2_07,axd 27 Pagına 67

«VVasser, Aas SrfÖSF HNa heigt» IDITZ Iıturgische ‚ymDol Aes ASsSers

Latinisierungsbestrebungen ! ausdruücklich verboten”2, 1m Jahr 1940 jedoch
wieder In Cie liturgischen Bücher aufgenommen”3. euTlfe Za das Zeon wieder
den celbstverständlichen Rituselementen auch der mıit RKRom ıunı].ierfen byzantinischen
Ostkirchen, Wa sicherlich auch Vor dem Hintergrund der «Entlatinisierung», 2.1SO
der Rückführung der lturgle dieser Kirchen ihren eigenen Traditionen Wl -

ten 15
Sehr ıunterschiedlic WIT d Cie historische erKun dieses Brauches TYTklärt Fur

Robert Taft steht fest, dass Cie omer C1INe orlıebDe für heißes Wasser hatten, das
G1E ihrem Weıin beimischten. Nach dem ZeuUgnNIS e1INer Wandmalerel In eINeTr romll1-
schen Katakombe 1st 65 heißes Wasser, das dem Weıin hinzugefügt WIrd, dass Taflt
SIcCh auftf 10Vannı Aatilnstia OSSI, eInNen Katakombenspezlalisten beruft und emerkt
«It 15 useless LO CommMmMentT the wWwOords da ca (caliıdam) «k veryone knows that
the RKRomans hat the CUSTOM of mMIXINg hot waler with their WwInNne»/S.

S o ıunterschiedlic Cie historischen Herleitungen für dQdilese Beimischung heißen
AaSsSers SINd, Cie mystische Erklärung 1st eindeutig: Das Zeon VerwelS auftf Cie
pfingstlichen Feuerflammen des eiligen Geistes, der das Wandlungswunder voll-
bracht hat 165 ilt 11150 mehr, a1Ss ıuınmittelbar Ja Cie ischung V OIl rTot und
Weıin ılnfier e1Inem (Gesichtspunkt vollzogen wurde, der Salnz cStark Cie des
eiligen (‚e1istes In der rlösung hervorhebt

S o sa 5ymeon VOIl Thessaloniki, auch der LOTe Leib des gekreuzigten Christus
SeIl, ebenso wenig WIe SeINEe göttliche egele, niemals VOoOlIl der (ottheit etirenn(tT, ()[1-

dern Immer rIfüullt SCWESECH VOIl den nergien des eiligen (je1stes 165 kommt In
der Liturgle Urc Cie Eingießung heißen AaSSsSers In Cie konsekrierte Weingestalt
ZUL Darstellung; WIrd adurch hingewlesen auf Cie lebensspendende knergie des

ral Zu (iesen Latinisierungsbestrebungen er miıt KRKom ınlerten (Ostkirchen vgl Wilhelm (le RIES, RBom HNn
Adie Patriarchate Ades OSstens, Freiburg-München 1963 anınler Standl (lie Ideologie Vo er Vorrangigkeit
(«praestantla>») Qes Iateinischen K1tus, Jem (lie ıunlierten Ostkirchen Urc Einführung Vo Flementen
er Iateinischen Jlturgle ach und ach hinübergeführt werden ollten

{A Vgl LAaurence Daniel UCULAK, T’he DIivine Liurgy O; St John CArysostom In Ihe Kievan Metropoltlttan
Province during Ihe Pertod O; [/NION p RBome (1593-1839) alectia ()SBM ®erles {L, ®EC110 L, 47),
Komae 1990, 230-2335

{ Vgl Johannes MADEY, Kirche 7ZIpiSscChen (}s+7 HNn West Betitrage ZAUF Geschichte der Ukrainischen HNn
Weißfpruthenischen Kirche krainische Frele Universität, Monographien 19), München 1969, Aher
cschon üaltere liturgische Bücher beinhalten (las 0n zumindest wieder fakıltativ.

{4 %C nenn! Fedoriv A5() hne jede Einschränkung: DEeNOPIB, JOpıx: UOÖpsH YKDAalHCbKO1 HCDRKBH. ICTOPHUHHMM
PO3BHLOK (Upera Theologica OCIetatıs Sclientilicae Ucrainorum, vol 18) Kom- loronte 19/70, AR()

{ Robert J1AFT, history 0O Ihe LLUrgYy of St. John CArysostom, vol T’he Precommuntion Fites OCA 261)
Kome 2000, 4451

2672362

«Wasser, das erlöst und heiligt». Die liturgische Symbolik des Wassers...

Latinisierungsbestrebungen71 sogar ausdrücklich verboten72, im Jahr 1940 jedoch
wieder in die liturgischen Bücher aufgenommen73. Heute zählt das Zeon wieder zu
den selbstverständlichen Rituselementen auch der mit Rom unierten byzantinischen
Ostkirchen, was sicherlich auch vor dem Hintergrund der «Entlatinisierung», also
der Rückführung der Liturgie dieser Kirchen zu ihren eigenen Traditionen zu wer-
ten ist74.

Sehr unterschiedlich wird die historische Herkunft dieses Brauches erklärt. Für
Robert Taft steht es fest, dass die Römer eine Vorliebe für heißes Wasser hatten, das
sie ihrem Wein beimischten. Nach dem Zeugnis einer Wandmalerei in einer römi-
schen Katakombe ist es heißes Wasser, das dem Wein hinzugefügt wird, so dass Taft
sich auf Giovanni Battista Rossi, einen Katakombenspezialisten beruft und bemerkt:
«It is useless to comment on the words da calda (calidam): «Everyone knows that
the Romans hat the custom of mixing hot water with their wine»75.

So unterschiedlich die historischen Herleitungen für diese Beimischung heißen
Wassers sind, die mystische Erklärung ist eindeutig: Das Zeon verweist auf die
pfingstlichen Feuerflammen des Heiligen Geistes, der das Wandlungswunder voll-
bracht hat. Dies gilt umso mehr, als unmittelbar zuvor ja die Mischung von Brot und
Wein unter einem Gesichtspunkt vollzogen wurde, der ganz stark die Rolle des
Heiligen Geistes in der Erlösung hervorhebt.

So sagt Symeon von Thessaloniki, auch der tote Leib des gekreuzigten Christus
sei, ebenso wenig wie seine göttliche Seele, niemals von der Gottheit getrennt, son-
dern immer erfüllt gewesen von den Energien des Heiligen Geistes. Dies kommt in
der Liturgie durch die Eingießung heißen Wassers in die konsekrierte Weingestalt
zur Darstellung; es wird dadurch hingewiesen auf die lebensspendende Energie des

71 Zu diesen Latinisierungsbestrebungen der mit Rom unierten Ostkirchen vgl. Wilhelm de VRIES, Rom und
die Patriarchate des Ostens, Freiburg-München 1963. Dahinter stand die Ideologie von der Vorrangigkeit
(«praestantia») des lateinischen Ritus, zu dem die unierten Ostkirchen durch Einführung von Elementen
der lateinischen Liturgie nach und nach hinübergeführt werden sollten.

72 Vgl. Laurence Daniel HUCULAK, The Divine Liturgy of St. John Chrysostom in the Kievan Metropolitan
Province during the Period of Union with Rome (1593-1839) (Analecta OSBM Series II, Sectio I, Bd. 47),
Romae 1990, 330-335.

73 Vgl. Johannes MADEY, Kirche zwischen Ost und West. Beiträge zur Geschichte der Ukrainischen und
Weißruthenischen Kirche (Ukrainische Freie Universität, Monographien Bd. 15), München 1969, 82. Aber
schon ältere liturgische Bücher beinhalten das Zeon zumindest wieder fakultativ.

74 So nennt Fedoriv 250 es ohne jede Einschränkung: Fedor5w, r5j: Obrydi ukra6ns3ko6 zerkwi. %storixnij
ro+witok 5 poysnenny (Opera Theologica Societatis Scientificae Ucrainorum, vol. 18). Rom-Toronto 1970, 250.

75 Robert TAFT, A history of the liturgy of St. John Chrysostom, vol. V: The Precommunion rites (OCA 261).
Rome 2000, 443f.

A
rt

ic
o

li

RTLu_3_2008.qxd:rivista.teo.n.2_07.qxd  6-11-2008  8:27  Pagina 362



RTLuU_3  08.0xd:rıvısta  e0.n.2_07,axd 165:42 Pagına 363

Mıchael Kunzler

eiligen Geistes, Cie nıe VOoOlIl Christus gewichen Wal, ebenso wenig WIe SCeINEe
(ottheit7®e. Nach dem spätmittelalterlichen griechischen Liturgiekommentator
1K0O01A05 Kabasıilas erinner Cie 1LZe des heißen AaSsSers das euer des eiligen
(jelstes und damıit SeIN Herabkommen Pfingsttag auf Cie Kirche, deren
Mitglieder Ja (Gılleder des mystischen Leibes Christi SINd. Wiederum ıunterstreicht
Qiese Beimischung Cie Ostliche eologie des eiligen (jelstes a 1IS Überbringer und
Vollender des göttlichen Lebens77.

Eine (fast) untergegangene lıturgische Verwendung
VOoO  am Wasser: aschung Zzu

ES Wal altchristlicher Brauch, SIcCh VOo_Lr dem waschen, zumiıindest Cie
Hände S o Spricht 1ım 2, ohl nicht LLUL 1m übertragenem SInn «Ich WwIll, dass
Cie anner überall beim ihre Hände In Reinheit erheben, frei VOoOlIl Zorn und
Streit»/5 Natürlich diente Cie außere aschung a1Ss Symbolischer USCTUC der
nneren Umkehr und der Vergebung der Sınden eNau darauf VerwelS
schon Tertullian: X  as aber 1st das für eEINEe Ogl1K, ZWäal mıi1t gewaschenen Händen,
doch mıi1t ınreinem e15 E1n beginnen?»79, ugleic kritisiert abergläu-
bische Missbräuche: «DIeSs 1st Cie wahre Reinigung, nicht die, Cie sich viele aDer-
gläubisch SOrSEeN, WEl G1E jedem el, WEl G1E E1n vollständiges Bad
gen, Wasser e1INer aschung verwenden»®0. DIe Apostolischen

‘5 HESPONSLO ad GUAESE. 4] In 159 17 A-RTLu_3_2008.qaxd:rivista.teo.n.2_07.qxd 3—%;2008 16:42 Pagina 363  Michael Kunzler  Heiligen Geistes, die nie von Christus gewichen war, ebenso wenig wie seine  Gottheit7°, Nach dem spätmittelalterlichen griechischen Liturgiekommentator  Nikolaos Kabasilas erinnert die Hitze des heißen Wassers an das Feuer des Heiligen  Geistes und damit an sein Herabkommen am Pfingsttag auf die Kirche, deren  Mitglieder ja Glieder des mystischen Leibes Christi sind. Wiederum unterstreicht  diese Beimischung die östliche Theologie des Heiligen Geistes als Überbringer und  Vollender des göttlichen Lebens77.  5. Eine (fast) untergegangene liturgische Verwendung  von Wasser: Waschung zum Gebet  Es war altchristlicher Brauch, sich vor dem Gebet zu waschen, zumindest die  Hände. So spricht 1 Tim 2,8 wohl nicht nur im übertragenem Sinn: «Ich will, dass  die Männer überall beim Gebet ihre Hände in Reinheit erheben, frei von Zorn und  Streit»78. Natürlich diente die äußere Waschung als symbolischer Ausdruck der  inneren Umkehr und der Bitte um Vergebung der Sünden. Genau darauf verweist  schon Tertullian: «Was aber ist das für eine Logik, zwar mit gewaschenen Händen,  doch mit unreinem Geist ein Gebet zu beginnen?»79. Zugleich kritisiert er abergläu-  bische Missbräuche: «Dies ist die wahre Reinigung, nicht die, um die sich viele aber-  gläubisch sorgen, wenn sie zu jedem Gebet, sogar wenn sie ein vollständiges Bad  genommen haben, Wasser zu einer Waschung verwenden»80, Die Apostolischen  7 Responsio ad quaest. 58, in PG 155, 912 A-B: ... 0G Kal vEKpmlEVTOG XpiotoD, TO LworoLÖVv AUTOÜ OLG  AXOPLOTOV Av Kal ASLALPETOV TÄG ÜEOTNTOG, MS KOAL T ÖEla WuXT, Kal TV EvepyeLÖv TOD IIveuLatOG  aAMpEc. Ka t00rO tTO Bepuöv EKTUTOI, ÖTL LworOLOV TO Ilveüla, Ka TOD Cwor0100 OOLATOG TOD XpLOTOD  UT AroGTtAv, 00SE 11 0EOTNG ADTOD KEXOPLOTOAL. Nach Casimir KUCHAREK, The Byzantine-Slav Liturgy of St.  John Chrysostom. Its Origin and Evolution, Alendale (USA) 1971, 684 ist Nikolaos Stethatos (11. Jhd.) der  erste gewesen, der die Wärme des Zeon mit der Gegenwart des Heiligen Geistes in Zusammenhang  brachte: Opusculum contra Latinos, in PG 120, 1011-1022.  77 Vgl. KucHAREK, Zhe Byzantine-Slav Liturgy (s. Anm. 76) 683-688.  78 BoUAouoı oÜV TPOGEUXEGOL TOUG ÄVÖPOUG EV NAVTL TOTM ENALPOVTAG OGLOUG XEIPAG XOPLG ÖPYNS KOAL SLA-  AOYLOLOU.  79 TERTULLIAN, De oratione 13, 1, ed. Dietrich Schleyer (Fontes Christiani 76), Turnhout 2006, 240-241: «Ce-  terum quae ratio est manibus quidem ablutis, spiritu vero sordente orationem obire».  S0 A_ a. O.: «Hae sunt vero munditiae, non quas plerique suberstitiose curant ad omnem orationem, etiam  cum a lavacro totius corporis veniunt aquam sumentes».  363C Kl VEKOMOEVTOC ÄPLOTOVU, TO CMOTNOLOV (DTOD GOUO
AYXOPLOTOV HV Kl QOÖLALDETOV TING OEOTNTOG, C Kl 10 WUYXN, Kl TV EVEPYELÖV TOU 1 IvEULOATOC
NÄNPESC Ka TOUTO TO DEPUOV EKTUTOL, OTL  « CMOTNOLOV TO 1 1VEUUO, Kl  E TOU CWOTNOLOU GOLATOC TOU AÄPLOTOU
WT OGTAV, VDOE OE OtNC QDTOD KEYOPLOTAL. Nach ( aSımIır KUCHAREK, The Byzantine-Stav Liturgy of St.
John CArysostom. its Origin and Evolution, endale 1971, 0984 ist 1Kk01A0S Stethatos (11 Jhd.) er
Ersie DSECWESEN, er (lie VWarme (des C0NN miıt er (‚eggenwart (des eiligen (‚elstes In Zusammenhang
brachte Opuscutum CONEFra Latinos, In 120 1-1

{{ Vel KUCHAREK, The Byzantine-Stav Liturgy (S Anm 76) H983-6858
{ BOovAOuaı GUV NMNDOGEUYEGAL TOUC Q VÖPOUC EV NTOVTL TOTO NALDOVTAC OG1LOUC XE1IPDAC Y@OPLC OpYNC Kl ÖLO:

OYLOLOU
” ERTULLIAN, De Oratione 13, 1, e JeIirıc chleyer Fontes ('hristianı 76), UrnNOou 2006, 340-24171 «{ E-

erum UU rFatlio el anıbus quidem Dlutis, spiırıtu VEeIOD sordente Orationem Obire».
S{} «Hae S1UNT VEeIOD munditiae, 11011 UUaSs plerique ouberstitiose Ccuran(ıi a{| orationem, et1am

(*11| aVAaCro totıus COrporI1s venıunt SUMENTLEesS>»

263363

Michael Kunzler

Heiligen Geistes, die nie von Christus gewichen war, ebenso wenig wie seine
Gottheit76. Nach dem spätmittelalterlichen griechischen Liturgiekommentator
Nikolaos Kabasilas erinnert die Hitze des heißen Wassers an das Feuer des Heiligen
Geistes und damit an sein Herabkommen am Pfingsttag auf die Kirche, deren
Mitglieder ja Glieder des mystischen Leibes Christi sind. Wiederum unterstreicht
diese Beimischung die östliche Theologie des Heiligen Geistes als Überbringer und
Vollender des göttlichen Lebens77.

5. Eine (fast) untergegangene liturgische Verwendung
von Wasser: Waschung zum Gebet

Es war altchristlicher Brauch, sich vor dem Gebet zu waschen, zumindest die
Hände. So spricht 1 Tim 2,8 wohl nicht nur im übertragenem Sinn: «Ich will, dass
die Männer überall beim Gebet ihre Hände in Reinheit erheben, frei von Zorn und
Streit»78. Natürlich diente die äußere Waschung als symbolischer Ausdruck der
inneren Umkehr und der Bitte um Vergebung der Sünden. Genau darauf verweist
schon Tertullian: «Was aber ist das für eine Logik, zwar mit gewaschenen Händen,
doch mit unreinem Geist ein Gebet zu beginnen?»79. Zugleich kritisiert er abergläu-
bische Missbräuche: «Dies ist die wahre Reinigung, nicht die, um die sich viele aber-
gläubisch sorgen, wenn sie zu jedem Gebet, sogar wenn sie ein vollständiges Bad
genommen haben, Wasser zu einer Waschung verwenden»80. Die Apostolischen

A
rtico

li

76 Responsio ad quaest. 58, in PG 155, 912 A-B: … wJ~ kai;nekrwqevnto~ Cristou,̀ to;zwopoio;n aujtou`swm̀a
ajcwvriston h\n kai; ajdiaivreton th~̀ qeovthto~, wJ~ kai; hJ qeiva yuchv, kai; twǹ ejnergeiwǹ tou` Pneuvmato~
plhr̀e~. Kai;tout̀o to;qermo;n ejktupoi,̀ o{ti zwopoio;n to;Pneum̀a, kai;tou`zwopoiou`swvmato~ tou`Cristou`
mh;ajpostavn, oujde;hJqeovth~ aujtou`kecwvristai. Nach Casimir KUCHAREK, The Byzantine-Slav Liturgy of St.
John Chrysostom. Its Origin and Evolution, Allendale (USA) 1971, 684 ist Nikolaos Stethatos (11. Jhd.) der
erste gewesen, der die Wärme des Zeon mit der Gegenwart des Heiligen Geistes in Zusammenhang
brachte: Opusculum contra Latinos, in PG 120, 1011-1022.

77 Vgl. KUCHAREK, The Byzantine-Slav Liturgy (s. Anm. 76) 683-688.
78 Bouvlomai suvn proseuvcesjai tou;~ a[ndrou~ ejn panti;tovpw/ejpaivronta~ oJsivou~ ceîra~ cwri;~ ojrgh/~ kai;dia-

logismou.
79 TERTULLIAN, De oratione 13, 1, ed. Dietrich Schleyer (Fontes Christiani 76), Turnhout 2006, 240-241: «Ce-

terum quae ratio est manibus quidem ablutis, spiritu vero sordente orationem obire».
80 A. a. O.: «Hae sunt vero munditiae, non quas plerique suberstitiose curant ad omnem orationem, etiam

cum a lavacro totius corporis veniunt aquam sumentes».

RTLu_3_2008.qxd:rivista.teo.n.2_07.qxd  3-11-2008  16:42  Pagina 363



RTLuU_3  08.0xd:rıvısta  e0.n.2_07,axd 165:42 Pagına 364

«VVasser, Aas SrfÖSF HNa heigt» IDITZ Iıturgische ‚ymDol Aes ASsSers

Konstitutionen verlangen, dass jeder Christ ach dem Aufstehen und VOoLr der Arbeit
SIcCh waschen, Devor betet81

DIe geradezu verpflichtenden Charakter annehmende Anweisung ZUL aschung
estand nicht LLUL für das private sondern auch für das gemeinschaftliche.
Aus dliesem TUN:! gab 1m iIrıum der Basiliken eInNen Brunnen, dem Ssich alle
waschen konnten. In der Beschreibung der asıl1kKa V OIl Nola el «Fın strah-
lender Brunnen lässt Uurc Cie eiligen Hallen dienende Wasser fließen und wäscht
Cie Hände der Eintretenden mıi1t dem Wasser, das schenkt»82. InNe moralische
Deutung ibt WIe schon Tertullian auch Johannes Chrysostomos: «Dann waschen
WIT Cie Hände beim INIr1ı In Cie Kirche, Cie Herzen aber nicht? Erheben eIwaAa
uULSEIE Hände ihre Stiimme? ES 1st Cie egele, Cie Or{Ie Spricht, auftf G1E schaut ott
DIe Reinheit des Leibes 1st nutzlos, WEl Cie eele beschmutzt 1St» S3 1eC5@E
Waschungen VOoLr em der Hände VOo_Lr dem hat SIcCh LLUL csehr rudimentär
erhalten: In der a1bendländischen [(STINNS ehesten och In der Händewaschung
des Priesters Ende der (abenbereitung.

Nach Kyrill VOIl Jerusalem®4 begann Cie Gläubigenmesse 1m Jerusalem des
Jahrhunderts damlıit, dass der Diakon dem Zelebranten WIe den Konzelebranten ZUL

Händewaschung das Wasser reichte, wobel Cdie symbolische Bedeutung 1m
Vordergrund stand ES gab auch Ansätze, Cie versammelte (1emelnde In diesem
ReiInigungsritus einzubeziehen: 1m athiopischen 1CUS Nachdem der TI1IeSTIer Cie
en auf dem Altar en hat, wäscht SIich Cie Hände, trocknet G1E aber nicht
ab, sondern spritzt das Wasser das Volk mıit eInNem drohenden Wort der
Warnung nwürdige: «15 e1INer 1er der rein ist, Mas VOoOlIl der Opfergabe
empfangen, Wel aber nicht rein ist, der S11 nicht empfangen, damıit nicht Vel-

zehrt WIT d vOoO euer der (ottheit 565

1 Apostotische Konstitutionen VILL, 3 1 e Marcel Metzger 336), Parıs 19587, 240{: 110C MLOTOC
MLOTY CmBev QVOOTAVTEC Sal UNVOU NO TOU EOYOV ENLTEÄFOOAL VLWOLEVOL ANDOGEVYEOOMOAV.

S PAULINUS VON NOLA, ED 32, 1 e und hers Vo Skep Fontes ('hristianı 295,2), Freiburg-Basel-
VWıen 19958, 7781 «Sancta nıtens aMUulis interluit Irı ymphis Cantharus intrantumque Iavat
11111 MINIStra>».

K Hom In Jon e 3, In 4] 300 Eita YELPDOAC WEV VLTTOLEOCL, E1C EKKÄNOLOV ELOLOVTEC' IHV ÖE KOAPÖLOV
QUKETL; Mn yYap (XL XELPEC OOVTV QOLÄGLV; WUXT NPOGdEPEL E1C EKELVNV OE0C KOOapd, QUÖSEV ÖEl IN
TOU GOLATOC KAapotNTOC EKELVNC WELOÄNGHEVNE.

d VYRILL VON ERUSALEM, (‚alt. Myst D, 2, e{{l eor' Ööwekamp Fontes ('hristianı {) Freiburg-Basel-Wien
1992, 1461

K RIGHTMAN, Liturgties Fastern and Western, vol Fastern Liturgtes, ()xford 1596, 226

3264364

«Wasser, das erlöst und heiligt». Die liturgische Symbolik des Wassers...

Konstitutionen verlangen, dass jeder Christ nach dem Aufstehen und vor der Arbeit
sich zu waschen, bevor er betet81.

Die geradezu verpflichtenden Charakter annehmende Anweisung zur Waschung
bestand nicht nur für das private Gebet sondern auch für das gemeinschaftliche.
Aus diesem Grund gab es im Atrium der Basiliken einen Brunnen, an dem sich alle
waschen konnten. In der Beschreibung der Basilika von Nola heißt es: «Ein strah-
lender Brunnen lässt durch die heiligen Hallen dienende Wasser fließen und wäscht
die Hände der Eintretenden mit dem Wasser, das er schenkt»82. Eine moralische
Deutung gibt wie schon Tertullian auch Johannes Chrysostomos: «Dann waschen
wir die Hände beim Eintritt in die Kirche, die Herzen aber nicht? Erheben etwa
unsere Hände ihre Stimme? Es ist die Seele, die Worte spricht, auf sie schaut Gott.
Die Reinheit des Leibes ist nutzlos, wenn die Seele beschmutzt ist»83. Diese
Waschungen vor allem der Hände vor dem Gebet hat sich nur sehr rudimentär
erhalten; in der abendländischen Messe am ehesten noch in der Händewaschung
des Priesters am Ende der Gabenbereitung.

Nach Kyrill von Jerusalem84 begann die Gläubigenmesse im Jerusalem des 4.
Jahrhunderts damit, dass der Diakon dem Zelebranten wie den Konzelebranten zur
Händewaschung das Wasser reichte, wobei die symbolische Bedeutung im
Vordergrund stand. Es gab auch Ansätze, die versammelte Gemeinde in diesem
Reinigungsritus einzubeziehen; so im äthiopischen Ritus: Nachdem der Priester die
Gaben auf dem Altar enthüllt hat, wäscht er sich die Hände, trocknet sie aber nicht
ab, sondern spritzt das Wasser gegen das Volk mit einem drohenden Wort der
Warnung gegen Unwürdige: «Ist einer hier der rein ist, so mag er von der Opfergabe
empfangen, wer aber nicht rein ist, der soll nicht empfangen, damit er nicht ver-
zehrt wird vom Feuer der Gottheit ...»85.

81 Apostolische Konstitutionen VIII, 32, 18, ed. Marcel Metzger (SChr 336), Paris 1987, 240f: Pa~̀ pisto;~ h]
pisth;e{wqen ajnastavnte~ ejx u{pnou pro;tou`e[rgon ejpitelevsai niyavmenoi proseucevsqwsan.

82 PAULINUS VON NOLA, Ep. 32, 15, ed. und übers. von Matth. Skep (Fontes Christiani 25,2), Freiburg-Basel-
Wien 1998, 778f.: «Sancta nitens famulis interluit atri lymphis Cantharus intrantumque manus lavat
amne ministro».

83 Hom. in Joh. 73, 3, in PG 59, 399: Ei\ta ceir̀a~ me;n niptovmeqa, eij~ ejkklhsivan eijsiovnte~: th;n de;kardivan
oujketi… Mh;ga;r aijceir̀e~ fwnh;n ajfias̀in… ÔH yuch;profevrei eij~ ejkeivnhn oJqeo;~ kaqara,̀ oujde;n dei;th/̀~
tou`swvmato~ kaqarovthto~ ejkeivnh~ memolhsmevnh~.

84 KYRILL VON JERUSALEM, Cat. Myst. 5, 2, ed. Georg Röwekamp (Fontes Christiani 7), Freiburg-Basel-Wien
1992, 146f.

85 F. E. BRIGHTMAN, Liturgies Eastern and Western, vol. 1: Eastern Liturgies, Oxford 1896, 226.

A
rt

ic
o

li

RTLu_3_2008.qxd:rivista.teo.n.2_07.qxd  3-11-2008  16:42  Pagina 364



RTLuU_3  08.0xd:rıvısta  e0.n.2_07,axd 165:42 Pagına 2A65

Mıchael Kunzler

In der Weiterentwicklung der a1bendländischen [(STINNS SINd mehrere
Händewaschungen finden; G1E SINd überall den Schwellen angeordnet, Cie
C1INe Cr Annäherung ZU allerheiligsten ern der andlung eröffnen8s®e. S o Ve1 -

bindet auch Jungmann Cie Händewaschung dieser Stelle der [SINNS mıi1t dem
Bestreben, mıi1t jedem Überschreiten eINeTr chwelle, Cie näher ZUL heiligsten
der andlung TT, Urc C1INe außere andlung Cie INNeTe Reinheit ZU.

USACATUC bringen87, Ursprünglich GT1 vollzogen, chriebh das eEeSSDUC VOIl 1570
a1Ss Begleitgebet Ps ‚6-1 VOIL, Wa aber eigentlich C1INe Unschuldsbeteuerung des
Psalmisten darste Das Cr eSSDUC ETSEIzZIE Ps D mıi1t Ps 51,4 a 1IS ecchte

Vergebung, weilche Cie Ol]ve der aschung und der Reinigung aufgreift.
InNe Herleitung der aschung au dem Entgegennehmen der en des Volkes

und ach der Inzens a 1IS normale eIN1I  n der Hände au hygienischen (ırunden
allein kommt nicht In Betracht, obwohl eINenN ezug dazı eibt Ohne diesen
Symbolbezug In irgendeiner e1I5Se beeinträchtigen, gibt jedoch auch
Messoranungen, weilche Cie Händewaschung ErSsT ach dem Opfergang des Volkes
angeordnet SeIN lassen und G1E auch damıit begründen, der TI1IeSTIer MUSSE@E SCeINEe
Hände VOoOlIl der Berührung mıi1t den Händen der anderen Gläubigen und mıi1t dem
gewöhnlichem rot reinigen®?. Aus demselben TUN:! wurde auch Cie Inzens der

SO 1Ne Ersie Händewaschung geschah In er Sakristel VOT Jem Anlegen er Gewänder: uch unmittelbar
VOT dem ( ancon gab eINe Händewaschung. Das Übergewicht M| (ieser Händewaschung behielt jedoch
(lie cschon üaltere Händewaschung begınn er Opfermesse. Im eErsien römischen Ordo, wäascht er
aps SEINE Äände, Hevor den ar tritt, (lie Opfergaben Qes Klerus entgegenzunehmen N: (lie
eigenen en aul Jem ar niederzulegen L, Andrieu IL, 2 In er irankischen Fassung Qes
rFrömischen Pontilikalritus riolgt (lie Händewaschung unmittelbar ach Jem ( ebetsaufrır «(Oremus>».
‚211 ale cteht (lie Händewaschung VOT er eigentlichen Beschäftigung miıt den Opftergaben, 4ass
eINe Herleitung er Händewaschung AUS Jem Umgang miıt QJen Opfergaben allein hne jeden ymbaoli-
cschen eZU: nicht hinreicht. uch (ieser Stelle Arückt (lie Händewaschung (las Überschreiten eiINer
weilteren ChHhwelle zu Allerheiligsten hin Miıt er Gabenbereitung beginnt ]Ja (lie Gläubigenmesse,
(lie eigentliche Fucharistiefeier mit er andlung q G Kern.

i Vel JUNGMANN, Missarum Sofflemnia (S Anm 61) IL, {-1
K He symbolische Bedeutung er Händewaschung wIrd ge1t er Frankenzeit Ur«c (as Beten Vo Vers

AUS P< A verdeutlicht, später WUrcde er gesamte sa1Im 18 Vers 11 gebetet, 4asSs er TUN: für (lie
Rezitation (ieses Psalmes In er Verwendun: Qes Verses qg EeErsien Vers klar wUurde: «Lavabo inter INNO-
Cenlies IL ASs el eircumdabheo qaltare LUUM Domiıine Unter en Unschuldigen wasche ich Melne
4an: und umschreite QJeinen Ar, Herr>». [Heses wurcde Sahz eindeutig q G Verstian-
den päate Messordnungen In Nordfrankrelis nehmen zu Lavabo (Ps 2 6-12) e1in Areitfaches yrıe miıt
Jem Vaterunser. In Kouen beantwortete er Aht eINESs OsTiers (as Lavabo (des Zelehranten miıt Jem
Misereatur, WOomMI1t (lie Händewaschung eINemM förmlichen Rıtus er >ündentilgung wurde.

. %C AÄMALAR VON METZ, er Offictiatts ILL, 1 2 e Hanssens {L, 315 .(4 ul CXxTersae cSınt 4CIU-
1UmM TL atque errenoc Dalle».

263365

Michael Kunzler

In der Weiterentwicklung der abendländischen Messe sind sogar mehrere
Händewaschungen zu finden; sie sind überall an den Schwellen angeordnet, die
eine neue Annäherung zum allerheiligsten Kern der Handlung eröffnen86. So ver-
bindet auch Jungmann die Händewaschung an dieser Stelle der Messe mit dem
Bestreben, mit jedem Überschreiten einer Schwelle, die näher zur heiligsten Mitte
der Handlung führt, durch eine äußere Handlung die Bitte um innere Reinheit zum
Ausdruck zu bringen87. Ursprünglich still vollzogen, schrieb das Messbuch von 1570
als Begleitgebet Ps 25,6-12 vor, was aber eigentlich eine Unschuldsbeteuerung des
Psalmisten darstellt88. Das neue Messbuch ersetzte Ps 25 mit Ps 51,4 als echte Bitte
um Vergebung, welche die Motive der Waschung und der Reinigung aufgreift.

Eine Herleitung der Waschung aus dem Entgegennehmen der Gaben des Volkes
und nach der Inzens als normale Reinigung der Hände aus hygienischen Gründen
allein kommt nicht in Betracht, obwohl es einen Bezug dazu gibt: Ohne diesen
Symbolbezug in irgendeiner Weise zu beeinträchtigen, gibt es jedoch auch
Messordnungen, welche die Händewaschung erst nach dem Opfergang des Volkes
angeordnet sein lassen und sie auch damit begründen, der Priester müsse seine
Hände von der Berührung mit den Händen der anderen Gläubigen und mit dem
gewöhnlichem Brot reinigen89. Aus demselben Grund wurde auch die Inzens der

A
rtico

li

86 Eine erste Händewaschung geschah in der Sakristei vor dem Anlegen der Gewänder; auch unmittelbar
vor dem Canon gab es eine Händewaschung. Das Übergewicht all dieser Händewaschung behielt jedoch
die schon ältere Händewaschung am Beginn der Opfermesse. Im ersten römischen Ordo, wäscht der
Papst seine Hände, bevor er an den Altar tritt, um die Opfergaben des Klerus entgegenzunehmen und die
eigenen Gaben auf dem Altar niederzulegen OR I, 76 - Andrieu II, 92. In der fränkischen Fassung des
römischen Pontifikalritus erfolgt die Händewaschung unmittelbar nach dem Gebetsaufruf «Oremus».
Beide Male steht die Händewaschung vor der eigentlichen Beschäftigung mit den Opfergaben, so dass
eine Herleitung der Händewaschung aus dem Umgang mit den Opfergaben allein ohne jeden symboli-
schen Bezug nicht hinreicht. Auch an dieser Stelle drückt die Händewaschung das Überschreiten einer
weiteren Schwelle zum Allerheiligsten hin aus: Mit der Gabenbereitung beginnt ja die Gläubigenmesse,
die eigentliche Eucharistiefeier mit der Wandlung als Kern.

87 Vgl. JUNGMANN, Missarum Sollemnia (s. Anm. 61) II, 97-101.
88 Die symbolische Bedeutung der Händewaschung wird seit der Frankenzeit durch das Beten von Vers 6

aus Ps 25 verdeutlicht, später wurde der gesamte Psalm ab Vers 11 gebetet, so dass der Grund für die
Rezitation dieses Psalmes in der Verwendung des Verses 6 als ersten Vers klar wurde: «Lavabo inter inno-
centes manus meas et circumdabo altare tuum Domine – Unter den Unschuldigen wasche ich meine
Hände und umschreite deinen Altar, o Herr». Dieses Gebet wurde ganz eindeutig als Bußbitte verstan-
den: Späte Messordnungen in Nordfrankreich nehmen zum Lavabo (Ps 25, 6-12) ein dreifaches Kyrie mit
dem Vaterunser. In Rouen beantwortete der Abt eines Klosters das Lavabo des Zelebranten mit dem
Misereatur, womit die Händewaschung zu einem förmlichen Ritus der Sündentilgung wurde.

89 So AMALAR VON METZ, Liber officialis III, 19, 22, ed. Hanssens II, 318: «… ut extersae sint a tactu commu-
nium manuum atque terreno pane».

RTLu_3_2008.qxd:rivista.teo.n.2_07.qxd  3-11-2008  16:42  Pagina 365



RTLuU_3  08.0xd:rıvısta  e0.n.2_07,axd 165:42 Pagına 166

«VVasser, Aas SrfÖSF HNa heigt» IDITZ Iıturgische ‚ymDol Aes ASsSers

en VOTrSCZOSECN: Der TI1IeSTIer Sollte ach der Händewaschung mıi1t den Fingern,
Cie den Leib des errn berühren, nichts anderes mehr anfassen.

Im Kontezxt der spätmittelalterlichen Lehre VOoO Messopfer geriet Cdie
Händewaschung aber auch ılnfier eInNnen csehr zweiftfelhaften Aspekt. Wurde Cie [SINNS
a 1IS Cr Aufopferung Christi den atfer gesehen, bedeutete dies, dass der
TIeSTIer In Cie eE1Nes Aufopferers Christi eintrat DIe Händewaschung eErINNer-
le ılnfier dliesem Gesichtspunkt jene Händewaschung des Pilatus, mıi1t der
Christus ZU Kreuzesopfer ireigab S o schreibt bereIits Durandus: «Haec purificatio
designat ablutionem AL ({ UL Pilatus fecit 1eC5@E Reinigung bezeichnet Cie
Händewaschung, welche Pilatus vollzog» .20 artın V OIl Cochem (1625-1712) beton-
le In SeINeTr Messerklärung diesen ezug csehr cstark «Wenn der TIeSTIer Cie Hände
wäscht, bedeutet dies, WIe Pilatus, nachdem das Urteil gesprochen, SEeINE
Hände gewaschen hat, und WIC Christus, mıi1t dem TEeUzZ eladen ZUL hinaus-
eführt worden 1st Als dann sprich folgendes Nun 1st 65 dein Leben
geschehen, meın Ireuestier Erlöser, well Pilatus das Todesurteil ber dich SCSPFO-
chen»9%1. Noch weiIit bIs 1Ins Jahrhundert finden SIcCh dQlese Or{Ie des Paters VOIl

Cochem In den Messandachten deutscher ((eSang- und ( ebetbücher und vermitteln
E1n entsprechendes Verständnis der priesterlichen Händewaschung??,

Dagegen steht heute wieder eindeutig der Bußcharakter der Händewaschung 1m
Vordergrund, WIe Cie auch Cie Grundoranung des Römischen Messbuchs Qdazu Sagt
«Dann wäscht der T1IeSTIer der e1Ile des Altares Cie Hände Durch diesen 1ILUS
wiIird Verlangen ach nnerer Reinigung ausgedrückt»?>. 1er wiIird jene Deutung
egeben, Cie VOoLr der Liturgiereform der Händewaschung des Priesters In der
Sakristel egeben Wd.  — <«Herr, 300 meInen Händen Cie Kraft, alle abzustrel-
fen, damıit ich ohne Befleckung der eele und des Leibes CIr dienen vermöge»%4,

UQ Rationale IDIEUNOFUMmM Offictorum LV, 4] e{{l Lyon 157/4, A0U05SvV.
41l Erkiärung Ades eitigen Messopfers, hrsg. Vo Grubenbecher, Köln 1877, 676
U} 1ImM (1eSang- N: (ebetbuch 1r (lie |HMOZESE Irler, ITier 1917, Teil IL, 1053 «Nach er pferung N:

zu Händewaschung: Jesus wIird miıt Dornen gekrönt und Vo Pilatus zu Toce verurteilt». Es tolgen
hne Quellenangabe /itate AUSs Martın Vo Cochem [D)as gleiche Maotiv ist eHenso enthalten In er
Messandacht Qes Berliner Diözesangesangbuchs «Kath Kirchengesänge N: (‚ehbete für (as Bistum
Berlin», Berlin 19539, 309 «Bel er Händewaschung. enke, WIE Pilatus SEINE 4an: In NSCHU
waschen will, nachdem Jesus verurteilt, N: WIE Jesus (as cschwere KreU7z al sich nımmt. Bete
Barmherzigkeit, meln Jesus: enn ich habe QJen Tod N: (as ew1ge Kre17z In er Ur«c Melne
Sinden verdient».

U INSHHUFIO Generalts Missalis Homanı Nr
Uu4 «Ja Domimine virtutem anıbus Mels a{| abstergendam 2CUulam: ul CSINE pollutione Mmentis el KHE

DOrIS valeam 11i SEr VIre».

266366

«Wasser, das erlöst und heiligt». Die liturgische Symbolik des Wassers...

Gaben vorgezogen: Der Priester sollte nach der Händewaschung mit den Fingern,
die den Leib des Herrn berühren, nichts anderes mehr anfassen.

Im Kontext der spätmittelalterlichen Lehre vom Messopfer geriet die
Händewaschung aber auch unter einen sehr zweifelhaften Aspekt. Wurde die Messe
als neue Aufopferung Christi an den Vater gesehen, so bedeutete dies, dass der
Priester in die Rolle eines Aufopferers Christi eintrat. Die Händewaschung erinner-
te unter diesem Gesichtspunkt an jene Händewaschung des Pilatus, mit der er
Christus zum Kreuzesopfer freigab. So schreibt bereits Durandus: «Haec purificatio
designat ablutionem manuum quam Pilatus fecit – Diese Reinigung bezeichnet die
Händewaschung, welche Pilatus vollzog».90 Martin von Cochem (1625-1712) beton-
te in seiner Messerklärung diesen Bezug sehr stark: «Wenn der Priester die Hände
wäscht, so bedeutet dies, wie Pilatus, nachdem er das Urteil gesprochen, seine
Hände gewaschen hat, und wie Christus, mit dem Kreuz beladen zur Stadt hinaus-
geführt worden ist. Als dann sprich folgendes Gebet: Nun ist es um dein Leben
geschehen, o mein treuester Erlöser, weil Pilatus das Todesurteil über dich gespro-
chen»91. Noch weit bis ins 20. Jahrhundert finden sich diese Worte des Paters von
Cochem in den Messandachten deutscher Gesang- und Gebetbücher und vermitteln
ein entsprechendes Verständnis der priesterlichen Händewaschung92.

Dagegen steht heute wieder eindeutig der Bußcharakter der Händewaschung im
Vordergrund, wie die auch die Grundordnung des Römischen Messbuchs dazu sagt:
«Dann wäscht der Priester an der Seite des Altares die Hände. Durch diesen Ritus
wird Verlangen nach innerer Reinigung ausgedrückt»93. Hier wird jene Deutung
gegeben, die vor der Liturgiereform der Händewaschung des Priesters in der
Sakristei gegeben war: «Herr, gib meinen Händen die Kraft, alle Makel abzustrei-
fen, damit ich ohne Befleckung der Seele und des Leibes dir zu dienen vermöge»94.

90 Rationale Divinorum Officiorum IV, 55, ed. Lyon 1574, 205v.
91 Erklärung des heiligen Messopfers, hrsg. von L. Grubenbecher, Köln 1877, 676.
92 Z. B. im Gesang- und Gebetbuch für die Diözese Trier, Trier 1917, Teil II, 103: «Nach der Opferung und

zur Händewaschung: Jesus wird mit Dornen gekrönt und von Pilatus zum Tode verurteilt». Es folgen
ohne Quellenangabe Zitate aus Martin von Cochem. Das gleiche Motiv ist ebenso enthalten in der
Messandacht des Berliner Diözesangesangbuchs «Kath. Kirchengesänge und Gebete für das Bistum
Berlin», Berlin 1935, 309: «Bei der Händewaschung. Denke, wie Pilatus seine Hände in Unschuld
waschen will, nachdem er Jesus verurteilt, und wie Jesus das schwere Kreuz auf sich nimmt. Bete:
Barmherzigkeit, mein Jesus; denn ich habe den Tod und das ewige Kreuz in der Hölle durch meine
Sünden verdient».

93 Institutio Generalis Missalis Romani Nr. 76.
94 «Da Domine virtutem manibus meis ad abstergendam omnem maculam: ut sine pollutione mentis et cor-

poris valeam tibi servire».

A
rt

ic
o

li

RTLu_3_2008.qxd:rivista.teo.n.2_07.qxd  3-11-2008  16:42  Pagina 366



RTLuU_3  08.0xd:rıvısta  e0.n.2_07,axd 165:42 Pagına 67/

Mıchael Kunzler

In der byzantinischen Eucharistiefeier wäscht sich der T1IeSTIer ach dem
Anlegen der liturgischen (ewänder Cie Hände Er Spricht el Cie gleichen Or{Ie
des Psalms 6-12, WIC G1E VOoLr der liturgischen krneuerung der lateinische
TIeSTer ZUL Händewaschung 1m Kontext der Gabenbereitung sprach?>. Neben dem
Bußaspekt dürfte 1er auch och VOIl Bedeutung SEeIN, dass unmittelbar danach Cie
Proskomidie beginnt, der der TIeSTIeTr das Opferbrot In Cie Hände nehmen 11155

Neben spirituellen Motiven üUurfiten emnach auch hygienische nicht Salz Ul-

schließen SeIn INe Händewaschung a1Ss eigentlichen liturgischen Vollzug kennt der
byzantinische 1ILUS LLUL beim Pontifikalamt. Der Bischof celbst vollendet ZU.

sroßen EINZUS Cie V OIl eInNem TIeSTIer begonnene Bereitung der en und vollzieht
In diesem Zusammenhang auch C1INe aschung SeINer Hände?%6.

5 Vel KALLIS, Jlturgle (S Anm 32) 1 611
UB Vel AÄPYLEPATLKOV, en 1961, 15

267367

Michael Kunzler

In der byzantinischen Eucharistiefeier wäscht sich der Priester nach dem
Anlegen der liturgischen Gewänder die Hände. Er spricht dabei die gleichen Worte
des Psalms 25/26, 6-12, wie sie vor der liturgischen Erneuerung der lateinische
Priester zur Händewaschung im Kontext der Gabenbereitung sprach95. Neben dem
Bußaspekt dürfte hier auch noch von Bedeutung sein, dass unmittelbar danach die
Proskomidie beginnt, zu der der Priester das Opferbrot in die Hände nehmen muss.
Neben spirituellen Motiven dürften demnach auch hygienische nicht ganz auszu-
schließen sein. Eine Händewaschung als eigentlichen liturgischen Vollzug kennt der
byzantinische Ritus nur beim Pontifikalamt. Der Bischof selbst vollendet zum
großen Einzug die von einem Priester begonnene Bereitung der Gaben und vollzieht
in diesem Zusammenhang auch eine Waschung seiner Hände96.

A
rtico

li

95 Vgl. KALLIS, Liturgie (s. Anm. 32) 16ff.
96 Vgl. ∆Arcieratikovn, Athen 1961, 18.

RTLu_3_2008.qxd:rivista.teo.n.2_07.qxd  3-11-2008  16:42  Pagina 367


