RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 369

Articoli RTLu XIIl (3/2008) 369-391

Il segno salvifico dell’acqua
e il Battesimo dei bambini

Manfred Hauke
Facolta di Teologia (Lugano)

1. Un tema combattuto

Limportanza religiosa dell’acqua giunge al suo compimento nel rito sacramen-
tale del Battesimo. L’acqua, segno di purificazione e di vita, diventa lo strumento
efficace per liberare 'uomo dal peccato e per farlo partecipare alla vita stessa di
Dio. L'esigenza di ricevere il Battesimo si mostra con particolare vigore gia di fron-
te alla situazione dei bambini. La prassi del Battesimo dei bambini, pero, & diventa-
ta oggi problematica per vari motivi. In una societa pluralistica, molti giovani cre-
scono in famiglie dove i genitori, pur essendo stati battezzati, non sono piu disposti
ad educare i loro figli nella fede. Percio non chiedono piu il Battesimo per i loro figli
e vogliono lasciare la decisione a loro, quando saranno diventati adulti. Altri inve-
ce, pur non credendo e non praticando la loro fede, chiedono il Battesimo dei figli
per motivi sociali, magari per non far arrabbiare i nonni. D’altra parte puo capita-
re che persino dei cristiani credenti fanno passare tanto tempo prima del Battesimo
dei propri figli, motivati dall’opinione che, per la situazione del bambino, davanti a
Dio, essere battezzato o meno non cambia nulla. La Chiesa avrebbe “abolito” il
“limbo” dove “una volta” sarebbero stati collocati i bambini morti senza Battesimo;
oggi si saprebbe che anche senza Battesimo tutti i bambini andrebbero comunque
in paradiso. Cosl, alle volte, & stato accolto (malamente) un recente documento della
Commissione Teologica Internazionale su cui torneremo. C’¢ anche la pressione di
certi gruppi protestanti che dichiarano il Battesimo dei bambini un attentato al
Vangelo secondo cui & necessaria la fede per essere salvati, una fede che i bambini
piccoli non possono avere. Poi esiste 1'ostilita di correnti ideologiche che ritengono
I’appartenenza “forzata” di un bimbo alla Chiesa, per mezzo del Battesimo, contra-
ria alla liberta personale.

369



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 370

Il segno salvifico dell’acqua e il Battesimo dei bambini

Per tutti questi motivi sembra opportuno riflettere sulle ragioni della prassi
ecclesiale, una riflessione utile anche per apprezzare di piu il proprio Battesimo e
per ringraziare Dio di questo dono immenso. Procederemo in cinque passi: dopo un
breve sguardo sulla discussione contemporanea sul Battesimo dei bambini (1),
saranno presentati i dati nodali storici nella Sacra Scrittura e nella Tradizione (2);
approfondiremo il tema della necessita del Battesimo, soprattutto per i bambini (3);
svilupperemo alcuni punti chiave della teologia del Battesimo, fortemente accentua-
ti proprio nell’iniziazione sacramentale dei bambini (4); alla fine, daremo uno
sguardo alla situazione pastorale (5).

2. Limpostazione della discussione contemporanea

11 Battesimo dei bambini & diventato un tema molto discusso a causa degli svi-
luppi negli ultimi decenni. C’¢ una grande scissura fra il numero dei battezzati, da
una parte, e quelli che credono e praticano la fede, dall’altra.

A questa situazione, il teologo riformato Karl Barth diede una risposta estrema,
dapprima in una conferenza del 19431. Nella sua Dogmatica, un anno prima della
sua morte (+ 1968), egli riprese quest’approccio2. Secondo Barth, il Battesimo non
€ un sacramento, ma un atto di fede che risponde alla manifestazione di salvezza da
parte di Dio (Barth & qui vicino a Zwingli, benché il riformatore zurighese ammet-
tesse ancora il Battesimo dei bambini). Rifacendosi ad un libro sul Battesimo del suo
figlio Markus (1951)3, Karl Barth sosteneva una stretta separazione fra Battesimo
nello Spirito e Battesimo nell’acqua. Il Battesimo nello Spirito, che coincide con la
giustificazione, avviene immediatamente per mezzo di Gesu Cristo. Il Battesimo con
acqua invece € un segno di ringraziamento e di obbedienza che proclama quello che
€ gia successo prima.

Togliendo il carattere sacramentale del Battesimo e ribadendo unicamente la
professione personale della fede, Barth doveva rifiutare categoricamente il
Battesimo dei bambini. Non lo chiama invalido e non chiede (come gli anabattisti)

1 Cfr. K. BartH, Die kirchliche Lehre von der Taufe, Zollikon-Ziirich 1943. Una rassegna della discussione
in seguito a Barth viene fornita da H. HuBgrt, Der Streit um die Kindertaufe. Eine Darstellung der von
Karl Barth 1943 ausgelosten Diskussion um die Kindertaufe und ihrer Bedeutung fiir die heutige
Tauffrage, Frankfurt a.M. 1972; B. D. Spinks, Karl Barth’s Teaching on Baptism, its Developments,
Antecedents and the «Liturgical Factor», in Ecclesia Orans 14 (1997) 261-288.

2 K. BARTH, Kirchliche Dogmatik 1V/4, Ziirich 1967.

3 M. BartH, Die Taufe — ein Sakrament?, Zollikon-Ziirich 1951.

370

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 371

Manfred Hauke

che gli adulti battezzati da piccoli ricevano il Battesimo di nuovo. Ma il teologo parla
di una prassi teologicamente disordinata per mantenere una situazione illusoria4.

La discussione ha poi raggiunto anche la teologia cattolica, pur avendo delle sfu-
mature un po’ diverses. «In campo cattolico, le discussioni non sono state tanto di
carattere teologico quanto di natura pastorale»6. Nel 1980 usci un documento della
Congregazione per la Dottrina della Fede proprio sul Battesimo dei fanciulli?. Qui si
vede, oltre i cenni storici e una presentazione dottrinale, anche una panoramica
dettagliata delle varie obiezioni sollevate da alcuni autori soprattutto negli anni ses-
santa e settanta dell’'ultimo secolo. La controversia nel protestantesimo ha contri-
buito a chiarire lo sfondo biblico e storico della questione, soprattutto nella discus-
sione fra Joachim Jeremias e Kurt Aland8. Joachim Jeremias scrisse la monografia
piu ricca sul versante storico del problema?.

Prima ancora di dare uno sguardo ai dati biblici, bisogna ribadire che la conte-
stazione vera e propria del Battesimo dei bambini e piuttosto recente. La troviamo
per la prima volta, con un’eco notevole, presso gli anabattisti del sec. XVI, un movi-
mento che continua in vari gruppi protestanti contemporanei (in particolare nei bat-
tisti)10. E presupposto un atteggiamento moderno che distacca I'individuo dal con-

4 Su Barth vedi il riassunto in G. WENz, Einfiihrung in die evangelische Sakramentenlehre, Darmstadt 1988,
93-100.

5 Cfr. F. RECKINGER, Kinder taufen — mit Bedacht. Eine Darstellung der Diskussion um die Kindertaufe im
katholischen Raum seit 1945 mit kritischer Stellungnahme und pastoralen Ausblicken, Steinfeld 1979;
Ip., Baptiser des enfants a quelles conditions?, Bruxelles 1987.

6 M. AuGE, L'iniziazione cristiana. Battesimo e Confermazione, Roma 2004, 233, nota 4.

7 Cfr. CONGREGATIO PRO DOCTRINA FIDEL, Instructio de baptismo parvulorum, in Ib., Documenta inde a Concilio
Vaticano Secundo expleto edita (1966-2005), Citta del Vaticano 2006, 171-184; AAS 72 (1980) 1137-1156.
Traduzione italiana in Enchiridion Vaticanum 7, Bologna 1982 (ristampa 1990), nn. 587-630.

8 Cfr. (con ulteriore bibliografia) M. HAUKE, Heilsverlust in Adam. Stationen griechischer Erbsiindenlehre:
Irendus - Origenes — Kappadozier, Paderborn 1993, 422-426. Notiamo qui soltanto i contributi monogra-
fici dei due contraenti: K. Aranp, Die Sduglingstaufe im Neuen Testament und in der alten Kirche,
Miinchen 19632; Ip., Die Stellung der Kinder in den friihen christlichen Gemeinden - und ihre Taufe,
Miinchen 1967; In., Taufe und Kindertaufe, Giitersloh 1971; J. JEREMIAS, Die Kindertaufe in den ersten vier
Jahrhunderten, Gottingen 1958; In., Nochmals: Die Anfiinge der Kindertaufe. Eine Replik auf Kurt Alands
Schrift: «Die Sduglingstaufe im Neuen Testament und in der alten Kirche», Miinchen 1962. Un bilancio
equilibrato in lingua italiana su questa controversia storica si trova brevemente in M. FLICK — Z. ALSZEGHY,
Il peccato originale, Brescia 19742, 89-97.

9 JEREMIAS (1958); traduzione francese: Le baptéme des enfants dans les quatre premiers siécles, Lyon
1967; trad. inglese: Infant Baptism in the first four centuries, London 1958.

10 Gia in alcune sette del Medioevo, comunque, troviamo il rifiuto del Battesimo dei bambini, in particolare
tra i catari e i valdesi: cfr. L. Scuerrczyk, Taufe I. Christliche und heterodoxe Lehre, in Lexikon des
Mittelalters 8 (2002) 495-498 (498).

371



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 372

Il segno salvifico dell’acqua e il Battesimo dei bambini

testo sociale. Nella Chiesa antica, come potremo vedere in seguito, non troviamo da
nessuna parte una contestazione di principio del fatto che anche i bimbi possono
ricevere il Battesimo.

3. Dati storici importanti

3.1. Apporti del Nuovo Testamento

11 Nuovo Testamento non ci offre nessun riferimento diretto al Battesimo di bam-
bini, ma vi possiamo trovare vari accenni, da cui risulta con grande probabilita que-
sto fatto.

(1) Vi sono soprattutto dei brani ove si narra che un’intera “casa” (oikés) fu bat-
tezzata (At 16,15.33; 18,8; 1 Cor 1,16). La “casa”, la famiglia (grande), includeva
anche i bambini.

(2) Alla fine del suo discorso pentecostale, Pietro invita al Battesimo e ribadisce
che la promessa divina vale anche per i figli dei suoi ascoltatori: «Pentitevi e ciascu-
no di voi si faccia battezzare nel nome di Gest Cristo, per la remissione dei vostri
peccati; dopo riceverete il dono dello Spirito Santo. Per voi infatti & la promessa e
per i vostri figli ... Salvatevi da questa generazione perversa» (At 2,38-40).

(3) Nella benedizione dei bambini (Mc 10,13-16 parr.), compare una formulazio-
ne che puo essere spiegata come termine tecnico riguardo all’ammissione per il
Battesimo: «Lasciate che i bambini vengano a me e non glielo impedite» (Mc 10,14).
“Impedire” (koltuein) viene usato altrove per interrogarsi sull’ammissione al
Battesimo (At 8,36; 10,47; 11,17; Mt 3,14). In ogni caso, gia Tertulliano nota che il
Battesimo dei bambini veniva praticato con riferimento all’invito di Gesu rivolto ai
bambinill.

(4) La teologia del Battesimo porta degli elementi che chiedono implicitamente
un conferimento del sacramento anche ai piccoli. In particolare si tratta della neces-
sita della rinascita da acqua e Spirito per poter entrare nel regno di Dio (Gv 3,3.5).

Inoltre incontriamo il parallelismo fra Battesimo, segno della nuova alleanza, e
la circoncisione, segno dell’alleanza antica (Col 2,11: il Battesimo come “circoncisio-
ne di Cristo”). La circoncisione (per i bimbi maschi) doveva essere svolta entro 1’ot-
tavo giorno:

11 De baptismo 18,5 (CChr.SL 1, 293).

372



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 373

Manfred Hauke

«Quando avra otto giorni, sara circonciso tra di voi ogni maschio di generazione in gene-
razione ... cosl la mia alleanza sussistera nella vostra carne come alleanza perenne. Ogni
maschio non circonciso ... sia eliminato dal suo popolo: ha violato la mia alleanza» (Gn
17,12-14).

La circoncisione viene chiamata “sigillo” (Rm 4,11) come il Battesimo che pre-
serva dal castigo escatologico (2 Cor 1,22; Ef 1,13; 4,30). Questa immagine contie-
ne un richiamo al sigillo messo sulla fronte nel libro d’Ezechiele come protezione
contro il castigo (Ez 9,4-6). Questo sigillo cruciforme, nella forma della lettera “tau”
dell’alfabeto ebraico (+), & stato a sua volta preparato dal sangue dell’agnello che
proteggeva le famiglie ebraiche dallo sterminio dei primogeniti (Ez 12,12ss).

Gli argomenti portati contro il Battesimo dei bambini nel NT invece non posso-
no convincere. Si obietta che la fede precede il Battesimo, p. es. in Mc 16,16 («Chi
crede e sara battezzato ...»). Ma qui si tratta dell’annuncio missionario agli adulti il
cui Battesimo ¢ il “caso modello”. Questo fatto non esclude che gli adulti coinvolga-
no anche i loro figli.

Un’altra obiezione consiste nel riferimento a 1 Cor 7,14, dove Paolo ribadisce di
non ripudiare il coniuge pagano, se esso e disposto a convivere con la parte cristia-
na: «perché il marito non credente viene reso santo dalla moglie credente e la
moglie non credente viene resa santa dal marito credente; altrimenti i vostri figli
sarebbero impuri, mentre invece sono santi».

Kurt Aland dedusse da questo brano che non veniva chiesto il Battesimo dei figli
da matrimoni misti, perché avrebbero gia la santita tramite il genitore cristiano. Ma
tale “santita” ovviamente si trova sullo stesso livello di quella del coniuge pagano,
menzionata prima. Questo non significa che il coniuge non credente non veniva invi-
tato a ricevere la fede e il Battesimo. Tramite il coniuge cristiano, il coniuge paga-
no e i figli vengono congiunti in un certo modo con Dio, senza che questo legame
porti gia con sé la santificazione interiore vera e propria. Essi vivono in un ambien-
te in cui la grazia di Dio potra essere accolta con piu facilita.

3.2. Punti nodali della Tradizione

La prima testimonianza esplicita sul Battesimo dei bambini viene dallo scrittore
ecclesiastico Tertulliano (+ 220). Egli conosce una macchia peccaminosa trasmessa
a partire da Adamo, ma critica il costume di battezzare i bambini con I’argomento
dell’«innocenza» dei piccolil2 e ritiene «pil utile» rimandare il Battesimo. Tuttavia,

12 [bid.: Quid festinat innocens aetas ad remissionem peccatorum?

373

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 374

Il segno salvifico dell’acqua e il Battesimo dei bambini

anche lui afferma che & «necessario» battezzare i bambini in pericolo di morte13. 1l
cristianesimo nell’Africa del Nord comincia verso il 180, e gia 20 anni dopo (lo scrit-
to citato e circa del 203) troviamo la prima testimonianza del fatto che vengono bat-
tezzati i bambini.

Tertulliano presuppone almeno il Battesimo d’emergenza per i bambini come
uso in vigore nell’Africa del Nord. 50 anni dopo, nel 251, un sinodo nordafricano
(con a capo il vescovo Cipriano di Cartagine) decide che si battezzino i bambini entro
I'ottavo giorno dopo la nascital4. Come motivo viene indicata la peccaminosita in
seguito ad Adamo.

Un’altra testimonianza e quella d’Ippolito che, all’inizio del terzo secolo a Roma,
descrive il Battesimo dei bambini come parte della prassi apostolical>. La maggior
parte degli studiosi riconosce come testimonianza anche quella d’Ireneo, vescovo di
Lione alla fine del sec. II:

Gesu Cristo «ha santificato ogni eta tramite la somiglianza con lui. Perché egli
venne per salvare tutti tramite se stesso: tutti coloro, dico, che rinascono tramite lui
in Dio: lattanti, fanciulli, adolescenti, giovani e vecchi»16.

La Didascalia siriaca (sec. III) parla della peccaminosita dell’'uomo fin dall’inizio
(con Giobbe 14,4s; Salmo 50,6 LXX) e sottolinea la necessita del Battesimol7.

Dall’Egitto (e poi da Cesarea di Palestina) viene la testimonianza d’Origene, il
quale parla piu volte del Battesimo dei bambini, indicando una tradizione che la
Chiesa ha ricevuto dagli apostolil8. Il minimo che bisogna dire di fronte ad una tale
affermazione e che Origene (all’inizio del sec. III) presuppone qui una prassi univer-
sale della Chiesa, una tradizione molto antica.

E probabilissimo che l'affermazione sull’origine apostolica corrisponde alla
verita. Ma la prassi normativa della tradizione ecclesiale esisterebbe anche se gli
apostoli non avessero ancora battezzato dei bimbi (un’ipotesi del tutto improbabi-
le). La teologia battesimale del Nuovo Testamento spinge gia con la propria forza al
Battesimo dei bambini. E importante anche notare che non & una concezione chia-
ra del peccato originale a condizionare il Battesimo dei bambini, ma viceversa: pri-

13 De bapt. 18,4s (CChr.SL 1,293).

14 CiprIANO, Ep. 64,2-5 (CSEL 3,2, 718-721).

15 [ppoLiTo, Traditio apostolica 21 (Fontes cristiani 1, 256).

16 Adv. haer. 11, 22, 4 (SChr 294, 220). Cfr. HAUKE, Heilsverlust in Adam, 269-271.
17 Didask. 7. 20 (ed. ACHELIS — FLEMMING 28. 102s).

18 In Rom. 5,9 (PG 14, 1047 B/C). Cfr. HAUKE, Heilsverlust in Adam, 418.

374

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 375

Manfred Hauke

ma vengono battezzati i bambini, e questo fatto porta anche ad un progresso nella
dottrina sul peccato originale.

Sistematicamente, pero, il peccato originale & 1'argomento pit importante a
favore del Battesimo dei bambini. Questo fatto viene chiarito da parte del Magistero
nella lotta contro i pelagiani che negavano il peccato originale (non invece il Batte-
simo dei bambini). Il Concilio di Cartagine (418) porta ad una decisione accolta
anche dal Papa (ossia che i bambini devono essere battezzati) e condanna tutti quel-
li che affermano che i bambini «non si traggono affatto dietro da Adamo il peccato
originale che viene espiato dal lavacro della rigenerazione», siccome il Battesimo

avviene “in remissione dei peccati” (DH [Denzinger-Hiinermann] 223).

Nei sec. Il e IV vari Padri lottano contro il differimento del Battesimo. Esso veni-
va spostato spesso fino all’ora della morte perché era difficile accedere al sacra-
mento della penitenzal9.

Nel Medioevo troviamo la decisione del Concilio di Vienne (1312): il Battesimo e
«un perfetto e comune mezzo di salvezza tanto per gli adulti quanto per i bambini».
Ai bambini non viene soltanto rimessa la colpa, ma anche comunicata la grazia san-
tificante assieme alle virtu (DH 903-904).

I Concilio di Firenze ammonisce, rivolgendosi agli Armeni, di non differire trop-
po il Battesimo:

«Quanto ai bambini, dato il pericolo di morte spesso incombente, poiché non possono esse-

re aiutati se non col sacramento del Battesimo, che li libera dal dominio del demonio e li

rende figli adottivi di Dio, la Chiesa ammonisce che il Battesimo non sia differito per qua-

ranta o ottanta giorni, secondo certe usanze, ma sia amministrato il piu presto possibile,
avendo cura che, in imminente pericolo di morte, siano battezzati subito senza alcun ritar-

do, anche da un laico o da una donna, in mancanza del sacerdote, nella forma prevista
dalla Chiesa ...» (DH 1349).

11 Concilio di Trento afferma che secondo Gv 3,5 nessuno dopo la promulgazione
del vangelo puo essere giustificato senza il Battesimo o il desiderio di riceverlo (DH
1524). Per questo vengono condannati gli anabattisti:

«Se qualcuno afferma che i bambini, dopo aver ricevuto il Battesimo, non devono essere
annoverati tra i fedeli perché non hanno la capacita di credere; e che per questo motivo
devono essere battezzati di nuovo una volta raggiunta I’eta del discernimento; o che &
meglio non battezzarli affatto, piuttosto che battezzarli nella sola fede della Chiesa, senza
un loro atto di fede personale: sia anatema» (DH 1626).

19 Cfr. J. BERNARDI, La prédication des Peres Cappadociens, Paris 1968, 406; HAUKE, Heilsverlust in Adam,
476; AuGE, op. cit., 235.

375



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 376

Il segno salvifico dell’acqua e il Battesimo dei bambini

4. La necessita salvifica del Battesimo

4.1. Principi generali

Il Signore stesso ribadisce la necessita del Battesimo per essere salvati: «In
verita, in verita ti dico, se uno non nasce da acqua e da Spirito, non puo entrare nel
regno di Dio» (Gv 3,5). Per questo motivo, dopo la risurrezione, egli manda i suoi
discepoli per annunciare il Vangelo e per battezzare tutti i popoli (Mt 28,19-20). La
fine canonica di Marco riassume I'importanza di ricevere il Battesimo con queste
parole: «Chi credera e sara battezzato sara salvo, ma chi non credera sara condan-
nato» (Mc 16,16). Quest’affermazione si inserisce nel contesto dell’annuncio, e per-
cio il CCC la commenta cosi: «Il Battesimo e necessario alla salvezza per coloro ai
quali & stato annunziato il Vangelo e che hanno avuto la possibilita di chiedere que-
sto sacramento»20.

Pietro, nel suo discorso al giorno di Pentecoste, presenta il Battesimo come
requisito essenziale per ottenere la salvezza (cfr. At 2,38). Le lettere apostoliche, pur
non ponendo in maniera esplicita la questione della necessita del Battesimo, legano
la salvezza alla fede in Cristo e al Battesimo. «In ultima analisi il problema della
necessita della fede in Cristo e del battesimo per la salvezza investe la stessa figura
di Cristo, nella sua unicita, definitivita e normativita»21.

Le numerose testimonianze della tradizione antica e medievale22 vengono rias-
sunte dal Concilio di Trento che sottolinea: «Se qualcuno afferma che il Battesimo &
libero, cioe non necessario alla salvezza: sia anatema» (DH 1618). Questo canone si
rivolge contro la teoria che riteneva necessaria solo la fede, ma non il Battesimo.
Gia il decreto sulla giustificazione aveva costatato che non si puo arrivare alla sal-
vezza «senza il lavacro di rigenerazione o senza il desiderio di cio», citando Gv 3,5
(DH 1524).

Il desiderio del Battesimo (votum baptismi) puo essere esplicito (come per un
catecumeno) oppure implicito in coloro che non conoscono I'importanza del Batte-
simo23. Se con amore perfetto essi desiderano fare tutto quello che Dio vuole, & im-
plicito il desiderio del Battesimo. Con il concetto del votum baptismi si possono met-
tere insieme due verita centrali del Nuovo Testamento: da una parte la necessita del

20 CCC, n. 1257. Bisogna, pero, aggiungere qualche nota sulla situazione dei bambini: vedi sotto.
21 AUGE, op. cit., 223.

22 Vedi p.es. AUGE, op. cit., 223-225.

23 Cfr. Tommaso d’Aquino, STh III, q. 69, a. 4, ad 2.

376

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 377

Manfred Hauke

Battesimo per la salvezza (Gv 3,5; Mc 16,16), dall’altra parte la volonta di Dio «che
tutti gli uomini siano salvati» (1 Tm 2,4). «Ogni uomo che, pur ignorando il Vangelo
di Cristo e la sua Chiesa, cerca la verita e compie la volonta di Dio come la conosce,
pud essere salvato. E lecito supporre che tali persone avrebbero desiderato esplici-
tamente il Battesimo, se ne avessero conosciuta la necessita»24.

La necessita del Battesimo ¢ legata alla necessita della Chiesa alla salvezza, un
tema pit ampiamente sviluppato nell’ecclesiologia25. Nel Vaticano II ne parla la
Costituzione dogmatica Lumen gentium:

«... Cristo, inculcando a parole esplicite la necessita della fede e del Battesimo (cfr. Mc
16,16; Gv 3,5), ha insieme confermato la necessita della Chiesa stessa, nella quale gli uomi-
ni entrano mediante il Battesimo come per la sua porta. Percio non potrebbero essere sal-
vati quegli uomini che, pur non ignorando il fatto che la Chiesa cattolica é stata fondata
come necessaria da Dio per mezzo di Gesu Cristo, non volessero pero entrarvi o rimaner-
vi. ... Non si salva pero, anche se incorporato alla Chiesa, colui che non persevera nella
carita, e rimane nella Chiesa soltanto col corpo ma non col cuore ...» (LG 14).

Poi si parla dei cristiani non cattolici (LG 15) e dei non-cristiani, persino di «colo-
ro che senza colpa personale non sono ancora arrivati ad una conoscenza esplicita
di Dio, ma si sforzano, non senza la grazia divina, di condurre una vita retta». Anche
a loro «la provvidenza divina non rifiuta gli aiuti necessari alla salvezza» (LG 16).

Nella Gaudium et spes viene ribadito nello stesso senso: «Cristo € morto per tutti
e la vocazione ultima dell'uomo & effettivamente una sola, quella divina, percio dob-
biamo ritenere che lo Spirito Santo dia a tutti la possibilita di venire a contatto, nel
modo che Dio conosce, col Mistero pasquale» (GS 22).

Tale possibilita non significa che sia facile e che la Chiesa possa diventare pigra
nell’annuncio del vangelo. La Lumen gentium, immediatamente dopo le affermazio-
ni sulla possibilita della salvezza anche per i non cristiani, ribadisce I'importanza
della missione (LG 17), sottolineata da Giovanni Paolo II in un’intera enciclica
(Redemptoris missio, 1990).

Fra i mezzi di salvezza che sostituiscono eventualmente il Battesimo sacramen-
tale vengono indicati gia nell’antichita il Battesimo di sangue e, in modo appena ac-
cennato, il Battesimo di desiderio. Il martirio subito nella fede in Cristo sostenuta
dall’amore26, il “Battesimo di sangue”, dona la giustificazione, ma non il carattere

24 CCC, n. 1260.

25 Vedi p. es. A. CATTANEO, Appartenenza alla Chiesa e salvezza nella prospettiva del Vaticano II, in RTLu 4
(1999) 325-336.

26 Senza I’amore neanche la fede giova a nulla: 1 Cor 13,3.

377

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 378

Il segno salvifico dell’acqua e il Battesimo dei bambini

indelebile. Non porta quindi all’iniziazione nella Chiesa e non conferisce la facolta
di ricevere altri sacramenti. Come rinvio all’efficacia salvifica del Battesimo di san-
gue si puo indicare Mt 10,39: «Chi avra perduto la sua vita per causa mia, la tro-
vera». Inoltre il Signore chiama la sua passione un «battesimo» (Lc 12,50). Fra gli
autori che spiegano I'efficacia del Battesimo di sangue appare come primo Tertul-
liano (sec. 11)27.

Fra i salvati in questo modo vengono contati anche i bambini uccisi da Erode che
voleva eliminare Gesu (festa del 28 dicembre, testimoniata in Oriente e Occidente
fin dal sec. V; cfr. Mt 2,16-18)28. Gia Ireneo2? e Cipriano30 insegnano che la morte
per Cristo ha procurato a questi bambini il cielo. Essi non potevano ancora avere un
proprio opus operantis, ma il martirio avvenne (secondo Tommaso) quasi ex opere
operato3l.

“Battesimo di desiderio” significa che il desiderio (esplicito o implicito) di riceve-
re il Battesimo puo gia conferire la grazia del sacramento. Esso non comunica, come
nemmeno il Battesimo di sangue, il carattere indelebile e I'iniziazione nella Chiesa
visibile. Come allusioni alla possibilita del Battesimo di desiderio vengono indicati
spesso il buon ladrone (Lc 23,43) e il centurione Cornelio su cui scese lo Spirito
Santo gia prima del Battesimo (At 10,47). Chi ama Dio e il prossimo, ha la “vita” (cfr.
Lc 10,27s.). Una delle testimonianze piut antiche consiste nel discorso d’Ambrogio ai
funerali dell’imperatore Valentiniano II: quest’ultimo era scomparso senza Batte-
simo, ma aveva pronunciato il desiderio d’essere ammesso fra i catecumeni e quan-
to prima possibile essere battezzato. «Non ha dunque la grazia che ha desiderato,
non ha la grazia che ha insistentemente richiesto? E siccome I’ha richiesta, I’ha
ricevuta... Egli non aveva paura di spiacere agli uomini per piacere a te solo [0
Padre] in Cristo. Colui che ebbe il tuo Spirito, come non ha ricevuto la tua gra-
zia?»32. Oppure, come formula il CCC: «Dio ha legato la salvezza al sacramento del

27 De bapt. 16 (CChr.SL 1, 290s.). Vedi anche IppoLiTo, Traditio apostolica 19 (Fontes christiani 1, 252);
CIPRIANO, Ep. 73, 21 (CSEL 3, 794); CIrILLO DI GERUSALEMME, Cat. myst. 3,10 (PG 33, 440); AcosTiNo, De civi-
tate Dei XIII, 7 (PL 41, 381); AcosTINO, De baptismo 1V, 17, 24s. (CSEL 53/2, 250s).

28 Cfr. A. JoIN-LAMBERT, Unschuldige Kinder, in Lexikon fiir Theologie und Kirche 10 (2001) 429.
29 Adv. haer. 111, 16, 4 (SChr 211, 304).
30 Ep. 56, 6 (PL 4, 354 B) = Ep. 58,6,2 (CChr.SL 3 C, 328).

31 SThII-I, q. 124, a. 1, ad 1; III, q. 87, a. 1, ad 2. Sulla differenza tra Battesimo d’acqua, di sangue e di
desiderio vedi STh 111, q. 66, a. 11-12.

32 De obitu Val. 51-52 (Sancti Ambrosii episcopi Mediolanensis opera 18, Milano 1985, 192-194).

378

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 379

Manfred Hauke

Battesimo, tuttavia egli non é legato ai suoi sacramenti»33. Tommaso d’Aquino nota
che il Battesimo di desiderio e quello di sangue sono «inclusi nel Battesimo d’acqua
che riceve la sua efficacia dalla passione di Cristo e dallo Spirito Santo»34.

4.2. La situazione dei bambini

La necessita del Battesimo per i bambini si pone con particolare incisione nelle
riflessioni sulla sorte dei bambini morti senza Battesimo35.

Nell’antichita cristiana troviamo due voci importanti per il nostro problema.
Gregorio di Nazianzo afferma che i bambini morti senza Battesimo non vengono né
glorificati né puniti. Essi sperimentano una «perdita» della gloria celeste, benché
non vadano all’inferno3e.

Ma ora si pone una domanda: esiste veramente una situazione “neutrale” davan-
ti a Dio? Gregorio di Nazianzo sa che il peccato di Adamo ha chiuso il cielo per la
sua discendenza, ma non troviamo ancora una conoscenza formale del peccato ori-
ginale (originato)37.

Colui che per primo ha dato un insegnamento chiaro e formale sul peccato ori-
ginale e stato Sant’Agostino. Egli si rivolge contro i pelagiani che avevano distinto il
«regno del cielo» dalla «vita eterna»; secondo i pelagiani si puo arrivare con la pro-
pria forza alla «vita eterna», anche i bambini morti senza Battesimo; il Battesimo
sarebbe necessario soltanto per arrivare al «regno del cielo». Contro questa opinio-
ne Agostino sottolineava la necessita del Battesimo per la salvezza. Egli diceva che
la Scrittura non sa niente di una beatitudine soltanto naturale. Dunque i bambini
morti senza Battesimo vanno nel fuoco dell’inferno, benché sperimentino soltanto
una «pena mitissimay, vale a dire la minima pena possibile38.

33 CCC, n. 1257.
34 STh1II, g. 66, a. 11, ad 1.

35 Vedi a proposito COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, La speranza della salvezza per i bambini che
muoiono senza Battesimo, Citta del Vaticano 2007; J. M. SCHWARz, Zwischen Limbus und Gottesschau. Das
Schicksal ungetauft sterbender Kinder in der theologischen Diskussion des 20. Jahrhunderts, Kisslegg
2006; In., Die bleibende Frage nach dem Heil ungetauft sterbender Kinder, in Forum Katholische
Theologie 23 (2007) 263-288; M. HAUKE, Abschied vom Limbus? Zur neueren Diskussion um das Heil der
ungetauft verstorbenen Kinder, in Theologisches 37 (2007) 258-266 (www.theologisches.net).

36 Or. 40,23 (SChr 358, 246-248). Cfr. HAUKE, Heilsverlust in Adam, 552s., 570s. Per le posizioni di Didimo
e Gregorio di Nissa cfr. 654-659.

37 Tuttavia in modo implicito gli elementi centrali della dottrina del peccato originale sono presenti; vedi
HAUKE, Heilsverlust in Adam, 502-571.

38 Ench. 93 (CChr.SL 46, 99); De peccatorum merilis et remissione 1, 16, 21 (CSEL 60, 20): «Potest proinde
recte dici, parvulos sine baptismo de corpore exeuntes in damnatione omnium mitissima futuros»; De

379

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 380

Il segno salvifico dell’acqua e il Battesimo dei bambini

L’opinione di Agostino su questo punto, a quanto pare, non fu accettato dal
Magistero39. Pero molti teologi, talvolta fino al tardo Medio Evo e oltre (come il car-
dinale Bellarmino40 e i giansenisti) hanno seguito questa tesi dura. Nel Medio Evo,
invece, il problema si mostrava in un contesto teologico pili ricco che permetteva
una soluzione diversa di quella di Agostino. La distinzione scolastica differenziava
in modo piu chiaro la conseguenza del peccato originale e quella del peccato perso-
nale: il peccato originale, la mancanza della grazia santificante, conduce alla man-
canza della vita celeste che dipende dalla grazia; questa pena di non vedere Dio era
chiamata poena damni. E una pena negativa: non poter vedere Dio. Il peccato per-
sonale invece conduce ad una pena positiva la cui gravita & in proporzione a quella
del peccato: la poena sensus per il peccato veniale nel purgatorio oppure per il pec-
cato mortale nell'inferno. Dunque il fuoco dell’inferno come poena sensus & una
conseguenza del peccato mortale e personale, cio che non vale per i bambini.

11 papa Innocenzo III nel 1201 fu il primo ad accogliere, non ancora con la ter-
minologia scolastica, la distinzione fra “poena damni” e “poena sensus” in un docu-
mento del Magistero: «La pena del peccato originale & la mancanza della visione di
Dio, mentre la pena del peccato attuale & il tormento dell’inferno eterno» (DH
780)41. Dunque il tormento dell'inferno non riguarda i bambini morti senza
Battesimo.

Tommaso d’Aquino e altri hanno sviluppato questa distinzione. Tommaso spie-
gava il peccato originale come mancanza della grazia che non ha distrutto la natu-
ra umana come tale. Dunque deve essere possibile raggiungere il fine ultimo secon-
do lo stato naturale. Pero non e possibile raggiungere il fine soprannaturale con la

anima 3, 9, 12 (CSEL 60, 369): «Noli credere nec dicere nec docere “infantes antequam baptizentur morte
praeventos pervenire posse ad originalium indulgentiam peccatorum” si vis esse catholicus».

39 Cfr. HAUKE, Heilsverlust in Adam, 29; SCHWARZ (2006) 238-246: DH 224 - il terzo canone del sinodo anti-
pelagiano di Cartagine del 418 — manca in varie liste antiche dei canoni, pur facendo parte della decisio-
ne sinodale. Sembra che esso non faccia parte della ricezione da parte del papa Zosimo, ma I’esito della
discussione sul valore universale del terzo canone rimane aperto perché il testo completo dell’Epistula
Tractoria, con cui il Papa accolse il sinodo, & andato perso (vedi anche DH, introduzione sui nn. 222-230).
La formulazione del terzo canone, comunque, non sarebbe incompatibile con la dottrina pitu elaborata del
“limbo”: cfr. ScHwarz (2006) 243s., con C. JOURNET, La volonté salvifique sur les petits enfants, Paris 1958,
156s.

40 De amissione et statu peccati, lib. VI, cap. 6, citato (non approvato) nel catechismo del cardinale P.
GASPARRI, Catechismus catholicus, Citta del Vaticano 19302, nota sulla domanda 359.

41 Sj tratta di una lettera all’arcivesco di Arles la quale ribadisce I'importanza di battezzare gia i bambini
piccoli. Cfr. anche DH 858; 926.

380



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 381

Manfred Hauke

visione immediata di Dio. Tuttavia, gia il fine secondo la natura puo dare una bea-
titudine naturale42.

Sviluppando la linea di san Tommaso, si potrebbe dire che i bambini morti senza
Battesimo possono vedere lo splendore di Dio nelle sue opere dopo la risurrezione
alla quale parteciperanno, sebbene non vedranno Dio “faccia a faccia”. Vedono
quasi i “soli” nei quali risplende il “sole” divino. In questo modo la loro felicita tra-
scende ogni possibile gioia terrena, benché non abbiano quella beatitudine che sup-
pone la grazia battesimale43.

Per indicare il “luogo” delle anime dei bambini morti senza Battesimo, la teolo-
gia medievale ha introdotto il termine limbus, “limbo” in italiano. Il “limbo” & quasi
il “margine” dell’inferno perché conosce la poena damni senza la poena sensus. Piu
concretamente, si parla del limbus puerorum, “il limbo dei bambini”, per distinguer-
lo dal limbus patrum, “il limbo dei padri”, vale a dire il “luogo” per i giusti prima di
Cristo che sono liberati tramite la discesa del Signore agli inferi.

Ma e necessario che tutti i bambini morti senza Battesimo vadano al “limbo”? Fin
dal Medio Evo furono sviluppate diverse teorie per indicare dei mezzi anche per que-
sti bambini di raggiungere il fine soprannaturale nella visione di Dio. Molti teologi
hanno pensato all'intercessione dei genitori44 oppure alla preghiera della Chiesa.

Il cardinale Gaetano pensava che la santificazione esistesse come regola comu-
ne per tutti i bambini di genitori cristiani. Vari padri del concilio di Trento non erano
d’accordo con questa opinione, e papa Pio V fece eliminare il passo decisivo dal
commentario di Gaetano alla Somma Teologica di San Tommaso45. L'opinione del
cardinale e pericolosa perché favorisce un’indifferenza verso il Battesimo dei bam-
bini, amministrato quanto prima possibile.

Altre soluzioni problematiche indicano una scelta personale nel momento della
morte46 oppure sostengono che la morte dei bambini sarebbe un sacramento che
eliminerebbe il peccato originale47. Quest’ultima soluzione avrebbe come conse-
guenza che nessuno morirebbe nello stato del peccato originale.

42 [ testi decisivi sono: STh Suppl. q. 69, a. 6 (& rinvii a Sent.); III, q. 52, a. 7; soprattutto: De malo 5, 1-3.
Cfr. Scuwarz (2006) 55-61.

43 Cosl per esempio la proposta dell’allora vescovo di Paderborn, W. ScHNEIDER, Das andere Leben,
Paderborn 191914, 541-551.

44 P. es. (in un contesto simile) Tommaso, STh III q. 70 a. 4 ad 2.
45 Cfr. HEINRICH X, op. cit., 444s.; ScHWARZ (2006) 82-84.

46 Cfr. ScHWARz (2006) 125-148. 313-316.

47 Cfr. ScHwARz (2006) 119-124. 309-312.

381



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 382

Il segno salvifico dell’acqua e il Battesimo dei bambini

La teologia piu recente non & molto favorevole verso la dottrina sul limbo. La
ragione principale sembra un certo disagio nel distinguere fra la natura e il sopran-
naturale, e, a volte, nel dare la dovuta rilevanza al peccato originale. Spesso si affer-
ma che non possa esistere un fine (oppure una beatitudine) soltanto naturale. Dio
deve guidare dunque tutti gli uomini che non resistono all'unico fine soprannatura-
le. Quest’argomentazione e tuttavia in tensione con I’enciclica Humani generis di Pio
XII, perlomeno se viene negata la possibilita di una “natura pura” (vale a dire la
possibilita teorica da parte di Dio di creare delle persone non chiamate ad un fine
soprannaturale)48. i vero che nell’ordine concreto della salvezza esiste solo il fine
soprannaturale, ma non si puo raggiungere questo fine da un’esigenza della natu-
ra sprovveduta della grazia santificante.

Altri dicono che la volonta salvifica di Dio & universale. Dio non puo tollerare che
la piu grande parte dell'umanita non raggiunga il fine soprannaturale.

Un altro argomento indica che la Scrittura parla soltanto del cielo e dell’inferno
come stati finali. Ma anche quest’argomento non costituisce una prova chiara per
rendere superflua la teoria del limbo. Sarebbe ingenuo voler risolvere tutti i proble-
mi direttamente tramite la Scrittura.

11 “limbo” & quindi una tesi teologica che non ha perduto il suo valore, soprattut-
to se viene messa in evidenza la realta del peccato originale. Non & un dogma, e si
potrebbe anche ipotizzare che i bambini morti senza Battesimo (o almeno una gran
parte di loro) possono essere salvati tramite I'impegno vicario della Chiesa, stru-
mento universale di salvezza49. Il CCC, citato sotto, sembra indicare questa linea. Il
recente documento della Commissione Teologica internazionale (2007) ritiene che
non sia necessario tenere la teoria del limbo, ma ribadisce la necessita del
Battesimo come unico mezzo sicuro per la salvezza e ’esigenza che sia tolto il pec-
cato originale. Non e l'intenzione di questo documento (che non fa parte del
Magistero) di andare oltre quello ribadito dal CCC50.

Anche se non si accetta la dottrina sul limbo, bisogna comunque fare il possibi-
le affinché tutti i bambini ricevano il sacramento del Battesimo che apre la porta del
paradiso. Per i genitori i quali hanno perduto un bambino che non poteva essere

48 DH 3891: «Altri snaturano il concetto della ‘gratuita’ dell’ordine soprannaturale, quando sostengono che
Dio non puo creare esseri intelligenti senza ordinarli e chiamarli alla visione beatifica».

49 Di un “votum ecclesiae” parla qui per esempio L. SCHEFFCzYK, Limbus, in Lexikon fiir Theologie und Kirche
6 (1997) 936s. Cfr. ScHwARZ (2006) 154-161. 316-319.

50 Vedi A. RABEL, Limbo: In or Out?, in Inside the Vatican. Monthly Catholic Magazine, 27.4.2007 (intervista
con Sara Butler, membro della Commissione Teologica Internazionale, una teologa statunitense con un
ruolo importante per la redazione del documento) (www.insidethevatican.com ...).

382

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 383

Manfred Hauke

battezzato, possiamo indicare la possibilita della preghiera vicaria per la grazia bat-
tesimale. Ma dobbiamo lasciare a Dio, se questa preghiera raggiunge il fine richie-
sto o meno.

Che cosa dice il Magistero? La parola “limbo” si trova in diversi catechismi51,
benché non sia presente né nel Catechismo romano del 1566 né nel Catechismo
della Chiesa cattolica del 1992. Ma tutti i catechismi sottolineano il dovere urgente
di battezzare i bambini52.

A partire da Innocenzo III, troviamo 'insegnamento del Magistero ordinario che
la pena del peccato originale consiste nella privazione della visione beatifica3. Pio
V si rivolse contro la tesi secondo cui i bambini morti senza Battesimo odierebbero
Dio (DH 1949). Al tempo dell’illuminismo, lo pseudo-sinodo di Pistoia aggredi la dot-
trina del “limbo”, chiamandola “favola pelagiana”. Ma Pio VI rifiutd quest’attacco
come “falso, temerario e offensivo per le scuole cattoliche” (DH 2626). Mentre i pe-
lagiani negavano il peccato originale, la teoria del “limbo” rispetta questa realta. Si
puo concludere dalla valutazione di Pio VI che la dottrina del “limbo” non & un
“dogma di fede”, ma una tesi con ragioni legittime che non vanno ridicolizzate.

I CCC non nega questo fatto, ma presenta la prospettiva che Dio puo salvare
anche i bambini morti senza Battesimo:

«Quanto ai bambini morti senza Battesimo, la Chiesa non puo che affidarli alla misericor-
dia di Dio, come appunto fa nel rito dei funerali per loro. Infatti, la grande misericordia di
Dio che vuole salvi tutti gli uomini e la tenerezza di Gesu verso i bambini, che gli ha fatto
dire: “Lasciate che i bambini vengano a me e non glielo impedite”, ci consentono di spera-
re che vi sia una via di salvezza per i bambini morti senza Battesimo. Tanto piu pressante
¢ percio I'invito della Chiesa a non impedire che i bambini vengano a Cristo mediante il
dono del santo Battesimo» (n. 1261).

Gia nel 1980 l'istruzione della Congregazione per la Dottrina della Fede sul
Battesimo dei bambini aveva sottolineato:

51 Ad esempio nel catechismo del cardinale Pietro GAsPARRI (op. cit.), segretario di stato sotto Pio XI. Il cate-
chismo & stato molto diffuso negli anni *20 e ’30. Del “limbo” parla la nota sulla domanda 359; su questa
domanda c’¢ un appendice teologica di due pagine che ribadisce la soluzione di Tommaso contro opinio-
ni pitt severe come quella di Bellarmino (vedi sopra).

52 P. es. Catechismo romano 11, 2, 32-34; CCC, n. 1250.

53 DH 780 (Innocenzo III); 858 (Concilio II di Lione, 1274, professione di fede); 926 (Giovanni XXII, 1321);
1306 (Concilio di Firenze). Benedetto XII rifiuto anche le strane opinioni degli Armeni, secondo cui 1) i
bambini di genitori cristiani, morti senza Battesimo, arriverebbero al paradiso terrestre in cui si trovava
Adamo prima di peccare; 2) i bambini di genitori non-cristiani raggiungerebbero la sorte dei genitori (DH
1008).

383



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 384

Il segno salvifico dell’acqua e il Battesimo dei bambini

«... mediante la sua dottrina e la sua prassi, la Chiesa ha dimostrato di non conoscere altro
mezzo, al di fuori del battesimo, per assicurare ai bambini ’accesso alla beatitudine eter-
na ...» (DH 4671).

5. Aspetti sistematici

5.1. Limportanza del peccato originale

Tra gli aspetti sistematici inerenti alla prassi ecclesiale di battezzare gia i bam-
bini, va ribadito in prima linea il peccato originale. Il peccato originale indica quel-
la mancanza della vita divina, quella privazione della grazia che & la conseguenza
del primo peccato, quando i primi uomini persero I’amicizia con Dio. 'uomo & quin-
di ridotto alle proprie forze. La privazione della grazia costituisce una situazione di
colpa (e non soltanto di “naturalezza”) perché Dio ha chiamato I'uomo ad uno scopo
soprannaturale, quindi di partecipare alla propria vita divina54. Nella storia di sal-
vezza, 'azione di Cristo a nostro favore e al nostro posto fa capire la portata prece-
dente del peccato di Adamo che aveva agito al nostro posto e a nostro sfavore: cosi
I’apostolo Paolo contrappone 'opera salvifica di Cristo alle conseguenze del pecca-
to di Adamo (Rm 5,12-21)55.

Nella teologia contemporanea, la realta del peccato originale viene spesso oscu-
rata, negata o dimenticata’6. Vi sono vari motivi: un’accoglienza acritica dell’evolu-
zionismo che non valorizza I’inizio della storia umana quale atto creativo di Dio; una
lettura fuorviante dei racconti biblici sul paradiso e sulla caduta come espressione
mitica di una struttura essenziale in cui il peccato & sempre presente (cosi si dimen-
tica anche in questo punto I'importanza dell’inizio storico e si arriva a dichiarare
peccaminosa la situazione umana in sé); un ottimismo illuministico che non prende
sul serio l'inclinazione dell’'uomo al male, un’inclinazione radicata nel peccato ori-

54 Per un approccio sistematico, cfr. HAUKE, Heilsverlust in Adam, 20-23; L. SCHEFFCZYK, Schopfung als
Heilserdffnung. Schopfungslehre (Katholische Dogmatik III), Aachen 1997, 372-435; F. SCANZIANI,
Solidarieta in Cristo e complicita in Adamo. Il peccato originale nel recente dibattito in area francese,
Roma 2001 (a questo proposito M. HAUKE, Solidaritdt in Christus und Komplizitdt in Adam. Eine kritische
Bilanz zur Erbsiindenlehre im franzésischen Sprachraum, in Forum Katholische Theologie 18 [2002] 24 3-
265).

55 Cfr. HAUKE, Heilsverlust in Adam, 73-80. 714-715 e passim.

56 Sull’importanza del peccato originale nella discussione esemplare sull'Immacolata Concezione di Maria,
vedi M. HAUKE, Maria “scettro della vera fede”. L'Immacolata Concezione e la discussione sul peccato ori-
ginale, in RTLu 2 (2004) 315-339.

384



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 385

Manfred Hauke

ginale57. Queste difficolta contemporanee spesso impediscono la valorizzazione
pastorale del peccato originale, comunque messo alla ribalta del Magistero: «Poiché
nascono con una natura umana decaduta e contaminata dal peccato originale,
anche i bambini hanno bisogno della nuova nascita nel Battesimo per essere libera-
ti dal potere delle tenebre e trasferiti nel regno della liberta dei figli di Dio, alla
quale tutti gli uomini sono chiamati»58. Il Battesimo dei bambini quindi sottolinea
I’esigenza di tutti gli uomini, anche dei piu piccoli, di essere sottratti da una situa-
zione di bisogno salvifico e di rivolgersi al Cristo Redentore.

5.2. La gratuita della salvezza

Proprio il legame della prassi ecclesiale con il peccato originale manifesta poi la
gratuita della salvezza. «La pura gratuita della grazia della salvezza si manifesta in
modo tutto particolare nel Battesimo dei bambini. La Chiesa e i genitori priverebbe-
ro quindi il bambino della grazia inestimabile di diventare figlio di Dio se non gli con-
ferissero il Battesimo poco dopo la nascita»59. Papa Giovanni Paolo II, in un’allocu-
zione ai vescovi tedeschi, ribadi il dono gratuito della grazia battesimale di fronte ad
una valorizzazione smisurata della preparazione dei genitori: «E giusto che i genito-
ri vengano preparati, tramite i loro pastori, in maniera adeguata al Battesimo del
loro figlio, ma & altrettanto importante che questo primo sacramento cristiano del-
I'iniziazione venga considerato primariamente come dono di Dio Padre al bambino.
Perché non esiste nessun’altra situazione in cui I’aspetto libero e non meritato della
grazia si mostra con una maggiore chiarezza che nel Battesimo dei bambini»60.

5.3. La struttura comunitaria della fede

Un terzo aspetto centrale manifestato dal Battesimo dei bambini & la struttura
comunitaria della fede. Nessuno crede da solo, ma come membro della Chiesa. I
genitori e padrini si impegnano in favore del bambino battezzato. Gia sant’Agostino

57 Su questi fattori, con una valutazione critica, H. M. KosTER, Urstand, Fall und Erbsiinde in der katholi-
schen Theologie unseres Jahrhunderts, Regensburg 1983, 42-170; M. HAukE, Das Paradies in der
Theologie der Gegenwart, in Annales theologici 11 (1997) 429-457.

58 CCC, n. 1250.
59 Ibid.

60 Papa Giovanni Paolo II, Allocuzione in occasione della visita ad limina dei vescovi tedeschi, 18 Novembre
1999: Notitiae 36 (2000) 16: «Es ist richtig, dass Eltern durch ihre Seelsorger auf die Taufe ihres Kindes
angemessen vorbereitet werden, aber ebenso wichtig ist es, dass dieses erste christliche Initiations-
sakrament primér als Geschenk Gottes des Vaters an das Kind angesehen wird. Denn nirgendwo tritt das
freie und unverdiente Wesen der Gnade deutlicher ans Licht als bei der Kindertaufe».

385

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 386

Il segno salvifico dell’acqua e il Battesimo dei bambini

ribadisce I’aspetto ecclesiale inerente al Battesimo dei fanciulli: «I bambini... vengo-
no presentati al Battesimo per ricevere la grazia spirituale non tanto da coloro che
li portano in braccio (lo siano pure da loro, se anch’essi sono buoni fedeli) quanto da
tutta la societa dei santi e dei fedeli... Quest’azione e propria di tutta la madre Chiesa
formata dai santi, poiché & proprio essa che da alla luce tutti e singoli i fedeli»61.

La fede infusa nei bambini tramite il sacramento battesimale & inoltre un dono
che deve crescere, altrettanto la grazia santificante. La fede non & solo un atto per-
sonale, ma anche un dono, come diventa ovvio nella domanda rivolta al catecume-
no che si presenta al Battesimo: «Che cosa chiedi alla Chiesa di Dio?» «La fede!»62,

Llstruzione Pastoralis actio della Congregazione per la Dottrina della Fede
(1980) cerca di rispondere ad alcune obiezioni sollevate nella discussione degli anni
’60 e ’70. Queste obiezioni, nella maggior parte, sono il riflesso di una presentazio-
ne individualistica della fede a cui si e tolto I'intrinseco rapporto con la comunita
credente, con la Chiesa.

Un primo punto riguarda la relazione tra Battesimo e fede. Alcuni teologi aveva-
no proposto di battezzare i bambini (eccetto in pericolo di morte) solo dopo un cam-
mino di catecumenato, perché il Nuovo Testamento ribadisce prima del Battesimo
la conversione e la fede da cui maggiormente dipenderebbe I'effetto della grazia.

La Congregazione osserva che di solito la predicazione apostolica si rivolgeva
agli adulti. Ma questo annuncio non esclude 1'uso immemorabile che si deduce dagli
apostoli di battezzare anche i bambini. Nessuno viene battezzato senza la fede la
quale, per i bambini, & la fede della Chiesa.

Inoltre, come sottolinea il Concilio di Trento, il Battesimo non & soltanto un segno
della fede, ma anche una causa di essa (DH 1606). Nel Battesimo avviene un’illumi-
nazione interiore. Per questo motivo la liturgia bizantina lo chiama anche “sacra-
mento dell’'illuminazione” oppure semplicemente “illuminazione” (fotismads)63.

Una seconda obiezione, simile a quella sulla pretesa mancanza di fede, ribadi-
sce che la grazia deve essere accolta in modo cosciente, il che & impossibile per i
bambini.

Qui va osservato che il bambino & gia persona prima di poter mettere degli atti
coscienti. Percio esso puo diventare, tramite il sacramento della rinascita, figlio di

61 AGOSTINO, Ep. 98,5 (PL 33, 362; trad. ital. Nuova Biblioteca Agostiniana 21, 921-923).
62 Cfr. CCC, n. 1253.
63 Cfr. CDF, Pastoralis actio, nn. 17-18.

386



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 387

Manfred Hauke

Dio ed erede di Cristo. Quando si svegliano la consapevolezza e la liberta, queste
facolta subiscono I'influsso della grazia battesimale64.

Una sfumatura simile riguarda il tema centrale della liberta. Secondo alcuni,
sarebbe contro la dignita personale imporre degli obblighi religiosi futuri che forse
verranno respinti.

Quest’obiezione implica una spiegazione sbagliata della liberta, che non esiste
immune da ogni influsso. I parenti fanno tante scelte per i figli, scelte necessarie per
la vita e per i veri valori. Per cio che riguarda gli obblighi, bisogna dire che ogni per-
sona umana (anche non battezzata) ha degli obblighi davanti a Dio, confermati dal
Battesimo ed elevati dall’adozione a figli. Inoltre il servizio cristiano non ¢ una
schiavitu, bensi I'ingresso nella vera liberta (Gv 8,36 ecc.). Del resto, I’allontana-
mento dalla fede da parte di un figlio non & necessariamente una cosa definitiva: il
germe della fede puo risvegliarsi6s.

6. Riflessione pastoralecs

6.1. Una nuova proposta dei vescovi di lingua tedesca

La preparazione del Battesimo dei fanciulli € un compito pastorale esigente, ma
anche promettente. Per ’aspetto pastorale sembra interessante notare tra I’altro la
nuova edizione del rituale sul Battesimo dei bambini nelle diocesi di lingua tedesca,
un libro il cui utilizzo diventa obbligatorio a partire dall’Avvento 200867. I vescovi
tedeschi ricordano alcuni dati fondamentali per ’'accompagnamento pastorale dei
genitori:

«I genitori devono avere I’occasione per un primo colloquio presso o dopo I’annuncio del

loro figlio per il Battesimo. Gia qui si potra spiegare e motivare la preparazione prevista

al Battesimo nella parrocchia. Siccome la necessaria crescita del bambino nella fede non
& possibile senza la comunione vissuta con la Chiesa, la preparazione al Battesimo di un

64 Cfr. ibid., nn. 19-20.
65 Cfr. ibid., nn. 21-22. Vedi anche le risposte ad altre obiezioni nei nn. 23-26.

66 Per i vari aspetti pastorali vedi p.es., con proposte a volte discutibili, D. BourGtois, Die Pastoral der Kirche
(AMATECA XT), Paderborn 2004, 579-591 (cap. III, parte II) (versione italiana: La pastorale della Chiesa,
Jaca Book: Milano 2001); F. RECKINGER, Sakramentenpastoral geht auch anders. Erfahrungen — Ergebnisse
— Theologische Reflexion, Heimbach-Eifel 2007, 35-64.

67 Cfr. Die Feier der Kindertaufe in den Bistiimern des deutschen Sprachgebietes. Zweite authentische
Ausgabe auf der Grundlage der Editio typica altera 1973, Freiburg i.Br. ecc. 2007; Annuncio dei Vescovi
tedeschi, Neuausgabe des Rituale «Die Feier der Kindertaufe», Dicembre 2007, in Kirchliches Amtsblatt
des Erzbistums Paderborn 1/2008, 3-5.

387



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 388

Il segno salvifico dell’acqua e il Battesimo dei bambini

bambino va svolta in una maniera che i genitori possano rinnovare la loro fede ed
approfondire la loro comunione con la Chiesa. Vi fa parte anche I'incontro con la comunita
parrocchiale e la partecipazione alla liturgia (la quale, purtroppo, oggi non & piu ritenuta
come normale).

Almeno dopo la nascita del primo figlio, ci deve essere un colloquio riguardo al Battesimo»,
svolto dal parroco o da un’altra persona responsabile per la collaborazione pastorale. «In
questi colloqui, i genitori vanno rafforzati nella loro fede e preparati alla loro responsabi-
lita per un’educazione cristiana.

Nel caso di genitori che, di per sé, desiderano il Battesimo del loro figlio, ma che non si
vedono (o non ancora) in grado di professare la fede e di educare il loro figlio nella fede
cristiana, devono affidare questo compito ad un’altra persona direttamente legata alla
famiglia e per un tempo pitt lungo (per esempio padrini, nonni, parenti). In un tale caso, la
partecipazione di questa persona ai colloqui preparativi al Battesimo ¢ una condizione per
il Battesimo del figlio. Questo fatto, comunque, non esonera i genitori in nessuna maniera
dall’obbligo di ripensare alla propria situazione di fede e al loro rapporto con la Chiesa
affinché possano accogliere infine il loro compito»68.

Nella situazione speciale in cui i genitori e padrini di pitt bambini vengono invi-
tati ad una preparazione in comune, il rituale di lingua tedesca offre la possibilita
di svolgere la celebrazione del Battesimo in due tappe: la prima tappa comprende,
in linea di massima, il rito preparatorio prima di giungere al fonte battesimale, e la
seconda tappa, il Battesimo stesso. Esso avviene dopo un certo tempo di catechesi
il cui scopo ¢ di approfondire la fede e di intensificarne la pratica. Questa distinzio-
ne liturgica in due tappe, comunque, e facoltativa e non puo diventare una condi-
zione necessaria per amministrare il Battesimo. I vescovi sono consapevoli che una
tale proposta dispone ancora di un carattere sperimentale (da valutare in seguito)®9.
Quest’esperimento, secondo il commento dei vescovi tedeschi, potrebbe favorire un
cammino di crescita per genitori con esperienze diverse nella fede70. Gli stessi
vescovi ribadiscono allo stesso momento 1'’obbligo morale dei genitori, scritto anche
nel Codice del Diritto Canonico, di fare battezzare i loro figli nelle prime settimane
dopo la nascita7l. L'esperimento dovrebbe quindi limitarsi a famiglie lontane dalla
fede. Se non sara cosi, ci sara il rischio di valorizzare di meno I'importanza del
Battesimo, fondamentale per portare i bambini all’amicizia con Dio, alla grazia san-

68 Annuncio dei Vescovi tedeschi, cit., 4.

69 Cfr. Annuncio dei Vescovi tedeschi, cit., 4s. Vedi Die Feier der Kindertaufe, cit., 143-175 (nn. 161-199).
Questo esperimento non & concesso per I’Arcidiocesi di Vaduz.

70 Cfr. Annuncio dei Vescovi tedeschi, cit., 4.

71 Cfr. SEKRETARIAT DER DEUTSCHEN BISCHOFSKONFERENZ (ed.), Die Feier der Kindertaufe. Pastorale Einfiihrung
(Arbeitshilfen 220), Bonn 2008, 8 (n. 5), con riferimento a CIC, can. 867 § 1.

388

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 389

Manfred Hauke

tificante che sgorga dall’evento sacramentale; ci sara inoltre il rischio per alcuni
genitori di limitarsi alla sola “prima tappa”, che non & ancora il rito sacramentale.

Secondo il parere del sottoscritto, il cammino proposto si presta pit facilmente
alla preparazione dei bambini in eta scolastica, soprattutto durante il percorso for-
mativo che conduce alla Prima Comunione. In questo caso, esiste gia un rituale
liturgico a livello di Chiesa universale72, con un cammino strutturato in tre tappe:
ammissione al catecumenato, scrutini o riti penitenziali, e celebrazione dei sacra-
menti dell’iniziazione (Battesimo, Cresima, Prima Eucaristia).

6.2. Le esigenze pastorali del rito liturgico

Per I’aspetto pastorale, va considerata anche I'importanza del rito liturgico che,
per qualche esigenza, va aldila delle norme del Diritto canonico, le quali ribadisco-
no solo le condizioni minime. Se mettiamo tra parentesi il pericolo della morte,
quando & sempre lecito il Battesimo di un bambino73, per il rito battesimale si chie-
de il consenso di almeno uno dei genitori, oltre che la speranza giustificata che il
bambino verra educato nella religione cattolica74. Nel rito liturgico, pero, la dispo-
sizione ad educare il figlio nella fede cattolica si concretizza nella professione di
fede. Se uno dei genitori (o in caso estremo tutti e due) non si vede in grado di pro-
fessare il Simbolo di fede, dovrebbe tacere?s. La fede richiesta, evidentemente, non
si riduce ad una professione teorica: «la semplice dichiarazione “Credo” & troppo a
buon mercato, se non esiste almeno una prassi iniziale della fede nella comunita
della Chiesa»76.

Ancora piu delicate delle domande sulla fede, nel rito liturgico, sono le doman-
de precedenti, le cosiddette rinunce a satana e al male. Con la risposta “Rinuncio”,
si pronuncia un distacco dal maligno e da ogni peccato. Una tale affermazione

72 Cfr. Ordo initiationis christianae adultorum, Citta del Vaticano 1972, cap. V; in italiano Rito dell’inizia-
zione cristiana degli adulti, Citta del Vaticano 1978, cap. V. Questo capitolo ¢ stato amplificato in alcuni
contesti linguistici, per esempio in tedesco Die Eingliederung von Kindern im Schulalter in die Kirche,
Freiburg i.Br. ecc. 1986.

73 Cfr. CIC can. 868 § 2.
74 Cfr. CIC can. 868 § 1.

75 Le praenotanda al rito del Battesimo dei bambini (n. 5) prevedono soltanto I’eventualita che uno dei geni-
tori non potra professare la fede, per esempio perché non & cattolico. Questo genitore «pud tacere».
Secondo F. RECKINGER, Sakramentenpastoral, 42, il ricorso a tale “possibilita” non & soddisfacente: «Un
non credente non deve rispondere in modo affermativo alle domande sulla fede». Infatti sarebbe un
esempio cattivo provocare nel sacro rito del Battesimo il peccato grave della menzogna.

76 F. RECKINGER, Sakramentenpastoral, 49.

389



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 390

Il segno salvifico dell’acqua e il Battesimo dei bambini

diventa problematica per persone che oggettivamente e abitualmente vivono in una
condizione di grave peccato. Purtroppo, non di rado, questo si verifica spesso quan-
do i genitori richiedenti il Battesimo non possono andare alla Comunione perché, ad
esempio, sono divorziati e risposati. Costoro potranno pronunciare la parola “Ri-
nuncio” sinceramente solo quando risolveranno la loro situazione peccaminosa.
Secondo Francois Reckinger, noto da qualche decennio per le sue pubblicazioni sul-
I'iniziazione cristiana, bisognerebbe tralasciare le domande sulla “Rinuncia a
Satana”, quando si presenta un comportamento gravemente peccaminoso (e pubbli-
camente manifesto) dei genitori. «Invece di porre le domande sul “rinuncio”, ho
osservato nell’omelia che il bambino viene accolto nella Chiesa in cui tutti i membri
sono chiamati a rinunciare al diavolo e al peccato. Perché da una parte sono con-
vinto che la rinuncia, pur mantenendo la situazione di peccato grave, ¢ una menzo-
gna davanti a Dio e che una tale bugia costituisce una provocazione pericolosa del
diavolo. E pericolosa perché colui che mantiene il peccato grave non pud essere
sicuro della protezione di Gesu Cristo, quando pronuncia una tale provocazione di
fronte all’avversario»77. La Chiesa perde la sua credibilita, se ella chiede una rinun-
cia pubblica al peccato grave, senza insistere sulla precedente conversione7s.
Almeno i padrini dovrebbero essere in grado di rispondere alle apposite domande
con un “Rinuncio” veritiero79.

6.3. La via media tra “svendita delle perle preziose” e rigorismo

Di fronte al Battesimo dei bambini, la vita pastorale deve trovare il giusto equi-
librio tra I’accoglienza anche dei genitori bisognosi di una forte crescita nella fede
e le esigenze oggettive dell’evento sacramentale come incontro con Cristo nella
comunita della Chiesa. Da una parte, la “perla preziosa” del Battesimo non va
“svenduta”, quando manca ogni riferimento alla fede della Chiesa da parte di chi lo
chiede. Per questo motivo possono esserci dei casi di un rinvio (o in caso estremo di
un rifiuto) del Battesimo. E importante la prospettiva futura dell’educazione del
figlio nella fede cattolica80. D’altra parte va anche evitato ogni rigorismo che riser-
va il Battesimo ad una élite di fedeli attivi, magari esclusivamente nella propria par-

77 Ibid., 43.
78 Cfr. ibid., 43s.
79 Cfr. CIC, can. 874.

80 Cfr. CDF, Pastoralis actio, nn. 28-31. Se le garanzie sull’educazione del bambino nella religione cattolica
«non sono veramente serie, si potra essere indotti a differire il sacramento, o addirittura a rifiutarlo, qua-
lora siano certamente inesistenti» (ibid., n. 28).

390

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 391

Manfred Hauke

rocchia. Nella pastorale attorno al Battesimo dei bambini vanno quindi messe insie-
me due esigenze: da una parte bisogna fare valere la santita del sacramento che
chiede la fede ed una vita cristiana autentica a chi presenta il bambino; dall’altra
parte non bisogna respingere delle persone di buona volonta, ma invitarle ad un
cammino di crescita nella fede, secondo la “pastorale del servo di Dio”: egli «non
spegnera uno stoppino dalla fiamma smorta» (Is 42,3). La “fiamma” della fede va
alimentata affinché possa coinvolgere anche il bambino e illuminare tutta la comu-
nita. I genitori che nella societa pluralistica di oggi, soprattutto nelle grandi citta,
chiedono il Battesimo del loro figlio, dimostrano, di solito, il desiderio di avvicinar-
si alla Chiesa. Per questo motivo ci vuole un atteggiamento di comprensione e di
incoraggiamento da parte dei pastori. Cosi si puo avviare un cammino di crescita,
senza rinnegare la responsabilita intrinsecamente legata alla loro richiesta del
Battesimo.

391



