RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 393

Contributi RTLu XIIl (3/2008) 393-417

La sacramentalita del matrimonio cristiano:
fra ecclesiologia, diritto naturale
e giurisprudenza canonica

Libero Gerosa
Facolta di Teologia (Lugano)

Durante tutto il primo millennio la Chiesa aveva sempre considerato il matrimo-
nio come una realta fondata nel mistero della creazione e dunque, come tale, intrin-
secamente sacra anche prima di essere stata elevata da Gesu Cristo alla dignita di
sacramento. Tuttavia la patristica non distinguendo ancora chiaramente il diritto
naturale dal diritto divino positivo non aveva saputo individuare in questa realta
sacra del matrimonio un elemento naturale contrattuale ed un elemento divino-
sacramentale. Solo la teologia scolastica nella prima meta del secondo millennio ini-
zio, sul piano puramente concettuale, ad operare questa distinzione, senza tuttavia
intaccare I'unita del matrimonio in forza del principio «Gratia perficit, non destruit
naturam»!. In epoca moderna, dopo la Riforma di Martin Lutero, per il quale il
matrimonio era solo una realta mondana, ma soprattutto dopo I’evoluzione laicista
dello Stato nei secoli XVIII e XIX, questa distinzione viene ridotta ad una radicale
separazione. Da una parte il carattere sacro del matrimonio viene confinato nel solo
elemento sacramentale, pure ridotto a un semplice aspetto accidentale o accessorio
rispetto al contratto, dall’altra si finisce per negare al matrimonio come tale ogni
carattere sacro e religioso2. Dalla fine del XVIII secolo in poi al Magistero pontificio

1 Cfr. E. Corecco, L'inseparabilita tra contratto matrimoniale e sacramento alla luce del principio scolasti-
co «Gratia perficit, non destruit naturam», in Communio 16 (1974) 1010-1023. In questa prima parte
(per la seconda parte, cfr. E. Corecco, Linseparabilita tra contratto matrimoniale e sacramento alla luce
del principio scolastico «Gratia perficit, non destruit naturam», in Communio 17 [1974] 1108-1129) l'a-
nalisi degli sviluppi della dottrina cattolica circa il rapporto di reciprocita fra ratio sacramentis e ratio
contractus si appoggia (cfr. nota 2) sul lavoro di licenza del suo allievo: L. GErosa, Il matrimonio fra cri-
stiani. Studio del rapporto fra contratto matrimoniale e sacramento nella teologia del XVI secolo (mano-
scritto), Friburgo 1974.

2 Cfr. J. BASDEVANT, Des rapports de U'Eglise et de U'Etat dans la legislation du mariage du Concil de Trente
au Code Civil, Paris 1900; H. Domsois, Kirche und Eherecht. Studium und Abhandlungen 1953-1972,
Stuttgart 1974.

393



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 394

La sacramentalita del matrimonio cristiano

non e stato dunque facile recuperare la dottrina del primo millennio sulla sacralita
del matrimonio. Se un primo tentativo in questo senso fu compiuto da Papa Leone
XIII nell’enciclica Arcanum divinae del 10 febbraio 1880, & pero solo Papa Pio IX
che riuscira a precisarne il pensiero affermando esplicitamente, nell’enciclica Casti
connubii, che il carattere sacro e religioso del matrimonio non deriva solo dal suo
essere stato elevato da Gesu Cristo a sacramento, ma dalla sua stessa natura, la
quale fin dalle origini poteva essere considerata una «quaedam incarnationis Verbi
Dei obumbratio»3. Questo recupero della sacralita intrinseca del matrimonio e I’e-
splicita affermazione del suo compimento nell’elevazione a sacramento permettono
al Concilio Vaticano II di cogliere nella nozione di patto (foedus) e nel ruolo eccle-
siale di questo sacramento due elementi fondamentali di tutta la teologia cattolica
sul matrimonio. Quali sono le sue conseguenze per la prassi giurisprudenziale cano-
nica, e in particolare rotale, post-conciliare? Quale luce getta sulle difficolta inter-
pretative del cosiddetto actus formali, defectionis ab Ecclesia catholica del can.
1117 a livello del diritto matrimoniale canonico? La complessita delle domande im-
pone di limitarsi in questa sede all’individuazione di alcune prospettive fondamen-
tali, all'interno delle quali dovrebbe essere possibile all’inizio del terzo millennio
dell’era cristiana trovare una risposta adeguata alle stesse.

1. La sacramentalita del matrimonio alla luce del Concilio
Vaticano II

1.1. Il matrimonio come patto e sua dimensione religiosa

11 Concilio Vaticano II — preso atto che nella societa contemporanea il matrimo-
nio come istituzione e costantemente messo in questione dalla «poligamia, dalla
piaga del divorzio, dal cosiddetto libero amore e da altre deformazioni», nonché
sempre piu spesso «profanato dall’egoismo, dall’edonismo e da usi illeciti contro la
generazione» (GS 47, 2) — ripropone in diversi testi alcuni punti fondamentali della
dottrina cattolica sul matrimonio4.

In particolare nella Costituzione pastorale sulla Chiesa nel mondo contempora-
neo i Padri del Concilio pongono I'accento sul carattere personale di questa istitu-
zione, alla base di ogni societa umana, gettando una luce diversa anche sui suoi ele-

3 Pio IX, Casti connubii, in AAS 22 (1930) 539-592, qui 570.
4 Cfr. a esempio LG 11, 2; 35, 3 e 41, 4; AA 11 e 29; GS 12, 4; 61, 2; 67, 3; 87 e soprattutto 47-52.

394

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 395

Libero Gerosa

menti tradizionali. Quest’accento € in nuce interamente contenuto nella nozione di
patto matrimoniale (foedus coniugii), che i Padri del Concilio preferiscono al concet-
to tradizionale latino di contractus matrimonialis5.

Anche se un’analisi piti dettagliata del testo conciliare mostra che il mutamento
terminologico non significa un completo abbandono dell’idea di contratto, tuttavia
non si puod negare che il termine di patto sia teologicamente piti adeguato ad espri-
mere la realta personale e religiosa del matrimonio. Anzi, esso recupera in sé anche
gli elementi che fanno dell’istituto matrimoniale un contratto sui generis ossia un
contratto la cui durata ed i cui effetti giuridici essenziali sono sottratti all’arbitrio
dei contraentié. In altri termini, il fatto che secondo il testo conciliare i nubendi non
stipulano un contratto, ma un patto matrimoniale significa che la peculiarita della
realta denominata nel diritto matrimoniale latino contractus sui generis & meglio
espressa nel concetto pitt ampio di patto, la cui origine biblica meglio sottolinea che
¢ Dio stesso il creatore ed il fondatore dell’istituto del matrimonio: «Ipse vero Deus
est auctor matrimonii, variis bonis ac finibus praediti»?. Con l'introduzione della
nuova espressione foedus matrimoniale il Concilio Vaticano II non solo recupera
pienamente il carattere sacro dell’istituzione matrimoniale ma individua anche il
proprium che distingue il matrimonio da qualsiasi altro contratto ed apre cosi la
strada verso una corretta concezione del matrimonio-sacramento. Quest’ultimo non
¢ un’aggiunta accidentale al matrimonio come institutum naturae, ma lo sviluppo
di quel prorium in una dimensione radicalmente nuova e pit profonda rispetto al-
I'ordine della creazione8. Come ¢ stato giustamente osservato: «Se il matrimonio
non fosse stato elevato a sacramento il rapporto uomo-donna rimarrebbe sottratto
alla restaurazione specifica della Grazia: troppo corrotto per essere ancora capace
di svolgere la funzione culturale assegnatagli da Dio per il destino dell’'umanita.
Senza il sacramento del matrimonio anche la Chiesa rimarrebbe disincarnata e in
posizione estrinseca rispetto all’esperienza storica dell'umanita, entro la quale il

@

Fra i diversi studi pubblicati su questa tematica, cfr. J. EDER, Der Begriff des «foedus matrimoniale» im
Eherecht des CIC, St. Ottilien 1989; N. LUDECKE, Eheschliessung als Bund. Genese und Exegese der
Ehelehre der Konzilskonstitution «Gaudium et spes» in kanonistischer Auswertung, Wiirzburg 1989.

6 A tale riguardo cfr. P. KRAMER, Kirchenrecht I. Wort-Sakrament-Charisma, Stuttgart-Berlin-Koln 1992,
102-104, soprattutto 103; H. Zaprp, Kanonisches Eherecht, Freiburg 19887, 22 ss.; D. BAuDpOT,
Linséparabilité entre le contrat et le sacrament de marriage. La discussion apres le Concile Vatican II,
Roma 1987, 322-333.

7 GS 48, 1; cfr. il commento di W. AY™MANS, 1] matrimonio-sacramento: alleanza istituita da Dio e forma di
attuazione della vita della Chiesa, in Ip., Diritto canonico e comunione ecclesiale. Saggi di diritto cano-
nico in prospettiva teologica, Torino 1993, 187-221, qui 190-192 e 200.

8 Cfr. J. AUER-J. RATZINGER, Kleine Katholische Dogmatik, vol. 7, Regensburg 1972, 249.

395

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 396

La sacramentalita del matrimonio cristiano

matrimonio ha conservato, sia pure in modo non esclusivo, la centralita di signifi-
cato ricevuto nell’economia della creazione. La Chiesa diventerebbe in questo modo
una semplice sovrastruttura rispetto alla storia reale dell’'uomo, poiché non la com-
penetrerebbe con I'efficacia della sua Grazia in uno dei suoi elementi imprescindi-
bilmente costitutivi»?.

11 proprium del sacramento del matrimonio, oggetto primario del diritto matri-
moniale canonico, non & dunque separabile dal suo ruolo costituzionale nella
Chiesa, messo in luce dal Concilio Vaticano II sia nella Costituzione dogmatica sulla
Chiesa, sia nel Decreto sull’apostolato dei laici.

1.2. 1l sacramento del matrimonio e sua dimensione ecclesiale

Se parlando dell’apostolato dei laici il Concilio Vaticano II definisce la famiglia
«tanquam domesticum sanctuarium Ecclesiae» (AA 11, 4), nel descrivere la struttu-
ra costituzionale del Popolo di Dio la stessa istituzione viene designata addirittura
come «velut Ecclesia domestica» (LG 11, 2). Benché non sia agevole stabilire con
esattezza il significato teologico di queste due formule conciliari, e soprattutto misu-
rare le loro conseguenze per il diritto canonico, tuttavia appare chiaro I'intento dei
padri conciliari: sottolineare la dimensione ecclesiale della societa coniugale ed
attraverso di essa il ruolo costituzionale del sacramento del matrimonio.

Questa riscoperta della dimensione ecclesiale del sacramento del matrimonio
impedisce a livello generale di legittimare le diverse facili riduzioni intimistiche a
cui spesso oggi si va incontro anche nella Chiesa e a livello piu strettamente cano-
nistico di disgiungere la valutazione della sacramentalita del matrimonio dall’ap-
partenenza alla comunione ecclesiale, regolata dal Concilio Vaticano II con il prin-
cipio della gradualitas in communione.

Per quanto riguarda quest’ultima, ossia la dimensione ecclesiale del sacramen-
to del matrimonio, la sua valorizzazione a livello normativo sembra pero presenta-
re qualche aspetto problematico. Infatti, a partire dalla concezione tradizionale del
rapporto contratto-sacramento, riproposta nel can. 1055 § 2, sembra doversi con-
cludere che «la sacramentalita del matrimonio cristiano scaturisca esclusivamente,
quasi in una casualita sacramentale, dal fatto del battesimo dei coniugi»10. A livel-
lo applicativo lo confermerebbe il fatto che un errore circa la «dignita sacramenta-
le, a meno che non determini la volonta, non vizia il consenso matrimoniale» (can.

9 E. Corecco, Il sacramento del matrimonio: cardine della costituzione della Chiesa, in Communio 51 (1980)
96-122, qui 108.

10 W. AYMANS, Il matrimonio-sacramento, cit., 200.

396

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 397

Libero Gerosa

1099). Di conseguenza sembrerebbe necessario concludere che per il diritto matri-
moniale canonico la sacralita di questo patto sia totalmente indipendente dalla fede
dei nubendi ed esclusivamente legata alla fede della Chiesa cattolica. A tale conce-
zione e stato da pil parti obiettato, non senza qualche fondamento, un eccessivo
automatismoll. Essa € comunque in contraddizione sia con alcune disposizioni codi-
ciali, sia e soprattutto con I’eccesiologia di comunione e la riscoperta dimensione
ecclesiale dei sacramenti, entrambe sviluppate dal Concilio Vaticano II.

Per la teologia sacramentaria cattolica non & certo una novita che la fede perso-
nale del singolo abbia un ruolo relativamente subordinato a quello della comunita
credente nella realizzazione di un sacramento, come ad esempio nel battesimo di
bambini. Tuttavia cio non significa né che la fede del singolo battezzato sia general-
mente priva di rilevanza per I'amministrazione valida dei sacramenti, né che tale
irrilevanza sia particolarmente da sottolineare nelle norme canoniche relative al
sacramento del matrimonio, che devono evidentemente garantire nel migliore dei
modi la sicurezza giuridica, onde evitare il piti possibile matrimoni invalidi. Infatti,
sia I’errore sulla sacramentalita che determina la volonta di uno dei nubendi (can.
1099), sia l'atto positivo di volonta con cui uno dei due esclude la sacramentalita
(can. 1101 § 2) intacca alla radice il consenso matrimoniale ed impedisce il costi-
tuirsi valido del matrimonio. Dunque, per lo meno a livello negativo, la fede del sin-
golo se determina la volonta matrimoniale incide sul realizzarsi valido o non valido
del sacramento!2.

Ora, alla luce dell’ecclesiologia conciliare profondamente informata dal princi-
pio della gradualita nella comunione, questa fede del singolo fedele anche in rap-
porto alla sacramentalita del matrimonio non pud piu essere completamente
disgiunta dalla sua concreta appartenenza ecclesiale. In altri termini, i singoli cri-
stiani non cattolici non possono piu essere considerati come dei fedeli isolati da ogni
contesto ecclesiale, quasi fossero dei cattolici giuridicamente impeditil3. Il fatto che
essi vivano separati dalla communio plena della Chiesa cattolica non significa che
siano esclusi da ogni esperienza di comunione ecclesiale, in cui siano pit 0 meno
presenti gli elementi costitutivi della Chiesa di Cristo. Per cui il fatto che il Concilio

11 Cfr. ad es. L. M. GROGHAN, Ist die Taufe der entscheidende Faktor?, in Wie unaufloslich ist die Ehe?, a cura
di J. Davip (e altri), Aschaffenburg 1969, 238-248; P. HuizING, Kirchenrecht und zerriittete Ehe, in
Concilium 9 (1973) 458.

12 Lo conferma anche la giurisprudenza rotale; cfr. M. WEBER, Die Totalsimulation. Eine Untersuchung der
Rechtsprechung der Romischen Rota, St. Ottilien 1994, 164-179.

13 | questa la concezione di appartenenza alla Chiesa soggiacente al can. 87 del CIC/1917.

397

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 398

La sacramentalita del matrimonio cristiano

Vaticano II riconosca che essi vivono in Chiese separate o comunita ecclesiali non
puo essere trascurato a livello giuridicol4, nemmeno nel diritto matrimoniale cano-
nico. Di conseguenza nella valutazione della sacramentalita di un matrimonio di cri-
stiani non cattolici occorre tenere presente che tale «matrimonio non puo essere
giudicato senza riguardo alla professione di fede, dalla quale scaturisce e nella
quale viene inserito. In questa prospettiva il matrimonio ¢ paragonabile al battesi-
mo stesso. Non verrebbe in mente a nessuno di riconoscere come sacramento il bat-
tesimo di una comunita ecclesiale, per la cui professione di fede esso & esplicitamen-
te solo un atto penitenziale umano, non un’azione di Dio sotto un segno visibile. Alla
capacita di essere segno sacramentale anche il matrimonio puo giungere solo come
forma di attuazione della vita ecclesiale, quando cid appartenga al credo di quella
confessione, intorno a cui si sviluppa la concreta vita ecclesiale»15. Se poi tale valu-
tazione dovesse portare alla conclusione che si tratta di un matrimonio valido ma
non sacramentale, cio non sarebbe nulla di veramente nuovo, perché da sempre il
diritto canonico conosce una simile fattispecie, come mostrano i matrimoni conclu-
si con la dispensa dall’impedimento di disparitas cultus (can. 1086 § 2). Ammettere
oltre a quest’ultima, altre eccezioni al principio dell’inseparabilita del contratto e
del sacramento nel matrimonio cristiano (can. 1055 § 2), non significa rifiutare tale
dottrina tradizionale, mai dogmatizzata, ma divenuta comunque parte integrante
del magistero ecclesiastico sul matrimonio. Quest’ultima asserzione & confermata
da almeno tre motivi.

Innanzitutto, anche la Commissione Teologica Internazionale pur mantenendo
fermo il principio dell’inseparabilita tra contratto e sacramento nel matrimonio cri-
stiano nel suo documento del dicembre 1977 non nega ai battezzati, che hanno
perso completamente la fede e non hanno alcuna intenzione di celebrare il loro
matrimonio in Chiesa, il diritto naturale ad un matrimonio¢. In secondo luogo se il
can. 1059 del CIC - che a differenza del vecchio can. 1016 si limita a regolare il
matrimonio dei cattolici e non di tutti i battezzati — dimostra un maggior rispetto del
diritto matrimoniale di altre confessioni cristiane, il can. 780 del CCEO afferma

14 A tale riguardo cfr. O. SAIER, «Communio» in der Lehre des Zweiten vatikanischen Konzils. Eine rechtsbe-
griffliche Untersuchung, Miinchen 1973, 103-132.

15 W. AYMANS, Il matrimonio-sacramento, cit., 211. Sia pure sotto una diversa prospettiva il parallelo fra bat-
tesimo e matrimonio non era estraneo alla teologia scolastica: cfr. E. Corecco, L'inseparabilita tra con-
tratto matrimoniale e sacramento, cit., 1019.

16 Cfr. Commissio THEOLOGICA INTERNATIONALIS, Propositiones de quibusdam quaestionibus doctrinalibus ad
matrimonium christianum pertinentibus, in Z. GROCHOLEWSKI, Documenta recentiora circa rem matrimo-
niale et processualem, vol. 1I, Roma 1980, 22-32.

398

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 399

Libero Gerosa

addirittura esplicitamente nel suo secondo paragrafo che «il matrimonio tra una
parte cattolica e una parte battezzata acattolica, salvo restando il diritto divino, &
regolato anche dal diritto proprio della Chiesa o della Comunita ecclesiale alla quale
la parte acattolica appartiene»17. Infine, quanto affermato sulla necessita di valuta-
re la sacramentalita del matrimonio anche a partire dalla fede della Chiesa o della
Comunita ecclesiale a cui i membri appartengono non & un rifiuto, bensi un’ulterio-
re precisazione, alla luce del Concilio Vaticano II, del principio dell’inseparabilita tra
contratto e sacramento nel senso che il fedele appartenente alla plena communio
non puo scegliere tra un matrimonio sacramentale ed un matrimonio non sacra-
mentale. Nella comunione ecclesiale piena il matrimonio e per sé e non per volonta
degli sposi un sacramento, ma questo per sé é possibile senza alcun automatismo
proprio perché tale comunione é piena e dunque presuppone naturalmente linten-
zione minima di fare cio che fa la Chiesas.

Nei cristiani non cattolici, che come tali non sono nella piena comunione con la
Chiesa cattolica, non e pero possibile presumere questa intenzione minima, perché
essa e «... in indissolubile dipendenza dalla fede della Chiesa, essa deve essere
necessariamente intesa nel suo contesto ecclesiologico. La forma minima tridenti-
na, secondo cui e richiesta al ministro del sacramento ['intenzione saltem faciendi
quod facit Ecclesia, deve essere intesa diversamente, dopo il Concilio Vaticano II, in
relazione al concetto di Chiesa che tutto lo sottende. In questo contesto Ecclesia non
puo venire intesa nel significato della Chiesa di Gesu Cristo, alla quale appartengo-
no tutti i battezzati, indipendentemente dalla loro professione di fede e, addirittura,
dalla loro personale situazione salvifica: in caso contrario, I’agire della Chiesa
sarebbe completamente relativizzato. Questo pero non significa, d’altro canto, che
tale intenzione esista o possa esistere solo nella plena communio della Chiesa catto-
lica. L'intenzione, che relativizza la fede del singolo, serve, da un punto di vista giu-
ridico-costituzionale, ad assegnare il singolo cristiano alla sua comunita e con cio a
una determinata professione di fede»19.

Questa rilettura della dottrina tridentina sull’intenzione minima alla luce della
dimensione ecclesiale del sacramento del matrimonio potrebbe infine permettere di
superare ogni automatismo ed ogni soggettivismo anche nella difficile valutazione

17 Per un commento cfr. D. SaLacuas, Il sacramento del matrimonio nel Nuovo Diritto canonico delle Chiese
Orientali, Roma-Bologna 1994, 52-60.

18 1] Concilio di Trento ha formulato questo principio di teologia sacramentaria a proposito del ministro di
un sacramento nel can. 11 della Sessio VII De Sacramentis in genere; cfr. DS 1611.

19 W. AymANS, Il matrimonio-sacramento, cit., 218-219.

399

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 400

La sacramentalita del matrimonio cristiano

della sacramentalita del matrimonio di quei fedeli che hanno abbandonato la Chiesa
cattolica con atto formale e che percio — a norma del can. 1117 - sono dispensati
dalla forma canonica. Anche in questi casi non sono pochi gli autori che ritengono
che il semplice matrimonio civile possa essere riconosciuto valido dalla Chiesa,
senza tuttavia essere sacramentale20. Su questo argomento occorrera pero ritorna-
re dopo aver analizzato la giurisprudenza rotale e le conseguenze per il diritto
matrimoniale canonico della Circolare, inviata alle Conferenze dei Vescovi il 13
marzo 2006, dal Pontificio Consiglio per i testi legislativi.

2. Patto (foedus), contratto e sacramento
nella dinamica giurisprudenziale della Rota Romanaz2t

2.1.11 principio tradizionale: non la fede dei nubenti,

ma solo il loro consenso costituisce il matrimonio

Quella del possibile rilievo invalidante della volonta intenzionale del nubente in
relazione al solo valore sacramentale del matrimonio ¢ una tematica molto dibattu-
ta nell’ambito della giurisprudenza rotale.

Questa tematica sottende una ulteriore e composita riflessione, determinata
dalla diretta interazione di una componente giuridica (il contractus o foedus che
lega le due persone dei coniugi) e di una componente sacramentale, che mette in
evidenza la continua tensione tra le due dimensioni caratterizzanti, in modo esclu-
sivo, il matrimonio cristiano e che, inevitabilmente, rimandano alla dibattuta que-
stione circa la vera natura del matrimonio22.

20 Molti autori concordano su questo punto, cfr. per tutti: P. KRAMER, Kirchenrecht I, cit., 108; R. Puza,
Katholischen Kirchenrecht, Heidelberg 1986, 274. Naturalmente, come nei casi previsti dal can. 1086 §
2, all’'unita ed indissolubilita di questi matrimoni validi ma non sacramentali manca quella peculiare fer-
mitatem che esse assumono nel matrimonio cristiano a motivo del sacramento (can. 1056).

21 Per la redazione di questa seconda parte della relazione, mi sono avvalso della preziosissima collabora-
zione di Paola Barbero, docente di diritto matrimoniale e di diritto processuale canonico presso I'Istituto
di Diritto Canonico e di Diritto Comparato delle Religioni (DiReCom) della Facolta di Teologia di Lugano
(FTL).

Per la presentazione dei programmi e delle ricerche dell'Istituto DiReCom rinvio all’articolo: L. GEROSA,
Fede e diritti umani. Origine, sviluppo e prospettive dell’Istituto universitario DiReCom di Lugano, in
RTLu 2 (2008) 271-275.

22 Sj tratta di una questione molto dibattuta in ambito dottrinale, che non potra certo risolversi attraverso
una sterile contrapposizione dialettica tesa ad evidenziare ora la sola componente pattizia ora la sola
componente sacramentale del coniugio cristiano. Il matrimonio canonico presenta una struttura del tutto
peculiare, composta da un elemento terreno (il foedus) e da un elemento soprannaturale (il sacramento):

400

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 401

Libero Gerosa

Alla luce di questi primi rilievi, viene da chiedersi, come gia osservava il Card.
Pompedda, se sia lecito e concepibile: «distinguere tra due volonta, I'una rivolta a
costituire un valido matrimonio secondo il diritto di natura, e I’altra contrapposta,
mirante a realizzarlo privato della sua sacramentalita, o meglio della sua capacita
di significare quello che per diritto divino naturale & chiamato a significare e non
altro»23.

Indiscusso punto di partenza della riflessione in materia ¢ il tradizionale princi-
pio secondo cui non la fede del nubente, ma il consenso costituisce il matrimonio24:

cio giustifica 'utilizzazione della categoria del contratto sui generis. Di questa specificita strutturale sem-
brano convinti ad esempio: J. F. CAsTANO, Il matrimonio é contratto? (Quaestio disputata), in Periodica 82
(1993) 474-475; G. Lo CasTro, Il foedus matrimoniale come consortium totius vitae, in G. Lo CAsTRo, Tre
studi sul matrimonio, Milano 1992, 20: «Non ha confuso i due momenti, in ogni modo, il legislatore del
codice di diritto canonico del 1917 (cfr. can. 1012 § 1), e neanche il legislatore del recente codice del 1983
(cfr. can. 1055 § 1) e del codice dei canoni delle Chiese orientali (cfr. can. 776 § 1 e 2) i quali hanno distin-
to, in modo ineccepibile, sia sotto il profilo teologico sia sotto quello giuridico 'operatio naturalis (con-
tratto o foedus che dir si voglia), imputabile all'uomo, dall’operatio spiritualis, imputabile a Cristo: hanno,
in altri termini distinto il contratto dal sacramento». Molto critica &, invece, la posizione di Mons. Serrano
circa la terminologia utilizzata (contratto / foedus) che, a suo modo di vedere, potrebbe riflettersi negati-
vamente nella individuazione della vera natura del matrimonio canonico; cfr. J. M. SERrANO Ruiz, 11 carat-
tere personale ed interpersonale del matrimonio: alcune riflessioni su questioni di terminologia e di meri-
to come preambolo per una rilettura delle cause canoniche di nullita, in Quaderni dello Studio Rotale 14
(2004) 52.

23 M. F. POMPEDDA, Intenzionalita sacramentale, in AA.VV., Matrimonio e sacramento, Citta del Vaticano
2004, 41.

24 coram Stankiewicz, decisio diei 29 aprilis a. 1982, in SRRDec. 74 (1987) 247, n. 4: «Non si puo certo nega-
re che la giurisprudenza del Nostro Tribunale, non una volta sola, ha dichiarato che la fede non & neces-
saria per celebrare validamente il matrimonio, ma & necessario il solo consenso, poiché, ogni qual volta
che gli sposi battezzati pongono in essere tutto cio che & necessario secondo il diritto di natura, ovvero,
la forma legittima ed il vincolo indissolubile, per cio stesso si compie il sacramento. E cio non dipende
dalla fede dei nubenti o dalla loro volonta, ma dalla volonta di Cristo» [Infitiandum non est quin iurispru-
dentia Nostri Fori haud semel enuntiaverit ad validum contrahendum matrimonium fidem necessariam
non esse, sed unum consensum, quoniam, quoties sponsi baptizati omnia, quae iure naturae necessaria
sunt, ponunt legittime forma, vinculum indissolubile et ipsum sacramentum fit. Quod quidam non a fide
contrahentium nec ab eorum voluntate, sed a voluntate Christi pendet]. Analogamente: coram Doney,
decisio diei 18 februarii a. 1959, in SRRDec. 51 (sine anno) 59, n. 2: «E un principio noto della dottrina
cattolica che il sacramento produce il suo effetto ex opere operato e non ex opere operantis: [...] Cristo,
istituendo il sacramento del matrimonio non ha creato un nuovo istituto, ma ha riconosciuto lo stesso
naturale contratto, creato, sin dai primordi del genere umano, dalla provvidenza di Dio, cosicché questo
gia esisteva nel mondo ed era gia noto agli uomini e lo ha elevato alla dignita di sacramento: cosicché da
Cristo non si richiede niente altro e niente di piu perché si compia il sacramento, se non il rispetto dei
requisiti che sono propri della essenza naturale del contratto stesso (can. 1012 C.I1.C.)» [Notum est ex doc-
trina catholica sacramenta novae Legis suum effectum consequi “ex opere operato” non “ex opere ope-
rantis”: (...) instituens Christus matrimonii sacramentum, non peculiari ac prorsus novo instituto exsi-
stentiam decrevit, sed ipsum naturalem contractum, Dei providentia, in primordis humani generis crea-
tum, sic ut in mundo existebat et ab hominibus frequentabatur, ad nobilissimam sacramentalem dignita-
tem evexil: ita ut a Christi asseclis nihil aliud, ac nihil amplius, ut sacramentum perficiatur, poni debet,

401

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 402

La sacramentalita del matrimonio cristiano

«quando il consenso viene manifestato secondo la forma prescritta, per cio stesso si
realizza il sacramento tra i battezzati, poiché il sacramento tra i nubenti non dipen-
de da loro stessi, ma dalla volonta di Cristo»25.

In forza della peculiarita del matrimonio cattolico, che il Redentore elevo alla
dignita di sacramento, non puo percio darsi nel nubente battezzato una intenzione
sacramentale disgiunta o diversa dalla intenzione pattizia: «tra i cristiani, infatti, il
patto nuziale non puo costituirsi se non si compie anche il sacramento»26 afferma
un’altra sentenza rotale.

Volere il matrimonio come patto naturale tra uomo e donna, uno, indissolubile e
fecondo non puo significare, per i battezzati, altro che sacramento, a prescindere
dalla presenza di una viva e intensa volonta che si estrinsechi anche alla compren-
sione degli aspetti delle conseguenze soprannaturali dell’atto matrimoniale medesi-
mo27.

Nel rispetto di questi presupposti teologici e giuridici, sotto vigenza del Codice
Piano-Benedettino del 191728, la giurisprudenza della Rota Romana si era consoli-
data sulla ben nota posizione espressa dal Card. Gasparri2? secondo cui si poteva

praeter quam ea, quae essentiae naturalis contractus omnino propria sunt (can. 1012 C.1.C.)]. Cfr. M.
ZALBA, Num aliqualis fides sit necessaria ad matrimonium inter baptizatos celebrandum, in Periodica 80
(1991) 97-98.

25 Dummodo consensus in forma praescripta eliciatur, eo ipso, ceteris concurrentibus, inter baptizatos
sacramentum efficitur, quia sacramenti ratio inter eodem contrahentes non ex nupturientibus sed ex
Christi voluntate dependet, coram Staffa, decisio diei 5 augusti a. 1949, in SRRDec. 41 (1954) 468-469,
n. 2. Cfr. pure coram De Jorio, decisio diei 23 aprilis a. 1975, in SRRDec. 67 (1986) 186, n. 4.

26 [nter christianos etenim contractus dari non potest quin eo ipso conficiatur sacramentum, coram Pom-
pedda, decisio diei 9 maii a. 1970, in SRRDec. 62 (1980) 476, n. 3.

27 Cfr. M. F. POMPEDDA, Intenzionalita sacramentale, in AA.VV., Matrimonio e sacramento, Citta del Vaticano
2004, 31; cfr. C. J. ERraZURIZ MACKENNA, Contratto e sacramento: il matrimonio, un sacramento che é un
contratto. Riflessioni attorno ad alcuni testi di San Tommaso D’Aquino, in AA.VV., Matrimonio e sacra-
mento, Citta del Vaticano 2004, 43.

2

®

11 can. 1012 CIC 1917 disponeva: «§ 1. Cristo Signore ha elevato alla dignita di sacramento il contratto
matrimoniale tra i battezzati.

§ 2. Pertanto, tra i battezzati, non puo sussistere un valido contratto matrimoniale che non sia anche
sacramento».

[§ 1. Christus Dominus ad sacramenti dignitatem evexit ipsum contractum matrimonialem inter baptizatos.
§ 2. Quare inter baptizatos nequit matrimonialis contractus validus consistere, quin sit eo ipso sacra-
mentum].

29 P. GASPARRI, Tractatus canonicus de Matrimonio, Citta del Vaticano 1932, 46, n. 827: «Se una parte, con
positiva intenzione, esclude soltanto la dimensione sacramentale, dicendo: “voglio il matrimonio, ma
rifiuto il sacramento”, prevale il matrimonio e questo & vero sacramento» [Quod si pars mentali intentio-
ne excludat tantum rationem sacramenti, dicens positive in mente sua: “volo matrimonium sed nolo sa-
cramentum”, valet matrimonium et est verum sacramentum].

402

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 403

Libero Gerosa

riconoscere rilievo invalidante alla positiva volonta del nubente contraria alla digni-
ta sacramentale del matrimonio solo se essa si fosse risolta, concretamente, in un
rifiuto del matrimonium ipsum: «voglio il matrimonio, ma rifiuto il sacramento e se
il matrimonio fosse anche sacramento, allora rifiuto il matrimonio»30.

In una simile ricostruzione teorica, di chiara impostazione oggettivista, la nega-
zione (esclusione) del valore sacramentale del matrimonio cristiano puo avere rilie-
vo invalidante il consenso matrimoniale prestato dal nubens solo se essa assume i
contorni della simulazione totale.

Come si e visto nel primo paragrafo, sono note le critiche cui questa tradiziona-
le ricostruzione assolutizzante ¢ andata incontro.

La feconda riflessione, in materia matrimoniale, derivante dal Magistero del
Concilio Ecumenico Vaticano II31, caratterizzata dall’avvento della concezione per-
sonalistica del matrimonio cristiano (cfr. can. 1055 § 1) e dal riconoscimento del
principio consensualistico (cfr. can. 1057), ha comportato una rivalutazione della
persona ed ha condotto alla possibile configurazione di una percezione maggior-
mente soggettiva del costrutto giuridico del matrimonio e delle sue finalita e pro-
prieta essenziali.

L’analitica disamina del consenso matrimoniale, caratterizzata dalla compren-
sione delle sue piu profonde componenti psicologiche ed intenzionali, non poteva
certo non riflettersi nella riflessione dottrinale e giurisprudenziale circa la possibi-
le “disarticolazione”32 del momento propriamente pattizio da quello soprannatura-
le-sacramentale del coniugio cristiano.

In tale contesto di una possibile scissione tra il momento pattizio ed il momento
sacramentale33, ci si domanda se si possa riconoscere una qualche rilevanza anche
a situazioni interiori proprie dei destinatari dei sacramenti34, ossia se la mancanza

30 Volo matrimonium, sed nolo sacramentum, et si sacramentum fieret, tunc nolo matrimonium, coram
Staffa, decisio diei 5 augusti a. 1949, in SRRDec. 41 (1954) 468-469, n. 2.

31 Cfr. ConciLiuM OECUMENICUM VATICANUM II, Constitutio Pastoralis Gaudium et Spes, 7 dicembre 1965, in AAS
58 (1966) 1067, n. 48.

32 E. Corecco, Il sacramento del matrimonio: cardine della costituzione della Chiesa, in AA.VV., Ius et
Communio, vol. 11, Casale Monferrato 1997, 564. A tale riguardo cfr. pure V. DE PaoLs, L'errore che deter-
mina la volonta (can. 1099), in Monitor Ecclesiasticus 124 (1995) 93.

33 Contra, E. Corecco, Il matrimonio nel nuovo Codex Iuris Canonici: osservazioni critiche, in AA.Vv., Tus et
Communio, vol. II, Casale Monferrato 1997, 603: «una scissione tra contratto (o foedus) e sacramento
scardinerebbe non solo il sistema canonico, ma comprometterebbe anche la posizione della Chiesa nel
mondo, poiché il matrimonio & il punto di contatto tra la realta soprannaturale e quella naturale».

34 Cfr. P. Lo Iacono, Considerazioni sull’attitudine della mancanza di fede ad integrare un atto positivo di
volonta, in Il Diritto Ecclesiastico 106 (1995) 230; P. PELLEGRINO, L’esclusione della sacramentalita del

403

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 404

La sacramentalita del matrimonio cristiano

di fede del nubente possa annullare la intentio generalis di fare cio che fa la Chiesa,
da cui dipende la manifestazione efficace del consenso matrimoniale, e, da ultimo,
se sia necessaria una intentio specificamente sacramentalis per la valida celebra-
zione del matrimonio35.

2.2. Le prime obiezioni a livello giurisprudenziale

Le prime incrinature alla consolidata interpretazione, dottrinale e giurispruden-
ziale, di stampo oggettivista, possono gia rinvenirsi in una coram Pinto del 197136,

Le sottili intuizioni dell’argomentazione giuridica elaborata dal Ponente iniziaro-
no a porre in luce un nuovo e diverso valore da attribuirsi alla intenzionalita sogget-
tiva del nubente, specificamente contraria alla sola dimensione soprannaturale del
coniugio. Questa riflessione prende avvio dalla constatazione che il sacramento del
matrimonio & sacramento della maturita cristiana e, per cio stesso, richiede un mag-
giore coinvolgimento personale dei nubenti: «I’intervento delle persone degli sposi,
a motivo del loro duplice coinvolgimento personale, in quanto vicendevolmente sog-
getti e ministri del medesimo rito nuziale, richiede una maggiore consapevolezza
rispetto agli altri sacramenti cristiani: come, ad esempio, il battesimo e I’eucari-
stia»37. Nel contempo, il Ponente ribadiva il principio generale secondo cui nel

matrimonio, in AA.VV., Diritto matrimoniale canonico, vol. 11, Il consenso, Citta del Vaticano 2003.
Quest’ultimo afferma: «la dottrina canonistica, fino agli anni settanta, non aveva considerato espressa-
mente il tema dell’esclusione della dignita sacramentale con atto positivo di volonta, muovendo dal pre-
supposto che il sacramento &, in sostanza, lo stesso matrimonio celebrato tra battezzati, sicché la inten-
zionalita contrattuale, cioe la volonta di dar luogo al contratto matrimoniale, che si effettua con la cele-
brazione coram Ecclesia, diventa anche intenzionalita sacramentale, cioe volonta di dar luogo al sacra-
mento» (ibid., 370).

35 Cfr. D. FALTIN, L’esclusione della sacramentalita del matrimonio con particolare riferimento al matrimo-
nio dei battezzati non credenti, in AA.VV., La simulazione del consenso matrimoniale canonico, Citta del
Vaticano 1990, che afferma: «Nella valutazione del consenso certamente non si puo prescindere dalla
effettiva e reale intenzione dei contraenti. Altrimenti si cade in automatismo. E vero che la intenzione e
la fede sono due realta diverse. Ma & anche vero [...] che 'intenzione di compiere cid che fanno Cristo e
la Chiesa nasce e si nutre di fede viva e personale, intenzione questa che si richiede come condizione
minima affinché il consenso, sul piano della realta sacramentale, diventi un vero atto umano. Percio
anche se l'intenzione sacramentale e la fede personale dei contraenti non si devono confondere, tuttavia
esse non si possono totalmente separare» (82). Nello stesso senso, M. F. PoMPEDDA, Mancanza di fede e
consenso matrimoniale, in Ip., Studi di diritto matrimoniale canonico, Milano 1993, 440-441: «la fede
personale dei contraenti per sé non costituisce la sacramentalita del matrimonio, ma mancando del tutto
la fede personale resterebbe inficiata la validita stessa del sacramento [...]. Quindi la dottrina giustamen-
te afferma che una traccia di fede & necessaria, non solo per una fruttuosa recezione del sacramento, ma
anche per la validita di tale recezione».

36 Cfr. coram Pinto, decisio diei 28 iunii a. 1971, in SRRDec. 63 (1980) 591-603.

37 Interventus personarum, idque magis quia sub duplici respectu subiecti et ministri alteriusutriusque

404

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 405

Libero Gerosa

nubente doveva essere presente almeno una traccia di fede, al fine di potere ricono-
scere la validita del sacramento nuziale, poiché: «chi rifiuta il sacramento, conside-
randolo un rito insignificante, &, per cio stesso, incapace di volere il sacramento»38.

Questa innovativa impostazione giurisprudenziale, di stampo soggettivista39,
sembrerebbe essere supportata da alcune delle sedici proposizioni sul matrimonio,
formulate nel 1977 dalla Commissione Teologica Internazionale40: ad esse, pur non
essendo possibile attribuire alcun valore magisteriale, deve essere riconosciuto il
merito di avere influenzato e vivacizzato il dibattito dottrinale e giurisprudenziale
in materia4l. Se e vero che solo il consenso dei due nubenti (e non la fede) costitui-

unius eiusdemaque ritus, requiritur plenior et magis conscius quam in aliis christianis sacramentis: v. gr.
baptismi, eucharistiae, ibid., 596, n. 14.

Le argomentazioni della decisio coram Pinto del 28 giugno 1971 saranno riprese dalla decisio coram
Serrano del 1° giugno 1990.

38 Qui sacramentum negat ut inanem ritum illud tenens, incapax est sacramenti volendi, coram Pinto, deci-
sio diei 28 iunii a. 1971, in SRRDec. 63 (1980) 596, n. 14.

39 G. BERTOLINI, Fede, intenzione sacramentale e dimensione naturale del matrimonio. A proposito dell’Allo-
cuzione di Giovanni Paolo II alla Rota Romana per I’Anno Giudiziario 2001, in 1l Diritto Ecclesiastico 112
(2001) 1420-1421: «Da un lato vi sono coloro che risultano piu sensibili ad una riflessione teologica ed
indagano sull’ordine oggettivo delle cose, stabilito dal Creatore; dall’altro si collocano autori i quali
sostengono una revisione dottrinale talora anche radicale, dipanando le proprie argomentazioni proprio
dal punto di vista soggettivo dei nubendi, della loro fede, della loro intenzione matrimoniale, ed in ultima
istanza indagano sulla facolta di costruire un valido vincolo, sacramentale oppure no. Questi ultimi auto-
ri risultano essere pil sensibili a riflessioni di tipo ecclesiologico e pastorale».

40 Cfr. Commissio THEOLOGICA INTERNATIONALIS, La sacramentalité du mariage chrétien. Seize theses de christo-
logie sur le sacrament du mariage, 1-6 dicembre 1977, in Enchiridion Vaticanum 6 (1980) 352-397; cfr.
anche sopra, nota 16, per il testo in lingua latina.

41 In merito, osserva Corecco: «La CTI ha senza dubbio inteso salvare la sostanza della dottrina tradiziona-
le formulata nel can. 1012 (CIC), affermando che: “... il matrimonio, come istituzione voluta da Dio crea-
tore ¢ inseparabile dal matrimonio sacramento. La sacramentalita... & inerente alla sua essenza... al
punto che non potrebbe venirne separata” [...] oppure nell’affermazione che: “per la Chiesa [...] fra due
battezzati non esiste matrimonio naturale separato dal sacramento, ma unicamente un matrimonio natu-
rale elevato alla dignita di sacramento”. Malgrado queste affermazioni, la C77 arrischia di dare adito a
delle ambiguita dottrinali, ammettendo che per i battezzati “che negano la fede o non hanno intenzione
di fare cio che fa la Chiesa... il diritto naturale di contrarre il matrimonio non viene meno” [...]. In effet-
ti, non e possibile ammettere per i cristiani I’esistenza di un diritto naturale al matrimonio dopo aver
negato 1'oggetto stesso di questo diritto, cioe la possibilita che per loro esista ancora l'istituto “naturale”
del matrimonio. Nel testo della C77 il concetto matrimonio naturale tende ad assumere una duplice valen-
za: quella metafisicamente astratta conoscibile dalla sola ragione umana [...] e quella soteriologia appli-
cabile all’interno dei diversi stadi dell’economia della creazione e della redenzione (a cui si riferisce la
teologia e il diritto canonico) [...] Invece di continuare a fare riferimento ad un “matrimonio naturale”
sarebbe teologicamente pil esatto affermare [...] che nell’economia della salvezza la “natura” del matri-
monio cristiano coincide con la sacramentalita. Diventerebbe allora evidente che, nel caso in cui un uomo
e una donna battezzati dovessero escludere la sacramentalita, il matrimonio non esisterebbe affatto», per
lo meno cosi come lo intendono i cristiani (E. Corecco, Il sacramento del matrimonio: cardine della costi-
tuzione della Chiesa, in AA.VV., Ius et Communio, vol. 1I, Casale Monferrato 1997, 581-582, nota n. 35).

405

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 406

La sacramentalita del matrimonio cristiano

sce il matrimonio, é pur vero che in mancanza di un grado minimo di fede potrebbe
dubitarsi della effettiva esistenza di una vera intenzione sacramentale del nubente
di fare cio che fa la Chiesa nella ricezione del sacramento matrimoniale stesso*2.

Per queste ragioni, nel corso degli Anni Settanta ed Ottanta, una parte della giu-
risprudenza della Rota Romana43 aveva iniziato ad interrogarsi sulla possibile ope-
rativita pratica della esclusione diretta della dignita sacramentale, realizzata
mediante un positivo atto della volonta del nubente, quale ipotesi di simulazione
parziale invalidante il consenso matrimoniale44. La riflessione di questo innovativo
orientamento interpretativo — che trova nella giurisprudenza coram Serrano la sua
piu compiuta espressione4> — si snoda entro due distinte coordinate concettuali cor-
relate tra loro.

In primo luogo, la giurisprudenza rotale ha cercato di descrivere quale tipo di
relazione potesse sussistere tra consenso matrimoniale ed intenzionalita sacramen-
tale del nubente. Riprendendo le argomentazioni della pars in iure della coram
Pinto del 28 giugno 1971, la coram Serrano del 18 aprile 1986 ribadisce la neces-
sita di una intentio vere sacramentalis poiché la semplice sussistenza di una inten-
tio naturalis, nel nubente, non e ritenuta sufficiente per la valida costituzione del
matrimonio. Il matrimonio cristiano, sacramento della maturita cristiana, esige
infatti un consenso piu pieno e consapevole rispetto agli altri sacramenti46.

Dal riconoscimento codiciale del principio consensualistico (cfr. can. 1057) sca-
turisce la necessita di una valutazione della prevalenza della intenzione per verifi-

42 CommMIssIo THEOLOGICA INTERNATIONALIS, La sacramentalité du mariage chrétien. Seize theses de christologie
sur le sacrament du mariage, cit., 382, n. 492.

43 Cfr. coram Serrano, decisio diei 18 aprilis a. 1986, in RRDec. 78 (1991) 287-298; coram Huot, decisio diei
10 novembris a. 1987, in RRDec. 79 (1992) 622-636; coram Serrano, decisio diei 1 iunii a. 1990, in RRDec.
82 (1994) 431-445. Laltro orientamento giurisprudenziale rimane nel solco della consolidata tradizione
interpretativa secondo cui la mancanza di fede non comporta una mancanza di volonta matrimoniale nel
subente; ad esempio: coram Pompedda, decisio diei 16 ianuarii a. 1995, in RRDec. 87 (1998) 4, n. 6;
coram Fiore, decisio diei 17 iulii a. 1973, in SRRDec. 65 (1982) 592-593, n. 4; coram Burke, decisio diei
26 martii a. 1987, in RRDec. 79 (1992) 394-396, nn. 2-4 e n. 7; coram Boccafola, decisio diei 15 febbrua-
rii a. 1988, in RRDec. 80 (1993) 89, n. 4. Sull’argomento cfr. pure M. Gas I AIXENDRI, Essenza del matri-
monio cristiano e rifiuto della dignita sacramentale. Riflessioni alla luce del recente discorso del Papa
alla Rota, in Tus Ecclesiae 13 (2001) 139.

44 coram Serrano, decisio diei 18 aprilis a. 1986, in RRDec. 78 (1991) 290, n. 5: «Ai giorni nostri, e non una
volta sola, si & posta la questione della possibile separabilita tra il contratto — o I'istituto — naturale e il
sacramento» [Nostris quidem temporibus haud semel facta est quaestio de separabilitate vel minus inter
contractum — vel totius institutum - naturalem et sacramentum].

45 Cfr. coram Serrano, decisio diei 18 aprilis a. 1986, in RRDec. 78 (1991) 287-298; coram Serrano, decisio
diei 1 iunii a. 1990, in RRDec. 82 (1994) 431-445.

46 coram Serrano, decisio diei 18 aprilis a. 1986, in RRDec. 78 (1991), p. 291, n. 5.

406

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 407

Libero Gerosa

care, nella dimensione probatoria, la consistenza di una presunta esclusione diret-
ta della dignita sacramentale, compiuta dal nubente47.

Dalle argomentazioni delle partes in iure delle due decisioni coram Serrano deri-
vano alcune chiare conseguenze:

a) il superamento dell’automatismo sacramentale,

b) la possibilita della esclusione diretta della sola dignita sacramentale del
matrimonio, realizzata attraverso un atto positivo di volonta del nubente,

¢) l'equiparazione della dignita sacramentale alle proprieta essenziali del ma-
trimonio cristiano, ai sensi del combinato disposto del can. 1099 e del can.
1101 § 2.

2.3. La intentio vere sacramentalis al servizio della intentio naturalis?

Le considerazioni del paragrafo precedente invitano a riflettere su di un altro ed
ulteriore aspetto, non meno problematico nella dinamica processuale e probatoria,
che attiene ai possibili profili di nullita matrimoniale, ovvero, come possa operare
concretamente la mancanza di fede del nubente nella struttura sacramentale del
matrimonio cristiano all’interno delle cause di nullita matrimoniale ed in particola-
re a quali fattispecie invalidanti il consenso si possa applicare. In altri termini: la
mancanza di fede del nubente nel sacramento del matrimonio cristiano puo costi-
tuire un elemento concreto non solo della simulazione, ma anche dell’errore di dirit-
to determinante la volonta4s, che si configurerebbe come fattispecie terza ed altra
rispetto al fenomeno della esclusione, totale o parziale?

Per cio che concerne il riconoscimento autonomo della fattispecie di nullita della
simulazione parziale, per esclusione diretta della dignita sacramentale del matri-
monio, I’argomentazione logica, assunta a fondamento di questa impostazione —
ravvisabile nel maggiore dinamismo delle componenti intellettive e volitive del con-
senso del nubente e nella possibile scissione psicologica/intenzionale del momento

47 coram Serrano, decisio diei 1 iunii a. 1990, in RRDec., 82 (1994), p. 437, n. 9 e n. 10.

48 coram Stankiewicz, decisio diei 25 aprilis a. 1991, in RRDec. 83 (1994) 155, n. 8; cfr. coram Defilippi, deci-
sio diei 22 novembris a. 1996, in RRDec. 88 (1999) 750, n. 7; nonché G. VERsALDI, Exclusio sacramentali-
tatis matrimonii ex parte baptizatorum non credentium: error vel totius simulatio?, in Periodica 74
(1990) 430 e M. F. PoMPEDDA, Mancanza di fede e consenso matrimoniale, in M. F. POMPEDDA, Studi di dirit-
to matrimoniale canonico, Milano 1993. Quest’ultimo afferma esplicitamente: «la mancanza di fede, sul
piano giuridico, puo ed anzi deve tradursi in termini di error personam pervadens, cioe di errore che, per
collegarci con la terminologia ed anzi con la norma positiva del Codice canonico, & tale da determinare
la volonta. Ma aggiungo e preciso subito che non si tratta di ripercorrere la strada a ritroso per giunge-
re all'ipotesi di esclusione positiva, bensi di stabilire una fattispecie autonoma o, se meglio piace, formal-
mente distinta da questa» (427).

407



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 408

La sacramentalita del matrimonio cristiano

contrattuale dal momento sacramentale — poggia sulla positiva dizione del can.
1099, che sembrerebbe assimilare la dignita sacramentale del matrimonio alle sue
proprieta essenziali49: «L'errore circa I'unita o I'indissolubilita o la dignita sacra-
mentale del matrimonio, purché non determini la volonta, non vizia il consenso
matrimoniale».

L’'enunciato del can. 1099 viene correlato e completato con la positiva dizione del
can. 1101 § 2, che espressamente, fa riferimento all’aliquod elementum essentiale,
comprensivo anche della dignita sacramentale del matrimonio, cui deve essere rico-
nosciuta la giusta autonomia5s.

Questa ricostruzione teorica, pur suggestiva, presta il fianco ad alcune critiche.

Innanzitutto, non pare metodologicamente corretto operare una equiparazione
sostanziale tra la dignita sacramentale e le proprieta essenziali del matrimonio cri-
stiano51, poiché la dignita sacramentale, realta immanente al foedus, deriva dal
diritto divino positivo, mentre le proprieta essenziali del matrimonio derivano dal
diritto divino naturale.

In secondo luogo, la disamina della giurisprudenza rotale denota non una reci-
proca autonomia, ma, addirittura, un sostanziale e reciproco appiattimento delle
due fattispecie di nullita (can. 1099 e can. 1101 § 2), poiché, solitamente, I’errore

49 7. GROCHOLEWSKI, Crisis doctrinae et iurisprudentiae rotalis circa exclusionem dignitatis sacramentalis in
contractu matrimoniali, in Periodica 67 (1978) 292: Mi sembra che la sacramentalitd del matrimonio
possa escludersi allo stesso modo e con gli stessi effetti della esclusione della unita o della indissolubilita
[...]. Non si capisce per quale ragione possa aversi un consenso veramente matrimoniale se si puo esclu-
dere un elemento essenziale senza il quale il matrimonio non potrebbe esistere. Il una contraddizione
sostenere che il matrimonio valido per i battezzati non possa esistere se esso non sia anche sacramento
e, nel contempo, affermare che la positiva esclusione della dignita sacramentale non invalida il consen-
so [Mihi videtur sacramentalitatem excludi posse eodem modo et iisdem cum effectibus ac matrimonii
unitatem vel indissolubilitatem [...]. Non intelligitur quomodo haberi possit consensus vere matrimonia-
lis si excludatur elementum absque quo matrimonium extare nequit. Est contradictio adfirmare matri-
monium validum inter baptizatos consistere non posse quin sit sacramentum, et insimul dicere positivam
exclusionem sacramentalitatis non vitiare consensum].

50 Cfr. A. STaNkIEWICZ, De errore voluntatem determinante (can. 1099) iuxta rotalem iurisprudentiam, in
Periodica 79 (1990) 487-488.

5

=

A tale riguardo cfr. E. corecco, Il matrimonio nel nuovo Codex Iuris Canonici: osservazioni critiche, in
AA.VV., Ius et Communio, vol. II, Casale Monferrato 1997, che afferma: «La sacramentalita dovrebbe [...]
essere richiesta come contenuto gia nel can. 1057 § 2, che dovrebbe precedere dal profilo sistematico il
can. 1056. infatti prima si deve trattare della natura del matrimonio e dopo delle proprieta» (605); ana-
logamente C. BURKE, La sacramentalita del matrimonio: riflessioni canoniche, in AA.VV., Sacramentalita
e validita del matrimonio nella giurisprudenza del Tribunale della Rota Romana, Citta del Vaticano 1995,
che osserva: «La sacramentalita non & una sovrastruttura soprannaturale aggiunta alla realta naturale
del matrimonio. E un errore considerarlo come una “proprietd” essenziale o come un “elemento” costi-
tutivo del matrimonio cristiano. Una proprieta come I'indissolubilita o I'unita delinea un aspetto dell’es-
senza, mentre il sacramento trasforma l'intera essenza del matrimonio» (146).

408

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 409

Libero Gerosa

di diritto viene a configurarsi come una optima causa simulandi remota della asse-
rita esclusione, totale o parziale, della dignita sacramentale52.

Lo stesso modus operandi si ravvisa anche nel fenomeno simulatorio (parziale),
nella interazione della dignita sacramentale con le proprieta essenziali del matri-
monio cristiano®3. Cio induce a ritenere che U'esclusione diretta della dignita sacra-
mentale del matrimonio cristiano possa qualificarsi come motivo invalidante il con-
senso nuziale solo se assurge agli estremi di una simulazione totale; mentre, negli
altri casi, la sacramentalita del matrimonio cristiano e destinata ad interagire con
le proprieta essenziali del coniugio o a rimanere assorbita in esse54.

Questa ultima constatazione creerebbe una sorta di contraddizione intrinseca
nella ricostruzione argomentativa di quanti vorrebbero sostenere la praticabilita
della nullita del consenso matrimoniale derivante dalla sola esclusione diretta della
sacramentalita del matrimonio.

La pill recente giurisprudenza rotale, percepite le difficolta e le contraddizioni
insite in una simile impostazione interpretativa’>, sembrerebbe essere (ora) mag-
giormente incline a ricondurre l'efficacia invalidante della intenzione del nubente
contro il valore sacramentale del matrimonio cristiano, ancora una volta, entro la
tradizionale e consolidata fattispecie della simulazione totale: «Alla luce dei ricor-
dati principi dottrinali e giurisprudenziali, sembra potersi logicamente desumere
che, se e vero che tra due battezzati non puo sussistere un valido contratto matri-
moniale che non sia anche sacramento (can. 1055, § 2), da questa constatazione ne
deriva che: chi, tra i battezzati, con un positivo atto della volonta, esclude il sacra-
mento, o, meglio, la dignita sacramentale del matrimonio, per cio stesso esclude il
patto nuziale e percio il matrimonio stesso»56.

52 Cfr. coram Sabattani, decisio diei 11 decembris a. 1964, in SRRDec. 56 (1974) 928, n. 4, lett. b).

53 Cfr. coram Boccafola, decisio diei 15 februarii a. 1988, in RRDec. 80 (1993) 90-91; cfr. coram Giannec-
chini, decisio diei 14 iunii a. 1988, in RRDec. 80 (1993) 398-399.

54 Cfr. coram Bruno, decisio diei 26 februarii a. 1988, in RRDec. 80 (1993) 168, n. 3; coram Serrano, deci-
sio diei 1 iunii a. 1990, in RRDec. 82 (1994) 437, n. 10; e infine cfr. coram Caberletti, decisio diei 27
novembris a. 1998, in RRDec. 90 (2003) 815, n. 4.

55 Cfr. coram Corso, decisio diei 30 maii a. 1990, in RRDec. 82 (1994) 416, n. 15.

56 coram Faltin, decisio diei 16 aprilis a. 1997, in RRDec. 89 (2002) 306, n. 10: Ex supra allatis principiis,
doctrinae atque H.A.T iurisprudentiae, logice deduci posse videtur, quod si verum est, non posse inter
baptizatos validum contractum consistere, quin sit eo ipso sacramentum (can. 1055, § 2), sequitur: qui,
inter baptizatos, positivo voluntatis actu, excludit secramentum, seu melius sacramentalem matrimonii
dignitatem, eo ipso excludit contractum, ideoque matrimonium ipsum.

409

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 410

La sacramentalita del matrimonio cristiano

N

Constatate queste difficolta interpretative sull’argomento e poi intervenuto
anche il Pontefice Giovanni Paolo II nelle sue Allocuzioni del 2001 e del 2003 pro-
nunciate alla Rota Romana57. Questi discorsi offrono infatti nuovi spunti di riflessio-
ne e si pongono come un momento decisivo per le successive elaborazioni dottrina-
li e le pronunce giurisprudenziali.

Le parole del Pontefice hanno ribadito da una parte «I’insegnamento tradiziona-
le sulla dimensione naturale del matrimonio e della famiglia»58 e dall’altra la stret-
ta connessione esistente tra l'indole naturale del matrimonio canonico e la sua
sacramentalita>®. Anzi, a proposito di questa stretta connessione fra matrimonio
naturale e sacramento del matrimonio Giovanni Paolo II afferma che: «I’'importan-
za della sacramentalita del matrimonio, e la necessita della fede per conoscere e
vivere pienamente tale dimensione potrebbe anche dar luogo ad equivoci, sia in
sede di ammissione alle nozze che di giudizio sulla loro validita. La Chiesa non rifiu-
ta la celebrazione delle nozze a chi e bene dispositus, anche se imperfettamente
preparato dal punto di vista soprannaturale, purché abbia la retta intenzione di
sposarsi secondo la realta naturale della coniugalita. Non si puo infatti configura-
re, accanto al matrimonio naturale, un altro modello di matrimonio cristiano con
specifici requisiti soprannaturali. Questa verita non va dimenticata al momento di
delimitare 1'esclusione della sacramentalita (cfr. can. 1101 § 2) e I'errore determi-
nante circa la dignita sacramentale (cfr. can. 1099) come eventuali capi di nullita.
Per le due figure e decisivo tener presente che un atteggiamento dei nubenti che non
tenga conto della dimensione soprannaturale del matrimonio puo renderlo nullo
solo se ne intacca la validita sul piano naturale nel quale é posto lo stesso segno
sacramentale»©9,

57 Secondo I’'opinione espressa da alcuni Autori, le Allocuzioni del Pontefice alla Rota Romana costituisco-
no una interpretazione autentica della legge ex can. 16 o una esplicitazione della mens Legislatoris ex
can. 17. Cfr. A. STaNKIEWICZ, Acta Tribunalium S. Sedis. Romanae Rotae Tribunal, in Periodica 82 (1993)
544; J. T. MARTIN DE AGAR, Magisterio de Juan Pablo II sobre incapacidad consensual, in AA.VV., Incapa-
cidad consensual para las obligaciones matrimoniales, Pamplona 1991, 88. Secondo 'opinione espressa
da altri Autori, le Allocuzioni del Pontefice offrono un orientamento interpretativo generale per i giudici
e gli operatori dei tribunali, mancando i requisiti formali per potere asserire che si tratti di una interpre-
tazione autentica, cfr., J. J. GArciA FalDE, La nulidad matrimonial, hoy. Doctrina y jurisprudencia,
Barcelona 1994, 205-207; S. Panizo ORrALLO, La capacidad psiquica necesaria para el matrimonio, in
Revista Espafiola de Derecho Canénico 44 (1987) 441-442.

58 M. Gas I AIXENDRI, Essenza del matrimonio cristiano e rifiuto della dignita sacramentale, cit., 123.

59 ToaNNES PauLus II, P.P., Allocutio ad Romanae Rotae iudices, diei 30 ianuarii a. 2003 habita, in AAS 95
(2003) 395, nn. 4-5.

60 Jbid., 397, n. 8.

410



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 411

Libero Gerosa

Da cio ne deriva che il sacramento del matrimonio: «non & qualcosa di aggiunto
(e pertanto separabile) all’istituto matrimoniale; il sacramento e lo stesso matrimo-
nio celebrato tra battezzati; ipse contractus, ipsa institutio matrimonialis, ipsum
coniugium. Questo significa che e lo stesso matrimonio cio che, essendo stato costi-
tuito come segno dell’'unione di Cristo con la Chiesa, ha ricevuto per istituzione di
Cristo, una dimensione soprannaturale di grazia. Questa elevazione soprannatura-
le non & qualcosa che si aggiunge ad ogni matrimonio in forza di circostanze o di
fatti che incidano sui singoli matrimoni (celebrazione davanti al sacerdote, benedi-
zione, riti liturgici), ma & un fatto che riguarda l'istituzione stessa»61.

Linseparabilita tra il foedus coniugale ed il sacramento, enunciata a chiare let-
tere dalla dizione del can. 1055 § 2, principio fondante della dottrina cattolica sul
matrimonio: «vuole esprimere [...] che tra battezzati, matrimonio e sacramento
sono un’unica e medesima realta»62.

Se, pertanto, il sacramento si compie ogni volta che il matrimonio viene celebra-
to tra due battezzati, a prescindere dalla praevalens intentio sacramentalis del
nubente, non puo non convenirsi che vi sia una continua ed immanente referenza
tra le due dimensioni: terrena — quella del foedus — e soprannaturale — quella del
sacramento - dell’istituto matrimoniale63.

La sacramentalita, infatti, altro non & che: «I’assunzione del contratto nell’ordi-
ne soprannaturale e non dipende dalla intenzione dei contraenti, ma dall’istituzio-
ne divina»64.

Per questa ragione: «’introdurre per il sacramento requisiti intenzionali o di
fede che andassero al di la di quello di sposarsi secondo il piano divino del “prin-
cipio”[...] porterebbe inevitabilmente a voler separare il matrimonio dei cristiani da
quello delle altre persone. Cio si opporrebbe profondamente al vero senso del dise-
gno divino, secondo cui & proprio la realta creazionale che & un “mistero grande” in
riferimento a Cristo e alla Chiesa»65. In altri termini: I'intenzione generale di fare

61 J. HERVADA, Studi sull’essenza del matrimonio, Milano 2000, 349-350. Cfr. pure G. VERSALDI, Exclusio sa-
cramentalitatis matrimonii ex parte baptizatorum non credentium: error vel totius simulatio?, in Perio-
dica 74 (1990) 427.

62 J. HERVADA, Studi sull’essenza del matrimonio, Milano 2000, 350.

63 Cfr. M. MINGARDI, L’esclusione della dignita sacramentale dal consenso matrimoniale nella dottrina e
nella giurisprudenza recenti, Roma 2001, 27.

64 P. MONETA, Il matrimonio nel nuovo diritto canonico, Genova 1994, 141.

65 JoANNES PauLus 11, P.P., Allocutio ad Romanae Rotae tribunal, diei 1 februarii a. 2001 habita, in AAS 93
(2001) 364, n. 8.

411



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:42 Pagina 412

La sacramentalita del matrimonio cristiano

cio che fa la Chiesa, presente negli sposi, fa si che questi abbiano «accolto il proget-
to di Dio sul matrimonio e, quindi, almeno implicitamente, acconsentono a cio che
la Chiesa intende fare quando celebra il matrimonio»66. Ma per quanto minima que-
sta intenzione deve essere presente nei subenti. Di conseguenza soltanto quando:
«questa minimalita non si riscontra nel caso concreto [...] il sacramento del matri-
monio diviene teologicamente e canonicamente impossibile»67.

3. 1l significato in rapporto alla sacramentalita
di un matrimonio della Circolare
sull’actus formalis defectionis ab Ecclesia catholica

La Circolare pubblicata il 13 marzo 2006 dal Pontificio Consiglio per i testi legi-
slativiéd non ha posto fine, bensi ha riaperto la discussione attorno alla corretta
applicazione del can. 1117, che recita: «La forma qui sopra stabilitat? (cfr. cann.
1108-1116) deve essere osservata se almeno una delle parti contraenti il matrimo-
nio ¢ battezzata nella Chiesa cattolica o in essa accolta e non separata dalla mede-
sima con atto formale, salvo le disposizioni dal can. 1127 § 2»70. ’analisi pit detta-
gliata dei contenuti di questa circolare e dei loro significati per la corretta applica-
zione del diritto matrimoniale canonico & quella di Ludger Miiller71, che giunge alle

66 ToANNES PauLus 11, P.P., Esortazione Apostolica Familiaris Consortio, 22.11.1982, in AAS 74 (1982) 165, n.
68.4.

67 P. A. BONNET, Essenza, proprieta essenziali, fini e sacramentalita, in AA.VV., Diritto matrimoniale cano-
nico, vol. I, Citta del Vaticano 2002, 144.

68 Cfr. Communicationes 38 (2006) 175-177.

69 Ossia nei cann. 1108-1116; fra di essi occorre tener presente soprattutto il can. 1108 sull’obbligatorieta
della forma canonica ordinaria (un uomo e una donna come nubenti, 2 testimoni, 1 assistente) e il can.
1116 sulla forma canonica straordinaria (scambio del consenso davanti ai soli testimoni); inoltre non
vanno dimenticati i canoni relativi alla dispensa della forma canonica (can. 1079 § 1 e § 2; cann. 1121 §
3 e 1127) e alla licenza di assistere ai matrimoni misti (can. 1127 § 2).

70 A proposito del nuovo dibattito interpretativo sull’applicazione di questa norma, cfr. H. J. F. REINHARDT,
Das Konzept des “actus formalis” in c¢. 1117 CIC und die Anwendungsprobleme diesel Neuregelung, in Im
Dienst von Kirche und Wissenschaft. Festschrift fiir Alfred E. Hierold zur Vollendung des 65.
Lebensjahres, hrsg. von W. Rees, S. Demel und L. Miiller, Berlin 2007, 610-614, qui 613; cfr. pure Ip.,
Religionsfreiheit aus kanonistischer Sicht, in Neue Positionen des Kirchenrechts, hrsg. von K. Liidicke, H.
Paarhammer und D. A. Binder, Graz 1994, 181-201, qui 198 s.; H. Scumitz, Kirchenaustritt als “actus for-
malis”. Zum Rundschreiben des Pdpstlichen Rates fiir die Gesetzestexte vom 13. Mdrz 2006 und zur
Erklirung der Deutschen Bischofskonferenz vom 24. April 2006, in AfkKR 174 (2005) 502-509, qui 505.

71 L. MULLER, Die Defektionsklanseln im kanonsichen Eherecht. Zum Schreiben des Pdpstlichen Rates fiir

412

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 413

Libero Gerosa

seguenti convincenti conclusioni: a) La menzionata Circolare non tratta né della
questione di come sanzionare atteggiamenti contrari alla comunione ecclesiale, né
di problemi relativi ai sistemi di finanziamento pubblico della Chiesa, bensi sempli-
cemente di una questione di diritto matrimoniale canonico; b) Quest’ultima concer-
ne il “cosa” bisogna intendere con il termine actus formalis usato dal legislatore del
1983 nei cann. 1086 § 1, 1117 e 1124, tutti appartenenti al titolo VII sul matrimo-
nio del libro IV sulla funzione di santificare della Chiesa. Questo atto si concretizza
in una decisione interna di uscire dalla Chiesa Cattolica manifestata esternamente
all’autorita ecclesiastica competente. Come tale esso non & per nulla equiparabile
all’istituto ecclesiasticistico o statuale della “Kirchenaustritt”, regolato dagli ordina-
menti giuridici di alcuni Cantoni Svizzeri, della Germania e dell’Austria. A livello di
diritto matrimoniale canonico ed in particolare in rapporto alla questione della
sacramentalita del matrimonio fra cristiani cio significa: a) Le clausole di defezione
della Chiesa cattolica dei cann. 1086 § 1, 1117 e 1124 del CIC hanno concretamen-
te un significato molto limitato72; b) I battezzati cattolici che avessero dichiarato alle
autorita statali, ad esempio per ragioni fiscali, la loro “Kirchenaustritt” se si sposas-
sero non sono esonerati automaticamente dalla forma canonica e quindi, nel caso
in cui non avessero chiesta la dispensa dalla stessa all’autorita ecclesiastica compe-
tente il loro matrimonio sarebbe invalido.

Quest’ultima conseguenza corrisponde alla profonda preoccupazione pastorale
della Chiesa verso tutti i fedeli che intendono sposarsi con un non cattolico o un
fedele che di fatto non vive piu nella piena comunione con la Chiesa Cattolica.
Infatti, il diverso presupposto teologico-culturale di cui & portatrice la parte non pit
in piena comunione con la Chiesa Cattolica, particolarmente per cio che concerne la
dimensione sacramentale del matrimonio cristiano, potrebbe costituire un potenzia-
le rischio non solo per la stabilita, ma anche per la validita stessa del matrimonio
cristiano celebrato con la parte cattolica: per questo motivo, il codice di diritto cano-
nico intende: «sconsigliare il matrimonio tra una parte che & ancora fedele, ed
un’altra parte che non lo & mai stata o che non lo ¢ piu»73. Anzi, come in tutti i
matrimoni misti la successiva concessione della licenza da parte dell’ordinario e
necessaria proprio per potere celebrare validamente il matrimonio canonico, pur-

Gesetzestexte an die Vorsitzanden der Bischofeskonferenzen vom 13. Mdrz 2006, in AfkKR 175 (2006)
374-396.

72 Cfr. K. Lupickg, in MK CIC 1086/5, Rd. Nr. 4a (Stand von April 2007) e le conclusioni di L. Miiller.

73 S. VILLEGGIANTE, Dispensabilita dalla forma di celebrazione del matrimonio e problematica inerente all’ab-
bandono della fede con atto formale, in AA.VV., I matrimoni misti, Citta del Vaticano 1998, 160.

413

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 414

La sacramentalita del matrimonio cristiano

ché si siano adempiute, previamente, tutte le condizioni prescritte al can. 1125, n.
3: «entrambe le parti siano debitamente istruite sui fini e sulle proprieta essenziali
del matrimonio, fini e proprieta che nessuno dei due contraenti deve escludere»74.

La ratio delle cosiddette cautiones non ¢ semplicemente quella di «... ridurre
entro i limiti accettabili i rischi per la fede della parte cattolica e della prole che ogni
matrimonio misto comporta»?5, ma anche e soprattutto quella di garantire la vali-
dita del matrimonio. In altri termini, la parte non piu cattolica nel processo di for-
mazione dell'integro consenso matrimoniale non dovra escludere nulla di essenzia-
le, ovvero, dovra accettare le proprieta e le finalita essenziali del matrimonio natu-
rale (unita, indissolubilita e fecondita), presupposte dal suo valore sacramentale.
Cio non significa pretendere dalla parte non piu cattolica anche il riconoscimento (e
la conseguente accettazione) del valore sacramentale del matrimonio stesso, ma
semplicemente che anch’essa a norma del can. 1125, n. 3 non escluda le proprieta
essenziali del matrimonio naturale.

In ogni modo sia nella concessione dalla dispensa della forma canonica, sia nella
concessione della licenza per contrarre un matrimonio misto risulta evidente — per
lo meno indirettamente — che anche il legislatore ecclesiastico del 1983 ritiene
necessario verificare attraverso lintervento dall’autorita ecclesiastica competente
l’esistenza o meno in entrambi i nubenti dell’intenzione minima di fare cio che
intende la Chiesa con il concetto di matrimonio. E cio & certamente molto importan-
te in un’epoca culturale, come quella caratterizzante I'inizio del III millennio, in cui
non solo si parla comunemente di matrimonio fra omosessuali, ma anche in moltis-
simi ordinamenti giuridici statuali il diritto matrimoniale e famigliare & sempre pit
dominato dalla tendenza a lasciare che i coniugi siano gli arbitri assoluti non solo
della durata ma anche dei contenuti e degli effetti del contratto matrimoniale. Oggi
non e piu possibile come negli anni "70 del secolo scorso affermare che per il costi-
tuirsi valido del sacramento del matrimonio bastano il battesimo e la volonta matri-
moniale dei nubenti’6: é piu che mai necessario che la Chiesa verifichi con strumen-
ti giuridicamente adatti l'oggetto di questa volonta, la sua corrispondenza a cio che

74 Jbid., 142. Cfr. pure D. FALTIN, L’esclusione della sacramentalita del matrimonio con particolare riferimen-
to al matrimonio dei battezzati non credenti, cit., 80.

75 Cfr. J. T. MARTIN DE AGAR, Le competenze della Conferenza Episcopale: cc. 1126 e 112782, in AA.VV., I
matrimoni misti, Citta del Vaticano 1998, 139.

76 12 il binomio minimo sostenuto ancora da U. NAVARRETE, De notione et effectus consummationis matrimo-
nii, in In., Quaedam probleamata actualia de matrimonio, Roma 1979, 136 e da D. Baupor, L'insepara-
bilité entre le contrat et le sacrement de mariage, cit., 349.

414

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 415

Libero Gerosa

la dottrina cattolica definisce come matrimonio naturale. Le Chiese Orientali lo
fanno attraverso le norme giuridiche che fanno della benedizione nuziale del pre-
shitero un elemento costitutivo del consenso matrimoniale; la Chiesa Cattolica lati-
na ¢ libera di evidenziare in altri modi la sua funzione mediatrice e strumentale nel
costituirsi del sacramento del matrimonio, ma non puo piu limitarsi ad affermare
astrattamente i principi del consensus facit nuptias e dall’identita assoluta fra sa-
cramento e contratto matrimoniale.

4. Conclusione: I'importanza dell’intervento strumentale
della Chiesa anche a livello del matrimonio naturale

L’analisi dei dibattiti dottrinali e giurisprudenziali sulla sacramentalita del ma-
trimonio cristiano, con particolare attenzione a quelli successivi alla promulgazione
del CIC/1983 e alla pubblicazione della citata circolare sull’actus formalis defectio-
nis ab Ecclesia catholica, conferma la bonta di alcune conclusioni che Eugenio
Corecco tirava nel suo articolo, per alcuni versi davvero lungimirante ed ecumeni-
co, intitolato Il Sacerdote ministro del matrimonio? e pubblicato proprio all’inizio
degli anni 70 del secolo scorso. Scriveva allora il canonista svizzero: «Se & vero che
la causa efficiente del contratto, nell’ordinamento canonico attuale, &€ unicamente la
volonta dei coniugi, non si puo pero considerare il consenso come causa efficiente
anche del sacramento. E semplicemente causa strumentale. Non si puo affermare
percio che il consenso e 'unica causa del matrimonio cristiano, neppure nel caso
che si dovessero considerare i coniugi come ministri del sacramento. Il principio
giuridico consensus facit nuptias si riferisce alla causa efficiente del contratto, non
a quella strumentale del sacramento. Di conseguenza e possibile che la causa stru-
mentale venga posta anche da altri, che non siano i contraenti. Dal canto suo il prin-
cipio della identita e della inseparabilita tra contratto e sacramento, intesi come nei
termini espressi dalla Commissione Teologica Internazionale, non implicano un’i-
dentita assoluta e adeguata tra contratto e sacramento, quasi che tra questi due poli
non possa inserirsi, con valore costitutivo, un altro elemento. E solo una identita la
quale esclude che il sacramento possa essere ritenuto, in senso gallicano, elemento
estrinseco ed eterogeneo al contratto. I principi della identita e inseparabilita non
impediscono di vedere nel negozio matrimoniale un istituto che risulti dal concorso

415



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 416

La sacramentalita del matrimonio cristiano

della volonta dei coniugi e della volonta mediatrice e strumentale della Chiesa, che
si esprime attraverso quella del sacerdote»?7.

Questo intervento strumentale della Chiesa non e né estrinseco né accessorio.
Non & estrinseco perché la benedizione impartita agli sposi dal ministro rappresen-
tante la Chiesa (come pure la concessione della dispensa o della licenza!) si coniu-
ga perfettamente con il battesimo dei nubenti nella struttura sacramentale della
communio Ecclesiae; non & accessorio perché attesta che la volonta matrimoniale
dei nubenti corrisponde oggettivamente a cio che la Chiesa intende per matrimonio,
anche sotto il profilo strettamente naturale. A tale riguardo annotava ancora
Eugenio Corecco: «Essenziale per la comprensione del problema & rendersi conto
del fatto che il matrimonio cristiano dipende sempre nella validita della sua esisten-
za istituzionale dall’intervento mediatore della Chiesa. Esso & valido nella misura in
cui e ritenuto tale dalla Chiesa, la quale, pur essendo vincolata sia dal diritto divi-
no che da quello naturale, ha anche la funzione di garantire una lettura corretta
degli stessi»78.

Concludendo, nel contesto culturale attuale, segnato profondamente dal relativi-
smo, l'intervento strumentale della Chiesa e assolutamente necessario per verifica-
re la «retta intenzione di sposarsi secondo la realta naturale della coniugalita»9 e
quindi il costituirsi del matrimonio come sacramento. Certo, il suo simbolismo
sacramentale-ecclesiologico sara compiutamente esplicitato solo quando anche
nella Chiesa Cattolica latina I'intervento del ministro rappresentante la Chiesa sara
rivalutato nella sua pienezza80, grazie ad una reale unificazione della forma cano-
nica con quella liturgica. Ma cio presuppone un ulteriore approfondimento teologi-
co e giuridico delle relazioni, reciproche ed intrinseche, esistenti fra diritto divino
positivo e diritto divino naturale, nonché dal carattere razionale di quest’ultimo,
cosi fondamentale per la universalizzazione dei diritti umanisl. Anzi, se & assoluta-

77 E. Corecco, 1l sacerdote ministro del matrimonio? Analisi del problema in relazione alla dotirina della
inseparabilita tra contratto e sacramento, nei lavori preparatori del Concilio Vaticano I, in Ius et
Communio. Scritti di Diritto Canonico, a cura di G. BorRGoNOVO — A. CATTANEO, Lugano 1997, vol. II, 349-
445, qui 439 (I'articolo era stato pubblicato la prima volta in La Scuola cattolica 98 [1970] 343-372; 427-
476).

78 Jbid., 443.
79 ToaNNES PauLus 11, Allocutio ad Romanae Rotae indices, 30.01.03, cit., n. 4.

80 Non ¢ solo I'auspicio di E. Corecco, ma anche di M. Scumaus, Katholische Dogmatik, IV/1: Die Lehre von
den Sakramenten, Miinchen 1964, 806 ss.

81 Sull’argomento, tanto caro a Papa Benedetto XVI, cfr. L. GERosA, Politica senza religione? Laicita dello

416

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 417

Libero Gerosa

mente vero che quest’ultimi «non sono comprensibili senza presupporre che 'uo-
mo, nel suo stesso essere, sia portatore di valore e norme da riscoprire e riafferma-
re»82, & altrettanto vero che cio vale a maggior ragione per l'istituto del matrimo-
nio, dove sacro e profano si coniugano completamente: in questo campo piu che
altrove la fede cristiana deve dimostrare concretamente di essere la miglior difesa
della razionalita della vita.

Stato, appartenenze religiose e ordinamento giuridico. Relazione finale, in Annuario DiReCom VII (2008)
85-110.

82 BENEDETTO XVI, Discorso ai membri della Commissione Teologica Internazionale, in L'Osservatore Roma-
no, 2 dicembre 2005, 12; cfr. AAS 97 (2005) 1039-1041, qui 1040.

417

o



