RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 419

Contributi RTLu XIIl (3/2008) 419-435

A trent’anni dalla morte di Paolo VI.
Una lettura dell’enciclica Ecclesiam Suam
(6 agosto 1964)

Ettore Malnati
Facolta di Teologia del Triveneto e Facolta di Teologia di Lugano

Introduzione

I1 6 agosto 2008 la Chiesa Cattolica ha ricordato il XXX della pia morte del Servo
di Dio Papa Paolo VI.

Molte sono state le testimonianze riconoscenti per l'opera svolta da questo
Pontefice innamorato di Cristo e dell’'umanita.

Vorremmo fare memoria di Paolo VI offrendo una riflessione sulla sua prima
enciclica, I'’Ecclesiam Suam, questa “carta programmatica” dello stile del suo pon-
tificato lungo e fecondo, che vede nel metodo del dialogo a trecentosessanta gradi
la via che i discepoli di Cristo dovrebbero far propria mai rinnegando la Verita rive-
lata, anzi servendo questa anche nella individuazione di quei semina Verbi presen-
ti nelle varie culture e tradizioni.

La strada percorsa da Paolo VI sia nel dialogo tra gli uomini di ogni sentire, le
Confessioni Cristiane, le religioni e le culture fu sempre orientata a testimoniare e
far conoscere Cristo, «unico salvatore di tutti gli uomini e di tutto 'uomo»1.

Riflettere sull’Ecclesiam Suam significa anche uscire da integralismi o illusori
modernismi che nuocciono ad un autentico rapporto tra scienza e fede e tra il
Cristianesimo e le altre religioni, come giustamente ci ha ricordato Benedetto XVI
nel suo discorso di Regensburg?.

Proprio nell’Ecclesiam Suam troviamo il giusto senso del dialogo e della coeren-
za con la propria fede come auspica Benedetto XVI.

1 ConciLio VATicaNo II, Cost. past. Gaudium et Spes, n. 22.

2 BENEDETTO XVI, Lectio magistralis all’'Universita di Regensburg, 12 settembre 2006.

419

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 420

A trent’anni dalla morte di Paolo VI. Una lettura dell’enciclica Ecclesiam Suam

11 Concilio stesso nelle grandi costituzioni come la Lumen Gentium e la Gaudium
et Spes, e i decreti Unitatis Redintegratio, Nostra Aetate e Dignitatis Humanae,
deve molto allo spirito che soggiace a questa enciclica.

Per questo ci sembra opportuno offrire la presente riflessione teologica al fine di
aiutare la comprensione del “progetto” che Paolo VI offerse come chiave di lettura
del suo intero ministero petrino e del suo modo di porsi a servizio del Vangelo e del-
I'uomo, pensando ad un progetto di Chiesa, Corpo Mistico di Cristo a popolo di Dio
nella storia, dove la dimensione della relazionalita non fosse motivo di contrapposi-
zione ma di arricchimento, per un dialogo che — fedele alla verita — possa portare al
riconoscimento della pluralita quale ricchezza della Comunita umana.

L'Ecclesiam Suam, stando alle parole dello stesso Paolo VI3, non vuole essere
un’enciclica di carattere dogmatico ma «un messaggio fraterno e familiare»4 per
rileggere I’evento Chiesa come essa stessa si e realizzata e come dovrebbe oggi
prendere coscienza di sé, al fine di svolgere efficacemente la missione per la quale
Cristo I’ha voluta nella storia.

Al di la delle intenzioni, I’Ecclesiam Suam offre comunque delle intuizioni e delle
indicazioni che donano un valido apporto allo sviluppo dell’ecclesiologia come
emergera non solo dal Concilio Vaticano II.

Anzitutto vi & da affermare che gia da questa sua prima enciclica Papa Montini
fa trasparire la convinzione che il carisma petrino, che rimane come punto di riferi-
mento della funzione del Vescovo di Roma in qualita di «successore del beato
Apostolo Pietro, gestore delle somme chiavi del Regno di Dio e vicario di quel Cristo
che fece di lui il pastore primo del suo gregge universale»5, deve essere a servizio
della comunione e dell’'unita con tutti i Vescovi «che lo Spirito ha posto [...] a regge-
re la medesima Chiesa di Dio» (cfr. At 20,28)6.

11 suo voler anticipare i Padri Conciliari in un tema cosi importante, non & solo
un gesto di attenzione, ma riveste un’ottica dottrinale indicante la volonta di leggere
la collegialita episcopale nel definitivo superamento della complessa problematica
conciliaristica gallicana, non con la scelta giuridico-teologica del sub Petro unilate-
rale, ma con l'ottica patristico-teologica del cum Petro che precede e segue il sub
Petro in una comunione “affettiva ed effettiva”. La Chiesa-Comunione trova in que-

3 PaoLo VI, Encicliche e discorsi, vol. III, Roma 1964, 267-268.
4 PaoLo VI, Enc. Ecclesiam Suam, n. 2.

5 Ibid., n. 3.

6 Jbid.

420



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 421

Ettore Malnati

sto rimettersi del Papa all’ascolto del Concilio, senza abdicare al ministero petrino
del confirma fratres, un qualificante avvio. Le sue parole sono lapidarie: «Il Concilio
ecumenico e la per questo; la sua opera non deve essere turbata da questa nostra
semplice conversazione epistolare»?.

Il messaggio che Paolo VI vuole dare ai Padri conciliari e chiaro: «Confrontare
I'immagine ideale della Chiesa, quale Cristo vide, volle e amo, come sua sposa, santa
e immacolata (Ef 5,27), e il volto reale, quale oggi la Chiesa presenta, fedele, per
grazia divina, ai lineamenti che il suo divin Fondatore le impresse e che lo Spirito
Santo vivifico e sviluppo nel corso dei secoli, in forma piti ampia e pit rispondente
al concetto iniziale da un lato, all’indole dell’'umanita, che andava evangelizzando e
assumendo, dall’altro; ma mai abbastanza perfetto, abbastanza venusto, abbastan-
za santo e luminoso, come quel divino concetto informatore lo vorrebbe. E deriva
percio un bisogno generoso e quasi impaziente di rinnovamento [...]»8.

L'Ecclesiam Suam € un rispettoso ma significativo messaggio rivolto all’intero
popolo di Dio e, in particolare, ai suoi «Pastori», alfine di far prendere coscienza di
cio che & il mistero della Chiesa e trasfondere in ogni battezzato il «senso della
Chiesa»9, senza il quale non si potra mai essere «tralci vivi» per la salvezza dell’'uo-
mo. Il richiamo al rinnovamento della lettura teologica e della compagine «struttu-
rale» della Chiesa & una forte esigenza per un efficace «aggiornamento» della
Chiesa, tanto auspicato da Giovanni XXIII, per il quale penso e volle il Concilio
Vaticano II.

Dall’Ecclesiam Suam prendiamo le seguenti sottolineature ecclesiologiche.

1. «Chiesa: riconosci la tua grande dignita»

Paolo VI crede profondamente nell’«<umanita» della Chiesa e la ritiene di estre-
ma importanza. Per questo chiede che la Chiesa tuttal® prenda coscienza del «teso-
ro di verita di cui & erede e custode e della missione che essa deve esercitare nel
mondox»11.

7 Ibid., n. 2
8 Ibid., n. 4.
9 Ibid., n. 20.
10 /bid., n. 9.
11 Jbid., n. 7.

421



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 422

A trent’anni dalla morte di Paolo VI. Una lettura dell’enciclica Ecclesiam Suam

In questo modo la Chiesa & presentata come una realta ben compaginata nella
tensione propria non tanto a una societas perfecta, che non ha nulla da rivedere e
da ripensare, bensi a quella «complessa famiglia di credenti»12 che non puo esimer-
si dal porsi in un serio e costante ascolto della Parola dalla quale deriva lo sforzo di
realizzare le sue scelte e di sollecitare la testimonianza dei suoi membri se vuole che
gli uomini possano credere al Vangelo. Il termine che il Papa usa & quello biblico
della vigilanza (cfr. Mt 26,41)13.

Non si tratta solo di prendere atto della presenza di tante poverta dovute all’in-
fedelta dei discepoli di Cristo. Paolo VI vuole richiamare I’aspetto umano voluto dal
Cristo come necessario per la storicizzazione in ogni tempo dell’efficacia della sal-
vezza, anche se precario. Proprio perché consapevole che nell’economia cristiana
nessuno puo soggiacere al relativismo14 le chiede che tutti i componenti della Chiesa
vigilino sulla loro vocazione che non puo prescindere dalla coerenza di vita.

Il punto sul quale fare leva per una conversione anche istituzionale e, dice
I’Enciclica, richiamare la verita ricordata da Paolo «voi siete una sola cosa in
Cristo» (Gal 3,28). Cioe far sentire la necessita «del vitale rapporto con Cristo»15. Si
esige una congregatio fidelium piu consapevole di essere una presenza per coloro
che, dell’evento Cristo, non solo hanno fatto lo stile di vita, ma sono un’unica cosa
con Lui.

Per rafforzare questa sua convinzione, Paolo VI riporta un passo di
sant’Agostino: «[...] Rallegriamoci e rendiamo grazie, non solo per essere divenuti
cristiani, ma Cristo. Vi rendete conto, o fratelli, capite il dono di Dio a nostro riguar-
do? Siate pieni di ammirazione, godete: noi siamo divenuti Cristo. Poiché se Egli ¢ il
capo, noi siamo le membra: I'uomo totale, Lui e noi [...]. La pienezza dunque di
Cristo: il capo e le membra. Cosa sono il capo e le membra? Cristo e la Chiesa»16.

Qui vi e il superamento della concezione dell’ecclesiologia politica e I'indicazio-
ne per i Padri Conciliari a incamminarsi verso I’approfondimento “somatico” della
teologia della Chiesa, avente Cristo come punto di riferimento, non solo in quanto
suo fondatore, bensi come presenza da storicizzare.

12 Ibid., n. 9.

13 Jbid., n. 8.

14 Jbid., n. 11.

15 [bid., n. 15.

16 AGOSTINO, In Jo. tract., 21, 8, PL 35, 1568.

422



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 423

Ettore Malnati

N

La dinamica “sanante” ed “elevante”, che & propria dell’aspetto divino della
Chiesa, € messa in luce da Paolo VI come fattore determinante per I'incorporazione
a Cristo del battezzato, grazie alla quale egli diviene «figlio adottivo di Dio [...] fra-
tello di Cristo [...]»17 e viene abilitato all’«inabitazione dello Spirito Santo e alla
vocazione di una vita nuova»18.

Questo aspetto “invisibile” e imprescindibile deve essere ben presente a ogni
battezzato, perché e proprio in vista di questo patrimonio immutabile e irreforma-
bile19, che la Chiesa deve vigilare affinché non venga sfigurata la «fisionomia che
Cristo le ha impresso»20 e quindi debba porsi in costante stato di “conversione”.

Questo e il concetto di riforma al quale Papa Montini si rifa. Cido non significa
pero ridurre «l’edificio Chiesa, divenuto largo e maestoso per la gloria di Dio, come
un suo tempio magnifico, alle sue iniziali e minime proporzioni, quasi che quelle
siano solo le vere, solo le buone, né ci incanti il desiderio di rinnovare la struttura
della Chiesa per via carismatica [...] introducendo cosi arbitrari sogni di artificiosi
rinnovamenti [...]. La Chiesa quale e, dobbiamo servire e amare, con senso intelli-
gente della storia e con umile ricerca della volonta di Dio, che aiuta e guida la
Chiesa anche quando permette che la debolezza umana ne offuschi la purezza di
linee e la bellezza di azione. Questa purezza e questa bellezza noi andiamo cercan-
do e vogliamo promuovere»21.

Paolo VI, dopo aver comunicato la necessita di un rinnovamento della Chiesa
tutta, mette in guardia dalla tentazione di adeguarsi alla concezione profana della
vita e richiama a tener presente «il grande principio, enunciato da Cristo... essere
nel mondo ma non del mondo»22.

Paolo VI, proprio guardando la Chiesa voluta da Cristo, quale “luogo” necessa-
rio per la salute dell’'uomo, e credendo profondamente che con la grazia e con la
buona volonta il cristiano puo vivere da creatura nuova, esorta I'intera Chiesa, che
ha preso coscienza della sua identita, a essere ripresentazione efficace dell’evento
Cristo per 'uomo e la storia in ogni tempo. Questo e infatti quanto si intuisce e per-
cepisce da tutta ’enciclica.

17 Paoro VI, Enc. Ecclesiam Suam, n. 18.
18 Jbid.

19 Ibid., n. 23.

20 Jbid., n. 24.

21 Jbid., n. 24.

22 [bid., n. 26.

423



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 424

A trent’anni dalla morte di Paolo VI. Una lettura dell’enciclica Ecclesiam Suam

Il fatto poi che il desiderio di un costante e serio rinnovamento emerga dalla
presa di coscienza che la Chiesa deve avere di sé, ci porta ad approfondire ulte-
riormente I'ecclesiologia montiniana. Se dunque la Chiesa ¢ chiamata a saper leg-
gere i segni dei tempi, cio significa che deve in primis esercitare al suo interno una
vera attenzione “dialogica” che porti alla sinergia comunionale. Qui abbiamo l'in-
tuizione ecclesiologica di quelle scelte di collegialita a vari livelli che il Concilio
Vaticano II, il post-Concilio e il nuovo Codice di Diritto canonico formuleranno e san-
ciranno, come “organismi di comunione” nello stile della sinodalita, per il cammino
della Chiesa cattolica oggi, cum Petro e sub Petro.

2. «Non solo Chiesa di Chiese»

Dopo essersi posto il problema di come la Chiesa cattolica «deve premunirsi dal
pericolo di un relativismo che intacchi la sua fedelta dogmatica»23, ed essersi con-
vinto che essa deve essere nella realta del mondo inteso come «la vigna»24 nella
quale operare, perché la sua missione & offrire a tutti la salvezza?5, Paolo VI valuta
con serieta il rapporto tra le Chiese cristiane26. Il gesto di Giovanni XXIII di volere
un Concilio ecumenico, ha certamente contribuito a questa attenzione ecclesiologi-
ca di Papa Montini. Ed egli nell’Ecclesiam Suam lo fa trasparire quando afferma: «Il
dialogo che ha assunto la qualifica di ecumenismo & gia aperto»27 e quando riporta
la sapiente affermazione di Papa Roncalli: «Mettiamo in evidenza anzitutto cio che
& comune, prima di notare cio che ci divide»28. Vi & una grande fiducia e rispetto
per i «fratelli cristiani tuttora separati»29, tanto da ritrovare e stabilire un’attenzio-
ne di unita senza venir meno all’«integrita della fede, e alle esigenze della carita»30,
rendendoci disposti «a studiare come assecondare (questi fratelli cristiani) in tanti
punti differenziali relativi alla tradizione, alla spiritualita, alle leggi canoniche, al

23 Jbid., n. 49.

24 GI0VANNI PAoro 11, Es. ap. Christifideles laici, n. 1.
25 PaoLo VI, Enc. Ecclesiam Suam, n. 49.

26 [bid., nn. 61-63.

27 Jbid., n. 61.

28 Jbid.

29 Jbid.

30 Jbid.

424



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 425

Ettore Malnati

culto»31. Qui vi e il superamento di quell’ecclesiologia apologetica propria dei trat-
tati post-tridentini e il desiderio di lanciare un messaggio discreto, ma significativo,
ai Padri Conciliari perché individuino un serio impegno di dialogo comunionale con
tutte le Chiese cristiane che, avendo in comune «un’unica fede, un unico Battesimo,
un unico Cristo» (Ef 4,5), non possono che «intendersi per rendere piu efficace I'im-
pegno di evangelizzazione, scopo primario di tutte le Chiese» senza abdicare alla
verita e veridicita del dato Rivelato. In cio Paolo VI & fermo e convinto.
Nell’Ecclesiam Suam il ruolo della Chiesa cattolica ha un’altra prospettiva da
quella che troviamo nell’Enciclica di Pio XII, dove si auspicava un «ecumenismo di

ritorno». Qui la sua missione ¢ quella di prendere e favorire «l’iniziativa di ricom-
porre 'unico ovile di Cristo; essa non cessera di procedere con ogni pazienza e con
ogni riguardo, non cessera di mostrare come le prerogative che tengono ancora lon-
tani da lei i fratelli separati, non sono frutto di ambizione storica o di fantastica spe-
culazione teologica, ma sono derivate dalla volonta di Cristo, e che esse, comprese
nel loro vero significato, sono a beneficio di tutti, per I'unita comune, per la liberta
comune, per la pienezza cristiana comune»32.

Un ruolo, dunque, che nello stile del servizio alla comunione divenga concreta
occasione perché si viva nella convinzione-certezza di essere, pur nella diversita,
I'unica Chiesa di Cristo, senza irenismo, ma nella ricerca della comunione nella
verita. Questa prospettiva ecclesiologica venne recepita dal Vaticano II e sotto-
lineata con scelte profetiche e concrete nello stesso pontificato di Paolo VI, dai gesti
e documenti di Giovanni Paolo II e da Benedetto XVI gia nel suo primo discorso nella
Cappella Sistina.

Il ministero petrino viene, nell’Ecclesiam Suam, visto come un servizio che
garantisce questo ruolo di «attenzione» che la Chiesa cattolica deve fare suo in una
Chiesa di Chiese, dove vi & un ministero «per confermare i fratelli nella fede» volu-
to da Cristo e accolto come suo dono.

Paolo VI si premura di rassicurare che I’ostacolo dell’'unita non & il «primato del
Papa» in questa sua tensione intercomunionale tra le Chiese33. Cido poteva essere
vero in una concezione legata all’ecumenismo della Mystici Corporis. Ma avendo
Paolo VI tracciato un ruolo della Chiesa cattolica per I'unita tra le Chiese cristiane,
Egli ritiene indispensabile il ministero petrino affinché essa possa, restando se stes-

31 Jbid.
32 Jbid.
33 Jbid., n. 62.

425



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 426

A trent’anni dalla morte di Paolo VI. Una lettura dell’enciclica Ecclesiam Suam

sa — e senza il Papa non sarebbe piu tale34 —, svolgere la missione di tessere I'unita
tra le Chiese e promuovere la comunione, facendosi carico di questa attenzione
attraverso il dialogo3s.

Il documento fa trasparire anche la convinzione che il ministero petrino, inteso
non come «supremazia di spirituale orgoglio e di umano dominio, ma primato di
servizio, di ministero e di onore»36 & 'indicazione evangelica per tendere all’'unita
della fede. E proprio secondo quest’ottica ecclesiologica, molto rispettosa e aperta
al valore di ogni Chiesa cristiana, che la Chiesa cattolica e al suo interno il ministe-
ro petrino svolgerebbe quella diaconia per 'unita tra le Chiese, senza abdicare alla
verita e alla carita. Proprio grazie a questa consapevolezza di fedelta alla verita e
nel desiderio di ottemperare alla preghiera di Cristo: «Che tutti siano una cosa sola»
(Gv 17,21), che Giovanni Paolo II continua nel suo pontificato il cammino ecumeni-
co sulle orme di Paolo VI, incoraggiando ad approfondire «la questione del primato
del Vescovo di Roma» e felicitandosi che «la questione sia presente quale tema
essenziale non soltanto nei dialoghi teologici... ma anche nell’insieme del movimen-
to ecumenico»37.

Tale scelta sta dando i suoi frutti anche nel Pontificato di Benedetto XVI.
Basterebbe pensare all’apertura il 28 giugno 2008 dell’Anno Paolino a Roma fatta
dal Papa e dal Patriarca Bartolomeo I nella Basilica di S. Paolo, aprendo insieme per
la Chiesa Cattolica e la Chiesa in comunione con il Patriarcato ecumenico la stessa
esperienza spirituale.

E una prospettiva questa che, presa in dovuta considerazione, potrebbe dare un
incentivo qualitativo all’ecclesiologia ecumenica. Con cio non sono certo dissipate
tutte le difficolta dall'una e dall’altra parte in campo ecclesiologico, pero si imposte-
rebbe una lettura diversa sia del concetto di unita che di Chiesa mistero e sacra-
mento.

Paolo VI vuole rassicurare i fratelli cristiani delle altre Chiese e Comunita che la
sua prospettiva non parte da un desiderio di egemonia e neppure da una concezio-
ne giuridico-unionistica, bensi da una seria lettura teologico-scritturistica del cari-
sma petrino, al fine di rendere un “servizio” alle Comunita dei discepoli di Cristo
sparse in tutto il mondo. A garanzia di questa sua attenzione richiama I’appellati-

34 [bid.
35 GIOVANNI Paoro 11, Enc. Ut Unum Sint, n. 28.
36 PaoLo VI, Enc. Ecclesiam Suam, n. 62.

37 GlovaNNI Paoro 11, Enc. Ut Unum Sint, n. 89.

426



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 427

Ettore Malnati

vo, che & e dovrebbe sempre essere lo stile di ogni pontefice romano: «servo dei
servi di Dio»38 e quindi della Chiesa cattolica in rapporto con le altre Chiese. Infatti
il “substrato” dell’intera enciclica montiniana e proprio il profondo rispetto e il
significativo apprezzamento e la fiducia per chi lavora per 'uomo e per il Regno di
Dio nello stile cristico che non e venuto per condannare ma per salvare.

3. Il dialogo come stile di evangelizzazione
e prospettiva intra-ecclesiale di comunione

Paolo VI fa trasparire nell’Ecclesiam Suam la sua grande “ansia” che la Chiesa
possa raggiungere tutti cosi da far conoscere a ogni persona la grandezza delle pro-
poste cristiane e, nello stesso tempo, far prendere coscienza alla Chiesa stessa che
I'uomo moderno non gli € nemico, ma e quel viandante simile ai discepoli di Em-
maus con il quale essa puo percorrere un tratto di storia rincuorando e risveglian-
do in lui, attraverso il dialogo, la nostalgia di Dio, affinché possa anch’egli dire
«Resta con noi Signore» (Lc 24,29).

Papa Montini vuole inserirsi e continuare lo sforzo dei suoi predecessori (Leone
XIII, Pio XI, Pio XII, Giovanni XXIII) al fine di offrire al mondo «un patrimonio ma-
gnifico e amplissimo di dottrina, concepita nell’amoroso e sapiente tentativo di con-
giungere il pensiero divino al pensiero umano, non astrattamente considerato, ma
concretamente espresso nel linguaggio dell’'uomo moderno. E che cos’e questo apo-
stolico tentativo se non un dialogo?»39. Certo anche Paolo VI & consapevole che la
missione primaria della Chiesa, caratterizzata dall’evangelizzazione, debba aiutare
I'uomo ad accogliere il dono della conversione40. Tuttavia il metodo che egli deside-
ra indicare e offrire all’evangelizzazione deve superare quell’atteggiamento antite-
tico che fu proprio della Chiesa del Sillabo e avventurarsi a realizzare lo stile che il
Verbo di Dio esprime nell’Incarnazione4l, che si storicizza nell’ascoltare e nel parla-
re all’'uomo contemporaneo42. Si tratta quindi di orientare la Chiesa tutta - egli

38 PaoLo VI, Enc. Ecclesiam Suam, n. 62.
39 Ibid., n. 39.

40 Jbid.

41 Jbid., n. 41.

42 Jbid., n. 39.

427



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 428

A trent’anni dalla morte di Paolo VI. Una lettura dell’enciclica Ecclesiam Suam

parla al Collegio episcopale e al popolo cristiano43 — «ad avvicinare il mondo, nel
quale la Provvidenza ci ha destinati a vivere, con ogni riverenza, con ogni premura,
con ogni amore, per comprenderlo, per offrirgli i doni di verita e di grazia di cui
Cristo ci ha resi depositari, per comunicargli la nostra meravigliosa sorte di reden-
zione e di speranza»44.

11 dialogo viene presentato da Paolo VI come “il modo” scelto oggi dalla Chiesa
per esercitare la sua missione apostolica45, deducendolo dall’atteggiamento divino
rivelatoci nella storia della salvezza. Non si tratta di una scelta orizzontale bensi di
riproporre, sia pur gradatamente, lo stile del Dio Salvatore e redentore dell’'uomo.
La Chiesa dunque e presentata come necessaria anche perché deve garantire que-
sto dialogo “sacramentale” con il mondo.

Nell’Ecclesiam Suam il Papa si affretta a sottolineare quali debbano essere le
caratteristiche da parte della Chiesa per questo dialogo. E le individua nella: 1) chia-
rezza, 2) mitezza, 3) fiducia, 4) prudenza, affermando che se il dialogo verra cosi
condotto «si realizza I'unione della verita e della carita, dell’intelligenza e dell’amo-
re»46,

Se vi ¢ dunque la preoccupazione di come avvicinare I'uomo moderno e di porsi
in ascolto di una complessa problematica, Paolo VI essendo consapevole che, nel
desiderio di andare incontro al mondo, una certa pastorale potrebbe assimilare
atteggiamenti irenistici o sincretistici47, si premura di sottolineare che la sua scelta
per il dialogo non deve lasciare spazio ad ambiguita: «Il nostro dialogo, non puo
essere una debolezza rispetto all'impegno verso la fede. I’apostolato non puo tran-
sigere con un compromesso ambiguo rispetto ai principi di pensiero e di azione che
devono qualificare la nostra professione cristiana»48. I destinatari di questo metodo
sono gli stessi del kerygma: «tutti gli uomini di buona volonta»49.

La Chiesa non deve paralizzare la sua missione di annuncio attraverso il dialo-
go a causa della presa di coscienza «delle proprie umane debolezze e dei suoi

43 Jbid., n. 40.
44 Jbid.
45 Jbid., n. 47.
46 Jbid.
47 Jbid., n. 50.
48 Jbid.
49 Jbid., n. 53.

428



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 429

Ettore Malnati

falli»50, deve invece farsi forte del fatto che del Vangelo I'nomo d’oggi ha estremo
bisogno, e che essa & lo strumento necessario voluto da Cristo per farlo conoscere
quale sale e luce per il mondo, e che «l’accoglimento del Vangelo, non dipende alla
fine da alcuno sforzo apostolico e da alcune favorevoli circostanze di ordine tempo-
rale: la fede e dono di Dio e Dio solo segna nel mondo le linee e le ore della sua salu-
te»sl.

Papa Montini in questa Enciclica orienta la Chiesa a una missione concreta rivol-
ta a rendere pensoso I'uomo e ad aiutarlo a non trascurare nulla di cio che e parte
costitutiva della sua identita di essere spirituale e razionale. In tal senso si esprime-
ranno Giovanni Paolo II nell’enciclica Fides et Ratio e Benedetto XVI soprattutto
nella Lectio magistralis di Regensburg.

Vi & dunque il superamento di un’evangelizzazione di pura concezione confessio-
nalistica e I'indicazione della necessita dell’inculturazione evangelica per servire la
persona e 'intera famiglia umana, senza nulla trascurare del mandato cristico (Mt
28,19-20).

Profetica e I’ansia che Paolo VI trasmette alfine di avviare da parte della Chiesa
il dialogo per la pace, visto come «metodo che cerca di regolare i rapporti umani
nella nobile luce del linguaggio ragionevole e sincero; e come contributo di espe-
rienza e di scienza, che puo in tutti ravvivare la considerazione dei valori supremi
[...] [tale dialogo] non puo non denunciare, come delitto e come rovina, la guerra di
aggressione, di conquista e di predominio [...] per diffondere in ogni istituzione e in
ogni spirito il senso, il gusto, il dovere della pace»52.

Non una Chiesa piegata su se stessa a difendersi o a condannare con anatemi il
mondo, ma una Comunita che si propone accanto a chi non le e figlio ma amico vero
dei valori umani di qualificare il passo dell’'umanita. Per il bene integrale di essa,
infatti, il Figlio di Dio si e reso presente e ha condiviso, nella soggettivizzazione con-
creta della stessa natura, le pit1 profonde attenzioni e problematiche dell’'uomo.

Dialogare con I'umanita significa tentare tutte le vie dei vari settori del tessuto
proprio della famiglia umana, per servire I'uomo per il quale Cristo, fonte della pre-
mura e della missione della Chiesa, ha offerto I'integrita del suo evento per 1'ordi-
nata ed esaustiva promozione della persona umana.

50 bid.
51 Jbid.
52 Jbid., n. 59.

429



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 430

A trent’anni dalla morte di Paolo VI. Una lettura dell’enciclica Ecclesiam Suam

Queste intuizioni ecclesiologiche saranno di grande aiuto per il lavoro dei Padri
conciliari, sia per la Lumen Gentium che per la Gaudium et Spes, e segneranno lo
stile della Chiesa post-conciliare, non solo con I'istituzione del Sinodo dei Vescovi.

Il Papa si preoccupa anche, dopo aver trattato del dialogo con le Chiese cristia-
ned3 del dialogo che vi deve essere nella Chiesa cattolica®4. Egli, pur mantenendo il
carattere di «un messaggio fraterno e familiare»?5, in questa sua prima enciclica
offre direttamente ai Padri Conciliari come vorrebbe fosse il clima tra «i figli della
Casa di Dio: un domestico dialogo»56. Con tale affermazione Paolo VI apre la strada
all’ecclesiologia di comunione, dove fedeli cristiani laici e presbiteri, presbiteri e
vescovi, vescovi e romano pontefice, ministeri e carismi, concorrono al discernimen-
to dei segni dei tempi, all’edificazione del Corpo Mistico e alla proclamazione testi-
moniante del Regno di Dio. Questo dialogo & auspicato per «tutte le verita, tutte le
virtlu e tutte le realta del nostro patrimonio dottrinale e spirituale»57.

Qui Papa Montini abbozza scientemente il valore della collegialita e sinodalita
ecclesiali, che il Vaticano II cogliera e approfondira, e che egli sancira come stile
della Chiesa post-conciliare.

Non viene intaccato il concetto gerarchico nella sua natura, ma esso viene rilet-
to alla luce dell’ecclesiologia pre-gregoriana, mentre con ’esempio patristico si fa
leva sulla necessita di reciproco ascolto e comune presa di coscienza di essere tutti,
in virtu del Battesimo, responsabili — sia pur in modo diverso — dell’efficacia del
messaggio di Cristo per 'uomo del proprio tempo. L'Ecclesiam Suam, auspicando
Iintroduzione del dialogo fra i membri della comunita ecclesiale come scelta obbli-
gata se si vuole un superamento di un certo tipo di ecclesiologia giuridico-verticisti-
ca, indica nella «carita» il «principio» costitutivo di quella comunione intra-eccle-
siale58, che «non toglie la virtu dell’obbedienza la dove l'esercizio della funzione
propria dell’autorita da un lato, della sottomissione dall’altro, & reclamato sia dal-
I’ordine conveniente a ogni ben compaginata societa, sia soprattutto dalla costitu-
zione gerarchica della Chiesa»59.

53 Ibid., nn. 61-63.
54 [bid., n. 64.

55 Ibid., n. 2.

56 [bid., n. 64.

57 Ibid.

58 Ibid., n. 65.

59 Ibid.

430



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 431

Ettore Malnati

Nell’enciclica viene certo sottolineata all’interno della Chiesa un’équipe che e
fonte di autorita perché da Cristo istituita, e pertanto «& rappresentativa di Lui, e
veicolo autorizzato della sua parola, & trasposizione della sua pastorale carita»60.
Questa assimilazione all’identita di Cristo-Capo, che fa dei ministri ordinati dei “veri
pastori” coloro che «edificano il Corpo Mistico»61, deve far prendere coscienza della
diversita, indicata gia da Cristo, dell’esercizio dell’autorita nella Chiesa da quella
esercitata nel mondo. Per Paolo VI «l’esercizio dell’autorita [deve essere] tutto per-
vaso dalla consapevolezza di essere servizio e ministero di verita e di carita»62.

L'ecclesiologia del Vaticano II e di non poco debitrice alle intuizioni che Paolo VI
ha voluto offrire alla Chiesa tutta nella sua enciclica Ecclesiam Suam.

4. 1l dialogo con le altre religioni

Partendo dalla convinzione che «la religione & per natura sua un rapporto tra
Dio e 'uomo»63, Paolo VI desidera dialogare con le religioni che si sono inserite
quale risposta all’esigenza di religiosita connaturale all’'uomo, non certo per ireni-
smo, ma per offrire alla Chiesa quello che fu lo stile del Verbo divino nei confronti
dell’'umanita «impoverita e divisa a causa del peccato originale»64. Proprio parten-
do da queste convinzioni espresse con chiaro riferimento al mistero
dell’Incarnazione ed alla missione del Verbo incarnato, Paolo VI, sullo stile della
«mirabile... conversazione di Cristo fra gli uomini»65, vorrebbe che con il dialogo
interreligioso Dio fosse conosciuto come Cristo lo ha rivelato all’intera umanita:
«Egli ¢ amore»66. Benedetto XVI iniziera proprio il suo Magistero con I’enciclica
Deus Caritas Est, riportando ’attenzione della Chiesa tutta sulla staordinaria uni-
cita di questo aspetto della rivelazione dell’identita divina, facendo eco a questa sot-
tolineatura che gia nel 64 Paolo VI diede alla Chiesa.

60 [bid.

61 ConciLio VATIcANO II, Decr. Presbyterorum Ordinis, n. 8.
62 PaoLo VI, Enc. Ecclesiam Suam, n. 66.

63 Jbid., n. 41.

64 [bid.

65 [bid.

66 Jbid.

431



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 432

A trent’anni dalla morte di Paolo VI. Una lettura dell’enciclica Ecclesiam Suam

E proprio dell’Amore che 'umanita ha bisogno di scoprire la fonte e le presenze
qualificanti. Il Cristianesimo, ricorda Paolo VI, ha nell’«amore il comandamento
supremo»67 ed e questo che si deve testimoniare ed offrire nel dialogo anche con le
alte religioni. Per il Cristiano che lo compie, lo stile deve essere quello del «dialogo
della salvezza che parti dalla carita, dalla bonta divina (Gv 3,16), non altro che
amore fervente e disinteressato dovra muovere il nostro. Il dialogo della salvezza —
continua Paolo VI — non si commisuro ai meriti di coloro a cui era rivolto, e nemme-
no ai risultati che avrebbe conseguito o che sarebbero mancati: non hanno bisogno
del medico i sani (Lc 5,31), anche il nostro deve essere senza limiti e senza calcoli.
11 dialogo della salvezza non obbligo fisicamente alcuno ad accoglierlo; fu una for-
midabile domanda d’amore, la quale, se costitui una tremenda responsabilita in
coloro a cui e rivolta (Mt 11,21), li lascio tuttavia liberi di corrispondervi o di rifiu-
tarla, adattando perfino la qualita dei segni (Mt 12,38 ss.) alle esigenze e alle dispo-
sizioni spirituali dei suoi uditori e la forza probativa dei segni medesimi (Mt 13,13
ss.) affinché fosse agli uditori stessi facilitato il libero consenso alla divina rivelazio-
ne, senza tuttavia perdere il merito di tale consenso. Cosi la nostra missione, anche
se & annuncio di verita indiscutibile e di salute necessaria, non si presentera arma-
ta di esteriore coercizione, ma solo per le vie legittime dell’'umana educazione, del-
I'interiore persuasione, della comune conversazione offrira il suo dono di salvezza,
sempre nel rispetto della liberta personale e civile»68.

Da questo passo dell’Ecclesiam Suam possiamo comprendere I’animo di Paolo VI
nel voler promuovere il dialogo interreligioso, senza venir meno al comando cristia-
no di annunciare a tutti (Mt 29,19) il vangelo e nello stesso tempo di rispettare la
liberta di chi, conosciuta la verita rivelata, e responsabile delle sue scelte.

Dio stesso offre la salvezza ma non la impone.

Un’altra convinzione che guida Paolo VI verso il dialogo in genere, ma partico-
larmente verso le altre religioni, ¢ offrire le «molteplici forme del dialogo della sal-
vezza»69 che porta la «missione della Chiesa alla vita degli uomini di un dato tempo,
in un dato luogo, in una data cultura, in una data situazione sociale»70. Cio, pero, lo
afferma con estrema chiarezza: «La sollecitudine di accostare i fratelli non deve tra-
dursi in un’attenuazione, in una diminuzione della verita. Il nostro dialogo non puo

67 Jbid.
68 Jbid., n. 43.
69 Ibid., n. 48.
70 Jbid.

432



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 433

Ettore Malnati

essere una debolezza rispetto all'impegno verso la nostra fede... L'irenismo e il sin-
cretismo sono in fondo forme di scetticismo rispetto alla forza e al contenuto della
Parola di Dio»71.

Per Paolo VI & Cristo che rivela all’'uomo tutto 'uomo, come poi sottolineera il
Concilio Vaticano 1172, & Cristo dunque che deve essere proposto anche alle religio-
ni che pur contengono quei semina Verbi che portano alla Verita dell’unico Dio, la
rivelazione del quale ha il suo apice in Cristo Gesl, senza nulla mortificare, ma in
Lui tutto qualificare.

Paolo VI desidera che la Chiesa Cattolica, senza tentennamenti o irenismi o pre-
venzioni, costruisca un dialogo con «quegli uomini innanzitutto che adorano il Dio
unico e sommo, quale anche noi adoriamo; alludiamo - egli sottolinea - ai figli,
degni del nostro affettuoso rispetto, del popolo ebraico, fedeli alla religione che noi
diciamo dell’Antico Testamento; e poi agli adoratori di Dio secondo la concezione
della religione monoteistica, di quella mussulmana specialmente, meritevoli di
ammirazione per quanto nel loro culto di Dio vi & di vero e di buono; e poi ancora i
seguaci delle grandi religioni afro-asiatiche»73.

Questa reciproca conoscenza e vicinanza deve realmente realizzarsi e divenire
una testimonianza che I'uomo & realta penultima e che non puo fare a meno di Dio,
ponendolo a fondamento dei suoi valori e della sua coscienza. Questa e la grande
testimonianza da offrire alla cultura del pensiero debole e del laicismo esasperato,
che diviene ancora piu precaria dell’ateismo pratico.

Paolo VI pero vuole essere onesto con sé e con le altre religioni, dicendo cio che
non si puo attendere da questo dialogo e con estrema lealta afferma: «Noi non pos-
siamo evidentemente condividere queste varie espressioni religiose, né possiamo
rimanere indifferenti, quasi che tutte, a loro modo, si eguagliassero, e quasi che
autorizzassero i loro fedeli a non cercare se Dio stesso abbia rivelato la forma, sce-
vra da ogni errore, perfetta e definitiva con cui Egli vuole essere conosciuto, amato
e servito...»74.

I dialogo interreligioso non deve portare all’equivoco circa la Verita Rivelata da
Cristo quale apogeo della Rivelazione, ma offrire invece il «riconoscimento di quei
valori spirituali e morali delle varie confessioni religiose non cristiane... e con esse

71 Jbid., n. 50.

72 ConciLio VATIcANO 11, Cost. past. Gaudium et Spes, n. 22.
73 PaoLo VI, Enc. Ecclesiam Suam, n. 60.

74 Jbid.

433



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 434

A trent’anni dalla morte di Paolo VI. Una lettura dell’enciclica Ecclesiam Suam

promuovere e difendere gli ideali che possono essere comuni nel campo della liberta
religiosa, della fratellanza umana, della buona cultura, della beneficenza sociale e
dell’ordine civile»75.

11 dialogo inter-religioso & dunque importante da effettuare proprio perché 'u-
manita abbia da coloro che credono in Dio una mano tesa nel recupero dei «valori
spirituali e morali» che ogni religione mette in evidenza per la realizzazione di tutta
la persona umana. D’altro canto questa reciproca conoscenza faccia sempre piu
risplendere la verita su Dio e sull’'uomo di cui il cristianesimo & foriero.

Conclusione

Paolo VI apriva la sua prima enciclica con queste parole: «Gesu Cristo ha fonda-
to la sua Chiesa perché sia nello stesso tempo madre amorevole di tutti gli uomini e
dispensatrice di salvezza»76.

Il Pontefice vuol richiamare a sé e all’intero popolo di Dio che il fine per cui
Cristo ha voluto la Chiesa quale presenza nella storia di una maternita spirituale ed
una «madia» aperta per chi attende e vuole salvezza, sussiste in modo completo
nella Chiesa Cattolica.

In tal modo Paolo VI richiama che questa Casa Comune e luogo dove I'uomo
incontra Dio come Padre e sgorgato dalla volonta di Cristo ed & lui dunque che le
offre quelle potenzialita sacramentali di cui la Chiesa e foriera. Ma il Pontefice vuole
richiamare e ricordare a sé e all’intero popolo dei battezzati che & necessario imi-
tare e ripresentare nella storia lo stile che fu del Verbo incarnato: dialogare con ogni
uomo e tutto 'uomo perché possa esser nella verita e svolgere la sua missione di
presenza attenta ed avveduta a favore non solo dell'umanita, ma di tutto il creato.
1l dialogo salvifico, che fu proprio dello stile di Cristo, deve esser fatto metodo e stile
di tutta la Chiesa nella sua azione ad intra e ab extra, non tanto per un discorso
pacifista ma proprio per offrire all’'uomo — impigliato nella cultura della modernita
e post-modernita che gli toglie ogni certezza che non venga dalla sua soggettivita o
dalla dimensione fenomenologia — di uscire da sé come pura auto-coscienza, anche
“trascendentale” nella dimensione culturale, sociale ed etica implosa e meramente
personalistica.

75 [bid.
76 Jbid., Prologo.

434



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 435

Ettore Malnati

Paolo VI desidera offrire, nella scoperta e conoscenza dell’altro con una relazio-
nalita dialogante, la certezza che vi & un punto riferimentale per tutti, credenti e
non credenti, che & quello di riconoscere la realta penultima dell’'uomo. Questa
antropologica verita ridona all’'umanita un recupero culturale, sia della natura che
della Rivelazione per dare senso ad ogni progettualita degna dell’'uomo immagine di
Dio. Tale valutazione offre concretamente 1’opportunita di superare la crisi antro-
pologica della post-modernita senza conflittualita ma nella presenza-proposta dia-
logante tanto da offrire all'uomo pensoso ’accesso alla vera liberta, partendo pro-
prio dalla liberta intellettuale che la fede dona con il suo contenuto di verita formal-
mente naturali-razionali di cui la Rivelazione ¢ foriera, tanto «moralmente neces-
saria» per I'uomo che e alla ricerca del vero.

435



