RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 437

Dibattiti RTLu XIIl (3/2008) 437-457

Iubilate Deo in voce exultationis
Le radici medievali del ministero liturgico
del maestro del coro

Giovanni Conti
Musicologo

Un pressoché generale mutismo caratterizza il materiale documentario risalen-
te al Medioevo, in relazione alle modalita della prassi esecutiva direttoriale del coro
in ambito liturgico.

Se da un lato possiamo definire relativamente sufficienti le attestazioni che met-
tono in luce la dignita, 'importanza e gli oneri di colui che & assurto al ruolo di
“direttore” di una Schola, dall’altro siamo costretti ad affermare con certezza che
le medesime fonti non forniscono — se non in casi eccezionali e in maniera indizia-
ria — precise ed univoche informazioni circa le modalita pratiche per I’espletamen-
to delle funzioni direttoriali. Solo alcuni elementi generici di tali funzioni possono
essere in parte desunti in via indiretta. Simultaneamente si possono avanzare alcu-
ne ipotesi ponendole entro un quadro di punti di riferimento che sembrano impre-
scindibili. Infine si puo effettuare una lettura “musicologicamente” attenta ai
pochissimi testi di documentazione piu esplicita.

La storia della liturgia e della musica — quella della musica sacra in particolare
— attestano la preminenza del ruolo svolto dalla Schola cantorum nel contesto della
esperienza ecclesiale ed ecclesiastica di tipo celebrativo.

Questa istituzione appare, gradualmente, con un suo statuto specifico, restando
in mutuo rapporto ma anche differenziandosi dal nucleo della Schola lectorum. Dal
punto di vista organizzativo fiorisce all’interno di una progettualita con sbocchi poli-
valenti, aperti sulle carriere ecclesiastiche per le quali era necessario assicurare ai
futuri candidati una provata competenza nelle discipline sacre e nelle pratiche
canoniche.

I membri della Schola cantorum, specie le piu giovani reclute tra di essi, erano
disponibili con i pitt sperimentati membri, per dare risposta alle varie istanze pro-
vocate da nuove situazioni emergenti dalla gestione della ritualita sacra in crescen-

437

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 438

lubilate Deo in voce exultationis. Le radici medievali del ministero liturgico del maestro del coro

te sviluppo. La formazione consisteva, al di la di insegnamenti specifici, nella con-
divisione di una esperienza celebrativa organica e ciclica eppure aperta a nuove
acquisizioni.

La antica documentazione letteraria piu esplicita circa la Schola, che & di poco
posteriore a quella dei cantori solisti, proviene dalle fonti romane (Liber Pontificalis
e Ordines), ed & confermata (anche fuori Roma) dai vari reperti archeologici. Sono
tracce di un fenomeno di crescita generale, che, extra Urbem, per esigenze circo-
stanziali e limiti ambientali, si sviluppa con minore apparato ma nella stessa dire-
zione.

Sono probanti le considerazioni generali che fanno comprendere il ruolo della
Schola per la comunicazione sonora delle celebrazioni con gli accennati risvolti isti-
tuzionali, professionali e architettonici. E presente una massa di fattori interagenti:
quello dalla crescita eortologica, dello sviluppo della poesia cristiana, della rilettu-
ra cristologica ed ecclesiologica dei salmi davidici, del facilitato scambio di vivaci
esperienze nate in regioni ecclesiastiche anche dissite tra loro, della nuova configu-
razione “basilicale” dei luoghi di culto con accesso disponibile ad ampie assemblee,
dell’affinamento “estetico” di prassi rituali che intendevano ormai proporsi come
eredi della migliore tradizione civica e cultuale della romanita. E poi, ancora, il
fenomeno della differenziazione ministeriale all’interno del coetus ecclesiastico e
della pitt complessa ritualita destinata alla progressiva clericalizzazione.

11 luogo dell'ufficio direttoriale, al di fuori delle mansioni pedagogiche e didatti-
che, fu il Coro da intendersi nelle sue accezioni di sito e di unita di persone. Le vesti-
gia dell’attivita corale rimangono chiare tutt’oggi nelle basiliche paleocristiane dove
la Schola trovo collocazione in spazi ben precisi e delimitati posti davanti all’altare.
Ne sono ancora testimonianza i recinti visibili a Roma nella basiliche di San
Clemente e di Santa Maria in Cosmedin. Ma non fu usanza solo romana quella di
evidenziare il luogo deputato alla ministerialita del canto: i reperimenti archeologi-
ci in lontane regioni, circa questo aspetto, sono eloquentil.

Come elementi complementari ed eloquenti appaiono le testimonianze poetico-
letterarie di onore rese ai “cantori” liturgici, precipuamente ai solisti, il cui ruolo —

1 Per quanto concerne I’antichita romana Cfr. A. FERRUA, La Schola Cantorum, in Civilta Cattolica 113
(1962) v. 2, 250-258. Le scoperte archeologiche hanno fatto emergere luoghi per la Schola in Alvignano
di Caserta (Cubulteria), pressi Castelfusano (Laurentum), ad Aquileia, ecc. La tradizione si mantiene inin-
terrotta per secoli; ad es. nella biografia di Arnardus Gauzlino (+ 1030) Andrea Floriacensis narra che
I’abate: Chorum psallentium quoque pulcherrimo marmorum compsit emblemate, quae asportari iusse-
rat a partibus Romaniae. Quod omni Galliae sit in exemplum.

438

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 439

Giovanni Conti

in una cultura a trasmissione orale — aveva una importanza da noi difficilmente cal-
colabile.

E pertanto piti che lecito pensare — in relazione a questi dati — alla necessita di
una organizzazione scolare, di una struttura formativa, per una trasmissione fede-
le e per una “inventivita” vigilata. Invero il canto — anche solistico — essendo un “pri-
mario” codice comunicativo, proposto nelle assemblee e per le assemblee, non pote-
va essere affidato ad improvvisazione soggettiva ed estemporanea, ma composto,
ricomposto e trasmesso con 'ausilio di un artigianato preciso: tanto pitt quando i
soggetti discenti — prima che protagonisti — erano dei fanciulli cantori. Sappiamo del
resto quanto fossero vivi il senso della traditio e la stima della “canonicita” dei gesti
e dei testi rituali, seppure talora differenziati per aree culturali.

La necessita della presenza della figura di un responsabile ordinatore e coordi-
natore si impone: ma in quale ambito di esercizio?

Certamente a livello pedagogico e formativo (anche con interventi di natura “tec-
nica” desunti da abitudini culturali) nel confronto dei “sudditi”, e a livello di orga-
nizzazione e coordinamento nel confronto dell’istituzione globale. La sua opera
doveva esser tale da assicurare, alla radice, la riuscita di una performance rituale
non solo pertinente e ma anche qualitativamente nobile.

Non si hanno invece indizi di una certa forza probativa per ipotizzare un inter-
vento “direttivo” — giocato su una particolare gestualita — durante la “celebrazione
in atto”. Si avverte invero, nei testi della letteratura patristico-liturgica, la “diffiden-
za” (e la condanna) nei confronti di una gestualita (anche semplicemente vocale)
che tenda in qualche modo alla mimesi teatrale ed a far prevalere il “personaggio”
sul ministro. Doveva essere viva, invece, la preoccupazione di assicurare la “simbo-
licita” e la funzionalita del chorus, risultante percettivamente dalla sua disposizio-
ne circolare e dalla concordia psallentium. I’amalgama vocale probabilmente era
affidato alla “consonanza” comunitaria maturata attraverso 1’assetto istituzionale e
I’esperienza vitale. Se ottenuto quale esito da cio, poteva prescindere dal supporto
di particolari tecniche gestuali introdotte nello svolgimento celebrativo.

Si puo discutere circa questa ipotesi, ma non sembra mancare di qualche credi-
bilita se essa si mantiene entro il limite dei tempi piti remoti della Schola e del suo
servizio liturgico: fino al sec. VIII-IX circa.

Infatti, non altro & deducibile neppure dalle notizie meno avare che ci sono giun-
te a proposito della Schola papale. Essa certamente costituiva un unicum, e tuttavia
si proponeva anche come un paradigma, da imitare, ove occorresse, con le debite
proporzioni secondo le necessita. Al suo interno per i cantori si svolse un rigoroso

439



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 440

lubilate Deo in voce exultationis. Le radici medievali del ministero liturgico del maestro del coro

iter di preparazione professionale di base2. Quelli che neppure a Roma non si pos-
sono comunque individuare sono degli indizi convincenti della pratica, entro i riti,
di particolari movenze del primicerius, assimilabili a quelle che, per noi, supporta-
no una “direzione” corale (o una conduzione chironimica)3.

Non aiuta ad aggiungere qualcosa in merito neppure la distinzione “gerarchica”
delle cariche, con titoli che riguardano la dignita dei soggetti seppure non disgiun-
ta da una certa funzionalita. In piu occasioni la documentazione ci consegna gli
appellativi di Prior Scholae, di Magister, Primicerius o Archicantor, di Paraphoni-
stae+. Sono termini che entro e fuori il contesto liturgico dicono I’organizzazione e
I’attivita della Schola stessa.

La conclusione di questo primo tipo di approccio al problema sembra indurre
alla riaffermazione della distinzione gia emersa da righe precedenti, ovvero: e diffi-
cile mettere in dubbio che dei gesti di vario tipo, delle movenze, dei cenni, degli
sguardi intervenissero come strumentazione utile o necessaria per il magister qua-
lora operava a livello di insegnamento, di attivita iniziatica, di trasmissione di brani
o di formule fino alla loro memorizzazione da parte dei discepoli ed alla maturazio-
ne di un comune dispositivo tecnico previo all’effetto d’insieme: tale era lo scopo
della integrale formazione dei cantori. Invero & attraverso il gesto che il “direttore”
poteva far fronte all’esigenza di richiamare alla memoria dei cantori gia istruiti o a
quelli da allenare nella memorizzazione, tutto quanto andasse oltre alle forme sem-
plici della salmodia oppure — ma solo fuori di Roma - alle incisive melodie strofiche
degli inni. Anche le composizioni “formulari” e “centonizzate” (non solistiche) ave-
vano probabilmente bisogno di essere richiamate con qualche segnalazione, anche
per la scambiabilita della loro posizione entro gli incisi melodici. E dunque attraver-
so qualche mediazione del gesto che poteva essere superata quella difficolta che

2 Basta evocare il dato conclamato di una formazione per i cantores della durata di circa un decennio,
come annotera Guido Aretinus nell’Epistola ad Michelem, 15: (...) vix decennio cantandi imperfectam
consequi potuerunt, in GUIDO D’AREZZ0, Le opere (...), ed. A. Rusconi, Firenze 2005, 132-133 (La tradizio-
ne musicale 10 = Le regole della musica 1). Forse si pu0 ricondurre a questo significato anche il testo con
cui AGOBARDUS LUGDUNENSIS nel Liber de correctione antiphonarii, XVIII, PL 104 col. [non S. Pagina] 338A,
lamenta il troppo tempo trascorso dai cantori nello studio del canto. Ai futuri “maestri”, poi, competeva-
no percorsi di apprendimento ancor piul impegnativi, che dovevano contemplare, quantomeno, la dizio-
ne, la lettura, il canto e la teoria musicale.

3 Lipotesi & affacciata da Dom Ambroise Kienle basandosi, a suo dire, su Ordo romanus I (ma il fatto rife-
rito, che il maestro di coro si togliesse il suo ampio mantello prima della Messa, ove appare nel testo?).
M. Huglo - da cui apprendiamo la posizione di Kienle - cita I'ipotesi e la chiama «ingegnosa» — probabil-
mente senza un controllo dell’Ordo citato - ma lascia comunque intendere la sua “improbabilita”. Cfr.
MicHEL HuGLO, La chironomie medievale, in Revue de musicologie 49 (1963) 127.

4 Cfr. Ordo romanus I.

440



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 441

Giovanni Conti

ancora nel X sec., Hucbaldo di Saint-Amand, tematizzera scrivendo: Primam enim
notulam cum aspexeris, quae esse videtur elatior, proferre eam quocumque vocis
casu facile poteris. Secundam vero, quam pressiorem attendis, cum primae copula-
re quaesieris, quonam modo id facias, utrum videlicet uno vel duobus aut certe tri-
bus ab ea elongari debeat punctis, nisi auditu ab alio percipias, nullatenus sic a
compositore statutam esse pernoscere potes>s.

Sembra invece — dato il silenzio delle fonti — che tutto tale corpus segnico-gestua-
le non si possa immaginare trasposto (seppure in forma maggiormente “ritualizza-
ta”) all’interno delle celebrazioni o dei loro vari segmenti rituali, durante ’esecuzio-
ne dei canti liturgici. E cio sembra valere almeno — come si accennava - in riferi-
mento all’eta pitt arcaica del servizio della Schola. Si puo invece affermare che al
magister cantorum spettassero i compiti della scelta dei solisti, del dare all’esecu-
zione I’avvio ed eventualmente il tono, dell’indicare le pause e la chiusura dei brani,
dell’ordinamento e avviamento dei percorsi processionali¢. Questo e, presumibil-
mente, il limitato contenuto dell’attivita direttoriale nell’atto esecutivo.

A questo punto, quasi a modo di intermezzo, vale la pena di riflettere partendo
da un altro punto di vista, soltanto accennato in precedenza.

Sappiamo che il canto gregoriano, e prima ancora i diversi repertori marchiati
da idiomi melodici locali, furono una espressione chiara e vivente dello stretto rap-
porto — durato a lungo nel decorso dei secoli medievali — che la musica ha avuto con
la memoria. Un rapporto le cui origini mitico-filosofiche sono ravvisabili nella idea-
lizzata consanguineita tra le Muse e Memoria: quelle Muse che fanno della musica
- nell’accezione recepita ancora da Isidoro di Siviglia — I'arte di modulare ma in
modo tale che solo la memoria & capace di ritenere i suoni, per loro natura destina-
ti a “perire” dal momento che non vengono codificati da scrittura?. A questo punto

5 YVES CHARTIER, L'Oeuvre musicale d’Hucbald de Saint-Amand: les compositions et le traité de musique,
Saint-Laurent (Québec) 1995, 45.

6 (...) exeunt de sagrestia et magister scolarum et cantor ordinant processionem, Padova, Bibl. Capitolare,
ms. E57 c. 95v. (Il “Liber ordinarius” della Chiesa padovana - Padova Biblioteca Capitolare, ms. E 57,
sec. XIII, a cura di GiuLio CATTIN e ANNA VILDERA [...] Padova 2002, 130, nr. 127 [Fonti e ricerche di storia
ecclesiastica padovana XXVII]).

7 Musica est peritia modulationis sono cantuque consistens. Et dicta Musica per derivationem a Musis. (...)
Quarum sonus, quia sensibilis res est, et praeterfluit in praeteritum tempus inprimiturque memoriae.
Inde a poetis Iovis et Memoriae filias Musas esse confictum est. Nisi enim ab homine memoria teneantur
soni, pereunt quia scribi non possunt, ISIDORO DI SIVIGLIA, Etimologiarum 111, 15, in Jost Oroz RETA &
MANUEL-A. MARcos CASQUERO, San Isidoro de Sevilla, Etimologias, Edicion bilingue 1, Madrid 1982
(Biblioteca de Autores Cristianos, 433), 442-455, che riprende ritoccandola la storica edizione di W. M.
Linpsay, Oxford 1911 (Scriptorum Classicorum Bibliotheca Oxoniensis).

441

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 442

lubilate Deo in voce exultationis. Le radici medievali del ministero liturgico del maestro del coro

di vista puo essere “a suo modo” ricondotta quella interpretazione a tutti nota che
Agostino e Boezio fanno della musica come “reminiscenza” del Nome di Dio.

Ora appare chiaro come questo rapporto tra la musica, il canto e la memoria,
nel contesto entro il quale stiamo riflettendo, sia catalizzatore di non pochi interro-
gativi ed ovviamente sembri chiamare in causa quell’atteggiamento sussidiario che
caratterizza una attivita direttoriale, preoccupata di mettere in evidenza lo svolger-
si di una linea melodica mediante il gesto.

Cosi il nostro problema si ripropone, a partire dalla focalizzazione del significa-
to semantico di “chironomia”. Altro tema tutt’altro che pacifico, del quale possiamo
considerare alcuni aspetti, che ampliano I'orizzonte problematico e almeno ridi-
mensionano qualche strato di immaginario, pur senza fornire risposte certe.

a) Quintiliano definisce la «chironimia, come l'arte del gesto»8, e il referente e la
pratica oratoria: si tratta di un sussidio retorico, di un codice non verbale fun-
zionale alla espressivita del discorso. E una prassi “solistica” che nel decorso
della storia sara personalizzata o per convinto coinvolgimento corporeo, o anche
per semplice esibizione, dai cantanti (liturgici o meno) lungo il percorso storico.
I testi di Agostino e di Boezio, ma soprattutto il pensiero di Isidoro di Siviglia
sembrano dare un certo fondamento ad un primo dato, seppure a prezzo di una
interpretazione semantica discutibile: quello di cercare nell’etimologia della
parola uno stretto rapporto con la notazione neumatica. Alcuni studiosi infatti
hanno sentenziato che nel significante greco sia racchiuso il fatto di una unione
tra xeip = mano e veduo segno, inteso come grafia neumatica, di modo che all’o-
rigine della notazione neumatica si troverebbero i gesti chironomici, tradotti poi
in tratti grafici sovrapposti ai testi del repertorio?.

Se un rapporto esiste esso non va comunque ricercato nell’etimologia, quanto
piuttosto nella prassi emersa dopo la formalizzazione grafica: quella del neuma
oramai fissato sul codice trasferito nel gesto.

Comunque la parola vebua non e testimoniata in Occidente prima del 70810 e

8 (...) et certe quod facere oporteat non indignandum est discere, cum praesertim haec chironomia, quae
est (ut nomine ipso declaratur) lex gestus, et ab illis temporibus heroicis orta sit et a summis Graeciae
viris atque ipso etiam Socrate probata, a Platone quoque in parte civilium posita virtutum, et a Chrysippo
in praeceptis de liberorum educatione compositis non omissa, M.F. QUINTILIANUS, Institutio oratoria 1, XI,
17, ed. A. PENNACINI, Torino 2001.

9 Questa asserzione, tra l’altro, trova giustificazione se si prendono in considerazione alcune delle grafie
neumatiche, come quella sangallese che fu tanto determinante nella Restaurazione del gregoriano e degli
studi successivi.

10 Cfr. Analecta Bollandiana 111 (1934) 484.

442



RTLu_3_20

08.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 443

b)

Giovanni Conti

secondo Amalario che si basa sull’accreditato grammatico Comminiano, il termi-
ne latino corrispondente — ovvero nutus — starebbe a significare un gesto della
manoll. Questo & I'orizzonte semantico dell’occidente latino, che sembra giusti-
ficare il collegamento tra la pratica chironomica e I’apparizione delle notazioni
neumatiche.

Discorso diversamente sfumato puo essere condotto se si fa riferimento alla
musica greca (e di altre civilta antiche). Essa puo aver avuto qualche risvolto su
una liturgica “chirinomia bizantina”, ancor prima che su quella dell’Occidente.
Invero esiste una interpretazione — sostanzialmente piu accreditabile — che inter-
preta il termine chironimia come unione tra yeip = mano e vouog legge. Si trat-
ta di una “manualita” che “regola” varie attivita. Tuttavia esiste un unico pas-
saggio nella letteratura greca post-classica che lo applica ad un contesto melo-
dico.

Alle pratiche di vario tipo il gesto conferisce un ritmo o serve a incrementare I'e-
spressivita. Sotto tale accezione ¢ documentata la prassi del dirigere una danza,
del guidare un insieme strumentale, del conferire controllo ad un movimento
variamente coreutico, e persino & inteso un eventuale auto-gesticolare “espres-
sivo”. 1l gesto della mano del “corifeo”, non necessariamente addetto alla musi-
ca, vigila comunque sulla qualita agogica, dinamica ed espressiva di un momen-
to ludico o di un insieme rituale.

E ammissibile un influsso di una tale marcata gestualita nel settore del canto
liturgico, dapprima nel settore dalla musica sacra bizantina e poi con allarga-
mento a pill vasti ambiti delle regioni dell’Occidente? Non siamo contrari a dona-
re a tale ipotesi un qualche credito, ma solo qualora lo si contestualizzi nell’oriz-
zonte di mutate condizioni cultuali e culturali.

E per questa “ambientazione”, eccoci alla necessita di delimitare I’ambito cro-
nologico post quem & possibile una qualche ricostruzione, pur sempre ipotetica,
tuttavia basata su forti analogie di dati culturali e su una piu vasta concordanza
di indizi.

Ci si riferisce, come a momento determinante di svolta, anche per quanto riguar-
da la “direzione” della Schola celebrativamente attiva, all’epoca della nascita e
dell’impianto del repertorio “gregoriano”, o canto romano-franco.

11

(...) neuma graecum est et interpretatur nutus ut Comminianus grammaticus dicit, AMALARIUS, Liber de
ordine antiphonarii, XVII, 9, in Amalarii episcopi opera liturgica omnia, edita a IOANNE MICHAELE
Hanssens, II1, Citta del Vaticano 1950, 55 (Studi e Testi 140).

443

o




RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 444

lubilate Deo in voce exultationis. Le radici medievali del ministero liturgico del maestro del coro

Tale complessivo e complesso evento & certamente ancora custode di molti se-
greti: ma possiede, a favore di una sua illustrazione, altrettanti tratti sostanzial-
mente delineati. Essi si situano cronologicamente dal momento delle vicende
politico-ecclesiatiche pre-carolingie fino a quello della riforma carolingia teso a
promuovere il nuovo assetto liturgico.

Si fa pertanto un tentativo di raccolta e di interpretazione di vari elementi in

vista di un maggiore chiarimento circa il tema della “direzione”. Eccoli.

Tra la fine del sec. VIII e I'inizio del IX si affermano, imposte da necessita o sug-

gerite da particolari obiettivi:

444

¢ la necessita di una organizzazione piu capillare di Scholae, e di nuovi impian-
ti di esse come punti forti di appoggio e di efficienza ai fini della unificazione
liturgica nei territori europei, strumento a sua volta di un migliore amalgama
religioso e sociopolitico. Tale promozione era gia in corso da tempo, secondo
la testimonianza di Beda, ma non apparteneva ad un progetto sistematico di
“romanizzazione” della ritualita.

¢ Delle tracce piu consistenti di riferimento alla teoria (pit 0 meno rettamente
intesa) ed alla pratica dei greci-bizantini nel settore musicale. La sistematiz-
zazione octoecale ne e l'indice piu evidente. Ma forse anche un uso piu fre-
quente di una voce “organale”. Influsso che non significa “trasposizione” di
modelli sic et simpliciter ma inseminazione di idee ed orizzonti operativi in
grado di far evolvere la realta sul terreno locale.

e La invenzione delle formule ecchematiche per coadiuvare lo sviluppo del rap-
porto tra la memoria uditiva e le intonazioni secondo I’esatta modalita. Sono
noti gli esempi del tipo: Primum quaerite regnum Dei oppure Tertia die est
quod haec facta sunt, ecc.

e ’apparizione della notazione adiastematica — che non puo o non sa ancora
precisare sulla pergamena il grado dei suoni e le loro curve melodiche — e per-
tanto mantiene inalterato il rapporto di dipendenza tra i cantori e il “diretto-
re”. Egli deve continuare a fornire tutti gli elementi, anche quelli gia notati
(dacché il manoscritto non & in uso ai cantori). Inoltre sulla pergamena si tro-
vano fissati solo gli elementi piu difficili da memorizzare, soprattutto quelli
legati agli aspetti ritmici e all’ornamentazione. Come anche le lettere aggiun-
tive: proprio perché suscettibili di sfumata interpretazione, suppongono la
dipendenza da un qualche cenno preciso. Infatti I'unita dell’espressione cora-

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 445

Giovanni Conti

le costituisce 'impegno primario richiesto ad una guida durante I’atto esecu-
tivo. Tutto cio & determinante al punto che le notazioni neumatiche adiastema-
tiche vengono denominate anche “notazioni chironomiche”. La moltiplicazione
e il perfezionamento dei codici neumati attestano senza dubbio I'intenzionalita
di sussidiare I'impianto corretto e la pratica pertinente del nuovo repertorio
standard, affidato ai responsabili delle Scholae. Erano necessari, i codici.
Infatti per la diffusione capillare e la esecuzione il piu possibile “unanime” del
canto — ormai ovunque aureolato col nome di Gregorio — non si poteva certa-
mente contare su di un numero di cantori di provata competenza come nei
tempi andati (cioe attivati semplicemente e unicamente dalle risorse della
memoria anche dal momento che erano molte le novita di natura melodico-rit-
mica introdotte nel repertorio), numero che fosse sufficiente per coprire le
necessita del vasto impianto. Se ovviamente il sussidio prezioso dei codici neu-
mati non poteva moltiplicarsi agevolmente — anche per il loro prezzo — sembra
che si sia fatto tutto il possibile per dotare di almeno una copia le biblioteche
delle Scholae. Cosi il direttore corale ne poteva disporre per ri-trasmettere con
maggior fedelta, previo studio e assimilazione personale, I'insegnamento dei
brani, in condizioni che sempre meno favorivano la memorizzazione e la stes-
sa custodia integra del patrimonio memorizzato. Ed era e restava questo il
problema vero: perché anche il codice neumato poteva fungere si da deposita-
rio definitivo, ma muto, del repertorio liturgico. E poi basti pensare a quanto,
ancora piu tardi, dichiarera Johannes Affligemensis “Cotto(n)”: Hae autem
omnia intervalla distincte demonstrent, usque adeo, ut et erroem penitus
excludant, et oblivionem canendi, si semel perfecte sint cognitae, non admit-
tant: quis non magnam in eis utilitatem esse videat? Qualiter autem irregula-
res neumae erroem polius quam scientiam generent in virgulis et clinibus
atque podatis considerari perfuacile est, quoniam quidem et aequaliter omnes
disponuntur, et nullus elevationis vel depositionis modus per eas exprimitur.
Unde fit, ut unusquisque tales neumas pro libitu suo exaltet aut deoprimat, et
ubi tu semiditonum vel diatessaron sonas, alius ibidem ditonum vel diapente
faciat, et si adhuc tertius adsit, ab utrisque disconveniat. Dicit namque unis:
Hoc modo magister Trudo me docuit; subiungit alius: Ego autem a magistro
Albino didici; ad hoc tertius: Certe magister Salomon longe aliter cantat. Et ne
te longis morer ambagibus, raro tres in uno cantu concordant, ne dum mille,

445



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 446

lubilate Deo in voce exultationis. Le radici medievali del ministero liturgico del maestro del coro

quia nimiruym dum quisque suum praefert magistrum, tot fiunt diversificatio-
nes canendi quot sunt in mundo magistril2.

La notazione neumatica (almeno quella di alcune famiglie) oltre ad essere una
novita sussidiaria pratico-funzionale-istituzionale ed una indubbia attestazio-
ne del nuovo statuto professionale nobilitante il maestro capace di “leggere”,
traduceva cosi in codice visivo-segnico — perfezionandosi nella diastemazia e
negli accorgimenti ritmici — quell’oggettivo antecedente codice gestuale che
era stato collaudato nelle faticose esperienze di insegnamento. E di riscontro
la scrittura fissata, d’ora in poi sarebbe stata in grado di offrire un suo appor-
to: quello di restituire alle future movenze della mano un orientamento tale da
fare assomigliare la direzione ad una vero e proprio atto di natura “rituale”
(nromos).

La vieppiu incrementata spettacolarizzazione delle celebrazioni liturgiche,
quale rivincita gallicano-franca sulla sobrietas romana. Divenne tale da sup-
portare (ed integrare nell’insieme) anche una competenza gestuale di un mae-
stro a favore dei cantori.

Infine si calcoli I'autentica cura “estetica”, almeno a livello progettuale e pro-
grammatico. Nasceva non per “estetismo” (salvo la sempre ricorrente perico-
losa forza centrifuga del “musicale”), ma entro 'orizzonte vivace di quella
sostanziosa spiritualita biblico-liturgica che riconosceva il valore primario
della Parola interpretata e pregata. Ora tutti elementi lucidi all’intelligenza e
pulsanti nel cuore del “direttore” — a sua volta “orante” e non senza un appor-
to emozionale — potevano trovare solo nel gesto (e nella gestione chironomica
del coro) al momento dell’atto vivo e vitale dell’ingaggio celebrativo un ele-
mento prezioso di natura simultaneamente espressiva di sé e mistagogico-
impressiva per i cantori. Cio equivale a quanto sinteticamente immaginera, nel
IX sec., Giovanni Diacono quando parlera di dolce canto di san Gregorio reso
con le soavi inflessioni delle dolci cantilene. In quest’ottica il canto liturgico
medievale e la sua composizione possono essere valutati come apice di un pro-
cesso retorico attraverso il quale si esternavano (nei gesti di lode o di suppli-

12 JOHANNES AFFLIGEMENSIS, De musica cum Tonario, cap. XXI, ed. JosEpH SMITS VAN WAESBERGHE, Roma 1950,
133-134 [Corpus Scriptorum de Musical. Sempre di attualita risulta dello stesso JOSEPH SMITS VAN
WAESBERGHE, La place exceptionnelle de 'ars musica dans le développement des sciences au siecle des
carolingiens, in Revue grégorienne (1952) 81-104.

446

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 447

Giovanni Conti

ca, nella riflessione sapienziale o nella narrazione sapida) i frutti di una cre-
dente e convinta partecipazione al “dialogo di Alleanza”.

In seguito e a causa della compresenza di tutti questi fattori le stesse diverse
prospettive soggiacenti alla interpretazione semantica del termine “chironimia” si
prestano ad un a ri-lettura in cui le peculiari sfumature di significato, risultano pit
agevolmente integrabili: “neuma”, dunque, sia come nomos che come nutus, ambe-
due regolatori dello pneuma alitante e definitivo movente delle vibrazioni vocali,
regolate nella esecuzione corale di una mano.

Il significante verbale rimane quello greco, ma la eventuale attivazione pratica di
esso si configura adattata alla situazione ed alle necessita della novita contestuale in
cui ora e recepito. Soltanto che in Occidente, I'uso eventuale della mano chironomi-
ca, esclude - salvo eccezioni — I'impiego simultaneo di una segnaletica digitale.

Ed in effetti, posteriormente alla riforma carolingia, si registra I’apparizione —
seppure avarissima - di alcune testimonianze occidentali di natura letteraria e/o
iconografica concernenti il magister chori o il magister scholae. Testi o immagini
che fanno emergere la sua posizione dignitaria (funzionale-pratica e simbolica) e/o
alludono alla sua eventuale gestualita direttoriale. Tra ’altro favorita anche dalla
riscoperta e riproposta di elementi liturgici della piul corposa antica ritualita tem-
plare. Tipica la figura di Davide: vir in canticis eruditus, qui armoniam musicam
non vulgari voluptate, sed fideli voluntate dilexit...13, nonché quella dei “capocoro”
evocati dai salmi.

In sostanza il percorso tracciato si @ mosso da un quadro “indiziale” per arriva-
re, seppur faticosamente, a meglio avvalersi di qualche conferma oggettivamente
piu delineata, anche se piuttosto “tardiva”.

Pertanto ci sembra possibile la ri-lettura — se non del tutto chiara almeno cauta-
mente probante senza asserti presuntuosamente categorici — dei pochi documenti
disponibili.

Ne passiamo in rassegna i principali, che peraltro sono stati gia raccolti e a suo
modo interpretati e commentati da M. Huglo.

13 AGOSTINO D’IPPONA, La Citta di Dio (De civitate Dei), XVII, 14, ed. D. GENTILI, Roma 2005.

447

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 448

lubilate Deo in voce exultationis. Le radici medievali del ministero liturgico del maestro del coro

Testi letterari

Gli elementi che si riscontrano in essi si riferiscono ad uno o a pitt elementi degni
di nota, per cui non & agevole una categorizzazione schematica dei riferimenti, spe-
cie se si vuol prestare attenzione alla collocazione geografica e alla successione
“cronologica” dei testi stessi.

a) Importanza istituzionale del magister chori
Alcuni passaggi mettono in chiaro rilievo, senza entrare pero in dettagli descrit-
tivi, il ruolo del maestro:

e Cantoris officium est chorum in cantuum elevatione vel depressione vel per se
vel per succentorem suum regerel4. Interessante la precisazione succentorem
suumls.

Risulta sottolineata la sua posizione centrale nel coro-corona: quasi a modo di
gioiello di un anello. Questo aspetto, oltre quello insistito che riguarda il ruolo
anche “funzionale” di garantire “I'unita”, e insistentemente ribadito dai testi a
motivo della sua natura di testimonianza “patristica” e per la sua forte dimen-

sione “simbolica”.

e V’¢ un luogo eminente per il coro e soprattutto per il Magister. Come nell’an-
tichita la Schola aveva trovato la sua sistemazione “attorno all’altare” in semi-
cerchiol6 tale posizione, ma ora “davanti all’altare” fu rivalorizzata nell’XI sec.
sulla spinta di una diffusa spiritualita cluniacensel?. In ciascuna delle due
posizioni (la primitiva e la nuova) al “direttore” doveva essere riservato un
posto rilevante. E gli esecutori stanno sempre stretti in cerchio attorno a lui.
Tutti devono poter chiaramente ricavare le indicazioni necessarie al canto,

14 Consuetudinario di Lichfield (1193) o di Exter. Citazione da MARTIN GERBERT, De cantu et musica sacra a
prima ecclesiae aetate usque ad praesens tempus, 1, 304, Oberried 1774 .

15 Si trovano delle allusioni ad una doppia direzione (forse anche sincronizzata, se richiesta dalla diversa
collocazione dei cori): Duo regentes chorum. Cfr. MicuiL HuGLo, La chironomie medievale, cit. nota 4. Ad
es. il Liber ordinarius padovano (Padova, Bibl. Capitolare, ms. E 57, ¢ 102r) attesta ’attivita di due cori
per le prose del Benedicamus Domino al termine della processione battesimale: (...) quatuor de canonicis
vel aliis ecclesiae clericis in corpore ecclesiae cantat... la prima prosa. La seconda e eseguita da altri
quattro cantori posti in eminentiori loco graduum ab altari sanctae Crucis (in Il Liber ordinarius della
Chiesa padovana, cit.).

16 Chorum autem ab immagine factum coronae et ex eo ita vocatum; unde et Ecclesiasticus liber scribit:
Stantem sacerdotem ante aram et in circuitu eius corona fratrum, ISIDORO DI SIVIGLIA, De Eccl. Officiis, 1, 2.

17 Cfr. Urpericus 11, Consuetudines Cluniacenses, PL 149, 749.

448

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 449

Giovanni Conti

specie quelle elargite attraverso il gesto della mano. Egli ¢ punto di riferimen-
to allorché, una volta che i solisti hanno cantato le melodie ricche di melismi,
il canto deve coinvolgere tutta la Schola.

Il magister deve essere guardato attentamente dai componenti del coro:
Praecentorem... directorem sui constituant ad quem diligentissime atten-
dant1s.

Al magister chori spetta I'insegna onorifica del baculus, come ai grandi digni-
tari. Magister scolarum tenens baculum episcopalem incipit Puer natus est et
per certas determinatas stantias'® ab utroque latere cantatur usque in fine20.
La presenza stessa nel libro della norma che regola la consuetudine, attesta
I'importanza che si attribuiva a questa precisa prassi ed icona del diritto-dove-
re del Magister. E si noti, ancora una volta, I’accenno all’intervento di una
certa drammatizzazione estetico-esecutiva ottenuta con la suddivisione dei
cori e consequenzialmente con la valorizzazione acustico-spaziale del tempio.

Ancora: Andrea Floriacensis narra nella vita di Arnardus Gauzlino: Fecit et
precentorialem virgam argenteo scemate nitentem, cuius verticis summitas
fert christallum et lucida gemmarum contubernia, haec subnotans modulami-
na: Octonos distingue modos per pneumata, cantor, / Laudibus in cunctis pla-
ceas ut iure tonanti. / Regibus est sceptrum, cantoribus est et id ipsum. / Hoc
metuunt multi, dum stat censura superbi; / hoc et amant monachi, stantes in
laude parati. / Aurea virga notat, quid rex pro iure sequatur. / Innixus longo
cantor dat signa bacillo. / Grex sequitur tutus, clare tonat ipsa iuventus. / Hoc
Helgardus tuus cantor non segnis alumnus / solemni de more facit, legemque
priorum / Palmatus baculo, gemmis crustatus et auro. / [...] Hunc pro more
gerit festis solemnibus anni.../...21.

Questo testo costituisce una delle piu significative e complete descrizioni che
ci e dato reperire. Il ricco baculus del Magister qui & assimilato allo scettro dei
re ed al “pastorale” del vescovo. Di conseguenza i cantori simboleggiano un

18 GIROLAMO DI MORAVIA, oggi identificato quale domenicano inglese attivo anche a Parigi (Hieronymus de
Moravia). Cfr. anche MicHEL HuGLO, La chironomie medievale, cit., nota 3.

19 1] riferimento ¢ alle parti delle tropature presenti nell’Introitus.
20 Cfr. “Liber ordinarius” della Chiesa padovana, ed. Cattin-Vildera, 56, nr. 65 m (ms. E57, ¢ 44v.), cit.

21 Testo inserito da JuLius voN ScHLOSSER nell’antologia: Quellenbuch. Repertorio di fonti per la storia dell’ar-
te del Medioevo occidentale (sec. IV-XV), Firenze 1992, 183-184.

449

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 450

lubilate Deo in voce exultationis. Le radici medievali del ministero liturgico del maestro del coro

“gregge” fedele che conosce e si comporta secondo i cenni della guida (remi-
niscenza del testo evangelico di san Giovanni). Il “coro” appare allora come
metafora vivente del popolo cristiano che cammina nella docilita e loda nella
concordia. Nella situazione descritta tale ruolo spetta al solerte magister El-
gardo, il quale lo svolge secondo un costume (de more facit, pro more gerit...).

b) Allusioni alla attivita chironimica durante i sacri riti
Una seconda serie di testi contiene qualche pit precisa allusione ad aspetti della
gestualita: quella entro la quale possiamo iscrivere la direzione “chironomica”.

e Praecentor manu et voce alios ad harmoniam excitat22. Manu et voce: € I'e-
spressione sintetica di un personale comportamento che assomma I'impegno
esterno e la espressivita del mondo interiore. Locuzione che troviamo ripetuta
letteralmente nel testo che segue, sebbene redatto in luogo distante e in con-
testo specificamente riferito alla pratica del canto ambrosiano. Eccolo:

e Primicerius, lectorum paululum semotus a loco suo infra chorum incipit
antiphonam in choro lectoribus circumstantibus eum in modum coronae, ipso
mediante manu et voce descensionem antiphonae et ascensionem?3. A Milano
il costume direttoriale (ci e dato di ipotizzare una koiné tecnica) & dunque simi-
le a quello di Roma, della Gallia e di altre regioni. La evidenziata vicinanza tra
il luogo della Schola e il luogo da cui i lettori proclamano le sacre letture
risponde ad una prospettiva teologico-simbolica — perfettamente attualizzata
dal verbomelodismo del repertorio — e non solo ad una ragione di praticita.

e Cumque manum ille ad modulos sequentiae pingendos rite levasset... Stavolta
si tratta di una testimonianza narrativa lasciataci dall’autore di Casus Sancti
Galli (1030)24. Un monaco sangallese in occasione di una messa solenne cele-
brata ad Inghelheim con la presenza di diversi vescovi, si porta al centro del
coro?5 per dirigere con il gesto della mano il canto di Laudes Salvatori, se-

22 ONORIO D’AUTUN, Gemma animae. Cfr. MicHEL HuGLO, La chironomie medievale, cit., nota 2.
23 BEroLDUS, Ordo et caerimoniae ecclesiae Ambrosianae Mediolanensis, ed. M. MAGISTRETTI, Mediolani 1894.

24 Casus Sancti Galli, Monum. Germ. Hist. (MGH), SS. II. 3. Si veda anche MicHEL HuGLo, La chironomie
medievale cit., nota 6. Per un’agevole lettura in traduzione italiana cfr. Cronache di San Gallo, ed. GIAN
CARLO ALESSIO, Torino 2004.

25 [ documenti di San Gallo, circa la struttura della chiesa abbaziale nel IX secolo, attestano con chiarezza
I'esistenza — davanti all’altare — di un ampio spazio riservato al ministero dei cantori. La denominazione
€ Chorus psallentium, come appunto si evince da una planimetria conservata presso la Biblioteca della
cittadina elvetica riproducente tutta I’area del monastero quale si presentava nell’anno 820.

450

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 451

Giovanni Conti

quenza attribuita a Notker. Il tono della cronaca permette di comprendere che
la gestualita legata alla direzione del canto fosse consuetudine (e il senso forte
dell’avverbio rite che specifica ulteriormente il mos). Essa e parte integrante
dell’atto esecutivo, legata ad un comportamento rituale che & apprezzato da
tutti e non soltanto utile ai cantori. Altre testimonianze legate a questa preci-
sa celebrazione - si tratta in particolare di appunti cronachistici redatti da
alcuni dei vescovi presenti — informano che quel monaco sangallese era il
“direttore” della scuola di canto di Mayence.

e Anche la tradizione di canto cassinese — influenzata dalla prassi greco-bizan-
tina — conosce l'utilita del gesto direttoriale per assicurare I'unita esecutiva.
Come ovunque, esso contribuisce in maniera determinante persino ad un
migliore fraseggio del solista, ma soprattutto e utile in relazione alla Schola
per assicurare I’assieme. In prospettiva della raffinatezza intrerpretativa di
natura ritmica la funzione del gesto si rende ancora piu determinante. Un
monaco di Montecassino offre testimonianza, nel XII secolo, di una pratica di
canto fatta propria ed osservata concordemente in diversi monasteri (greci)
del Sud Italia. Ivi il maestro del coro & esplicitamente denominato Xeipovo-
wkdc. Non fa meraviglia stati i noti rapporti con il repertorio bizantino e per-
tanto anche con I'esperienza chironomica propria di questa tradizione. Le sue
regole sono testimoniate da un piti consistente numero di fonti: «il maestro del
coro con la mano alzata in alto indica a tutti con i suoi gesti il ritmo e il modo
di esecuzione in maniera che tutti nello stesso momento guardando la sua
mano eseguono insieme il canto come fossero una sola voce»26.

La medesima fonte inoltre attesta, una volta in piu, la dignita ed il rango del
maestro il quale «tiene il suo bastone nella mano sinistra; alza in alto la destra per-
ché tutti la vedano ed applichino le regole della sua tecnica dei neumi; mostra, ad
esempio, come salire di cinque gradi».

26 La citazione, che a causa del suo valore volutamente proponiamo in traduzione italiana, ¢ presente in
MARTIN GERBERT, De cantu et musica sacra a prima ecclesiae aetate usque ad praesens tempus, [ — 1774.
La fonte, non specificata da Gerbert, & presumibilmente Cassino 318, ma ¢ stato impossibile verificarlo.

451

o



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 452

lubilate Deo in voce exultationis. Le radici medievali del ministero liturgico del maestro del coro

Gli elementi iconografici

a) Iconografia di incerta interpretazione

E un poco azzardato il tentativo di decodificare un comportamento chironomico
presentato come “paradigmatico” mediante una ideale attribuzione di esso gia a san
Gregorio Magno. Ci si riferisce all’atteggiamento in cui il pontefice ¢ presentato
dalla raffigurazione del codice di Hartker27 e da quella di un avorio di Nonantola2s.

Nei due casi il gesto del santo implica 'uso una mano sola, che ¢ quella sinistra.
La spiegazione plausibilmente avanzata per questo uso “mancino” riguarderebbe la
volonta dell’artista di precisare specificamente il gesto chironomico, e non quello
della benedizione pontificale. In tale prospettiva la versione iconografica di Hartker
risulta alquanto convincente per I’ampiezza del gesto effigiato che il santo compie
nell’atto di “dettare” la scrittura neumatica, quando, sapiente come Salomone, anti-
phonarium centonem cantorum studiosissimus nimis utiliter compilavit2®. Un po’
meno lo si ricaverebbe dall'immagine di Nonantola, data la ieraticita quasi statica
della scena (salvo il dinamismo dell’angelo). Tuttavia si tratta di una “tipologia ico-
nografica” e come tale dovrebbe avere un significato univoco.

27 Sankt Gallen Stiftshibliothek, Ms 390, Antifonario dell’Ufficio.

28 Nella fattispecie si tratta della eburnea copertura del Cantatorium di Nonantola (Ms I) ivi conservato
presso il Museo benedettino Nonantolano e Diocesano d’Arte Sacra.

29 Riferimento al noto testo di GiovannI DiacoNo, in PL 75, 90, di dubbio valore storico ma di prepotente cari-
ca mitica.

452



Giovanni Conti

453

n - Lo
: e PEREL SR
4 ?ér\.n.,‘ g

T EEE

2008 16:43 Pagina 453

07.gxd 3-

7
o

b,

.gxd:rivista.teo.n.2

RTLu_3_2008

AER
o N N LY A

Gregorio Magno
(Codice di Hartker)




RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 5-$2008 14:19 Pagina 454

lubilate Deo in voce exultationis. Le radici medievali del ministero liturgico del maestro del coro

Gregorio Magno
(Avorio di Nonantola)

454



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 455

Giovanni Conti

b) Un caso di iconografia “esplicita”

Si tratta di due importanti ed eloquenti raffigurazioni incise su tavole d’avorio,
appartenenti ad un dittico originario30. La loro attenta osservazione & istruttiva,
anche perché si presenta a modo di essenziale sintesi di tutti gli elementi sin qui
evocati.

e Al centro del primo piatto3! campeggia maestosa la figura di san Gregorio (fig.
1), rivestito di casula e di pallio. Qui e la sua mano destra che sta elevata quasi
in atto di direzione (non benedicente!) come si deduce dalla figurazione pres-
soché simmetrica della mano sinistra la quale regge I’antifonario aperto sulla
prima pagina: Ad te levavi animam meam. Chiara evocazione di una figura e
di un evento istituente. Attorno al santo, effigiati in modulo minore ma signifi-
cativamente disposti a semicerchio ad modum coronae sette chierici in atto di
cantare, raccordati tra loro dalla figura centrale del magister chori. Questi ha
le mani levate, esattamente in atto di dirigere il canto che conosce a memoria
ed ha fatto memorizzare ai coristi. La sua immagine significativamente ripro-
dotta “di spalle” riflette quasi specularmente la positura del santo pontefice: a
modo di suo rappresentante e prolungamento attualizzante. C’¢ da supporre
che egli stesso canti compiendo un gesto di totale partecipazione, la quale deve
essere detta, stavolta, manibus et voce.

¢ La seconda scena (fig. 2) e di impianto sostanzialmente simile alla prima, ma
¢ altrettanto interessante ed importante nel mostrarci la posizione della Scho-
la, durante un atto specifico del suo esercizio liturgico, quale ¢ documentata
dalle fonti piu antiche: quasi in circuito altaris. Si notava antecedentemente
che per i tempi arcaici non ¢ mai accennata esplicitamente la gestualita chiro-
nomica del Magister. Ed eccola apparire qui, nell’evidenza delle due braccia
alzate, con una movenza che e insieme direttoriale e coreutica: si tratta pro-
babilmente del canto del Sanctus, in una ideale memoria di messa celebrata
dallo stesso san Gregorio.

30 [ due avori sono separati, ma entrambi in origine costituivano sicuramente la copertura di un Can-
tatorium come le dimensioni di 33,3 cm x 11,6 cm si rivelano analoghe a quelle di altri libri della mede-
sima tipologia (Monza, St. Gallen, ecc.). Lo smembramento delle due facciate ha provocato la duplice col-
locazione attuale, I'una al Fitzwilliam Museum di Cambridge, I’altra a Francoforte.

31 Per la sua plastica bellezza e il dinamismo accentuato dell’insieme, tale figura e riprodotta nell’opera di
JEAN-CLAUDE ScHMITT, La raison des gestes dans I’Occident médiéval, Paris 1990.

455

o




RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 5-$2008 14:25 Pagina 456

lubilate Deo in voce exultationis. Le radici medievali del ministero liturgico del maestro del coro

Non & possibile stabilire quanto di rispecchiamento di una prassi primitiva o di
sacralizzazione di una prassi piu recente sia iscritta in queste immagini. Co-
munque al nostro interrogare rispondono assai significativamente.

W . o,

itk 1 o

T anfy

LN/

Figura 1 Figura 2

456



RTLu_3_2008.gxd:rivista.teo.n.2_07.gxd 3-$2008 16:43 Pagina 457

Giovanni Conti

Questo stato di cose di impronta “medievale” avra ancora una lunga sopravvi-
venza, seppure con varieta di accentuazioni e di realizzazioni. Verra meno nel sec.
XVI circa, per cause che sono a tutti ben note e comunque agevolmente intuibili.

Dopo gli studi di Mocquereau nell’ambito di una quasi matura stagione della
moderna restaurazione gregoriana la chironimia si riproporra come elemento
opportuno se non additittura necessario: e tuttavia lo statuto della sua pratica si
delineera all’insegna di teorie e di metododologie non altrettanto mature.

Oggi un passo avanti — con la mediazione delle avanzate ricerche semiologiche e
dell’estetica modale — & possibile ed indispensabile.

Sono auspicabili, per I'indubbio interesse in vista di un comune vantaggio, una
documentazione ampia ed un “confronto” serio sulle attuali modalita di conduzio-
ne, cosi da poter delineare — pur con tutte le variabili dell’apporto personale dei
Magistri Scholarum — alcuni tratti oggettivi di uno stile direttivo.

Cio non come accondiscendimento o imitazione di quanto ¢ diventato normale in
vista delle pratiche concertistiche o comunque corali, ma per una seria ripresa della
verita storica e liturgica in vista della salvaguardia della purezza e della freschezza
di un gregoriano riproposto come canto del “cuore” di ogni persona che la “voce”
rivela, ma che raggiunge la sua pienezza orante e la sua carica segnico-ecclesiale
soltanto con l'autorevole servizio di una guida, dotata di sensibilita raffinata e di
“mano” esperta.

457



