RTLu XIV (1/2009) 5-12

Editoriale
Benedetto XVI o la forza dell’'umile amore

André-Marie Jerumanis
Facolta di Teologia (Lugano)

Diversi eventi della recente vita ecclesiale hanno avuto una risonanza non solo
intraecclesiale ma anche extraecclesiale. La decisione di remissione della scomunica
dei quattro vescovi, consacrati dall’Arcivescovo Lefebvre nel 1988, ha generato un
clima di incomprensione, clima ampliato dalle parole di uno di loro, il vescovo R.
Williamson, sul dramma della Skoah in favore di tesi negazioniste. Anche il mon-
do teologico si & visto interpellato intorno all’interpretazione da dare del Concilio
Vaticano II. Sembrava che il gesto di revoca della scomunica dei quattro vescovi
relativizzasse il valore del Concilio Vaticano II. Diverse le interpretazioni teologiche
date all’operato di papa Benedetto XVI. Chi lo leggeva in chiave di «restaurazione
in corso» (H. Kiing), chi lo vedeva positivamente come tentativo di ri-costruzione di
un’unita persa, sottolineando che la remissione della scomunica non significava che
I'unita era ristabilita. Alcuni media praticando un’ermeneutica del sospetto e della
contrapposizione hanno reso difficile un approccio sereno all’evento, considerata la
complicazione creata dal caso Williamson. Trascurando di fatto I'intenzione profonda
del Papa, indicata dal momento scelto per ’annuncio della revoca della scomunica,
la fine della settimana di preghiera per I'unita dei cristiani, si poteva arrivare a non
cogliere il coraggio di Benedetto XVI, il quale manifestava concretamente, attraverso
tale gesto, che lo sforzo per creare I'unita nella Chiesa non deve spegnersi, che si
possono lasciar presagire altri gesti significativi. Il clima mediatico e quello creatosi
nella comunita ecclesiale ha provocato sofferenze in tutti i campi, sia tra chi non ha
capito il gesto, sia nei cuori di coloro che si sono sentiti feriti dal tono delle critiche
fatte a Benedetto XVI. L’affermazione chiara da parte di Benedetto XVI il 4 febbraio
2009 che «La Shoah fu un crimine contro Dio e gli uomini», chiedendo al vescovo
negazionista di ritrattare le sue affermazioni, ha disinnescato I'incomprensione in di-
versi ambiti della societa civile ed in modo particolare con il mondo ebraico. La lette-



Editoriale: Benedetto XVI o la forza dell’'umile amore

ra ai vescovi della chiesa cattolica riguardo alla scomunica dei 4 vescovi il 12 marzo
2009 ha concorso ad una ulteriore distensione, provocando un esame di coscienza
intraecclesiale sulla recente vicenda e sul modo di vivere la fede nella chiesa stessa.
C’e chi ha sottolineato le tre svolte del papa nella lettera di Benedetto XVI1. C’e chi
e stato sorpreso dal modo inconsueto di esprimersi per un papa. Tutti perd sono
stati interpellati dal tono sincero e umile di Benedetto XVI che ha dato un esempio
a tutti della forza dell’'umile amore. In realta, ’abbinamento tra umilta e carita, che
ritroviamo nella lettera, riflette lo spirito dell’enciclica Deus Caritas est, spirito che &
in linea con le beatitudini, con la tradizione patristica espressa da sant’Agostino nel
suo commento del prologo del vangelo di Giovanni quando afferma: ubi humilitas,
ibi caritas?, o ancora con la Regola di San Benedetto dove I'umilta & condizione per
arrivare alla perfezione della carita: «Una volta ascesi tutti questi gradi dell’'umilta,
il monaco giungera subito a quella carita, che quando & perfetta, scaccia il timore»
(VII, 67). B proprio nel nome della carita che Benedetto XVI ha realizzato il gesto di
revoca della scomunica per creare un clima che possa permettere ai cristiani che
hanno seguito Lefebvre di ritrovare la piena unita con la Chiesa cattolica. «Dobbiamo
davvero tranquillamente lasciarli andare alla deriva lontani dalla Chiesa?», si chiede
il papa. E sempre seguendo il principio della carita che Benedetto XVI si riferisce
al brano di Gal 5,13-15, per invitare tutti al reciproco rispetto secondo la logica
dell’amore: «Ho notato con sorpresa I'immediatezza con cui queste frasi ci parlano
del momento attuale: “Che la liberta non divenga un pretesto per vivere secondo la
carne, ma mediante la carita siate a servizio gli uni degli altri. Tutta la legge infatti
trova la sua pienezza in un solo precetto: amerai il prossimo tuo come te stesso. Ma
se vi mordete e divorate a vicenda, guardate almeno di non distruggervi del tutto
gli uni gli altri!”». In questo modo il papa ha ricordato che il cristianesimo non & in-
nanzitutto una teoria, ma piuttosto adesione ad una Persona, comunione di vita con
Cristo che non puo esaurirsi a livello intellettuale, ma deve manifestarsi nell’agire.
Tra ortodossia e ortoprassia esiste quella relazione di reciprocita, gia evidenziata 25
anni prima3. Per quanto riguarda I'interpretazione del Concilio Vaticano II, il papa
afferma chiaramente la chiave di lettura adoperata: «Non si pud congelare I’autorita

1 Cfr. A. MELLONI, Le tre svolte di Ratzinger, in Corriere della Sera, 15 marzo 2009, 32. Non ne condividiamo
I’analisi, che a nostro parere non rispecchia fedelmente lo scritto e 'insieme del pensiero teologico di
Benedetto XVI.

2 Inlo. Ep.tr., Prol. (PL 35, 1977-1978; SC 75, 107).

3 «Della fede cristiana fa di fatto parte la prassi della fede; un’ortodossia senza ortoprassi smarrisce il senso
del cristianesimo: ’amore che viene dalla grazia» (J. RATZINGER, in Prospettive di morale cristiana. Sul
problema del contenuto e del fondamento dell’ethos cristiano, Roma 1986, 55).



André-Marie Jerumanis

magisteriale della Chiesa all’anno 1962 - cio deve essere ben chiaro alla Fraternita.
Ma ad alcuni di coloro che si segnalano come grandi difensori del Concilio deve es-
sere pure richiamato alla memoria che il Vaticano II porta in sé 'intera storia dot-
trinale della Chiesa. Chi vuole essere obbediente al Concilio, deve accettare la fede
professata nel corso dei secoli e non puo tagliare le radici di cui I’albero vive».

I1 25 gennaio 2009, ricorrevano cinquanta anni dal primo annuncio pubblico del
Concilio da parte di Giovanni XXIII. 11 Concilio Vaticano II, che & stato definito da
Giovanni Paolo II «il piti grande evento religioso e culturale del secolo»4, realizzava
cio che Paolo VI nel discorso inaugurale della seconda sessione del Concilio Vaticano
II (29 settembre-4 dicembre 1963), annunciava, definendone i quattro obiettivi: una
definizione pili esatta e completa della Chiesa, il rinnovamento della Chiesa Cattolica,
la ricomposizione dell’unita fra tutti i cristiani, il dialogo della Chiesa con il mondo
contemporaneo. Questi punti esplicitano 'intenzione iniziale espressa da Giovanni
XXIII nel discorso di apertura del Concilio: diffondere la dottrina di Cristo in modo
efficace nel mondo contemporaneo, dottrina che porta alla vita e all’azione5. Rilevia-
mo I'indirizzo cristocentrico del discorso di Paolo VI. Alle tre domande sul principio,
sulla via e sullo scopo del Concilio, Paolo VI rispondeva: «Cristo! Cristo!, nostro prin-
cipio, Cristo nostra via e nostra guida! Cristo, nostra speranza e nostro termine»®.

Diverse sono state le interpretazioni del Concilio Vaticano II e questo dato di fatto
motiva la sua difficile ricezione. Possiamo ravvisare due ermeneutiche principali:
I'una, insistendo sulla rottura operata dal Concilio con il passato, dando priorita
allo spirito del Concilio e relativizzandone i testi, vede una discontinuita tra Chiesa
preconciliare e Chiesa postconciliare; I’altra, ne mostra il carattere di riforma, insi-
stendo sulla continuita. Nel 2005, il papa rilevava di fatto una continuita nei principi,
ma senza negare la discontinuita legata alla contingenza delle applicazioni concrete.
Tale ermeneutica della riforma permette di capire la portata delle novita nella conti-
nuita del Concilio Vaticano II. Essa corrisponde sia all’intenzione che Giovanni XXIII
ha espresso nel discorso inaugurale, I'11 ottobre 1962, sia di Paolo VI nel discorso
conclusivo il 7 dicembre 1965. I’ermeneutica della riforma, significa dunque con-
cepire il rinnovamento conciliare «nella continuita dell’'unico soggetto-Chiesa, che
il Signore ci ha donato; & un soggetto che cresce nel tempo e si sviluppa, rimanendo
pero sempre lo stesso, unico soggetto del Popolo di Dio in cammino. L’ermeneutica

4 GIOVANNI PaoLo II, Varcare la soglia della speranza, Milano 1994, 171.
5 GIovANNI XXIII, in AAS 54 (1962) 790-792.
6 Paoro IV, VI allocutio, 29 sept. 1963, EV (91) 144.



Editoriale: Benedetto XVI o la forza dell’'umile amore

della discontinuita rischia di finire in una rottura tra Chiesa preconciliare e Chiesa
postconciliare»?.

E utile ricordare la relazione finale del sinodo straordinario del 1985: in essa i
Padri sinodali parlavano di luci e ombre nella accettazione del concilio8. Nel ricono-
scerne i frutti, esprimono il loro pieno consenso nel «promuovere ulteriormente la
conoscenza e I'applicazione del concilio sia nella lettera che nello spirito»9. Riferen-
dosi alle zone d’ombra parlano di disaffezione verso la Chiesa nel primo mondo. Tra
le cause di non fecondita del concilio ad extra viene menzionato non solo il cosiddetto
consumismo, ma anche «l’esistenza nella societa di forze capaci di grande influenza
che agiscono con un certo spirito ostile verso la Chiesa»10. Tra la cause interne si
allude ad «una lettura parziale e selettiva del concilio come anche un’interpreta-
zione superficiale della vera dottrina del concilio»!! e, in modo particolare, viene
evidenziato un approccio troppo sociologico e istituzionale della Chiesa che esclude
la dimensione misterica. [ Padri sinodali invitano ad una lettura integrale e organica
dei diversi documenti, e ad interpretare gli stessi nell’accordo offerto dalle quattro
costituzioni maggiori. Affermano esplicitamente che «non e lecito separare 'indole
pastorale dal vigore dottrinale dei documenti. Cosi anche non e legittimo scindere
spirito e lettera del concilio. Il concilio deve essere compreso in continuita con la
grande tradizione della Chiesa ed insieme dalla stessa dottrina del concilio dobbiamo
ricevere luce per la Chiesa odierna e per gli uomini del nostro tempo. La Chiesa &
la medesima in tutti i concili»12. In modo particolare si insiste sulla missione della
Chiesa nel mondo in prospettiva pasquale. «In questa prospettiva pasquale, che af-
ferma I'unita della croce e della risurrezione, si scopre il vero e falso significato del
cosiddetto “aggiornamento”. Si esclude un facile adattamento che potrebbe portare
alla secolarizzazione della Chiesa. Si esclude anche una immobile chiusura in se
stessa della comunita dei fedeli. Si afferma invece ’apertura missionaria per la sal-
vezza integrale del mondo. Attraverso questa tutti i valori veramente umani non solo
vengono accettati ma energicamente difesi: la dignita della persona umana, i diritti

7 Discorso di Sua Santita Benedetto XVI alla Curia romana in occasione della presentazione degli auguri
natalizi, giovedi 22 dicembre 2005, in AAS 98 (2006) 46.

8 Cfr. Synopus EpPiscoPorRUM (in coetum generalem extraordinarium congregata, 1985), Relatio finalis Ecclesia
sub Verbo Dei mysteria Christi celebrans pro salute mundi, 7 decembris 1985, EV/9, 1779-1818.

9 Ibid., 1780.
10 Ibid., 1783.
11 Ibid., 1784.
12 Ibid., 1785.



André-Marie Jerumanis

fondamentali degli uomini, la pace, la liberta dalle oppressioni, dalla miseria e dal-
I'ingiustizia. Ma la salvezza integrale si ottiene solo se queste realta umane vengono
purificate ed elevate ulteriormente mediante la grazia alla familiarita di Dio, per
Gesu Cristo, nello Spirito Santo»13. Si insiste sulla missione salvifica integrale della
Chiesa in rapporto al mondo. La missione della Chiesa & spirituale ma & anche mis-
sione di umanizzazione della societa. In modo particolare si pensa alla missione della
Chiesa a servizio dei poveri, degli oppressi, degli emarginati. Si allarga il concetto di
poverta, alla poverta spirituale, alla mancanza di libertal4. Nella conclusione viene
affermato chiaramente che «il messaggio del concilio Vaticano II & stato gia accolto
con grande consenso da tutta la Chiesa e rimane la magna carta per il futuro»15.
Un ultimo punto emerge dalla lettera di papa Benedetto XVI: la preoccupazione
per la crescente perdita della memoria di Cristo, preoccupazione che anima il suo
sforzo nel ricostruire I'unita della Chiesa: «Nel nostro tempo in cui in vaste zone
della terra la fede e nel pericolo di spegnersi come una fiamma che non trova piu
nutrimento, la priorita che sta al di sopra di tutte & di rendere Dio presente in questo
mondo e di aprire agli uomini I'accesso a Dio. Non ad un qualsiasi dio, ma a quel Dio
che ha parlato sul Sinai; a quel Dio il cui volto riconosciamo nell’amore spinto sino
alla fine (cfr. Gv 13,1) — in Gesu Cristo crocifisso e risorto. Il vero problema in questo
nostro momento della storia e che Dio sparisce dall’orizzonte degli uomini e che con
lo spegnersi della luce proveniente da Dio 'umanita viene colta dalla mancanza di
orientamento, i cui effetti distruttivi ci si manifestano sempre di pit». Portare avanti
la memoria di Cristo richiede I'unita dei cristiani quale segno della loro credibilita:
«Condurre gli uomini verso Dio, verso il Dio che parla nella Bibbia: questa & la prio-
rita suprema e fondamentale della Chiesa e del Successore di Pietro in questo tempo.
Da qui deriva come logica conseguenza che dobbiamo avere a cuore I'unita dei cre-
denti. La loro discordia, infatti, la loro contrapposizione interna mette in dubbio la
credibilita del loro parlare di Dio». Ma affermare I'urgenza dell’evangelizzazione non
significa per Benedetto XVI promuovere un spirito di intolleranza religiosa, ma piut-
tosto che I’affermazione di Cristo avviene secondo la tolleranza dell’amore: «A cio si
aggiunge la necessita che tutti coloro che credono in Dio cerchino insieme la pace,
tentino di avvicinarsi gli uni agli altri, per andare insieme, pur nella diversita delle
loro immagini di Dio, verso la fonte della Luce - & questo il dialogo interreligioso. Chi

13 Jbid., 1812.
14 Cfr. ibid., 1815-1816.
15 Ibid., 1818.



Editoriale: Benedetto XVI o la forza dell’'umile amore

annuncia Dio come Amore “sino alla fine” deve dare la testimonianza dell’amore:
dedicarsi con amore ai sofferenti, respingere I'odio e 'inimicizia — & la dimensione
sociale della fede cristiana, di cui ho parlato nell’Enciclica Deus caritas est».

Lo svolgimento drammatico della vita ecclesiale degli ultimi mesi & certamente
un invito alla comunita teologica scientifica ad approfondire il modo di concepire e di
vivere un pluralismo intraecclesiale nella pluralita attuale della societa. La teologia,
talvolta, trasmette quell'impressione di frammentarieta e di frantumazione che non
permette di cogliere I'esistenza di unita nei contenuti, di linguaggio e di metodol6. La
scientificita teologica non consiste in una cacofonia di opinioni con le quali, come in
un gioco linguistico, si relativizza il contenuto della fede, che sembra non piu avere
una densita propria. Nel Sinodo del 1985, i Padri sinodali attiravano I’attenzione
sulla distinzione che esiste nella Chiesa tra una ermeneutica della pluriformita e una
falsa ermeneutica del pluralismo: «Quando la pluriformita e vera ricchezza e porta
con sé la pienezza, questa e vera cattolicita. Invece il pluralismo di posizioni fonda-
mentalmente opposte porta alla dissoluzione, distruzione e perdita dell’identita»17.
Balthasar in La verita é sinfonica indicava proprio nel principio di sinfonia il criterio
per distinguere un autentico pluralismo teologico, quale essere in sinfonia con Cristo
nella Chiesal8. Nello stesso senso, J. Ratzinger notava nel 1986 che «il pluralismo
rovinoso nasce quando si ¢ incapaci di riunire le grandi tensioni interne alla totalita
della fede»19. Egli si ispira del concetto patristico di sinfonia, per concepire i diversi
aspetti della molteplicita dell’'unita intraecclesiale. «Il pluralismo teologico fruttuoso
esiste la dove si uniscono le molteplici forme di espressione storiche della fede, sen-
za soffocare tale pluralita, ma riconoscendola nell’interconnessione organica della
verita che oltrepassa I'uomo»20. Puo quindi concludere che «& grande solo il plura-

16 Angelini scriveva in proposito 30 anni fa: «Le categorie teologiche fondamentali hanno subito un processo
di indeterminazione tale da non consentire pitt neppure una formulazione sufficientemente univoca dei
problemi e, quindi, una comparazione e una discussione capace di produrre qualche esito tra le soluzioni
divergenti date ad essi. In tal senso la produzione teologica si frammenta e si disperde in mille rivoli (o
fiumi o torrenti stagionali) che si ignorano reciprocamente, che qualche volta si esauriscono senza lascia-
re alcun segno apprezzabile del loro passaggio. Una rassegna della vicenda teologica attenta allo sviluppo
delle dottrine diventa estremamente difficile...» (G. ANGELINI, [ fattori socio-culturali nell’evoluzione re-
cente della teologia italiana, in La teologia italiana oggi, Brescia 1979, 102).

17 Synopus EPISCOPORUM (in coetum generalem extraordinarium congregata, 1985), Relatio finalis Ecclesia
sub Verbo Dei mysteria Christi celebrans pro salute mundi, 7 decembris 1985, 1801.

18 Cfr. H. U. vON BALTHASAR, Die Wahrheit ist symphonisch. Aspekte des christlichen Pluralismus, Einsiedeln
1972.

19 J. RATZINGER, Le pluralisme: probleme posé a UEglise et a la théologie, in StMor XXIX/2 (1986) 316.
20 Jbid., 316.

10



André-Marie Jerumanis

lismo che tende all’'unita»21, cioe nell’'unita interna della fede e nella totalita della
verita. In questo modo si puo parlare di legittima creativita per la teologia, la quale
non puo accontentarsi di essere semplice ripetizione di dottrine ufficiali o di formule
tradizionali22.

L’attuale numero della Rivista Teologica di Lugano offre al lettore una serie di
articoli sulla vita, accogliendo la pubblicazione del recente documento della Con-
gregazione della fede su questioni di bioetica nel sessantesimo anniversario della
proclamazione dei diritti umani23. Nell’attuale contesto di una societa pluralista, il
discorso della Chiesa in materia di bioetica suscita spesso incomprensione e rifiuto
aprioristico. Gli interventi della Chiesa sono avvertiti come “particolari”, motivati da
una prospettiva religiosa e pertanto non valida per tutti. I recenti dibattiti ed in par-
ticolare il dibattito sul testamento biologico in Italia hanno polarizzato le posizioni.
La firma del presidente americano B. Obama del documento che autorizza la ricerca
sulle cellule staminali embrionali (9 marzo 2009) e la critica espressa da parte dei
vescovi americani nel considerarlo un gesto politico, in contraddizione con i dati del-
la scienza e dell’etica, hanno evidenziato la difficolta di un discorso etico e giuridico
che sia rispettoso di tutti i valori umani. L’ultima polemica nata dalle parole del Papa
sull’importanza di non ridurre la lotta contro I’Aids ad una pura questione tecnica
ha solo confermato I’approccio ideologico e politico delle questioni “bioetiche”. Al-
cuni ritengono che il Magistero della Chiesa intervenga in maniera intempestiva,
che dovrebbe lasciar procedere ’evoluzione attuale della societa verso il rispetto di
posizioni diverse nel nome del famoso principio di autodeterminazione. Occorre pero
riconoscere la vera portata degli interventi del magistero ecclesiale. Non intende
imporre alla societa la propria visione, ma desidera condividere con ogni uomo di
buona volonta alla luce della ragione elementi che sono in accordo con il bene fonda-
mentale dell’'uomo e della societa. Propone delle risposte, ricordando che I’autentico
principio di autonomia richiede I'integrazione della dimensione relazionale; solo in
questo modo si rispettano pienamente I'uomo e i diritti dell’'uomo. In realta non &
il dogma a condizionare la legge. E la verita dell'uomo, la sua preziosita a dovere
essere la misura ultima di una legge. La fede certamente illumina il valore della

21 Jbid., 318.
22 Jbid., 316.

23 CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Istruzione Dignitas personae. Su alcune questioni di bioetica,
presentata il 12 dicembre 2008; il 10 dicembre si & celebrata la Giornata internazionale dei diritti umani,
che coincideva con il sessantesimo anniversario della Dichiarazione universale dei diritti umani, tappa
importante nella tutela dei diritti umani.

11



Editoriale: Benedetto XVI o la forza dell’'umile amore

vita umana alla luce del suo fondamento ultimo in Dio, essendo un baluardo contro
ogni riduzionismo “strumentalizzante”, invitando a considerarla nella prospettiva
dell’eternita e del progetto eterno di Dio che «ci ha scelti in lui» (Ef 1,4).

12



