Articoli RTLu XIV (1/2009) 23-61

Il significato della dignita della persona
nell’eta delle tecnologie riproduttive

e della medicina rigenerativa

Rilettura contestuale dell’Istruzione Dignitas personae

André-Marie Jerumanis
Facolta di Teologia (Lugano)

. ”

1. L'Istruzione Dignitas personae e I’“oblio” dell’essere personale

Il filosofo canadese Charles Taylor (autore di un saggio significativo, A Secular
Age, scritto nel 2007 e appena tradotto in italiano)!, in un’intervista pubblicata re-
centemente offre una riflessione che utilizziamo in quanto ci permette di accogliere
positivamente la recente Istruzione Dignitas personae. Su alcune questioni di bioe-
tica emanata dalla Congregazione per la Dottrina della fede il 12 dicembre 2008,
quale sorgente da cui scaturiscono profondi interrogativi che interpellano 'uomo
contemporaneo. Taylor, infatti, afferma che «nel mondo secolarizzato & accaduto
che la gente dimenticasse le risposte alle principali domande sulla vita. Ma il peggio e
che sono state dimenticate anche le domande. Gli esseri umani — che lo ammettano o
no - vivono in uno spazio definito da domande profonde. Qual & il senso della vita? Ci
sono modi di vita migliori e peggiori, ma come si riconoscono? Quali sono i modi utili
per l'individuo e per la comunita a cui appartiene? Qual e il fondamento della mia
dignita personale, che io cerco di difendere da me stesso, ogni giorno? Le persone
hanno fame di risposte su tutte le questioni e, se ne accorgano oppure no, sentono
il bisogno di vedersele risolte da qualcuno. C’e chi riterra sbagliata o assurda la mia
idea; io sono certo che e fondata. Si parla di “scoperta dello spirito”, per analogia
con le scoperte che avvengono in biologia, fisica e chimica. Ma & pilu esatto parlare
di “riscoperta dello spirito”: 'uomo ha un’eccezionale capacita di dimenticare cose
che aveva conosciute e deposte nel profondo del cuore. I filosofi, a partire da Platone,
hanno analizzato questa caratteristica umana; Heidegger parla, in proposito, di “di-

1 Cfr. C. TAYLOR, L’eta secolare, Milano 2009 (or. A Secular Age, Cambridge 2007).

23



=
=
=
<

Il significato della “dignita della persona”

menticanza dell’essere”. Io penso che I'uomo scivoli in un “oblio dell’essere”. Credo
che noi cadiamo in uno speciale tipo di dimenticanza. In ogni caso, il mondo moderno
si fonda su una ben precisa catena di oblii»2.

Al fine di superare alcune incomprensioni di fronte al documento ecclesiale, sia
rispetto al fondamento che alla forma, proponiamo una lettura che possa aiutare
a capire il senso dell’intervento, onde evitare di considerarlo insignificante per il
mondo contemporaneo, in quanto proveniente dall’ambito della fede, o di leggerlo in
modo “relativista” come V. Mancuso, quando insinua il dubbio che la Chiesa in futuro
possa cambiare posizione3. Riteniamo che il documento possa effettivamente inter-
pellare 'uomo contemporaneo aiutandolo a porsi domande essenziali, nell’accezione
indicata da Ch. Taylor, sulle implicazioni delle biotecnologie nella vita dell'uomo con-
temporaneo e dell'uomo futuro. Lo stesso titolo, centrato sulla dignita della persona,
specifica I'orientamento di fondo che anima I'intero documento. Occorre menzionare
che l'istruzione Dignitas personae esce due giorni dopo il sessantesimo anniversario
della Dichiarazione universale dei Diritti dell'uomo, mostrando chiaramente quale
contesto intenda dare alla lettura delle questioni bioetiche nel mondo contempora-
neo. L’Istruzione precisa bene il senso del proprio intervento che non concerne la
scienza come tale, ma piuttosto la dimensione della responsabilita che essa ha in
campo etico e sociale. E a questo livello che I'Istruzione afferma: «La Chiesa, giu-
dicando della valenza etica di taluni risultati delle recenti ricerche della medicina
concernenti I'uomo e le sue origini, non interviene nell’ambito proprio della scienza
medica come tale, ma richiama tutti gli interessati alla responsabilita etica e sociale
del loro operato. Ricorda loro che il valore etico della scienza biomedica si misura
con il riferimento sia al rispetto incondizionato dovuto ad ogni essere umano, in tutti
i momenti della sua esistenza, sia alla tutela della specificita degli atti personali che
trasmettono la vita»4.

La scelta dell’espressione Dignitas personae evita quella scissione tra umano e
persona avvenuta nel dibattito della bioetica e della biogiuridica, come lasciano in-
travedere le tesi di P. Singer, di H. Engelhardt, o dal filosofo del diritto N. Hoerster.
Secondo H. T. Engelhardt, «non & plausibile sostenere che i feti siano persone in
senso stretto. In effetti, non ci sono prove nemmeno per sostenere che gli infanti
siano persone in tal senso. Qualunque tipo di vita mentale possa esistere per i feti e

2 C. TAYLOR, Perché torna il bisogno del sacro, in Corriere della Sera, 15 gennaio 2009.
3 Cfr. V. MaNcuso, La Chiesa e la bioetica, non c’é fede senza liberta, in La Repubblica, 9 Marzo 2009.

4 CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Istr. Dignitas personae. Su alcune questioni di bioetica, 10.

24



André-Marie Jerumanis

gli infanti, essa & comunque minima, cosicché lo status morale dei mammiferi adulti,
ceteris paribus, sarebbe superiore a quello dei feti o degli infanti umani»5. Cio si-
gnifica a livello etico che si attribuisce una valenza neutrale all’essere umano in sé,
come tale. Diverse le “variabili” che possono determinare, secondo il bioetico ameri-
cano, il valore del neoconcepito: «A causa delle circostanze del concepimento, delle
probabili circostanze della nascita, o del fatto che il feto & handicappato o deforme,
puo essergli attribuito un valore negativo. Il feto puo essere visto come qualcosa di
minaccioso, di dannoso, puo essere valutato negativamente oppure odiato»6. Per
Engelhardt non si puo dunque attribuire un valore normativo alla natura umana e
neppure invocare il criterio della dignita umana per esseri che non hanno coscienza
di sé. Ne consegue che tra gli esseri coscienti e non-coscienti esiste un rapporto di
dominio e di possesso: «dopo il nostro corpo, lo sperma, gli ovuli, gli zigoti e i feti che
produciamo ci appartengono nel modo piu originario. Sono I’estensione e il frutto
del nostro corpo. Sono a nostra disposizione finché non prendono possesso di sé in
quanto esseri coscienti»?.

Muoversi a partire dal concetto di dignita personale come fa I'Istruzione, compor-
ta essere in sintonia con la corrente filosofica “personalista” secondo la quale I'uomo
e persona, asserendo addirittura il principio-persona. Il personalismo ontologico,
distanziandosi dalla concezione funzionalistica e attualistica della persona, mentre
afferma che la vita umana ha un valore in sé, denuncia due concezioni riduttive della
persona: I'una che considera la persona come relazione senza sostanzialita; I’altra,
quella dell’individualismo, che ritiene 1’essere umano come una realta chiusa. Le
diverse risposte della bioetica alle grandi sfide della medicina riproduttiva e rige-
nerativa dipendono dalla filosofia della persona. Pertanto, ¢ un fatto non negabile,
come giustamente sostiene F. D’Agostino, che la riduzione del bambino a individuo
umano non persona «non ¢ il frutto di un inaccettabile giudizio etico, ma di un er-
roneo giudizio cognitivo; perché, insomma, & epistemologicamente infondata. Ed &
epistemologicamente infondata, perché e inaccettabile il criterio di qualificazione di
quella entita che per Engelhardt e 'infante e cioe la sua “evidente” — per Engelhardt
— incapacita di integrare le esperienze. E qui I’errore»8. Secondo D’Agostino, En-
gelhardt dimentica che l'integrazione di esperienza non risponde solo ad una dina-

5 H. T. ENGELHARDT, Manuale di bioetica, Milano 1991, 248.
6 Ibid., 251.
7 Ibid., 252-253.

8 F. D’AGosTINO, L’infanzia come problema bioetico, in Id., Bioetica, Torino 1998, 187.

25




=
=
=
<

Il significato della “dignita della persona”

mica naturalistico-biologica, ma ad una dinamica relazionale esistenziale. Gli infanti
sono persone perché si impongono «anche se nelle fasi iniziali della loro vita non ne
sono in alcun modo coscienti — ad ogni io come un tu»9.

Le biotecnologie possono rispondere in certa misura alle sofferenze di numerose
persone. Esse rappresentano una sfida per la societa intera che deve ripensare il
mistero e il valore della vita e dunque interpellano la cultura in modo particolare.
Anche le grandi tradizioni religiose non possono non sentirsi sollecitate, considerata
I'importante valenza simbolica che la vita e la procreazione rappresentano per la so-
cieta e per la concezione religiosa dell'uomo. La chiesa cattolica interviene nel dibat-
tito, data 'importanza dei valori umani e religiosi in gioco. Interviene per aiutare i
cattolici ad un discernimento, ma non solo. La fede & portatrice di una luce che aiuta
la societa intera. Rende un servizio, perché si sente “obbligata” dal suo messaggio a
rendere manifesto ad ogni uomo, il valore della sua dignita. Non lo fa perché vor-
rebbe imporre una visione particolaristica della realta, ma in nome dell'universale
“uomo”, dell’amore per I'uomo essa ribadisce I’eccellenza di ogni essere umano. Il
dibattito in cui oggi siamo confrontati, “laici” e “credenti”, nell’ambito della bioetica,
in realta & un falso dilemma: si tratta di rispondere affermativamente o negativa-
mente alla domanda se sia possibile difendere razionalmente il valore della vita dal
momento del concepimento alla sua conclusione naturale. Esistono, tuttavia, diverse
correnti di pensiero che tentano di “privatizzare” la riflessione ecclesiale rendendola
insignificante, e quando qualcuno invocando la ragione concorda con la sensibilita
della Chiesa per la vita, rischia di essere additato come “devoto”, mentre in realta
esprime semplicemente un accordo sulla verita.

2. Valore simbolico-culturale delle biotecnologie

E innegabile per I'uomo contemporaneo il valore simbolico delle biotecnologie.
Influenzato da uno scientismo tecnologico generatore di una certa visione “mecca-
nicista” del mondo e dell’'uomo in generale, e da un’etica del progresso secondo
la quale & doveroso fare tutto cio che la scienza offre come possibilita per il bene
terapeutico dell’'umanita e dell'uomo, I'uvomo comune attribuisce alle biotecnologie
un potere “quasi magico”. L’ingegneria genetica offre di fatto delle prospettive in-

9 Ibid.

26



André-Marie Jerumanis

coraggianti a numerosi malati colpiti da infarto cerebrale, da Parkinson, da Alzhei-
mer, da lesioni traumatiche del midollo spinale, da sclerosi multipla, da distrofia
muscolare, da diabete, da infarto del miocardio, ecc... Non possiamo che esserne
grati. Tuttavia numerose domande meritano di essere poste. Come gestire le attese
dei pazienti? Tra false e “ragionevoli” speranze della medicina rigenerativa (che
impiega le risorse rigenerative delle cellule staminali sia d’origine embrionale sia
di origine adulta) esiste un margine notevole che i mass-media attuali non sempre
percepiscono. I problemi etici nell’'uso delle cellule embrionali sono veramente cosi
secondari tanto che, in una valutazione ponderata dei beni, si possono sacrificare
embrioni umani? Spesso si ipervalorizzano i risultati ottenuti con le cellule staminali
embrionali a scapito dell'informazione sulla ricerca, molto promettente, sulle cellule
staminali adulte che non presentano immediatamente il problema etico delle cellule
embrionali. Qualche volta si accusano addirittura di “oscurantismo” gli scienziati che
preferiscono lavorare per motivi etici con le cellule staminali adulte. Indubbiamente
la forte carica emotiva e simbolica che accompagna la ricerca sulle cellule staminali
ha qualcosa che inerisce intrinsecamente al senso della vita, la dignita dell’'uomo, il
valore attribuito all’origine di ogni essere umano.

Questa dimensione simbolica investe anche il campo della procreatica. Nell’am-
bito della medicina riproduttiva, la separazione tra sessualita, genitorialita e pro-
creazione ha introdotto una rivoluzione culturale dalle conseguenze non ancora in-
teramente valutate. Non bisogna dimenticare che siamo figli di Cartesio, e spesso
non ne siamo consapevoli. L’identita dell’essere umano concepito secondo il modello
dualista cartesiano, che introduce una separazione netta tra spirito e corpo, viene
amputato del valore essenziale del corpo nel concepire la sua identita personale.
II corpo diventa un oggetto che pud essere strumentalizzato e utilizzato legittima-
mente secondo un’intenzionalita soggettiva buona. Pertanto il valore del corpo non
viene piu percepito come una realta “personale” essenziale nella generazione di un
futuro essere umano e, conseguentemente, si assiste ad una separazione nell’atto
personale procreatore tra I’elemento spirituale e I’elemento biologico. In tal modo
basta volere dare la vita ad un figlio per legittimare una manipolazione che utilizza
il “by-pass” della fecondazione in vitro. E sufficiente un’alleanza simbolica tra due
esseri per “procreare” senza la mediazione diretta di una relazione che non sia solo
spirituale, ma anche corporea? Il dualismo si coglie, ancor piu, nella relativizzazione
dell’elemento spirituale della procreazione che in alcuni casi viene ad essere ridotta
ariproduzione artificiale, puramente biologica, manipolabile secondo I'unico criterio
dell’efficienza tecnica.

E proprio nell’ambito della medicina riproduttiva, che emergono le diverse do-

27




=
=
=
<

Il significato della “dignita della persona”

mande che enunciamo in seguito. Quale valenza attribuire al desiderio di avere un
figlio “a tutti costi” in una forma di accanimento procreatico? Un’etica del desiderio
s’avvera necessaria ma secondo quali criteri? Secondo la logica dell’avere o dell’es-
sere, per riprendere un’espressione di E. Fromm o G. Marcel? Secondo la logica del
dono o del dovuto diritto? Secondo la logica di accoglienza o di possesso-proprieta?
Qual & il valore del soggetto-figlio, quali sono i diritti di cui & portatore che possono
“modulare” i desideri di donne single o mamme-nonne, o di coppie non tradizionali?
Basti ancora pensare alla situazione dei cosiddetti figli dell’al di la, quelli nati da
gameti crioconservati di genitori defunti. E accettabile la selezione di un figlio e se-
condo quali criteri? Dai “capricci” dei genitori che vogliono un certo tipo di figlio, alla
selezione di un figlio con un patrimonio genetico “non malato”, la distanza e grande.
Esiste un diritto ad un figlio sano? Qual ¢ il valore dell’essere umano al suo inizio?
Il suo valore dipende solo dalla nostra intenzionalita? E tuttavia rimane aperta la
questione della legittimita della selezione terapeutica, vista la riduzione del valore
della qualita ad un parametro discutibile. Come intendere il criterio della qualita
della vita? Spesso la qualita viene identificata con un modo dignitoso di vivere: la
dignita ¢ compresa come una modalita accettabile di esistenza. Ma il criterio della
dignita rimanda non solo all’esistenza, ma anche all’essenza dell’'uomo, a cio che
fa che 'uomo & uomo. In nessun caso si dovrebbe arrivare a separare l’esistenza
dall’essenza. La vita di un essere umano, “debole” in ragione della sua malattia, o
della sua eta, continua ad avere un valere assoluto. Ed & proprio in relazione con
I'eugenismo che la medicina riproduttiva deve confrontarsi per quanto riguarda la
diagnosi preimpianto.

L’Istruzione afferma esplicitamente che non mancano, «rappresentanti della fi-
losofia e della scienza che considerano il crescente sviluppo delle tecnologie biome-
diche in una prospettiva sostanzialmente eugenetica»10. Se I’eugenismo come teo-
rizzato da Galton, si concepisce come la scienza del miglioramento della razza, e se
nella Germania nazista furono promulgate le prime leggi di selezione della razza con
lo scopo di prevenire la nascita di essere umani con tare ereditarie, ben si compren-
de come la deriva eugenetica sempre si celi insidiosa nell’alveo di ogni riflessione
sulle biotecnologie dal punto di visto etico. E vero che normalmente la questione
eugenetica non si presenta in tale forma nei paesi democratici, tuttavia & mediante
la variabile “qualita della vita” che essa afferra nuovamente il mondo della biome-
dicina, in particolare nel caso dei bambini “fabbricati” in provetta con la FIVET. A

10 CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Istr. Dignitas personae. Su alcune questioni di bioetica, 2.

28



André-Marie Jerumanis

partire dal momento in cui si crea una relazione commerciale ci si sottomette alla
legge dell’offerta e della domanda. La domanda & quella di “ottenere” un figlio ido-
neo. L’idoneita, pero, e una variabile definita secondo un contratto tra il richiedente
e il medico. Entrando in una logica di produzione e normale richiedere, in virtu del
criterio di efficienza, una certa qualita del prodotto “embrione”.

3. La diagnosi preimpianto (DPI) e la discriminazione genetica

La domanda della legalizzazione della Diagnosi preimpianto in corso in alcuni
paesill, e le discussioni nei diversi comitati nazionali di bioetica sulla possibilita di
ammettere la DPI, fa emergere da una parte la questione della deriva eugenetica, e
dall’altra quella dello statuto dell’embrione umano?2. 1l filosofo J. Habermas nel suo
libro 71 futuro della natura umana. I rischi di una genetica liberalel3, presenta alcu-
ne obiezioni che devono fare riflettere. Rilevando la differenza con I’aborto sottolinea
che la DPI, «questo controllo premeditato sulla qualita mette in gioco un aspetto
inedito: la strumentalizzazione di una vita umana — generata con riserva — rispetto
alle preferenze e agli orientamenti di valore nutriti da terzi»14. L’Istruzione Dignitas
personae, avverte questo rischio quando presenta la questione: «La diagnosi pre-
impiantatoria & una forma di diagnosi prenatale, legata alle tecniche di fecondazione
artificiale, che prevede la diagnosi genetica degli embrioni formati in vitro, prima

11 In Germania, Irlanda, Austria e Svizzera & in corso una discussione sull’opportunita di liberalizzare la leg-
ge sull’interdizione della DPI. In Danimarca, Spagna, Francia, Belgio, Norvegia, Svezia, Repubblica Ceca,
la DPI & autorizzata, ma con alcune riserve.

12 Cfr. G. RAEGER, Is preimplantation genetic diagnosis ethically acceptable?, in Bioethica Forum (2008)
Vol. 1, 2, 81-87; R. KoLLEK, Prdimplantationsdiagnostik. Embryonenselektion, weibliche Autonomie und
Recht, Tiibingen 2000; A. HOLDEREGGER, Ethische Probleme in der Stammzellenforschung, in A. HoLDE-
REGGER — D. MULLER — B. SITTER-LIVER — M. ZIMMERMANN-ACKLIN (ed.), Theologie und biomedizinische Ethik.
Grundlagen und Konkretionen, Freiburg Schweiz 2002, 250-267; S. ACKERMANN, Die ethische Diskussion
um die Prdimplantationsdiagnostik in der Schweiz, in J.-P. WiLs — M. ZAuUNER (ed.), Theologische Ethik
zwischen Tradition und Modernitdtsanspruch, Fribourg 2005, 111-126; Nationale Ethikkommission im
Bereich Humanmedizin NEK-CNE. Prdimplantationsdiagnostik, Bern 2005. Report N.: 10/2005; Nationale
Ethikkommission im Bereich Humanmedizin NEK-CNE. Prdimplantationsdiagnostik II: Spezielle Fragen
zur gesetzlichenRegelung und zur HLA-Typisierung, Bern 2007. Report N.: 14/2007; A. Arz bE FALco, Ele-
mente der ethischen Diskussion um die Prdimplantationsdiagnostik, in A. HOLDEREGGER — D. MULLER — B.
SITTER-LIVER — M. ZIMMERMANN-ACKLIN (ed.), Theologie und biomedizinische Ethik, 268-279.

13 Cfr. J. HABERMAS, Il futuro della natura umana. I rischi di una genetica liberale, Torino 2002.
14 [bid., 33.

29




=
=
=
<

Il significato della “dignita della persona”

del loro trasferimento nel grembo materno. Essa viene effettuata allo scopo di avere
la sicurezza di trasferire nella madre solo embrioni privi di difetti o con un sesso
determinato o con certe qualita particolari»15. L'Istruzione sottolinea la differenza
tra la Diagnosi preimpianto e le altre forme di diagnosi prenatali: «alla diagnosi pre-
impiantatoria segue ordinariamente 1’eliminazione dell’embrione designato come “so-
spetto” di difetti genetici o cromosomici, o portatore di un sesso non voluto o di qualita
non desiderate. La diagnosi pre-impiantatoria — sempre connessa con la fecondazione
artificiale, gia di per sé intrinsecamente illecita — ¢ finalizzata di fatto ad una selezione
qualitativa con la conseguente distruzione di embrioni, la quale si configura come
una pratica abortiva precoce. La diagnosi pre-impiantatoria ¢ quindi espressione di
quella mentalita eugenetica, «che accetta I’aborto selettivo, per impedire la nascita
di bambini affetti da vari tipi di anomalie. Una simile mentalita e lesiva della dignita
umana e quanto mai riprovevole, perché pretende di misurare il valore di una vita
umana soltanto secondo parametri di normalita e di benessere fisico, aprendo cosi la
strada alla legittimazione anche dell’infanticidio e dell’eutanasia»16.

Rimane vero che il plaidoyer in favore della DPI viene presentato con diversi
motivi. In questo modo si elimina 1’aborto, si viene incontro alla fragilita psicologica
delle coppie a rischio di una malattia ereditaria. Si nota che e meglio legalizzarla per
evitare che si cerchino altre vie nei Paesi che la rendono gia disponibile. Si blocca la
diffusione della malattia nelle generazioni future. Viene anche evocato il principio
di autonomia. Per quanto riguarda il rischio di un’eventuale deriva, si afferma che
I'impiego della DPI puo essere controllato legalmente. Qualche volta si sente dire che
sarebbe crudele dare la vita a persone “qualitativamente” menomate, che si senti-
rebbero come un peso per la societa, e che, di fatto, in un contesto di “rendimento”
come ’attuale rischierebbero di essere considerate meno produttive.

Per evitare un irenismo ingenuo da una parte, e dall’altra non accusare troppo
facilmente I'Istruzione di praticare un’euristica della paura, non possiamo non rife-
rire le riflessioni di un J. Testard, “padre” del primo bambino francese “prodotto” in
vitro nel 1982. Egli attira ’attenzione sul fatto che nella societa i progressi straor-
dinari della medicina riproduttiva sono stati accolti con entusiasmo dimenticando
che in realta & in corso un nuovo eugenismo democratico, soft e insidioso. Nel suo
libro Le désir du gene (1992)17, offriva una descrizione molto lucida della diagnosi

15 CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Istr. Dignitas personae. Su alcune questioni di bioetica, 22.
16 Jbid.; cfr. Giovannt PaoLo II, Lett. enc. Evangelium vitae, n. 63, in AAS 87 (1995) 473.
17 Cfr. J. TESTARD, Le désir du gene, Paris 1992.

30



André-Marie Jerumanis

preimpianto e evidenziava le sue conseguenze. La medicina preventiva che mira a
impedire la malattia deve tener conto, secondo Testard, delle implicazioni che deri-
vano dalla DPI, la quale incide su una nuova definizione dell’accettabilita dell’essere
umano che riduce, di fatto, il numero di esseri degni di vita. Egli si pone anche la
domanda dell’estensione dei test che nel futuro rischiano di diventare obbligatori sia
in modo diretto che indiretto (chi non si sottomette, viene penalizzato sul mercato
del lavoro). Denuncia anche il margine d’errore, e fa riflettere sull’incidenza reale
della predizione statistica di una malattia che, nella sua genesi, dipende comunque
sempre da elementi multifattoriali. Sottolinea la deresponsabilizzazione nella delega
della scelta a terzi: «La liberta di scegliere i nostri figli potrebbe essere riservata
agli esperti»18. Testard nota che la maggioranza dei sostenitori in favore della lega-
lizzazione della DPI rifiutano di essere considerati attori di un intento eugenetico di
catalogazione degli embrioni umani, addirittura negano I’eventualita appoggiandosi
su due argomenti complementari. Ogni ovulo fecondato non puo che rivelare un
numero finito di anomalie “conosciute”, pertanto la selezione interessa solo difetti
maggiori, come la Trisomia 21. Inoltre la DPI sarebbe riservata alle coppie a rischio.
Viene chiamata in causa I’etica degli esperti e la saggezza dei consumatori. Tuttavia
Testard nota che in futuro con I’analisi del genoma umano, saranno identificabili, in
numero sempre crescente, sequenze nucleiche responsabili di malattie monogeni-
che. Ipotesi che e stata confermata con la catalogazione completa del genoma uma-
no. Pertanto si potranno identificare in futuro anche diverse caratteristiche geneti-
che in un solo embrione. Testard si chiede criticamente se la possibilita di escludere
la deriva eugenetica del DPI derivi da ingenuita o da malizia. Egli attira I’attenzione
sulla componente economica che accompagna ogni ricerca scientifica e la debolez-
za di un’autolimitazione etica dei genetisti che devono tener conto dei meccanismi
implacabili di un sistema di mercato!9. A coloro che intendono nascondersi dietro la
preparazione della coppia, occorre costatare che il desiderio di avere un figlio ad hoc
sta crescendo. Si dovra tener maggiormente conto in futuro della crescente pressio-
ne sul soggetto in nome della performance o della sicurezza. E troppo facile — dice
Testard — considerare intellettuali superati, coloro che si chiedono se la via imbocca-
ta non meriti di essere analizzata piu criticamente20. E ha ragione! Non si tratta qui
di una euristica della paura, ma di considerare realisticamente le conseguenze di un

18 Ibid., 242.
19 Cfr. ibid., 244.
20 Cfr. ibid., 245.

31




=
=
=
<

Il significato della “dignita della persona”

certo agire, che, se € umano, ¢ anche responsabile. Testard considera anche I’argo-
mento della libera autodeterminazione, secondo il famoso principio dell’autonomia
che la bioetica “laica” usa come primo principio. Egli nota tuttavia che in questo caso
esistono ragioni per credere che interferisca con la liberta altrui. Non c’¢ dubbio
che il grande perdente sara «quel tale bambino nato con un handicap» che fino ad
ora veniva accettato nel mistero doloroso che lega I'umano all’'umano, malgrado gli
«errori della natura». «Sara lui a perdere. Perdera sollecitudine e tolleranza poiché
la sua presenza nel mondo avrebbe potuto essere evitata, anche nel caso in cui il
suo handicap rivelasse una devianza minore rispetto alla norma statistica, ma che
sara valutato secondo termini di costo sociale, ed anche di sconfitta della capacita
di padronanza tecnica della scienza»2l. Testard denuncia anche il rischio di deriva
della democrazia verso un sistema che favorirebbe la casta dei perfetti22. Egli & con-
vinto che «il programma “democratico” del DPI-per-tutti ridurrebbe la societa ad
una macchina funzionale sotto il controllo di un Stato onnipresente, qualcosa come
un totalitarismo scientista»23.

M. Schooyans nello stesso senso parla del rischio di un totalitarismo biomedico e
di un «terrorismo dal volto umano»24 a proposito della pressione esercitata su ogni
esistenza umana non accettabile: «Con I’avvento del terrore ovattato, ogni esistenza
umana e a rischio, in stato di allerta. Il terrore ovattato paralizza le donne incinte so-
spette di portare un bhambino non conforme alle circolari ministeriali. Il giovane mo-
tociclista vittima di un incidente? Un insieme di organi da trapiantare che lo espone
a frettolosa cannibalizzazione. Il bambino appena concepito? Materiale offerto agli
esperimenti. Il portatore di handicap, il malato in fase terminale? Un peso economico
per i cittadini produttori-consumatori. Il povero, il disoccupato? Pesi inutili che pro-
vocano I’abbassamento del rendimento della societa. L’anziano? Uno che disturba,
che costa, e ogni caso irrecuperabile. Tutti sono esposti al quel terrore ovattato, cosi
pratico, cosi discreto, cosi sicuro nella sua efficacia e in pil cosi intelligentemente or-
ganizzato, legalizzato, prodigiosamente performante»25. Certo, lo stile & quello della
denuncia profetica, e pud sembrare esagerato. E perd vero che oggi si parla sempre
piu di una spersonalizzazione del sistema ospedaliero, della devalorizzazione dei pa-

21 [bid., 246.

22 Cfr. ibid., 246.

23 [bid., 246-247.

24 Cfr. M. SCHOOYANS, Le terrorisme a visage humain, Paris 2006.
25 Ibid., 188.

32



André-Marie Jerumanis

zienti anziani, si ravvisa I’assenza di bambini Down, che la recente legge belga sulla
medicina rigenerativa (2009) permette la ricerca sperimentale fino a 8 settimane
dal concepimento, che il mercato del lavoro adopera sempre piu criteri di selezione
“qualitativi”, tra i quali in un prossimo futuro potrebbero essere assunti anche i dati
sanitari comprendenti il codice genetico... & inoppugnabile il rischio che in futuro si
assista a quella tendenza di “favoreggiamento” degli esseri con codice genetico “ac-
cettabile” nel mondo del lavoro. Basta ancora pensare alle discriminazioni possibili
che possono provenire dalle assicurazioni.

La condizione “eugenetica”, non pilu intesa secondo il criterio della razza, ma
secondo la qualita dei geni, rende il problema ancora piu pertinente nella socie-
ta contemporanea. Il sogno del “figlio perfetto” o di un figlio “accettabile”, o di un
figlio “al quale si evita una sofferenza”, eliminando una tara ereditaria mediante
una terapia genica, specifica lo scenario in cui bisognerebbe interpretare il criterio
dell’accettabilita o della qualita della vita. Emerge pertanto la domanda se il criterio
della qualita della vita non dovrebbe spostarsi versus il criterio della sacralita della
vita. Di fatto la qualita della vita e intesa come un vivere bene, ma tale parametro
non e sufficiente per cogliere la qualita della vita di un essere. Riteniamo non sia suf-
ficiente affermare il criterio della qualita della vita in contrapposizione a quello della
sacralita della vita. Ogni vita ha il suo valore indipendentemente da una valenza
economica, politica, razziale. Separare il criterio della qualita della vita dal criterio
della sacralita della vita significa, in un certo senso, minare la base della democrazia
in quanto ad alcuni esseri umani vengono riconosciuti meno diritti, perché meno
“qualificati” umanamente. Non si puo nemmeno ignorare che la pressione sociale
diventera sempre pilu forte per eliminare “gli esseri umani”, gli “embrioni umani”
troppo “pesanti” per la societa. Se il criterio della qualita della vita venisse a preva-
lere si rischierebbe addirittura di relativizzare il criterio della sacralita della vita. Il
criterio della qualita della vita rischia allora di diventare un criterio solo psicologico
o puramente culturale, senza alcuna relazione con il valore ontologico della persona
umana, rendendo, in tal modo, inconsistente ogni discorso sui diritti umani e I’elabo-
razione di una bioetica secondo il principio della dignita umana.

4. Medicina riproduttiva: tra logica di produzione e logica di dono?

La medicina riproduttiva non solo deve confrontarsi dal punto di vista etico con
la domanda della discriminazione “genetica”, ma anche, come abbiamo gia sopra

33




=
=
=
<

Il significato della “dignita della persona”

accennato, con il cambiamento del valore simbolico della procreazione, cambiamen-
to che apre la porta all’utilitarismo e al produttivismo. Il passaggio da una logica
della donazione ad una logica della produzione non & senza conseguenze sull’au-
tocomprensione dell’'uomo e della donna, e di tutta la societa intera. Non sempre
avvertiamo la differenza qualitativa che esiste tra il produrre la vita e trasmetterla.
P. L. Formari, in un articolo (Donne in trappola nella “fabbrica dei figli”)26, molto
lucidamente evidenzia il malessere della procreazione che si sottrae alla logica della
donazione per adoperare la logica della produzione. Una logica che, come dichiarava
pit di quindici anni or sono la psichiatra francese Marie-Madeleine Chatel, modifica
profondamente la psicologia della donna, del senso della maternita. Nella prospet-
tiva di produzione dei figli, Chatel sottolinea giustamente come i figli non sono piu
attesi «in una discendenza ma sono fabbricati a colpi di volonta, di decisione e di for-
zatura»27. Non si deve nascondere che «l’ideologia della padronanza assoluta porta
a non riconoscere che il figlio anche programmato, ha sempre un tratto di evento,
insorge come realta impensabile, o come dono senza prezzo»28. Chatel mostra che
I’abbandono della logica della donazione incide anche sulla logica della filiazione e
sulla valenza della figura del padre. Ricordiamo come C. Risé nel suo saggio Il padre.
L'assente inaccettabile, ha giustamente parlato delle diverse manifestazioni sociali
del cambiamento della figura del padre, sulla quale bisognerebbe riflettere piu a lun-
g029. Non si tratta solo di cambiamenti che avvengono nel contesto della dissociazio-
ne della parentela, come nel caso della FIVET eterologa, ma all’interno della stessa
FIVET omologa. L’intervento di un terzo “manipolatore” trasferisce una dimensione
della paternita ad un altro. Sara un altro a selezionare gli embrioni e a decidere di
dare o non dare la vita ad un embrione. Non a caso si parla del biopotere. Il noto
ginecologo-ostetrico francese P. Simon, nel suo libro De la vie avant toute chose, ha
ben evidenziato come la logica dissociativa tra la procreazione e la paternita cambia
il paradigma della procreazione. «La sessualita sara dissociata dalla procreazione e
la procreazione dalla paternita. E tutto il concetto di famiglia che viene sconvolto: il
padre non & pil1 il genitore ma colui che alleva il bambino. (...) E, in un certo senso,
I'intera societa che feconda la coppia»30 con la mediazione del medico. Non puo esse-

26 P. L. FORMARI, in Avvenire, martedi 10 maggio 2005.
27 Ibid.
28 Ibid.

29 Cfr. C. Rist, Il Padre. L’assente inaccettabile, Cinisello Balsamo 20032; cfr. F. D’AcosTINo, La figura paterna
nella fecondazione assistita, in In., Bioetica, Torino 1998, 309-313.

30 R. SIMON, De la vie avant toute chose, Paris 1979, 222.

34



André-Marie Jerumanis

re piu chiaro: si riduce la sessualita alla sua sola dimensione culturale ignorando la
valenza ontologica della procreazione e, dunque, della sua logica interna. «La vita &
cio che i viventi ne fanno: la cultura la determina»31. Ora dobbiamo riconoscere che
la dimensione culturale non esaurisce il senso della procreazione. La procreazione
“umana” per rimanere umana deve rispettare tutte le caratteristiche di una antro-
pologia integrale, diversamente perde la sua umanita, diventando una operazione
tecnica. Il filosofo E. Agazzi notava gia pit di 20 anni or sono che «siamo qui in pre-
senza di un salto qualitativo enorme, ossia al fatto che I’essere umano non viene alla
vita per un processo di generazione, ma di produzione»32. E cosi si cambia la triade
originale uomo-donna-generato che non si relaziona pitt secondo una dinamica in-
terrelazionale interpersonale, ma di dipendenza causale33. Il figlio diventa allora
della madre, la sua proprieta, non approda piu come vita nella madre con tutte le
implicazione antropologiche e etiche. Nota in proposito il filosofo S. Palumbieri: «egli
perde la natura di figlio soggetto di, per diventare prodotto oggetto di (soggetta a,
rispetto agli arbitri e agli umori o anche ai desideri dei contendenti)»34.

Per quanto riguarda la medicina riproduttiva, la posizione dell’Istruzione Dignitas
Personae rimane in linea con la Donum vitae. Viene affermato, proprio tra i tre beni
fondamentali da rispettare, quello della logica della sessualita umana che richiede di
non scindere I’atto sessuale unitivo e I’atto procreativo. «Per quanto riguarda la cura
dell’infertilita, le nuove tecniche mediche devono rispettare tre beni fondamentali:
a) il diritto alla vita e all’integrita fisica di ogni essere umano dal concepimento fino
alla morte naturale; b) 'unita del matrimonio, che comporta il reciproco rispetto del
diritto dei coniugi a diventare padre e madre soltanto I'uno attraverso I’altro3s; c¢) i
valori specificamente umani della sessualita, che “esigono che la procreazione di una
persona umana debba essere perseguita come il frutto dell’atto coniugale specifico
dell’amore tra gli sposi»36. Le tecniche che si presentano come un aiuto alla procrea-
zione «non sono da rifiutare in quanto artificiali. Come tali esse testimoniano le pos-
sibilita dell’arte medica, ma si devono valutare sotto il profilo morale in riferimento

31 Ibid., 15.

32 E. Acazzl, La filosofia di fronte al problema delle manipolazioni genetiche, in AA.VV., Manipolazione gene-
tiche e diritto, Milano 1986, 95.

33 Cfr. L. LEuzzl, Riflessione etico-morale sulla fecondazione “in vitro”, Acquaviva delle Fonti (Bari) 1986,
96.

34 S. PALUMBIERI, Antroplogia e sessualita. Presupposti per un’educazione permanente, Torino 1996, 333.
35 Cfr. CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Istr. Donum vitae, 11, A, 1, in AAS 80 (1988) 87.
36 Jbid., 11, B, 4, l.c., 92.

35




=
=
=
<

Il significato della “dignita della persona”

alla dignita della persona umana, chiamata a realizzare la vocazione divina al dono
dell’amore e al dono della vita»37. E proprio il riferimento ai valori specificamente
umani della sessualita che causa problemi e suscita discussione. L’unitotalita perso-
nale che investe anche la dimensione sessuale e dunque la dimensione riproduttiva,
offre una chiave per pensare la differenza che esiste tra la generazione e la produzio-
ne dell’essere umano con un atto sostitutivo dell’amore coniugale. Non si tratta tanto
di un rifiuto dell’artificialita della procedura riproduttiva, ma piuttosto di cogliere in
essa una contraddizione con la natura propria “personale” dell’atto generativo del-
la vita di un essere personale. H. Weber si esprime cosi a proposito della medicina
riproduttiva: «Il prezzo da pagare per I'irrompere delle tecnologie nel settore della
riproduzione umana sembra effettivamente troppo alto: ne va di mezzo la stessa di-
gnita umana. I nuovi metodi dischiudono possibilita che alla resa dei conti si rilevano
piu opprimenti del disagio che vorrebbero eliminare, quello causato dalla mancanza
di figli»38. Weber oltre a evidenziare il pericolo della tecnicizzazione della vita alla
sua radice, e la frattura tra maternita e paternita, sottolinea le possibili ripercussioni
negative sull'immagine e sulla valutazione dell’'uomo. In tale senso afferma: «Il modo
“naturale” di trasmettere la vita lascia pur sempre presagire qualcosa della somma e
inviolabile dignita dell'uomo, la cui origine si richiama a qualcosa che e prima e che
va al di la dell’intervento dei genitori e di quanto essi sono in grado di donare»39.

P. Petersen, professore emerito di Psicologia e Psicosomatica alla Scuola superio-
re di Medicina dell’'universita di Hannover, non esita a parlare, sulla base degli studi
esistenti finora, di ripercussione psicologica e spirituale della procreazione artificiale
per le donne/famiglie40. E possibile infatti un approccio psicosomatico delle tecno-
logie riproduttive. Non solo possibile, ma necessario secondo Peterson, considera-
to che la triade corpo-anima-spirito appartiene, allo stato della medicina attuale,
ad ambiti scientifici separati. «I ricercatori di medicina riproduttiva che lavorano e
pensano solamente in un modo esclusivamente somatico (e questi sono in assoluta
maggioranza) negano i problemi mentali e psicosomatici che derivano dai metodi

37 Ibid., Introduzione, 3, Lc., 75.

38 H. WEBER, Teologia morale speciale. Questioni fondamentali della vita cristiana, Cinisello Balsamo 2003,
127.

39 Ibid., 126.

40 Cfr. P. PETERSEN, La ripercussione psicologica e spirituale della procreazione artificiale per le donne/fami-
glie relativamente agli atteggiamenti antropologici, spirituali. Una sfida all’antropologia psicosomatica e
pneumatologica, in AAVV., La dignita della procreazione umana e le tecnologie riproduttive. Aspetti an-
tropologici ed etici. Atti della decima Assemblea generale della Pontificia Accademia per la vita (Citta del
Vaticano, 20-22 febbraio 2004), a cura di J. ViAL CORREA — E. SGRECCIA, Citta del Vaticano 2005, 166-178.

36



André-Marie Jerumanis

riproduttivi in medicina. La biografia individuale e della famiglia & soppressa»41. 1
danni sono tali che Petersen parla di sindrome di estraniamento psicosomatico42.
Peterson attira ’attenzione sull’antropologia “sovrasemplificata” che non tiene con-
to dell’apporto di un’antropologia psicosomatica. Questa semplificazione deriva da
diversi dogmi fondamentali che condizionano tutta la medicina riproduttiva. Si parte
dalla riduzione cartesiana dell’'uomo a macchina, che viene interpretato dalla leg-
ge della causalita meccanica. Si adopera 1'ethos del fare l’impossibile in vista del
progresso. E si attribuisce un peso assoluto al desiderio del bambino. Certamente
gli studi di Petersen richiedono di essere confermati, ma attirano I’attenzione sulle
implicazioni psicologiche e spirituali di ogni agire dell’'uomo, ed in modo particolare
della maternita e della paternita che implicano emotivamente, spiritualmente tutto
I’essere umano.

5. La questione etica e la sperimentazione: il fine giustifica il mezzo?

La serieta della questione dello statuto dell’embrione emerge ancora una volta
nell’ambito della ricerca sperimentale che coinvolge 1'uso delle cellule embrionali.
Nel conflitto etico, che puo nascere tra sperimentazione e desiderio di fare avanzare
la scienza, in vista di un aiuto maggiore alla persona sofferente, occorre mante-
nere presente la finalita della scienza. L’Istruzione Dignitas personae giustamente
ricorda che il valore della scienza deve sempre confrontarsi con la questione della
dignitd umana, definendo «la scienza come prezioso servizio al bene integrale della
vita e della dignita di ogni essere umano»43. Ora nella prospettiva “positivista” della
scienza, gli accenti sono diversi. Si considera la scienza come unica fonte di cono-
scenza che non deve confrontarsi con altre discipline, quali I’etica, la metafisica,
le scienze umane. L’ideologia della liberta assoluta della scienza porta la stessa a
credere all’autoregolazione per evitare possibili derive. Tuttavia e utile ricordare cio
che J. Monod avvertiva quando alludeva agli effetti negativi possibili della ricerca,
attribuendoli, non alla scienza, ma allo strumento nelle mani shagliate. E dunque
molto restrittiva quella visione puramente autonoma della scienza, scienza che non

41 P. PETERSEN, La ripercussione psicologica e spirituale della procreazione artificiale, 168.
42 Cfr. ibid., 168.

43 CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Istr. Dignitas personae. Su alcune questioni di bioetica, 3.

37




=
=
=
<

Il significato della “dignita della persona”

richiederebbe una riflessione etica e antropologica. Inoltre bisogna rilevare i con-
dizionamenti esterni alla scienza, che nessuno nega pil, quali il potere economico,
politico, militare, I'influsso culturale. La scienza & diventata una forza produttiva
che, come tale si espone facilmente a giochi d’interesse che limitano fortemente la
liberta, imponendole ambiti e risultati di ricerca. Sempre pit ricondotta e collocata
ad un contesto globale, la scienza e le sue conquiste sono considerate come facenti
parte di un sistema sottoposto a criteri di giudizio e di orientamento spesso estranei
alla sua liberta di ricerca44.

Confrontare la ragione etica e la razionalita scientifica ¢ fondamentale nell’attua-
le contesto. Ma per un confronto serio s’impongono delle precisazioni. I’etica non
puo fondarsi su conoscenze parziali, falsificabili della scienza (Popper). Inoltre I’etica
della scienza non pud essere pura etica della conoscenza come ritiene J. Monod, ma
piuttosto partire dalla persona umana quale imperativo fondante dell’attivita tecno-
scientifica45. M. Pera ha evidenziato la trappola in cui si cade quando si mescolano
tra loro i livelli della razionalita filosofica e della razionalita scientifica delle scien-
ze empiriche. Confrontiamo il dialogo tra scienziati e filosofi nella presentazione di
Pera: «Scienziati: possiamo eliminare i non-embrioni? Filosofi: si, potete, perché i
non-embrioni sono non-persone. Scienziati: perché sono non persone? Filosofi: per-
ché e provato scientificamente»46. Come ben rileva Pera, il predicato persona cade
sotto la competenza filosofica, etica e teologica. L’esempio riprodotto illustra I'impor-
tanza di un approccio pluridimensionale del fenomeno della vita, per la sua corretta
interpretazione e I’elaborazione di un’etica della vita che non sia riduttiva.

Esistono diversi modelli per pensare la relazione tra scienza e etica. A noi sembra
che quello proposto da G. Gismondi per considerare I'etica dell’attivita tecnoscienti-
fica merita attenta valutazione. E davvero possibile una razionalita scientifica anco-
rata ai fondamenti etici indicati nei principi epistemologici di Popper, come la fallibi-
lita, la discussione-confronto, come l'idea della verita quale ideale regolatore, come
quella concezione della ricerca in prospettiva di una tensione asintotica alla verita,
come 'onesta intellettuale. «Questi valori tridimensionali (etici, epistemologici, euri-
stici) sollevano profondi interrogativi sui fini e I'intenzionalita (fenomenologia), sulle

44 Cfr. G. Gismonbl, Etica fondamentale della scienza. Fondamenti e principi dell’impegno tecnoscientifico,
Assisi 1997.

45 Cfr. T. VERHOOG, Science and the Social Responsability of Natural Scientist, Leiden 1980; cfr. anche P.
QuaTTROCCHI, Etica, scienza, complessita, Milano 1984, 116-119; cfr. J. JACOBELLI, La scienza per l'uomo, in
Ip. (a cura di), Scienza ed etica. Quali limiti?, Bari 1990.

46 M. PERA, L’etica in laboratorio, in J. JACOBELLI, Scienza ed etica, 138.

38



André-Marie Jerumanis

conseguenze negative e sulla responsabilita (etica), che esigono adeguata apertura
antropologica e fondamento ontologico»47.

Conseguentemente, ¢ il criterio della verita della persona, in ultima analisi, a co-
stituire la pietra angolare dell’etica dell'impegno tecnoscientifico, secondo il modello
proposto da G. Gismondi. Muovere a partire dalle singole parti, dignita, identita, re-
lazioni, diritti e doveri, amore (processo analitico) e dall’insieme (processo sintetico)
¢ la direzione, indicata da Gismondi, che la cultura tecnoscientifica odierna deve se-
guire. Tuttavia, oggi la cultura tecnoscientifica ha accentuato le conoscenze fenome-
niche e funzionali a scapito dei valori e degli orientamenti morali. Gismondi ricorda
giustamente che «trascurando la profonda unita corporeo-spirituale della persona,
sono rimaste semi-verita, che impediscono la corretta percezione della liberta»48.
Sottolineiamo il nostro accordo quando egli afferma che «solo una etica fondata sulla
verita e la dignita della persona, puo impedire alle false liberta d’'imporsi come legge,
alla liberta vera di scadere in arbitrio e alle leggi di divenire oppressive»49. Emerge
da questa visione il limite di una bioetica o di una biogiuridica che si fondano su una
concezione parziale della liberta. La vera liberta & responsabile, perché relazionale.
Cosl per esempio la valutazione della sperimentazione sugli embrioni umani dipen-
dera da una giusta congiunzione della razionalita scientifica ed etica. Il giusto fine
dovra sempre in questa visione rispettare il mezzo, la vita umana nascente che non
puo essere trattata alla stregua di un oggetto anonimo, neutrale, perché ha una sua
propria dignita, un intrinseco valore.

6. La Convenzione di Oviedo (1997)

Il criterio della dignitd umana non & obsoleto nell’ambito della biomedicina. Basta
pensare alla Dichiarazione di Helsinki del 1975, e alla Convenzione europea di bioe-
tica (Oviedo), che nel 1998 ha offerto il fondamento per il rifiuto della pratica della
clonazione umana. Ha ragione F. D’Agostino nell’affermare la persistenza del valore
del criterio della dignita umana: «sta di fatto che & comunque operante nel nostro
tempo una coscienza collettiva che percepisce che la soggettivita umana non puo es-

47 G. GISMONDI, Etica fondamentale della scienza, 49.
48 Jbid., 166.
49 Ibid., 183-184.

39




=
=
=
<

Il significato della “dignita della persona”

sere reificata»50. Giustamente J. Habermas rileva che non si tratta di una questione
solo culturale: «Non si tratta dunque della cultura che & in ogni luogo diversa, bensi
dell'immagine che le diverse culture si fanno dell'uomo: di quell'uomo che & in ogni
luogo identico a sé sul piano della universalita antropologica»51.

Soffermiamoci brevemente alla Convenzione per la protezione dei diritti del-
l'uomo e la dignita dell’essere umano riguardo alle applicazioni della biologia e
della medicina: Convenzione sui diritti umani e la biomedicina, firmata a Oviedo
nel 199752. Nelle disposizioni generali — capitolo I — vengono menzionati principi
fondamentali: quello della protezione dell’essere umano nella sua dignita e nella
sua identita, la garanzia del rispetto dell’integrita dell’individuo, la responsabilita
pubblica nei confronti dell’applicazione della biologia e della medicina, il divieto di
ogni forma di discriminazione. Emerge il primato dell'uomo rispetto alla societa e
alla scienza: «L’interesse e il bene dell’essere umano devono prevalere sul solo inte-
resse della societa e della scienza». Nel II capitolo si sviluppa il valore del consenso
in ogni atto medico. Nel capitolo successivo viene affermata la tutela della privacy
nel trattamento dei dati sanitari. Nel capitolo IV si insiste sulla non discriminazione
genetica: «Ogni forma di discriminazione nei confronti di una persona in ragione del
suo patrimonio genetico & vietata» (Art. 11). Vengono proibiti test genetici predittivi
per fini non terapeutici o di ricerca non-medica (Art. 12). E vietato un intervento
che modifichi il genoma umano se non per delle ragioni preventive, diagnostiche o
terapeutiche e solamente se non si prefigge di introdurre una modifica nel genoma
dei discendenti (Art. 13). Viene proibita la selezione del sesso, salvo il caso in cui si
cerchi di evitare una malattia ereditaria legata al sesso (Art. 14). L’Art. 18, dedicato
alla ricerca sugli embrioni in vitro, indica che 1) «Quando la ricerca sugli embrioni
in vitro € ammessa dalla legge, questa assicura una protezione adeguata all’embrio-
ne»; 2) «La costituzione di embrioni umani a fine di ricerca e vietata».

La convenzione di Oviedo e, dunque, elaborata sul fondamento della dignita uma-
na. Si evidenzia un’attenzione all’integrita dell’individuo, una responsabilita per le
applicazioni. Ci si deve pero interrogare sul concetto di dignita umana, il cui uso e
primariamente nel senso dell’autonomia e della liberta della persona. Tale chiave
“esistenzialista” non puo che portare ad un impoverimento della comprensione del
criterio stesso della dignita umana, poiché una comprensione integrale della dignita

50 F. D’AGOSTINO, Bioetica nella prospettica della filosofia del diritto, Torino 1998, 76.
51 J. HABERMAS, Il futuro della natura umana, 41.

52 Per un commento recente cfr. A. Bompiani, Consiglio d’Europa. Diritti umani e biomedicina. Genesi della
Convenzione di Oviedo e dei Protocolli, Roma 2009.

40



André-Marie Jerumanis

umana richiede che I'idea della natura umana non sia esclusa. In effetti occorre
riconoscere che le interpretazioni del criterio della dignita umana dipendono dalla
filosofia soggiacente. Quando I'idea della persona viene ridotta alle sue manifestazio-
ni (liberta, ragione, amore...), automaticamente non viene presa in considerazione
I'idea di essenza della persona, cioe la natura di uomo, in quanto uomo. Al contrario
nell’Istruzione Dignitas personae si sottolinea bene che «Per il solo fatto d’esistere,
ogni essere umano deve essere pienamente rispettato»3. Per poter accogliere I’argo-
mentazione dell’Istruzione in campo bioetico & necessario considerare il valore del-
I’essere umano in sé, a livello ontologico. Ne deriva che «Si deve escludere I'introdu-
zione di criteri di discriminazione, quanto alla dignita, in base allo sviluppo biologico,
psichico, culturale o allo stato di salute»>4. Ora nella Convenzione di Oviedo, si rileva
una mancanza di tutela della vita prenatale, particolarmente della vita embrionale.
I pur vero che, non interferendo con le diverse legislazioni nazionali in merito alla
ricerca sugli embrioni, la Convenzione aggiunge, pero, la necessita di “assicurare”
una protezione adeguata degli embrionis.

7. Quale statuto etico e giuridico per la vita umana intrauterina?

La questione etica di fondo rimane lo statuto etico e giuridico dell’embrione uma-
no extracorporeo’6. Si deve riconoscere che la legalizzazione dell’aborto ha generato
un clima “relativista”, intorno al valore dell’embrione, che interessa quasi tutta la
ricerca biomedicale embrionale. I.’uso dei contraccettivi “antiannidatori”, la banaliz-
zazione dell’aborto con la RU 466, I’esistenza di embrioni sovrannumerari nel caso
della Fecondazione in vitro, e I’accentuazione del principio dell’autodeterminazione
quale principio etico essenziale hanno certamente creato una forma di anestesia
della sensibilita della coscienza verso la questione “non banale” del valore della vita

53 CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Istr. Dignitas personae. Su alcune questioni di bioetica, 8.
54 Jbid.

55 Sulla protezione dell’embrione cfr. C. KUMMER, Biomedizinkonvention und Embryonenforschung. Wieviel
Schutz des menschlichen Lebensbeginns ist biologisch «angemessen»?, in A. Eser (ed.), Biomedizin und
Menschenrechte. Die Menschenrechtskonvention des Europarats zur Biomedizin — Dokumentation und
Kommentare, Frankfurt am Main 1999, 59-78.

56 Cfr. A. CrAIG, Die Bedeutung biologischer Befunde fiir eine ethischnormative Betrachtung des moralischen
Status des extrakorporalen Embryos, in G. Maio (ed.), Der Status des extrakorporalen Embryos, Stuttgart
2007, 239-274.

41




=
=
=
<

Il significato della “dignita della persona”

prenatale dall’inizio del concepimento. Una certa etica “laicista” ha rilegato il prin-
cipio della sacralita della vita nell’ambito della religione, inducendo a credere che si
tratta solo di una questione di fede, e non di razionalita e che pertanto non puo avere
una portata universale. Addirittura c’e chi si & nascosto dietro il principio della liber-
ta di coscienza, lasciando nella neutralita la questione del valore della vita umana
neoconcepita. Inoltre una lettura ideologica “politica” ha creato quella divisione tra
due campi, uno di destra pro life e uno di sinistra pro choice, lasciando credere che
si tratti “solo” di una questione di concezione della societa. Alcuni si accontentano e
si nascondono dietro la separazione tra diritto ed etica, onde affermare che il pro-
blema & sotto controllo e considerare la legge quale norma di una nuova moralita.
Alcuni hanno semplificato la questione rileggendola secondo la categorie dei segni
dei tempi. Essere al passo coi tempi ed essere moderno, significherebbe accettare
I’aborto quale espressione del diritto all’autodeterminazione della donna e conse-
guentemente chi si pone la domanda del valore della vita nascente, anche a livello
embrionale, viene dichiarato fondamentalista, integralista, dogmatico, antimoderno,
oscurantista; per di pitt ¢’¢ anche chi interpreta la difesa della vita in una lettura
di restaurazione in corso nella Chiesa (H. Kiing57). Non si puo negare che, in alcuni
casi, possono di fatto convivere sensibilita per la vita e approccio ideologico, ma sa-
rebbe riduzionismo epistemologico non volersi interrogare sulle ragioni di chi cerca
di sensibilizzare la coscienza collettiva sul valore intrinseco della vita prenatale e
sulla necessita di proteggerla giuridicamente. E troppo facile nascondersi dietro una
denuncia di incoerenza, tra una insensibilita verso i problemi sociali e una ipersensi-
bilita verso la vita nascente, per non lasciarsi interpellare da domande sulla vita, che
emergono anche da ambiti cosiddetti “laici”. Basta pensare al saggio di O. Fallaci,
Lettera a un bambino mai nato (200733). E impossibile non interrogarsi sull’impatto
culturale del clima relativista che incide realmente sulla concezione della vita in ge-
nerale. Osiamo affermare che dal modo in cui trattiamo I’embrione umano, dipende
anche la relazione verso gli altri. La questione della vita prenatale non & cosi secon-
daria. Lo zigote, I’embrione, il feto, sono sempre sinonimo dell’origine di ciascuno
di noi. Riduzione del valore della vita prenatale significa anche riduzione del valore
della vita adulta come indicano le tesi dei noti bioeticisti P. Singer e H. Engelhardt.
Si tratta dell’origine di ogni essere umano, che non puo essere “neutrale” a meno di
considerarsi gia come un essere a valenza “neutrale”, anonimo, quantificabile secon-
do una categoria numerica. Una spersonalizzazione in atto, non & da negare.

57 Cfr. La Repubblica, 27 gennaio 2009.

42



André-Marie Jerumanis

8. La vita embrionale e solo vita vegetale?
La sfida della spersonalizzazione o The Abolition of Man

C. S. Lewis nel suo The Abolition of Man58, ha attirato I’attenzione sulla spersona-
lizzazione in corso nella cultura contemporanea. La corrente filosofica personalista
e la bioetica “personalista” hanno cercato di valorizzare il criterio della persona
contro quella tendenza nichilista presente nell’ambito delle biotecnologie. Si deve
di fatto riconoscere che 'nomo contemporaneo assume come presupposti una me-
tafisica del puro divenire, e una volonta di potenza del poter fare tutto. Non si puo
nascondere che dimenticare I’essere rende problematica la comprensione di quella
posizione che attribuisce un valore alla vita umana dal primo momento di concepi-
mento. «Nell’attuale nichilismo muta la comprensione essenziale dell’essere. Essere
nel senso piu alto non significa piu “essere sempre”, ma solo esistere in modo finito e
temporalmente limitato, e dunque essere per la morte. (...)»59. Non puo dunque esi-
stere 'immutabile, ’eterno. Il criterio della natura umana e della dignita umana si
trova cosi fortemente indebolito al punto che si puo considerare la vita umana al suo
inizio come semplice materiale organico. A livello biologico si deve riconoscere che
con la fecondazione comincia un nuovo organismo. In circa 20-24 ore si organizza
un nuovo genoma e comincia il primo processo mitotico. Si puo parlare di identita
biologica attribuita al DNA del nuovo organismo®0.

L’identita biologica continuera ad esistere durante tutta la vita di “quel nuovo
organismo”. Ma quid per la sua identita personale? Si deve riconoscere che dal mo-
mento della fusione dei patrimoni genetici abbiamo una nuova individualita seguita
ad una trasformazione sostanziale, che rende possibile I'inizio di un processo coor-

58 Cfr. C. S. Lewis, L’abolizione dell’'uomo, Milano 1979 (originale, 1943).
59 V. PossENTI, Il principio-persona, Roma 2006, 115.

60 Davanti a chi considera questa fase di scambio nel corso di 20-24 ore e che viene definita da alcuni come
“ootide”, e dunque senza individualita, I’embriologo dell'universita svizzera di Friburgo, G. Raeger, ri-
sponde che si puo considerare il momento dell’inizio dell’'individuazione gia nella fase prenucleica: «Vieles
spricht dafiir, diesen Moment nicht erst mit der Anordnung der Chromosomen in der Metaphase der Zygo-
te in Verbindung zu bringen, sondern schon mit dem Vorkernstadium, in welchem das Genom des neuen
Individuums bereits eindeutig erstellt ist,15 oder sogar mit der Fusion der Membranen von Samen- und
Eizelle, mit welcher die Embryogenese beginnt, wie die meisten Lehrbiicher der Embryologie festhalten.
Die Debatte iiber den genauen Zeitpunkt im Verlauf der Fertilisation ist nicht so wichtig wie die Feststel-
lung, dass es nach der Fertilisation keinen entscheidenden Einschnitt in der Entwicklung mehr gibt und
deshalb die Fertilisation als der Beginn des neuen menschlichen Individuums angesehen werden muss»,
G. RAEGER, Drei Ethikmodelle fiir den Umgang mit dem menschlichen Embryo: Sachmodell, Respektmodell,
Personmodell, in Zeitschrift fiir medizinische Ethik 54 (2008) 312.

43




=
=
=
<

Il significato della “dignita della persona”

dinato, continuo, e graduale di un progetto individuale unico®1. Si puo dire che 'em-
brione-umano & «un individuo-uomo in atto che & in potenza solo all’acquisizione
di capacita ulteriori, (...) ma non & in potenza all’acquisizione della natura dell’uo-
mo»62, come afferma l'interpretazione attualista della persona. R. Spaemann, offre
una riflessione molto utile per considerare tutti gli uomini persone63. Si deve ricono-
scere con V. Possenti che «l’essere persona e una qualita essenziale, non una con-
dizione o uno stato»64. Nell’approccio attualista e funzionalista della persona, € in-
trodotta una separazione tra i concetti di individuo umano e di persona umana. Tale
posizione si trova tematizzata da Engelhardt, e accompagna il sottofondo culturale
attuale. Si deve costatare che si eliminano abusivamente dalla categoria di persona
una serie di individui umani ai quali manca la coscienza, la memoria, la salute. Ora
la memoria e la coscienza, benché siano caratteri importanti sono solo accidentali in
quanto cambiano, possono crescere, diminuire, essere alterati. Cio che e essenziale
nel caso della persona e essere un individuo di natura razionale della specie umana,
che ¢ inserito in una relazione “filiale”/“essenziale”/“esistenziale” con sua madre e
suo padre. Mentre i caratteri e le funzioni anche se vengono a mancare non mutano
la natura ontologica dell’essere umano. «Una persona umana non ¢ meno persona
se e cieca». Si deve dunque mantenere ’equiestensionalita fra i concetti di individuo
umano e di persona umana. «l.’equivalenza dei concetti di “individuo umano” e di
“persona umana” conduce ad attribuire all’embrione lo statuto di persona»65. In tal
modo si deve dire che «I’'uomo non puo nascere prima della persona, né la persona
morire prima dell’'uomo. Né si entra nella comunita delle persone per cooptazione,
essendo chiamati, nominati o accolti da coloro che gia lo sono; né si da alcun passag-
gio graduale da “qualcosa” a “qualcuno”»66,

La concezione dei diritti umani dipende ultimamente dal modo in cui consideria-
mo la relazione tra “individuo” umano e “persona” umana. Nell’approccio attualista

61 G. RAEGER, Die biologische Entwicklung des Menschen, in 1d. (ed.), Beginn, Personalitiit und Wiirde des
Menschen, Freiburg 20083; Ip., Zur Ontologie der Embryonalentwicklung von B. Smith und B. Brogaard:
Kommentar und Kritik aus embryologischer Sicht, in L. HONNEFELDER — M. C. ScumipT (edd.), Naturalismus
als Paradigma. Wie weit reicht die naturwissenschaftliche Erkldrung des Menschen?, Berlin 2007, 205-
208.

62 .. LOMBARDI VALLAURI, La bioetica e il problema dello statuto dell’embrione, in Politeia 41/42 (1996) 30.

63 Cfr. R. SPAEMANN, Persone. Sulla differenza tra ‘qualcosa’ e ‘qualcuno’, a cura di L. Allodi, Roma-Bari 2005,
230-242.

64 V. PosseNTI, Il principio-persona, 132.
65 Ibid., 134.
66 [bid.

44



André-Marie Jerumanis

si dovra necessariamente dire che non tutti gli esseri umani hanno dei diritti: «gli
esseri umani non avrebbero diritti in quanto uomini, ma solo in quanto persone»67.
Ora si deve evidenziare I’equivoco insito nell’approccio funzionalistico della persona,
che accerta ’essere-persona in modo empirico, determinando la persona a parti-
re da alcune operazioni considerate essenziali. In tal modo il principio del rispetto
della persona «é da intendere come rispetto di sue singole proprieta o funzioni, non
del suo nucleo ontologico radicale»68. Tale e la posizione del filosofo D. Parfit, che
puo affermare che «l’ovulo fecondato non & un essere umano e una persona fin
dall’inizio, ma lo diventa lentamente», traendone una conseguenza etica importan-
te: «Quando I'organismo diventa un essere umano a pieno titolo, ossia persona, la
mancanza non grave si trasforma in un atto moralmente molto shagliato»69. Questa
posizione si rivela un equivoco come ha mostrato H. Kelsen: «La dottrina pura del
diritto ha riconosciuto il concetto di persona come un concetto di sostanza, come la
ipostatizzazione di postulati etico-politici (ad. es. liberta, proprieta) e lo ha percio
dissolto. Come nello spirito della filosofia kantiana, tutta la sostanza viene ridotta a
funzione. Cio che & stato dimostrato da Cassirer, uno dei migliori kantiani, quando
era ancora kantiano, nel suo libro»70.

Non si puo identificare ’ordine dell’essere con 'ordine dell’agire, e risolvere il
primo nel secondo come avviene nella posizione funzionalista-attualista della perso-
na. V. Possenti nota giustamente «che la sostanza non & piu in radice denotata dal
suo atto d’essere ma da una processualita funzional-attualistica, in cui a seconda
dei casi e delle scuole si pone I'accento su singole funzioni del campo dell’agire, ad
es. quelle idealistiche dell’autocoscienza e della relazione, quelle prassistico-sociali,
quelle produttivistico-tecniche, ecc.»71. In realta si puo affermare «che un individuo
puo essere allo stesso tempo persona in atto e personalita in potenza»72. Cosi un em-
brione umano e persona in atto, senza avere sviluppato tutta la sua personalita.

M. Reichlin ha sottolineato come la posizione funzionalista «ha conseguenze di
tipo dualista nel concepire il rapporto tra la persona e il suo corpo, ovvero tra per-
sona e organismo; facendo leva su ipotetici esperimenti di trasferimento di coscien-

67 [bid.

68 [bid., 135.

69 D. PARFIT, Ragioni e persone, Milano 1989, 410.

70 H. KELSEN — R. TREVES, Formalismo giuridico e realta sociale, a cura di S. L. Paulson, Napoli 1992, 216.
71 V. PossSENT!, Il principio-persona, 137.

72 [bid., 138.

45




=
=
=
<

Il significato della “dignita della persona”

za, essa privilegia I'unita della coscienza e della memoria a scapito della continuita
corporea»’3. Sappiamo che questo dualismo contraddice un’antropologia unitaria
secondo la quale la persona é il suo corpo, non in senso riduttivo, ma nel senso che
la dimensione spirituale si radica nel corpo, e la sua espressione & resa possibile dal
corpo. Quando affermiamo che la persona comincia con il suo corpo, riconosciamo
una dignita alla quale partecipa la sua realta biologica. Cosi in questa prospettiva
«si puo dire che I'individuo meritevole di rispetto morale, ossia la persona, sia gia
presente prima che si sviluppi la capacita di compiere atti razionali o spirituali, nella
misura in cui ¢ presente 'individuo che li compira, ossia quella specifica esistenza
corporea la cui natura propria ¢ di svilupparsi fino a compiere atti razionali»74.

9. Quando comincia la vita individuale?

Alcune obiezioni sono state avanzate sul momento della formazione dell’identita
biologica dell’embrione in favore di una distinzione tra pre-embrione ed embrione.
Tali considerazioni riportano I'inattivita iniziale del genoma embrionale, la totipoten-
za delle cellule embrionali, la perdita “naturale” di un numero elevato di embrioni, il
fenomeno della gemellarita, ’argomento della partenogenesi e della clonazione. Ora
un esame critico di queste obiezioni, solitamente usate per sostenere la differenza
tra I'identita genetica e ontologica, ne mostra al contrario la debolezza, e ci porta ad
affermare che e proprio nel nome della scientificita che non possono essere accettate
senza critica da parte di una ragione filosofica aperta alla verita dell’essere umano.

Non si possono banalizzare le prime cellule al punto di considerale “neutre”.
Si tratta sempre dell’origine di una nuova entita, che e in via di sviluppo. Attribui-
re I'inizio di questo sviluppo allo stadio di divisione di morula & non tenere conto
di quegli studi che evidenziano la presenza di un gene attivo a livello di zigote75.
Si deve anche aggiungere che il prelievo di cellule staminali avviene allo stadio di
balstocisti, quando non c’e¢ nessun dubbio del funzionamento del nuovo organismo.

73 M. REICHLIN, La morale oltre il diritto, Roma 2008, 108.
74 Ibid., 111.

75 Cfr. R. CoLoMBo, Il processo di fecondazione e le sue fasi. Dai gameti dei genitori all’embrione unicellulare,
in AA.VV., L’embrione umano nella fase del preimpianto. Aspetti scientifici e considerazioni bioetiche.
Atti della dodicesima assemblea generale della Pontificia Accademia per la vita, Citta del Vaticano, 27
febbraio-1 marzo 2006, a cura di E. SGREcCIA — J. LAFITTE, Citta del Vaticano 2007, 37-131.

46



André-Marie Jerumanis

Anche I'obiezione della gemellarita, non significa che I'individuo prima della fissione
gemellare non fosse un individuo come ha mostrato Oderberg7¢. Reichlin si riferisce
allo studio di Oderberg, per mostrare I'infondatezza dell’obiezione della totipotenza:
«dire che ogni cellula ha la potenzialita di dare luogo ad un individuo non significa
dire che ’embrione precoce & un insieme di molti individui. Potenzialita non signi-
fica attualita»?7. E dunque assurda la conclusione che identifica ogni cellula ad un
individuo. A proposito dell’obiezione inerente alla clonazione riteniamo illuminante
I’affermazione di Reichlin: «non & affatto vero che il singolo gamete o la singola
cellula somatica abbiano semplicemente bisogno di un ambiente adatto per poter
esplicare la loro potenzialita di dar luogo ad un nuovo individuo; hanno invece biso-
gno di un intervento esterno che ne alteri la naturale teleologia innestandovi quella
normalmente propria di uno zigote»78. Anche ’argomento degli aborti spontanei, e
fallace sia dal punto di vista scientifico, che filosofico. Oggi sappiamo che il numero
degli aborti naturali & stato sopravvalutato?9, e che I’aborto naturale & da attribuirsi
primariamente ad un’anomalia dell’organismo (anomalia cromosomica)30. Filosofi-
camente, ’aborto spontaneo e il fallimento e pertanto, in quanto accidentale, non e
I’essenza della naturalita di un processo. «Di conseguenza, a rigore non si puo affer-
mare che un aborto spontaneo sia naturale»8l, non in senso pieno, & solo un pleona-
smo identificare spontaneo con naturale. Rileviamo che, se & vero che i primi giorni
dopo la fecondazione sono un momento “delicato”, non si puo negare che ci troviamo
in presenza di una nuova entita. Reichlin propone dunque di seguire la soluzione piu

76 Cfr. D. S. OpERBERG, Modal Properties, Moral Status, and Identity, in Philosophy and Public Affairs 26
(1997) 259-298; P. Ide mette in evidenza l'errore filosofico o I'ignoranza filosofica della differenza che
esiste tra individualita e indivisibilita: «L’argomento dei gemelli omozigoti confonde I'individulita con I'in-
divisibilita: un individuo & caratterizzato dalla sua individualita (in atto), non dalla sua indivisibilita (in
potenza). Inoltre, la formazione di gemelli omozigoti & presentata come la divisione in due parti di un
embrione. La maggiore parte delle volte, invece, si tratta di separazione di un blastomero da tutti gli altri.
Pertanto non & un embrione che si divide in due, ma un embrione che nasce dall’altro», P. Ibg, L’embrione
umano é persona? Status questionis e determinazione, in AA.VV., L’embrione umano nella fase del preim-
pianto, 277.

77 M. REICHLIN, La morale oltre il diritto, 133.
78 Ibid., 134.

79 Cfr. A. J. WiLcox — C. R. WEINBERG — J. F. O’CONNOR, Incidence of Early Loss of Pregnancy, in New England
Journal of Medicine 319 (1988) 189-194.

80 Cfr. D. K. EpMoNDSs — K. S. LINDSAY — J. F. MILLER ET AL., Early Embryonic Mortality in Women, in Fertility and
Sterility 38 (1982) 447-453.

81 P. Ipk, L’embrione umano ¢é persona?, 282.

47




=
=
=
<

Il significato della “dignita della persona”

prudente, attribuendo all’embrione precoce la tutela fornita al feto82.

Affermare semplicemente che la concezione dell’essere umano comincia con
I’annidamento sembra dunque una posizione debole anche se “accettata” da coloro
che distinguono tra pre-embrione e embrione. Si deve riconoscere con Reichlin che
la strategia piu diffusa oggi, «quella che punta a negare che il feto sia una persona,
ovvero che sia titolare del diritto alla vita, conduce alla concezione funzionalista
sviluppata dai principali bioetici contemporanei»83. Ora questa posizione non si pre-
senta senza porre problemi ad una coscienza etica che sia credente o non creden-
te: «questa concezione si espone ad una serie di difficolta e di conseguenza molto
controverse, tra cui 'impossibilita di considerare moralmente illecito I'infanticidio,
la negazione del diritto alla vita a individui dementi o definitivamente privi di co-
scienza, il dualismo radicale tra I'individuo o I’organismo umano e la persona»84.
Reichlin considera che «a fronte di tali difficolta, e dell’argomento basato sull’inne-
gabile continuita dello sviluppo fetale, sembra piti ragionevole sostenere che un feto,
o un embrione in una fase successiva all’'impianto in utero, possa essere considerato
come una persona, non nel senso che sia identico a un individuo umano dotato della
potenzialita di sviluppare in sé, senza interventi dall’esterno, tutte le capacita tipiche
delle persone, pur avendo solo in potenza le operazioni corrispondenti a tale statu-
to ontologico»85. Questa posizione espressa da Reichlin presenta certamente quella
chiarezza di aver individuato le difficolta e le conseguenze dell’approccio funziona-
lista-attualista della persona. La debolezza sta a nostro parere nel relativizzare la
“continuita” dello sviluppo nella fase di preimpianto, lasciando in tal modo la porta
aperta ad altre difficolta, proprie della personalizzazione ritardata.

Ci sembra che la riflessione di Spaemann permette di approfondire la riflessione
sull’origine della vita, e il valore da attribuire allo zigote: «Un embrione ¢ figlio dei
suoi genitori fin dal primo momento della sua esistenza. In quanto membro di una fa-
miglia umana egli ¢ perd membro di una comunita di persone, ma in quanto membro
di una comunita di persona e egli stesso una persona del tutto a prescindere dal darsi
o no di certe caratteristiche»86. Secondo Spaemann «non ha senso fare cominciare la
vita — e quindi la personalita — di questo nuovo essere umano soltanto dal momento

82 Cfr. M. REICHLIN, La morale oltre il diritto, 138.
83 Ibid., 171.

84 Jbid.

85 bid.

86 R. SPAEMANN, Quando 'uomo inizia a essere persona?, in AA.VV., L’embrione umano nella fase del preim-
pianto, 303.

48



André-Marie Jerumanis

in cui si sia raggiunto un certo grado di indipendenza dalla vita della madre, per
esempio dal momento dell’annidamento, perché, si dice, soltanto da quel momento
in poi e possibile uno sviluppo autonomo. Questo & vero, ma cio che si sviluppa au-
tonomamente esiste gia prima di aver trovato il posto a lui conveniente nel ventre
materno»87. Si deve ancora menzionare ’argomento della finalita intrinseca usato
da Tommaso anche quando difendeva I’animazione ritardata. Come nota W. J. Eijk
a proposito della finalita intrinseca: «I’embrione, anche nel caso in cui non fosse an-
cora un individuo umano, deve essere rispettato come tale per la sua capacita intrin-
seca di diventarlo»88. E un argomento usato gia da Tertulliano: «non fa differenza se
qualcuno uccida la vita gia nata, o interrompa la vita gia avviata alla nascita e in via
di sviluppo: & gia uomo colui che lo sara; come il frutto & gia nel seme»89.

L’istruzione Dignitas Personae quando afferma la dignita dell’embrione umano
non segue dunque una via che sarebbe accessibile a priori solo in una prospettiva
di fede, ma una filosofia dell’essere, che coglie la verita ontologica dell’inizio della
vita umana. Nella prima parte afferma esplicitamente: «Se I'Istruzione Donum vitae
non ha definito che ’embrione & persona, per non impegnarsi espressamente su
un’affermazione d’indole filosofica, ha rilevato tuttavia che esiste un nesso intrinseco
tra la dimensione ontologica e il valore specifico di ogni essere umano. Anche se la
presenza di un’anima spirituale non puo essere rilevata dall’osservazione di nessun
dato sperimentale, sono le stesse conclusioni della scienza sull’embrione umano a
fornire “un’indicazione preziosa per discernere razionalmente una presenza per-
sonale fin da questo primo comparire di una vita umana: come un individuo umano
non sarebbe una persona umana?”9. La realta dell’essere umano, infatti, per tutto il
corso della sua vita, prima e dopo la nascita, non consente di affermare né un cam-
biamento di natura né una gradualita di valore morale, poiché possiede una piena
qualificazione antropologica ed etica. L’embrione umano, quindi, ha fin dall’inizio
la dignita propria della persona»91.

87 [bid., 306.

88 W. J. EuK, I criteri dellindividualita organica e lo statuto bio-antropologico dell’embrione preimpianto, in
AA.VV., L’embrione umano nella fase del preimpianto, 202.

89 TERTULLIANO, Apologeticus adversus gentes pro christianis, c. IX (PL 1, 319-320).
90 CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Istr. Donum vitae, 1, 1, in AAS 80 (1988) 78-79.

91 CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Istr. Dignitas personae. Su alcune questioni di bioetica, 5.

49




=
=
=
<

Il significato della “dignita della persona”

10. La dignita della persona, criterio etico fondamentale

L’Istruzione Dignitas Personae considera proprio come il criterio etico fonda-
mentale che deve guidare la ricerca e le tecnologie di riproduzione sia lo statuto
umano “personale” dell’embrione: «Giova qui richiamare il criterio etico fondamen-
tale espresso nell’Istruzione Donum vitae per valutare tutte le questioni morali che si
pongono in relazione agli interventi sull’embrione umano: “Il frutto della generazio-
ne umana dal primo momento della sua esistenza, e cioe a partire dal costituirsi dello
zigote, esige il rispetto incondizionato che & moralmente dovuto all’essere umano
nella sua totalita corporale e spirituale. I.’essere umano va rispettato e trattato come
una persona fin dal suo concepimento e, pertanto, da quello stesso momento gli si
devono riconoscere i diritti della persona, tra i quali anzitutto il diritto inviolabile di
ogni essere umano innocente alla vita”»92.

L’Istruzione Dignitas Personae ¢ stata comunicata nel sessantesimo anniversario
della Dichiarazione Universale dei Diritti dell'uomo. Benché non sia il documento prin-
cipale del Magistero per questa ricorrenza, evidenzia con chiarezza che la questione
dei Diritti umani concerne tutti gli ambiti della vita e in modo particolare anche la
sfera delle biotecnologie. Dalle discussioni emerse negli ultimi anni attorno alla que-
stione dei Diritti umani, appare sempre piu che la lettura della Dichiarazione dipende
in ultima analisi dalla concezione di uomo che sorregge il termine “Diritti umani”. Nel
Preambolo, leggiamo che «Considerato che il riconoscimento della dignita inerente a
tutti i membri della famiglia umana e dei loro diritti, uguali ed inalienabili, costituisce
il fondamento della liberta, della giustizia e della pace nel mondo...». In tal modo il
criterio della dignita umana e il fondamento dalla carta dei diritti individuali che ne
derivano.

Occorre riconoscere che una corretta interpretazione della carta, e la sua ac-
cettazione da parte di tutti richiede 'approfondimento del senso della dignita. Da
un lato, e vero che il principio della dignita umana e dei diritti derivanti sono alla
base della nostra societa democratica, come rileva E. Schockenhoff: «il fatto che
I'idea della dignita sia compatibile con diverse sue fondazioni antropologiche non
significa infatti che una societa democratica potrebbe affidarne il riconoscimento
all’arbitro di singoli gruppi. Quale principio intrinseco della costruzione della nostra
cultura democratica 'idea della dignita umana e infatti evidente da qualsiasi punto
di vista ed e di conseguenza, un dovere morale vincolante per chiunque. La validita

92 CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Istr. Donum vitae, 1, 1, in AAS 80 (1988) 79.

50



André-Marie Jerumanis

di questa proposizione non poggia infatti su una deduzione arbitraria da eventuali
premesse religiose o metafisiche, ma poggia su un argomento riflessivo, che mette
in luce i presupposti che tutti noi immettiamo nel nostro comune agire e nella nostra
convinzione»93. Occorre pero riconoscere che se tutti accettiamo in modo generico
il principio, esso riceve sfumature diverse secondo la prospettiva adoperata. Basta
pensare alle affermazioni di Engelhardt richiamate nell’introduzione.

Alcune considerazioni possono contribuire a chiarificare le difficolta determinan-
ti la sua accettazione. La difficolta di attribuire la dignita umana ad ogni essere
umano, deriva da diversi fattori che assumano secondo il contesto importanza varia-
bile%4. Non si puo negare che una concezione evoluzionista della vita porta a negare
la distinzione tra I'uomo e I’animale. Qui non si intende negare 1’evoluzione come
processo di sviluppo, ma una visione filosofica del mondo che interpreta in senso uni-
lateralmente materialista il fenomeno evolutivo. Si deve di fatto costatare che spesso
I’evoluzionismo, nega il fondamento metafisico della dignita umana. Inoltre il valo-
re del concetto della dignita umana, viene meno in un contesto che riduce I’essere
umano alle sue performance. Infine come gia esposto nella riflessione sull’embrione,
la distinzione tra essere umano e persona umana, derivante da quel dualismo che
lega la personalita alla coscienza, ed & connessa all’attualismo, determina anche
I’euristica della dignita umana e dei diritti connessi. Una relativizzazione della legge
naturale e dei diritti umani che si fonda sull’essere, conduce anche a privilegiare la
dimensione della cultura riducendo il valore assoluto da attribuire all’essere umano.
L’ampio scetticismo diffuso e il relativismo dei valori, contribuisce ad un’ulteriore
anestesia del senso della dignitd umana.

Ma che cosa si intende per dignita? Dignita significa «un’eccellenza di valore che
& cosl strettamente connessa alla natura della persona che non si pud comprendere
senza cogliere I’essenza della persona nella cui natura essa si radica»95. Gia Alessan-
dro di Hales definiva la persona in relazione alla dignita: «La persona & una sostanza
che si distingue per una proprieta afferente alla dignita»96. Ma la dignita non ha solo
un significato ontologico, essa ha una relazione intrinseca con la morale: ha un valo-

93 E. SCHOCKENHOFF, Etica della vita. Un compendio teologico, Brescia 1997, 181.

94 Cfr. J. SEIFERT, 11 diritto alla vita e la quarta radice della dignita umana, in AA.VV., Natura e dignita della
persona umana a fondamento del diritto alla vita. Le sfide del contesto culturale contemporaneo. Atti
dell’ottava assemblea generale della Pontificia accademia per la vita, Citta del Vaticano, 25-27 febbraio
2002, a cura di J. VIAL CORREA — E. SGRECCIA, Citta del Vaticano 2003, 193-216.

95 J. SEIFERT, Il diritto alla vita e la quarta radice della dignita umana, in AA.VV., Natura e dignita della
persona umana a fondamento del diritto alla vita, 193-216 (qui 197).

96 ALESSANDRO DI HALES, Glossa, 1, 23, 9.

51




=
=
=
<

Il significato della “dignita della persona”

re moralmente rilevante. Gia Cicerone aveva percepito che la dignitad umana e fonte
di doveri morali%7. Nello stesso senso Kant, nella Fondazione della metafisica dei
costumi, sottolinea che la dignita umana non puo mai essere offesa in nessun caso,
e non puo essere usata come un mezzo, e in tal modo prende distanza da qualsiasi
utilitarismo.

J. Seifert offre un contributo significativo e particolarmente illuminante per la
comprensione della dignita umana, alla luce di quattro radici e fonti: 1) Cio che
I'uomo e in quanto persona (e non cio che possiede solo accidentalmente), cioe I'es-
senza, I’essere e la sostanza, come fonti della dignita umana; 2) La dignita secondo
la dimensione della coscienza e ’attuazione della personalita; 3) La dignita secondo
la realizzazione della vocazione personale alla Trascendenza e alla dignita morale;
4) La dignita come dono: le relazioni estrinseche.

1) La prima fonte della dignita, rimanda alla necessita di un soggetto che sussiste
in sé nell’essere: «Le funzioni, le qualita delle cose, non possono in alcun modo esse-
re persone. (...) Le esperienze e gli atti umani appartengono sempre ad un soggetto
che e di piu di queste esperienze ed ¢ irriducibile ad esse»98. In questa prospettiva
si esclude dunque la posizione di coloro che distinguono tra diversi tipi di persone
secondo I'attualizzazione di alcune funzioni, poiché I’essere personale e la dignita e
data dall’essenza della natura sostanziale, ed accompagna ’esistenza in quanto tale
di un soggetto. Inoltre il soggetto che esiste non & mai una realta astratta, possiede
una singolarita. Ne deriva che in una prospettiva aristotelica I’essere sostanziale
dell’'uomo e le sue potenze fondano la sua dignita, e non solo le sue attualizzazioni.
«Anche quando un uomo dorme possiede la dignita; anche quando cade in un stato
di incoscienza o di coma possiede la dignita; anche I’embrione che non puo ancora
usare I'intelletto — ma lo possiede come condizione di possibilita per usarlo poi — e
dotato della dignita personale. Possiamo chiamarla quindi la dignita puramente on-
tologica delle persone»99.

2) La seconda fonte della dignita consiste nell’attuazione consapevole della perso-
na. E la vita razionale cosciente che rappresenta 1’atto dell’esistenza personale. Ma
tale principio & sempre subordinato al primo e, pertanto, non si puo pensare come
P. Singer che la vita dei disabili abbia meno valore di uno scimpanzé. Certamente la
seconda dimensione della dignita e piu evidente che la prima negli occhi di tanti nel-

97 Cfr. CICERONE, De Legibus, 1, VII, 22.
98 J. SEIFERT, 1l diritto alla vita e la quarta radice della dignita umana, 202.
99 [bid., 204.

52



André-Marie Jerumanis

la nostra cultura contemporanea, poiché «tutte le specifiche caratteristiche umane
della mente e della libera volonta, dei sentimenti e della felicita si possono realizzare
unicamente attraverso la vita cosciente della persona»100. I diritti umani sono pro-
prio I'espressione di questa seconda dimensione della dignita umana. Il diritto alla
vita di ogni essere umano, a non essere soppresso, mutilato, trattato in modo inde-
gno, si radica pero piu a monte, nella dimensione ontologica della persona umana.

3) Esiste pero ancora una terza fonte della dignita, la realizzazione auto-trascen-
dente della persona, che costituisce il livello qualitativo e prevalentemente morale
della persona. Si tratta dell’apertura dell’'uomo alla verita, alla bonta, e in ultima
analisi al dono di sé nell’amore, e nella formazione della communio personarum. E
la dignita morale della persona che puo essere persa, anche senza perdere la dignita
ontologica.

4) La quarta fonte della dignita, non dipende dalla persona, dal suo stato di co-
scienza, dall'uso della sua liberta, ma dalla relazione interpersonale. i la dignita
della persona amata. I.’essere amati contribuisce a dare una nuova dimensione al-
I'unicita della persona, come rivela ’approccio esistenzialista alla dignita umana di
G. Marcel. Sara la dimensione della fratellanza, che crea una relazione con il sogget-
to personale a dare una densita tutta particolare alla dignita umana. La prospettiva
relazionale apre anche alla dimensione religiosa-teologica della dignita, cioe alla
fonte piu alta di tale dignita: la paternita di Dio, e 'amore redentivo in Cristo che
chiama ogni uomo ad entrare nella vita di comunione con Dio. Seifert nota che «una
delle ragioni principali della negazione del diritto alla vita nei confronti del concepito
consiste nella riduzione della dignita dell’embrione a questo quarto livello di dignita
umana, interpretato in modo completamente secolarizzato: solo il valore attribuito
all’embrione dall’accettazione o dall’amore dei genitori e della societa conferisce va-
lore al figlio. Cio tralascia non soltanto la dimensione piu profonda di questa quarta
fonte della dignita, ma anche il fatto che essa in quanto quarto principio della dignita
presuppone il primo e si costruisce su di esso. (...) Inoltre, credendo che solamente
se i genitori accolgono e amano un embrione come loro figlio tale embrione meriti
tutela giuridica, e che diversamente sarebbe consentito I’aborto, la ricerca con le cel-
lule staminali (embrionali), ecc., si identifica tutta la dignita umana con quest’unico
quarto principio, nei suoi aspetti puramente interpersonali»101,

Non tutti condivideranno la prospettiva filosofica di questa analisi. Esistono pen-

100 Jbid., 207.
101 Jbid., 214-215.

53




=
=
=
<

Il significato della “dignita della persona”

satori che considerano l’essere umano nella struttura “relazionale” fondamentale
della persona, evitando di rendere la relazione solo accidentale!02. Dire che 1’essere
umano e relazione significa considerarlo da sempre “coinvolto” in una relazione.
Esiste come frutto di un dono, esiste come provenienza. La sua esistenza e gia situata
esistenzialmente che lo voglia o no, in una struttura relazionale. A livello ontologico,
tutto il suo essere ¢ marcato da un scambio con gli altri, scambio biologico, affettivo,
spirituale e religioso, che fanno parte del suo essere umano concreto. La determina-
zione relazionale dell’essere umano e tale che senza questa rete di relazioni, muore.
In questo senso si deve dire che la liberta della persona e primariamente relazionale
o almeno che la liberta & da collocare nella tensione tra soggetto in sé e soggetto in
relazione. Cio significa concretamente che non posso mai disporre della mia vita in
modo assoluto, che la vita degli altri non mi appartiene, nemmeno quella nel grembo
materno: e, ed e “relazionata” nel suo essere soggetto autonomo.

Merita attenzione la preoccupazione di E. Schockenhoff di definire nel modo giu-
sto la relazione tra 'autonomia e la dignita umana. Il principio di autonomia non
consiste in una generica liberta di azione secondo convinzione personale, come af-
ferma la bioetica d’ispirazione americana tendenzialmente liberale, ma deve essere
regolato dal principio della giustizia che impone di non violare i diritti inalienabili di
altri. Inoltre, il rispetto della liberta dell’altro non puo riguardare «solo le sue con-
vinzioni, i suoi desideri e i suoi piani in ordine al futuro. Esso esige anche il rispetto
dell'inviolabilita della sua esistenza corporea, perché solo se rispettiamo la sua vita
fisica garantiamo quello spazio in cui la persona fine a se stessa puo espandersi.
Il fatto che dobbiamo semplicemente lasciar ‘esistere’ I’altro e non attentare alla
sua vita corrisponde al contenuto centrale normativo della nostra comune dignita,
che non e legata ad altro criterio che non sia quello della nostra natura umana»103.
Schockenhoff giunge quindi a concludere: «Poiché noi nasciamo come uomini in vir-
tu di un nostro proprio diritto e non siamo chiamati a diventare membri della so-
cieta umana dalla volonta della maggioranza, pure nelle situazioni conflittuali puo
essere determinante solo I’appartenenza naturale alla specie biologica, il distintivo
della discendenza umana... Percio I'idea della dignita umana vale, nel suo contenuto
normativo centrale, anche per gli stadi primitivi della vita umana, in cui comincia a
delinearsi I’essere personale dei nostri figli»104.

102 Cfr. J. RATZINGER, Introduzione al Cristianesimo, Brescia 200715; cfr. F. ULricH, Der Mensch als Anfang.
Zur philosophischen Anthropologie der Kindheit, Einsiedeln 1970; cfr. M. SERRETTI, L’uomo ¢ persona,
Citta del Vaticano 2008.

103 E. SCHOCKENHOFF, Etica della vita. Un compendio teologico, Brescia 1997, 186.
104 [bid., 186.

54



André-Marie Jerumanis

La prospettiva offerta dall’ermeneutica della quarta fonte della dignita umana,
I’ermeneutica relazionale della dignita umana e della sua autonomia, permette di
riconoscere all’lstruzione Dignitas personae tutto il suo valore. Non si tratta di un
approccio fondamentalista, o oscurantista alla medicina rigenerativa e alle tecnolo-
gie di riproduzione, come penserebbe chi si muove utilizzando chiavi solo ideologi-
che. Ma di una visione che si accorda con il criterio della dignita umana colto dalla
ragione e compreso in modo estensivo. Solo se condividiamo una concezione forte
di dignita umana potremo capire la posizione centrale dell’'Istruzione per quanto
riguarda la dignita assoluta degli esseri umani dall’inizio del concepimento fino alla
morte naturale: «Negli ultimi decenni le scienze mediche hanno sviluppato in modo
considerevole le loro conoscenze sulla vita umana negli stadi iniziali della sua esi-
stenza. Esse sono giunte a conoscere meglio le strutture biologiche dell'uomo e il
processo della sua generazione. Questi sviluppi sono certamente positivi e meritano
di essere sostenuti, quando servono a superare o a correggere patologie e concor-
rono a ristabilire il normale svolgimento dei processi generativi. Essi sono invece
negativi, e pertanto non si possono condividere, quando implicano la soppressione di
esseri umani o usano mezzi che ledono la dignita della persona oppure sono adottati
per finalita contrarie al bene integrale dell'uomo»105. Si puo allora comprendere il
senso pieno delle parole conclusive dell’Istruzione che legano verita della persona ed
ethos umano: «Dietro ogni “no” rifulge, nella fatica del discernimento tra il bene e il
male, un grande “si” al riconoscimento della dignita e del valore inalienabili di ogni
singolo ed irripetibile essere umano chiamato all’esistenza»106.

11. Conclusione: gli stimoli provenienti dall’Istruzione Dignitas
personae

1) L’Istruzione offre ’occasione per asserire quanto sia importante per la scienza
procedere in modo interdisciplinare con I’etica, ’antropologia, la teologia, la socio-
logia, ecc. Sia I’antropologia filosofica che teologica, ci offrono le basi per affermare
la dignita personale dell’essere umano in tutte le fasi della sua evoluzione, da neo-
concepito fino alla fine della vita. La scienza ha bisogno di una etica che si fondi sulla

105  CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Istr. Dignitas personae. Su alcune questioni di bioetica, 4.
106 Jhid., 38.

55




=
=
=
<

Il significato della “dignita della persona”

persona umana come suo punto cardine. In tale prospettiva, lasciandoci ispirare
dal modello etico elaborato da G. Gismondi per I’etica dell’attivita tecnoscientifica,
abbiamo evidenziato alcuni elementi che sono importanti per preservare la dignita
stessa della scienza, la sua vera finalita, elementi da considerare in una riflessione
etica sulle biotecnologie (senza essere esaurienti): 1) la non neutralita etica della
medicina riproduttiva e della medicina rigenerativa; 2) la relativita, la fallibilita, la
parzialita delle conoscenze scientifiche nel campo della ricerca sulle cellule stami-
nali embrionali; 3) la necessita di non estrapolare i dati oltre i loro limiti, come, per
esempio, quando si lega automaticamente la manifestazione di una malattia con la
presenza di un gene; 4) la necessita di integrare I’agire tecnoscientifico come nel
caso della FIVET nel sistema globale dei valori-socioculturali, sia umani che religiosi,
questi ultimi poi non sono a priori da escludere; 5) la responsabilita delle conseguen-
ze delle sperimentazioni embrionali nel contesto del bene comune e delle generazio-
ni future; 6) la liberta della ricerca che non puo essere condizionata da una logica
di profitto, di potere, di sfruttamento; 7) la specificita delle biotecnologie e della pro-
creatica alle quali non spetta elaborare significati e valori; 8) la coscienza del medico
o dello scienziato dovra sempre tenere conto del valore altrui, e non potra mai agire
in un modo disumano - ¢ sempre attuale quanto gia nel 1845, Max Simon in un libro
di deontologia medica esprimeva: «non & possibile sottolineare maggiormente questo
principio, e cioe che il paziente piu indigente e privo di valore, il piu inutile per la
societa, non puo essere soggetto di sperimenti rischiosi o pericolosi. Muoia piuttosto
la scienza che questo principio»107; 9) il corpo non & una realta insignificante che
si puo considerare solo secondo una prospettiva meccanicista; esso rimane sempre
I’espressione di quella realta spirituale che lo trascende.

2) 11 documento della Congregazione della fede, approvato da Benedetto XVI,
interpella la coscienza del credente cattolico, chiamandolo a porsi le domande es-
senziali del suo agire in conformita alla legge del dono, secondo la prospettiva di una
antropologia cristocentrica. Essa richiede un approfondimento dei motivi profondi
del Si radicale alla vita, alla luce della fede, che non e da ritenere “assurda”, invece
si fonda su una logica che la ragione illumina ampiamente. Un approccio sistemico,
che considera i diversi aspetti di una questione, porta a concludere il ragionamento
etico evitando qualsiasi neutralita etica. In realta, 1'Istruzione ¢ un documento che
interpella tutti coloro che cercano la verita: «La presente Istruzione si rivolge ai

107 M. SIMON, Déontologie Médicale ou des Devoirs et des Droits des Médecins dans U’Etat Actuel de la Civi-
lisation, Paris 1845, 337.

56



André-Marie Jerumanis

fedeli e a tutti coloro che cercano la verita»108. I’epistemologia del documento &
definita secondo il binomio ragione-fede: «La Chiesa cattolica, nel proporre principi
e valutazioni morali per la ricerca biomedica sulla vita umana, attinge alla luce
sia della ragione sia della fede, contribuendo ad elaborare una visione integrale
dell’'uomo e della sua vocazione, capace di accogliere tutto cio che di buono emerge
dalle opere degli uomini e dalle varie tradizioni culturali e religiose, che non rara-
mente mostrano una grande riverenza per la vita. Il Magistero intende portare una
parola di incoraggiamento e di fiducia nei confronti di una prospettiva culturale che
vede la scienza come prezioso servizio al bene integrale della vita e della dignita di
ogni essere umano. La Chiesa pertanto guarda con speranza alla ricerca scientifica,
augurando che siano molti i cristiani a dedicarsi al progresso della biomedicina e a
testimoniare la propria fede in tale ambito. Auspica inoltre che i risultati di questa
ricerca siano resi disponibili anche nelle aree povere e colpite dalle malattie, per
affrontare le necessita pitt urgenti e drammatiche dal punto di vista umanitario. E
infine intende essere presente accanto ad ogni persona che soffre nel corpo e nello
spirito, per offrire non soltanto un conforto, ma la luce e la speranza. Queste danno
senso anche ai momenti della malattia e all’esperienza della morte, che appartengo-
no di fatto alla vita dell’'uomo e ne segnano la storia, aprendola al mistero della Ri-
surrezione. Lo sguardo della Chiesa infatti & pieno di fiducia perché «la vita vincera:
€ questa per noi una sicura speranza. Si, vincera la vita, perché dalla parte della vita
stanno la verita, il bene, la gioia, il vero progresso. Dalla parte della vita & Dio, che
ama la vita e la dona con larghezza»109.

3) Anche nella Chiesa I'Istruzione non sara condivisa da tutti. Alcuni potranno
provare un certo malessere davanti ad alcune affermazioni. Rifiutarlo “a priori”
ci sembrerebbe rilevare un approccio riduttivo della coscienza ecclesiale. Alcuni
elementi sono forse non “comprensibili”, ma accontentarsi di un rifiuto categorico
senza impegnarsi ad approfondirne le ragioni con spirito di apertura alla verita, &
altrettanto incomprensibile. Possano creare difficolta, per esempio, I’etica della pro-
creazione che considera il ricorso alla FIVET, anche con una intenzione sincera, non
giustifichi il diritto della coppia a usufruirne i benefici. Per una coscienza ecclesiale,
vale certamente 'insegnamento sempre valido sulla coscienza e del suo rapporto
al Magistero ordinario (cfr. Donum Veritatis). Come abbiamo tentato di mostrare

108 Cfr. Giovanni Paovo II, Lett. enc. Fides et ratio circa i rapporti tra fede e ragione (14 settembre 1998), n.
1, in AAS 91 (1999) 5.

109 G1ovANNI PaoLo II, Discorso ai partecipanti alla VII Assemblea della Pontificia Accademia per la Vita (3
marzo 2001), n. 3, in AAS 93 (2001) 446.

57




=
=
=
<

Il significato della “dignita della persona”

nel presente articolo, esiste una razionalita soggiacente alle prese di posizione del-
I'Istruzione, razionalita che appare quando valutiamo le questioni in modo non solo
parziale, ma anche sintetico, cioe sistemico, che prende in considerazione I'insieme
dei fattori coinvolti nella medicina rigenerativa e nella procreatica. Certamente il do-
cumento ha il merito di aiutare a porsi le domande alla luce del criterio della dignita
umana. Una coerenza logica tra Donum vitae (1987) e Dignitas Personae (2008)
non puo essere negata. Questa continuita nell’insegnamento deve fare riflettere. La
condivisione di alcune posizioni espresse nel documento con gli autori non “creden-
ti” che abbiamo citato interpella una coscienza aperta alla questione del vero e del
giusto e che si lascia guidare dalla legge naturale, vale a dire da quella insita nella
sua ragione. La legge della natura ha senso solo se viene riconosciuta alla ragione la
capacita di leggere la verita della realta “Uomo”110,

4) 11 discorso sulla legge naturale apparira anacronistico per coloro che, sulla
scia del nominalismo, hanno dichiarato che non esiste I'universalita dell’essere, ma
solo la realta singolare percepita dalla sua coscienza individuale. Conseguentemente
esisteranno solo casi da risolvere e I'uomo stesso sara un caso che si puo considerare
senza valore, secondo le circostanze del momento. E proprio ¢id che abbiamo rileva-
to nelle parole di Ch. Taylor: «Io penso che I'uomo scivoli in un “oblio dell’essere”».
H. U. von Balthasar non esitava a ricordare ai cristiani di essere i custodi dell’esse-
relll, invitandoli a compiere il dovere creaturale!12 in un si all’essere. Il cristiano
ama l’essere a priori, e rimane il custode dello stupore metafisico. Nel campo della
bioetica Giovanni Paolo II lo ricordava nell’Evangelium vitae, invitando allo stupore
cristologico: «In ogni bambino che nasce e in ogni uomo che vive e che muore noi
riconosciamo I'immagine della gloria di Dio: questa gloria noi celebriamo in ogni
uomo, segno del Dio vivente, icona di Gesu Cristo»113. «i proprio nella “carne” di
ogni uomo che Cristo continua a rivelarsi e ad entrare in comunione con noi, cosi

110 Benedetto XVI ricordava che i fondamenti dei diritti umani, in particolare del diritto di ogni essere
umano alla vita, «sono basati sulla legge naturale iscritta nel cuore dell’'uomo e presente nelle diverse
culture e civilta. Rimuovere i diritti umani da questo contesto significherebbe restringere il loro ambito
e cedere ad una concezione relativistica, secondo la quale il significato e I'interpretazione dei diritti
potrebbero variare e la loro universalita verrebbe negata in nome di contesti culturali, politici, sociali e
persino religiosi differenti. Non si deve tuttavia permettere che tale ampia varieta di punti di vista oscuri
il fatto che non solo i diritti sono universali, ma lo & anche la persona umana, soggetto di questi diritti»
(Discorso all’Assemblea Generale dell’Organizzazione delle Nazioni Unite, 18 aprile 2008, in AAS 100
[2008] 334).

111 H. U. VON BALTHASAR, Gloria. Nello spazio della metafisica: ’epoca moderna, Milano 1978, 579.
112 Jbid., 581.
113 Giovannt Paoro 11, Lett. enc. Evangelium vitae, n. 84, in AAS 87 (1995) 497.

58



André-Marie Jerumanis

(che) il rifiuto della vita dell’'uomo, nelle sue diverse forme, e realmente rifiuto di
Cristo»114, E proprio questo stupore davanti al miracolo della vita che il cristiano
vuole condividere con chi & capace di meravigliarsi davanti al mistero dell’essere.
5) Lo sguardo cristologico non impoverisce lo sguardo del cristiano che rimane
universale e capace, proprio in nome della fede, di non seppellire il pensiero del-
I'universale anche nel campo del valore della vita umana nelle sue fasi piu deboli. D.
Antiseri ricordava bene la missione che incalza i cristiani: «I cristiani dovranno con-
vincere gli altri che distruggere gli embrioni & illecito»115. Convincere con argomenti,
in un dialogo basato sulla forza dell’'umile ragione — umile nell’apertura alla verita,
umile nella pedagogia “degli argomenti”, umile nel camminare con chi ha difficolta
a vedere “il miracolo della vita” — ricordando sempre che nel nome della liberta di
coscienza non si puo mai andare contro la giustizia, contro i diritti umani, poiché la
coscienza della persona umana non e un’isola “chiusa”. Convincere a livello razio-
nale & possibile come evidenzia bene G. Raeger esaminando la ricerca embrionale
alla luce delle tre prospettive etiche, quella del rispetto, quella della cosificazione,
e quella personale, mostrando la coerenza filosofica del modello etico “personali-
sta”116. Fanno anche riflettere le conclusioni di Jens Clausen che mostra come dif-
ficilmente si puo conciliare il procurarsi cellule staminali embrionali a partire da
embrioni clonati con un modello etico che sia rispettoso dell’embrionel17. Anche se
non e “politicamente” corretto, la voce della ragione deve aiutare a creare il consen-
so attorno alla necessita di proteggere in modo assoluto la vita. Chiamare in modo
semplicistico questo impegno moralismo come pensa H. Kiing non & corretto!18. In

114 Jbid., n. 104, in AAS 87 (1995) 521.
115 D. ANTISERI, Sulla vita non si tratta. Intervista, in Avvenire, 2 luglio 2005.

116 «Das Respektmodell bedeutet einen wichtigen Fortschritt gegentiber dem blofen Sachmodell. Es schiitzt
den Embryo vor ungebremster Instrumentalisierung, und zwar in vitro wie in vivo. Seine Schwiche
besteht aber darin, dass es das Personsein des Embryos verkennt und die zentralen Begriffe der Be-
liebigkeit der Deutung iiberldsst. Damit lassen sich je nach Mehrheitsverhiltnissen unterschiedliche
Handlungsweisen im Umgang mit dem Embryo rechtfertigen. Die personale Ethik hingegen steht im
Einklang mit der philosophischen Lehre, wonach der Mensch als moralisches Subjekt ein Selbstzweck
ist und nicht instrumentalisiert werden darf, und mit den biologischen Fakten. Sie ist nicht der Belie-
bigkeit der Meinungen ausgesetzt, sondern verlangt, dass sich die Meinungen an ethischen Prinzipien
orientieren», G. RAEGER, Drei Ethikmodelle fiir den Umgang mit dem menschlichen Embryo: Sachmodell,
Respektmodell, Personmodell, in Zeitschrift fiir medizinische Ethik 54 (2008) 312; cfr. Ip., Die Person.
Wege zu ihrem Verstdindnis, Freiburg i. Br. 2006.

117 J. CLAUSEN, Natur und Status menschlicher Embryonen: Ihre Bedeutung fiir die gesellschaftliche Inte-
gritdt der Embryonenforschung, in K. Fiscuir — H. PARTHEY (Hrsg.), Gesellschaftliche Integritdt der For-
schun, Berlin 2006, 121-134.

118 Cfr. H. KONG, Responsabilita umana per i diritti umani: una sfida per le Nazioni Unite. Relazione tenuta
il 19 febbraio 1999 presso la sede delle Nazioni Unite.

59




=
=
=
<

Il significato della “dignita della persona”

nome dell’onesta intellettuale occorre confrontarsi con scienziati e filosofi che arri-
vano ad affermare lo statuto personale dell’embrione nei primi momenti della vita,
nel momento della nascita del nuovo genoma e che invitano a trarne le conseguenze
etiche e giuridiche.

6) La questione della dignitd umana ci spinge a ripensare 'identita umana, la
quale non puo essere pensata secondo il modello “coscienziale” e soggettivistico del-
I'io, perché I'io non & autoreferenziale, ma relazionale «e la relazionalita non va
intesa come modalita di espressione dell’io, ma come sua condizione di possibili-
ta»119. 11 «tu & piu antico dell’io», secondo I’aforisma di Nietzsche120. E su questo non
possiamo che riconoscere che aveva ragione, in quanto I’esistenza ¢ un provenire (F.
Ulrich), come pure possiamo concordare con Levinas, per il quale il volto dell’altro
precede la mia liberta. In questo senso «la mia vita & intrecciata e dipende dalla vita
altrui»121. In questo modo «il Mitsein diviene I’orizzonte ultimo e intrascendibile del-
la normativita»122. D’Agostino conclude che una tale prospettiva relazionale cambia
il rapporto tra etica e diritto. L’etica non puo pil essere assegnata al foro interno e
il diritto al foro esterno, I’etica all’autonomia e il diritto all’eteronomia. «I.’etica e il
diritto sono chiamati a salvare il carattere relazionale dell’essere dell’'uomo»123. Cio
comporta per il diritto e il biodiritto che non & primordialmente procedurale perché
¢ la relazione che precede la procedura e ’accordo. 11 biodiritto deve garantire «che
I'intersoggettivita sociale si dispieghi nelle forme della reciprocita e simmetrica ac-
coglienza»124. 1l criterio della dignita umana e dei diritti umani acquisisce tutto il
suo valore quando viene considerato nella prospettiva relazionale. Ne consegue che
il diritto «non potra rivendicare carattere giuridico un’esperienza bioetica che le
rechi offesa, assegnando ad alcuni soggetti poteri indebitamente prevalenti su quelli
di altri soggetti»125. La prospettiva relazionale ci appare oggi la via piu praticabile
per determinare una esigenza nel campo delle biotecnologie. L’eticita di una richie-
sta e la sua garanzia giuridica sara in ultima analisi modulata dalla “condizione”
relazionale del soggetto. Pur essendo importanti i principi di autodeterminazione

119 F. D’AcosTINO, Etica e diritto in Bioetica, in Ip., Bioetica, Torino 1998, 82.

120 Cfr. F. NIETZSCHE, Cosi parlo Zarathustra, 1, Dell’amore del prossimo, Milano 1968, 70.
121 F. D’AcosTINo, Etica e diritto in Bioetica, 82.

122 Jbid., 83.

123 Jbid., 84.

124 Jbid., 88.

125 Jbid.

60



André-Marie Jerumanis

e il diritto che garantisce le condizioni per la realizzazione di una scelta personale
e sempre richiesto di confrontarsi con un tu, sia dell’embrione, che del medico, sia
del pitt debole che potrebbe patire la richiesta “mia”, che dunque non puo essere

>
=3
a
<5

“autoreferenziale”.

61



