Articoli RTLu XIV (1/2009) 79-84

L’ibrido in filosofial

Giovanni Ventimiglia
Facolta di Teologia (Lugano)

Se nell’arte occidentale, per non parlare di quella non occidentale, I'ibrido & stato
visto positivamente, specie ove si pensi all’arte contemporanea, nella filosofia occi-
dentale I'ibrido & sempre stato visto con un certo sospetto.

Come mai? Perché la filosofia, la quale, come & risaputo, ¢ nata quando nella Gre-
cia antica il logos ha avuto la meglio sul mythos, ha da sempre compreso il mondo a
partire da classificazioni e distinzioni ontologiche precise. D’altra parte il logos e di per
se classificatorio, dal momento che senza classi, distinzioni, generi e specie, il mondo
non sarebbe comprensibile. Almeno cosi ¢ sembrato a molti filosofi, Eraclito escluso.

In epoca medievale ebbe molta fortuna, a questo proposito, il cosiddetto Albero
di Porfirio. Si tratta di uno schema grafico, a forma appunto di albero, desunto dal
secondo capitolo dell’opera Isagoge del filosofo neoplatonico Porfirio (nato in Siria
nel 233-34 e morto a Roma verso il 305).

In questo schema I’essere, cioe tutto cio che esiste, viene classificato come segue:
il tronco principale, ’essere appunto, si distingue anzitutto in due rami: esseri ma-
teriali ed esseri immateriali, come Dio e gli angeli; gli esseri materiali, cioe i corpi, a
loro volta, si ramificano in due categorie: esseri animati e inanimati, come le pietre;
gli esseri animati, cioe i viventi, si distinguono poi in esseri sensitivi ed esseri non
sensitivi, come le piante; gli esseri sensitivi, o0 animali, si distinguono ancora in esseri
razionali ed esseri irrazionali, come gli animali “bruti”; gli esseri razionali, o uomini,
si ramificano infine negli uomini singoli concreti: Pietro, Paolo, Giovanni, ecc.

1 1] testo & la rielaborazione della Conferenza tenuta al Museo delle culture di Lugano il 24 settembre 2008
nell’ambito del Progetto educativo “Ibridi” — Deibambini 2008-2009. La conferenza & stata preceduta
dalle conferenze del Prof. Francesco Paolo Campione, Direttore del Museo delle culture di Lugano, che ha
“elogiato” I'ibrido dal punto di vista dell’antropologia culturale, e del Prof. Bruno Cora, Direttore del Polo
Culturale della Citta di Lugano, che ha “elogiato” I'ibrido dal punto di vista della storia dell’arte.

79



=
=
=
<

L'ibrido in filosofia

Lo schema e chiaro e, diciamolo, rassicurante: una sorta di bastione concettuale
e psicologico contro I'ibrido.

In eta moderna lo stesso Albero di Porfirio conoscera una grande fortuna, ar-
ricchendosi di nuovi rami, man mano che progredivano le scoperte scientifiche su
varie e nuove specie di pietre, metalli, animali etc. Uno dei piu ricchi e belli & quello
contenuto negli Elementa philosophiae di Berthold Hauser del 17552.

Colpisce, tuttavia, in tutti gli alberi di Porfirio che ho consultato, I'assenza dei
cosiddetti artefatti, cioe di quegli oggetti materiali che, a differenza delle pietre e dei
metalli, sono “fatti” ad “arte” (donde appunto la parola “artefatti”) dall’'uomo. Imma-
gino che I’assenza sia stata funzionale alla chiarezza dello schemino porfiriano, dal
momento che tale categoria avrebbe costretto a disegnare un rametto nuovo tra gli
esseri inanimati, da collegare pero, in qualche modo — quale appunto? — al rametto
degli uomini. Ad ogni modo, come vedremo, gli artefatti, espugnati dal catalogo delle
cose che sono, avranno modo, in seguito, di vendicarsi abbondantemente.

Lo schema porfiriano, comunque, gia a prescindere dall’azione rivoluzionaria
degli artefatti, era destinato a diventare sempre piu fragile con il progredire delle
scienze: in quale ramo collocare i muschi e certe specie di alghe verdi, tra le piante
o gli animali? E le piante carnivore? E dove collocare i virus e i prioni? Tra gli esseri
viventis?

Venne poi, e siamo ai nostri giorni, la stagione delle tecnologie: anzitutto quelle
della riproduzione; i trapianti d’organo, gli impianti di “artefatti” — eccoli! — altamen-
te sofisticati dentro i corpi degli uomini. Oggi esistono scienze come la biorobotica e
la biomeccatronica che attentano quasi alla radice 'ormai vecchio Albero di Porfi-
rio.

Vediamo pit in dettaglio. L'ingegneria genetica e in grado di creare gli OGM, cioe
gli organismi geneticamente modificati, ibridi di animali e vegetali. La chirurgia ¢ in
grado di effettuare xenotrapianti che generano ibridi di esseri umano-animali. La
biorobotica e la biomeccatronica, gia citate, studiano la possibilita, che in certi casi
¢ gia realta, di costruire cyborg, cioé uomini bionici, ibridi di uomini e di artefatti
tecnologici. Secondo la nota proposta di Donna Haraway, esposta nel suo famoso
Manifesto Cyborg, il cyborg e destinato persino a soppiantare la differenza tra donne
e uomini in direzione di un ibrido indifferenziato che si riproduce come le alghe, o

2 Cfr. P.R. BLuMm, Dio e gli individui: I’*Albor Porphiriana” nei secoli XVII e XVIII, in Rivista di Filosofia neo-
scolatica 1 (1999) 18-49.

3 Cfr. A. VArzi, Parole, oggetti, eventi e altri argomenti di metafisica, Roma 2001, 13 ss.

80



Giovanni Ventimiglia

come altri esseri viventi, senza bisogno dei due sessi4.

Che ne &, in una tale situazione, del logos classificatorio? Che cosa resta della filo-
sofia in tale terremoto delle specie e dei generi, delle essenze? Torniamo al mythos,
dove gli ibridi sono sempre stati di casa?

Una tentazione della filosofia potrebbe essere a questo punto quella di abban-
donare il logos e con esso I'esigenza delle definizioni, delle distinzioni concettuali,
del principio di non contraddizione, e inaugurare una filosofia “mitologica” che ha
I’ibrido e il contraddittorio come sue categorie principali.

A mio parere, una tale filosofia “mitologica” sarebbe un puro flatus vocis, una
semplice dichiarazione d’intenti impossibile da praticare.

Eccone, in breve, i motivi. La contraddittorieta ha bisogno della non contradditto-
rieta per potersi affermare5 e I'ibrido — ammesso che sia identico al contraddittorio
— ha bisogno del non ibrido per poter esistere.

Infatti, se non esistessero piu differenze tra le cose, poniamo tra A e B, come si
potrebbe affermare con sensatezza che A & B6? Se si afferma che A in realta non esi-
ste e puo essere uguale a B, ne segue che A/B ¢ uguale ad A/B, il che ¢ esattamente
il principio di identita, parente stretto del principio di non contraddizione, cioe esat-
tamente quel principio che si pretendeva di negare. Analogamente, se non esistesse
differenza tra, mettiamo, il pesce e la donna, di che cosa sarebbe ibrido la sirena? Se
non ci fosse il non ibrido, anche I'ibrido perderebbe tutta la sua forza trasgressiva.

Sarebbe come la situazione dei due treni che si muovono contemporaneamente:
come fare a elogiare I'ibrido, ovvero la “mobilita”, la perenne “metamorfosi” delle
forme, se il non ibrido, chiamiamolo la realta “ferma”, chiara e distinta, prende a
muoversi anch’essa? L’ibrido ha bisogno del non ibrido come I’aria per respirare. Un
mondo di soli ibridi non si distinguerebbe da un mondo di soli non ibridi. Un mondo
di soli ibridi non potrebbe esistere.

Aggiungo che, se esistesse, sarebbe pericoloso. Propagandare una filosofia del-
Iibrido ad oltranza, da promuovere persino come unico messaggio educativo per
i bambini, sarebbe dannoso, precisamente come & dannoso confondere la notte e
il giorno, regime onirico e regime diurno dello spirito. Come si chiama un essere
umano che confonde il sogno — dove I'ibrido & davvero di casa — con la realta, dove
ibridi ve ne sono di meno? Che vede ibridi dappertutto? Si chiama “psicotico con

4 Donna J. HARAWAY, Manifesto cyborg. Donne, tecnologie e biopolitiche del corpo, Milano 1995.

5 1l che & come dire quanto affermava gia Aristotele, ovvero che anche lo scettico, che nega il principio di
non contraddizione, non puo non presupporlo.

6 F il nucleo del celebre élenchos, contenuto nel IV libro della Metafisica di Aristotele.

81




=
=
=
<

L'ibrido in filosofia

manifestazioni allucinogene”. Vogliamo educare i nostri figli in questa direzione, solo
perché I'ibrido e di moda, solo perché elogiare la filosofia dell’'ibrido fa molto intellet-
tuale?? Come ebbe a notare Carl Gustav Jung, I'ibrido rappresenta piuttosto il regime
notturno dell'uomo, la sua anima, il femminile, mentre il non ibrido, I’Albero di Porfi-
rio per intenderci, il regime diurno, I’animus, il maschile. E noto che una personalita
non patologica deve avere un equilibrio, tendenzialmente un’armonia, fra animus e
anima. Se una occupa tutto il campo dell’io, nasce la patologia.

La filosofia “mitologica” dell’ibrido, dunque, non & praticabile e sarebbe, tutto
sommato, una resa incondizionata della ragione filosofica alle sollecitazioni che sul-
I'ibrido vengono, come detto sopra, dalle possibilita di scienza e tecnica contempo-
ranee.

Una prima reazione positiva, invece, sarebbe quella di considerare, appunto, i
nuovi “ibridi” - che, ricordiamolo, non sono piu figure mitologiche dell’arte, ma pos-
sibilita concrete della vita di ogni giorno, si pensi solo agli OGM - come “sfide” per
la ragione. Perché mai, infatti, si dovrebbe rinunciare all’Albero di Porfirio? Perché
non pensare di risistemarlo, magari di ridisegnarlo completamente sulla base delle
nuove sollecitazioni che ci vengono dai “nuovi” ibridi?

Si tratta di una occasione formidabile per ripensare a volte dalle fondamenta le
categorie e le distinzioni concettuali che I'umanita ha finora utilizzato per compren-
dere il mondo.

Consideriamo per esempio il cosidetto cyborg, cioe un uomo bionico, ibrido di ma-
teria e di artefatto tecnologico, collegato in rete in tempo reale. Ricordo in proposito
quanto ha notato anni fa Roberto Busa: si tratterebbe — anzi si tratta, dal momento
che tale ibrido ¢ gia realta — di un essere umano in grado di “vedere”, con I'aiuto di
internet e web cam, in tempo reale e simultameamente cose e persone realmente
esistenti poste a notevole distanza da lui e fra di loro. E precisamente, notava giusta-
mente Busa, la descrizione di quelle prestazioni che la cultura occidentale medievale
attribuiva agli esseri spirituali, agli angeli. Non & un caso, da questo punto di vista,
che molti studiosi di nuovi media parlino del “cybernauta” come di un uomo “smate-
rializzato”, di un “angelo”s.

7 Per la verita la filosofia dell’ibrido e del contraddittorio era di moda piuttosto negli anni successivi al Ses-
santotto, soprattutto in Francia. Oggi ¢ gia fuori moda anche fra gli intellettuali pit accreditati. Tutta la
filosofia analitica anglosassone, tuttora la piu diffusa e fiorente corrente filosofica al mondo, non si sogna
di mettere in discussione il principio di non contraddizione e di dissolvere il discorso sull’identita delle cose
come discorso obsoleto.

8 R. Busa, Dal computer agli angeli, Castel Bolognese 2000. I titoli di alcuni libri o di alcuni paragrafi di libri
che trattano di computer e di internet sono eloquenti: Coreografia dei corpi angelici; Ateologia dell’intelli-

82



Giovanni Ventimiglia

Ebbene, questo significherebbe in concreto due cose a proposito dell’Albero di
Porfirio e delle sfide per la filosofia. Il cyborg costringerebbe a disegnare due rami di
congiunzione tra rami dell’Albero finora del tutto distinti: un ramo che congiunga il
“materiale” con I’“artificiale” (ramo quest’ultimo, lo ricordiamo, del tutto assente a
sua volta negli Alberi antichi), e un ramo che congiunga I’“uomo” con gli “angeli”.

Inoltre, ed e il punto filosoficamente piu rilevante, la nuova situazione stimo-
lerebbe a ripensare il concetto di materia. Dal momento che I'ibrido cyborg, come
pure tutti gli artefatti tecnologici digitali in rete, sono cose materiali con prestazioni
una volta attribuite agli enti spirituali, ¢ d’obbligo tornare a interrogarsi sul concetto
di materia. Che cosa & un oggetto “materiale”, quali sono le sue caratteristiche es-
senziali? Di certo non possiamo oggi comprenderlo sulla base delle caratteristiche
essenziali attribuite ad esso da Aristotele. Probabilmente bisognerebbe ripartire dal
concetto di monade leibniziana9. E uno dei problemi pill avvincenti che si pongono
alla filosofia contemporanea (almeno a quella parte della filosofia contemporanea
che, invece di liquidare scienza e tecnica, tenta un dialogo fecondo con esse). I “nuo-
vi” ibridi rappresentano dunque, a mio avviso, una formidabile occasione di riflessio-
ne filosofica, specialmente nel campo dell’ontologia e della gnoseologia.

Rappresentano pure, nello stesso tempo, una enorme occasione ed una sfida per
la filosofia morale o etica.

Infatti, il mondo dei “nuovi ibridi” nel quale ormai viviamo non possono non sol-
levare quesiti etici, in particolare, di bioetica e di bioroboetical0: fino a che punto &

genza collettiva; Dai mondi angelici ai mondi virtuali: sono i titoli di alcuni capitoli di P. LEvy, L’intelligen-
za collettiva. Per un’antropologia del cyberspazio, tr. it., Milano 1996; M. PArobl, Platonismo digitale, in
Internet e la filosofia. Con CD-ROM: Laboratorio teoretico multimediale, a cura di P. D’Alessandro, Milano
2001, 97-106; Hypertext heaven & il titolo di un capitolo del libro di M. Hem, The Metaphysics of Virtual
Reality, New York-Oxford 1993.

9 Rimando in proposito al mio: Busa: gli angeli nel mio computer, ne 1l Sole-24 ore, Domenica 17 dicembre
2000, 32. Di recente ha fatto discutere in proposito il testo di V. Mancuso, L’anima e il suo destino, Milano
2007.

10 L’Istituto di Filosofia applicata-IsFA, che dirigo presso la Facolta di Teologia di Lugano, ha effettuato una
ricerca proprio su questi temi, finanziata dall’'Unione Europea, all'interno di Ethicbots. Si tratta dell’acro-
nimo del progetto di ricerca Emerging Technoethics of Human Interaction with Communication, Bionic,
and robOTic systems che vede coinvolte, oltre I'IsFA, le seguenti istituzioni: Universita "Federico 1" di
Napoli, Dipartimento di Scienze fisiche e Dipartimento di Informatica e Sistemistica, Italia; Fraunhofer
Institute for Autonomous intelligent Systems, Sankt Augustin, Germania; Scuola di Robotica, Genova,
Italia; University of Reading, Department of Cybernetics, Inghilterra; Hochschule der Medien University of
Applied Sciences, Stuttgart, Germania; LAAS-CNRS, Toulouse, Francia; Scuola Superiore Sant’Anna, Pisa,
Italia; Universita di Pisa, Dipartimento di Filosofia, Italia; Middlesex University, Interaction Design Centre,
School of Computing, London, Inghilterra. Nella recente letteratura sull’argomento sono da menzionare:
A. FaABRIS — G. TAMBURRINI, Robot al di qua del bene e del male, a cura di R. Presilla, in Vita e Pensiero 2
(maggio-giugno 2006) 5-93; AA.VV., Ethicbots. Etica e robotica, numero monografico della Rivista Teoria

83




=
=
=
<

L'ibrido in filosofia

lecito spingersi nei trapianti di organi animali nei corpi umani (xenotrapianti); fino a
che punto & lecito impiantare organi artificiali nei corpi umani? E lecito il trapianto
del cervello? Si potrebbero liquidare queste domande ricorrendo all’utilitarismo? Se
¢ utile all’individuo, se risolve patologie e produce benessere, allora, perché no?

Ma e proprio qui il punto, oggetto di dibattiti fra i filosofi di tutti gli orientamenti
culturali. Perché se trapianti il cervello, forse avrai risolto patologie irreversibili, o
migliorato le prestazioni dell’'uomo, ma nel frattempo, proprio quell'uomo non ci
sara pit! Se cambi il cervello di un uomo - cosa attualmente irrealizzabile ma teori-
camente non impossibile — di “chi” avrai procurato il benessere?

Senza la propria memoria, un uomo non ha pitl coscienza di essere lo stesso. E
senza il proprio cervello un uomo non sembra essere piu lo stesso uomo. Chi avrebbe
il diritto di trasformarmi in un altro individuo? E si potrebbe pensare ad un con-
senso informato relativo al cambio di “personalita”, come si pensa oggi al consenso
informato relativo al cambio di sesso? Sara lecito dare il “nostro” consenso a non
essere pill “noi stessi”, perché desiderosi di cambiare “personalita”? La cosa & gia in
parte possibile grazie all’ingegneria genetica, che fa degli uomini degli ibridi artefatti
costruiti a tavolino con vari “pezzi” da bioingegneri. Il filosofo, tra I’altro del tutto
“laico” Habermas, accanto a molti altri, ha mostrato che tali nuove situazioni non
possono non sollevare questioni etiche, per esempio in relazione a nuove forme di
“schiavitl” degli ibridi umani in ostaggio dei bioingegnerill.

Insomma, se I'ibrido, di solito, & bello, non & detto che sia sempre lecito.

In ogni caso si tratta di una sfida che la filosofia, sia teoretica che morale, non
puo non raccogliere.

2 (2007) XXVII (Terza serie 1I/2); G. VENTIMIGLIA, Tecnoetica, roboetica, bioroboetica e insegnamenti della
Chiesa, in Rivista Teologica di Lugano 1 (2008) 5-15.

11 J. HABERMAS, Il futuro della natura umana, tr. it., Torino 2002.

84



