Contributi RTLu XIV (1/2009) 85-102

Il «perfezionamento» di Cristo e dei credenti
in Ebrei 8,1-11,401

Franco Manzi
Facolta Teologica dell’ltalia Settentrionale (Milano)

1. Colpo d’occhio iniziale

s t)

1.1. «L’unico e vero sacrificio puo essere soltanto il nostro “si”»

«Il dono unico che Dio aspetta — spiegava l'allora Cardinale Joseph Ratzinger,
presentando il suo libro Introduzione allo spirito della liturgia? —, ’'unica cosa che
non & ancora sua, € la nostra liberta, e la risposta del nostro amore. Dio ha creato
un mondo libero, ha creato la liberta, ha creato cosi la possibilita di dire “si” o “no”,
come possibilita di fare un dono libero a Dio. L’'unico e vero sacrificio pud quindi
essere soltanto il nostro “si”, la gioia di essere uniti con Dio nell’amore.

[...] Un mondo umanizzato, un mondo nel quale ’amore ¢ il segno di tutto, sara il
vero sacrificio. Solo cosi entriamo nel cuore del Nuovo Testamento perché la morte
di Cristo non & una distruzione, non ¢ la glorificazione della sofferenza, ma si quali-
fica come I'estremo gesto d’amore nel quale il Signore, con le sue braccia aperte, ci
abbraccia e, come e detto nel vangelo di Giovanni 12, ci “tira” nelle sue mani. Con
questo amore, nel quale Dio si dona e diventa dono per noi, noi possiamo essere

1 L’articolo coincide con la relazione tenuta al seminario biblico svoltosi sabato, 17 novembre 2007, nel
«Centro Presenza Sud» di Mendrisio e organizzato dall’Associazione Biblica della Svizzera Italiana. La
scansione tematica delle quattro relazioni — rispettivamente incentrate su Ebrei 1,1-4,13; 4,14-7,28; 8,1-
11,40; 12,1-13,25 - aveva lo scopo di offrire una presentazione completa della Lettera agli Ebrei in una
sola giornata. A nostro parere, pero, questo procedimento non ha consentito ai partecipanti di prendere
visione in maniera adeguata della forma letteraria dello scritto neotestamentario, di per sé articolato in
cinque parti, con inevitabili ripercussioni sulla comprensione del suo contenuto dottrinale e parenetico.

2 J. RATZINGER, Introduzione allo spirito della liturgia (Parola e Liturgia 33), Cinisello Balsamo 20012; origi-
nale: Der Geist der Liturgie. Eine Einfiihrung, Freiburg im Breisgau 2000.

85



=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Il «perfezionamento» di Cristo e dei credenti in Ebrei 8,1-11,40

G N9

transustanziati con Lui e trasformati in amore con un “si” libero»3.

1.2. Il «punto capitale» della cristologia di Ebrei

Il presente studio su Eb 8,1-11,40 viene subito indirizzato da questa profonda
intuizione di Sua Santita verso il «cuore del Nuovo Testamento», ossia verso il sacri-
ficio di Cristo crocifisso e risorto, grazie al quale anche «noi possiamo essere transu-
stanziati con Lui e trasformati in amore».

La Lettera agli Ebrei esprime questa trasformazione positiva dei cristiani, questa
loro «transustanziazione», con la categoria di «perfezionamento». Anzi, in maniera
estremamente audace e originale, sostiene a piu riprese che Cristo stesso, offrendo
la propria vita durante la passione (Eb 9,11), e stato «perfezionato»4 e, con la sua
«unica offerta, ha perfezionato» i cristiani «che si stanno santificando» (10,14).

La nostra indagine si focalizza precisamente su questa categoria del «perfezio-
namento», che costituisce il «punto capitale» (8,1) della cristologia della Lettera agli
Ebrei5. Cosi recita, infatti, I'inizio (8,1) della sezione di Eb 8,1-9,28: «Ora - precisa
I'autore del grande «discorso di esortazione» (13,22) che e la cosiddetta Lettera agli
Ebrei -, il punto capitale (kephdlaion) delle cose dette & che noi abbiamo un sommo
sacerdote di questo genere [cioeé un sommo sacerdote «perfezionato» (7,28)], che si
¢ seduto alla destra del trono della maesta nei cieli».

1.3. L'articolazione del «discorso di esortazione» in Eb 8-10

Per essere piu precisi: in Eb 8,1 prende avvio la seconda sezione della parte cen-
trale dell’opera®. Questa sezione & costituita da due paragrafi: nel primo (8,1-9,10)
€ messo a tema il culto dell’Antico Testamento, con le sue insufficienze salvifiche,
mentre il secondo paragrafo (9,11-28) si concentra sul sacrificio di Cristo, che invece
e stato efficace perché ha ottenuto la salvezza di tutti gli uomini.

Anticipando la tesi sviluppata a questo punto dall’autore, potremmo dire che, at-
traverso il sacrificio personale, esistenziale e “spirituale” compiuto da Cristo durante
la passione, egli ¢ diventato il «mediatore dell’alleanza nuova» (9,15; cfr. 12,24) e

3 J. RATZINGER, Il centro della litugia cristiana, in Terra Ambrosiana 46/2 (2005) 17-21: 20.
4 Eb 2,10; 5,9; 7,28; cfr. 9,11.

@

Cfr. A. VANHOYE, La «teleidsis» du Christ: point capital de la christologie sacerdotale d’Hébreux, in New
Testament Studies 42 (1996) 321-338.

6 Per i rilievi seguenti sull’articolazione strutturale della terza e della quarta parte della Lettera agli Ebrei
(5,11-10,39 e 11,1-12,13), si consulti I'esauriente analisi di A. VANHOYE, La structure littéraire de I'Epitre
aux Hébreux, Paris 19762, 115-204.

86



Franco Manzi

«migliore» (8,6) tra Dio e gli uomini. Difatti, grazie a questo suo sacrificio, Cristo e
riuscito ad entrare in comunione “celeste” con Dio e, in questo modo, ha permesso
anche ai cristiani di fare altrettanto.

I due paragrafi, introdotti da Eb 8,1-2, sono raffinatamente disposti in maniera
concentrica’. La prima unita letteraria, Eb 8,3-6, descrive il livello terreno del culto
anticotestamentario (C) ed e ripresa tematicamente dall’'ultima unita letteraria, Eb
9,24-28, che delinea, invece, il livello celeste del culto di Cristo (C1).

All’interno di questa inclusione, la seconda unita letteraria, Eb 8,7-13, mette a
fuoco la prima alleanza (B). Ad essa fa da pendant la quinta unita letteraria, Eb
9,15-23, che, invece, illustra la nuova alleanza (B1).

Al centro di questa ampia argomentazione concentrica, si giunge a parlare del
rapporto cultuale con Dio: Eb 9,1-10 evoca i riti del culto antico (A), mentre Eb 9,11-
14 mette in evidenza i riti del culto nuovo di Cristo (Al).

Tutto ruota intorno alla svolta attuata all’interno della storia della salvezza da
Cristo (9,11): & lui che, da «<sommo sacerdote misericordioso e degno di fede nei rap-
porti con Dio» (2,17), & stato capace di mediare in maniera completa e definitiva la
salvezza divina a favore degli uomini.

In sintesi: il brano di Eb 9,11-14 ¢ il cuore dell’intero «discorso di esortazio-
ne». Per mostrarne la centralita, & utile ricordare che, nell’architettura letteraria di
Ebrei, questo passo si situa nella terza di cinque parti, ovvero nella sua parte cen-
trale8. Inoltre, si trova nella terza delle cinque sezioni di questa parte, cioe nella sua
sezione centrale. Infine, Eb 9,11-14 & collocato nell’antitesi piti interna di questa se-
zione centrale, che — come si e rilevato — & disposta concentricamente in tre antitesi
(C-B-A; A1-B1-C1). Qui (A1), nel cuore dell’intera opera, si contempla Cristo glorificato
nella sua funzione di sommo sacerdote, che, avendo sacrificato se stesso durante la
passione, «ha trovato una redenzione eterna» per tutti gli uomini (9,12).

Questa «redenzione eterna» e poi trattata approfonditamente nella sezione suc-
cessiva, cioe in Eb 10,1-18, in cui & messa in luce 'efficacia salvifica universale del
sacrificio di Cristo. A differenza del culto impotente dell’Antico Testamento, I’offerta
personale di Cristo ha eliminato il peccato degli uomini e «ha perfezionato quelli che

7 Cfr. A. VANHOYE, La structure littéraire de UEpitre aux Hébreux, 161.

8 Le cinque parti del «discorso di esortazione», introdotto da un proemio (Eb 1,1-4) e concluso da un finale
oratorio (13,20-21) e da un probabile “biglietto d’invio” (13,22-25), sono disposte in maniera concentrica:
A) 1,5-2,18; B) 3,1-5,10; C) 5,11-10,39; B1) 11,1-12,13; A1) 12,14-13,19. Cfr. A. VANHOYE, La structure lit-
téraire de UEpitre aux Hébreux, 59.

9 La terza parte della Lettera agli Ebrei (5,11-10,39), delimitata da un’esortazione preliminare (5,11-6,20)
e da una finale (10,19-39), si articola in tre sezioni dottrinali: A) 7,1-28; B) 8,1-9,28; C) 10,1-18.

87

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Il «perfezionamento» di Cristo e dei credenti in Ebrei 8,1-11,40

si stanno santificando» (10,14). Ecco comparire di nuovo la categoria fondamentale
di Ebrei.

Percio, il predicatore puo tirare alcune conseguenze esistenziali per i suoi ascol-
tatori nell’esortazione conclusiva di Eb 10,19-39: le disposizioni morali pitt adeguate
dei cristiani per corrispondere al dono della nuova situazione religiosa inaugurata da
Cristo (vv. 19-21) sono la fede (v. 22), la speranza (vv. 22-23) e la carita (v. 24).

In particolare, in quel periodo di nuove persecuzioni (cfr. 10,32-35; 12,4; 13,7), il
predicatore cerca di rinvigorire nei suoi ascoltatori la perseveranza e la fede. Percio
li esorta, dicendo: «E di perseveranza, in effetti, che avete bisogno, per ottenere la
realizzazione della promessa, dopo aver fatto la volonta di Dio. “Ancora un poco,
infatti, anzi pochissimo, e colui che sta venendo arrivera e non tardera. Ora, il mio
giusto vivra in virtu della fede; e, se defeziona, la mia anima non si compiace di lui”.
Noi, pero, non siamo uomini di defezione a nostra perdizione, ma siamo uomini di
fede per la salvaguardia della nostra anima» (10,36-39). Con questo invito, il predi-
catore conclude la terza parte della sua omelia (5,11-10,39) e annuncia i temi della
quarta (11,1-12,13), che sono appunto la perseveranza e la fede. Pil esattamente: in
Eb 10,36-39, che costituisce la propositio — cioe ’annuncio tematico — della quarta
parte, I'autore menziona prima la «perseveranza» (hypomoné, v. 36) e poi la «fede»
(pistis, vv. 38-39). Ma attenendosi ad un espediente retorico a lui carol0, si mette
ad esporre i due temi secondo 'ordine inverso: la prima sezione della quarta parte
(11,1-40) & un solenne elogio storico della fedell, mentre la seconda sezione (12,1-
13) & un invito alla perseveranza.

1.4. Lelogio storico della fede in Eb 11

Nello splendido elogio storico della fede di Eb 11,1-40, il predicatore passa in ras-
segna le realizzazioni positive e le prove di fede di numerosi personaggi dell’Antico
Testamento. La panoramica va dai racconti della creazione fino alle persecuzioni di
Antioco IV Epifane (175-164 a.C.)12.

Il predicatore vi premette una definizione parziale della «fede» (pistis): «La fede &

10 Si veda specialmente la propositio della seconda parte dell’opera (3,1-5,10) in Eb 2,17-18, che dichiara
che Cristo & diventato «un sommo sacerdote misericordioso e degno di fede per i rapporti con Dio». Ri-
prendendo in ordine inverso questi due requisiti del sommo sacerdozio di Cristo, il predicatore illustra
in 3,1-4,14 I'affidabilita di Cristo al cospetto di Dio e, in 4,15-5,10, la sua misericordia nei confronti degli
altri uomini.

11 Cfr. Sir 44,1.
12 Cfr. 1-2 Mac.

88



Franco Manzi

una maniera di possedere realta sperate e un mezzo per conoscere realta che non si
vedono» (11,1). Di per sé, questa frase introduttiva non e una definizione precisa né
della fede in Dio né della fede in Cristo. Si tratta, invece, di una definizione abbastan-
za essenziale della fede, che ne enuclea soltanto due caratteristiche fondamentali.
Esse sono reperibili anche nella «fiducia» (pistis) che anima i rapporti umani autenti-
ci. Se abbiamo fiducia in una persona che ci ha promesso qualcosa, per certi versi ci
sembra di possedere gia cio che ci & stato promesso. Se poi quella persona ci garan-
tisce di aver visto qualcosa, ci crediamo, anche senza averlo verificato di persona.

Nel resto del capitolo undicesimo, I’autore mostra come una pistis cosi connotata
costituisca la struttura umana fondamentale, che trova il suo «perfezionamento»
nella relazione dei credenti con il Dio di Gesu Cristo. Emerge di nuovo la categoria
del «perfezionamento» (cfr. 11,40), ad ulteriore conferma della sua centralita al-
Iinterno dell’intera Lettera agli Ebrei. Difatti, giunti al termine di questo solenne
elogio storico della fede, il predicatore istituisce un rapido confronto tra la situazione
religiosa dei fedeli dell’Antico Testamento e la situazione dei cristiani: «E tutti costo-
ro [cioe i credenti dell’Antico Testamentol, benché avessero ricevuto testimonianza
grazie alla loro fede, non hanno ottenuto la realizzazione della promessa. Dio, infatti,
aveva previsto per noi [cristiani] una realta migliore, affinché, senza di noi, essi non
fossero perfezionati (teleiothosin)» (11,39-40).

Da questa nota conclusiva si coglie gia una convinzione profonda dell’autore sul
rapporto intercorrente tra la promessa anticotestamentaria della salvezza e il suo
compimento definitivo mediante Cristo. Da un lato, Dio ha reso testimonianza del-
I'effettiva positivita della fede degli «antichi» (v. 39; cfr. v. 2). Dall’altro, nessuno di
loro & giunto al «perfezionamento» (v. 39; cfr. v. 13). In effetti, il «perfezionamento»
sarebbe stato donato da Dio soltanto «alla fine di questi giorni» (1,2; cfr. 9,26), at-
traverso Cristo (10,14), che & appunto «il pioniere e il perfezionatore (teleioten) della
fede» (12,2).

Diventa chiaro allora che i cristiani sono pervenuti a questa relazione privilegiata
con Dio non per i loro meriti, ma grazie alla mediazione salvifica definitiva compiuta
da Cristo. In virtu di essa, i cristiani si sono gia «avvicinati» alla «Gerusalemme ce-
leste» (12,22)13. Anzi, hanno gia fatto esperienza delle realta salvifiche definitive del

13 Cfr. Eb 3,14, che delinea questa situazione religiosa estremamente favorevole dei cristiani, affermando
che essi sono diventati «partecipi di Cristo». Il verbo gegonamen («siamo diventati»), essendo al tempo
perfetto, designa qui una condizione inaugurata nel passato, ma le cui conseguenze — in questo caso,
positive — permangono ancora nel presente. Anche in Eb 12,22 il verbo proselélythate («vi siete avvici-
nati») & al perfetto indicativo. Queste espressioni verbali alludono al periodo — ormai piuttosto lontano
(cfr. 5,12; 13,7) — della conversione dei destinatari del «discorso di esortazione», alla loro iniziazione
cristiana e, probabilmente, anche al loro battesimo, visto che in 10,22, lo stesso verbo «avvicinarsi»

89

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Il «perfezionamento» di Cristo e dei credenti in Ebrei 8,1-11,40

mondo redento: «[...] Hanno gustato il dono celeste [dell’eucaristial, sono diventati
partecipi dello Spirito santo e hanno assaporato la buona parola di Dio e le forze del
mondo futuro [...]» (6,4-5)14. E proprio in questi beni, gia fin d’ora donati irrevoca-
bilmente da Dio ai cristiani, che consiste la «realta migliore» prevista per loro da Dio
stesso (11,40).

Del resto, lo aveva affermato anche Gesu: «[...] Molti profeti e giusti desiderarono
vedere cio che voi vedete e non lo videro, e ascoltare cio che voi ascoltate e non lo
ascoltarono»15.

Non solo: ma attraverso la «strada nuova e vivente» inaugurata da Cristo (10,20),
anche i credenti della fase anticotestamentaria della storia della salvezza possono
giungere alla comunione trascendente con Dio nella «Gerusalemme celeste» (cfr.
12,22-24).

In che cosa consiste la “novita” di questa «strada» inaugurata da Cristo, che poi
coincide con Cristo stesso? L’autore lo mostra soprattutto nel centro della sua ome-
lia, Eb 9,11-14. Ma per comprendere questa “novita” del culto che ha perfezionato
Cristo e i cristiani, & necessario considerare prima come 1'autore di Ebrei interpreti
il sistema cultuale e sacerdotale anticotestamentario, soprattutto nella terza parte
del suo discorso omiletico.

2. Sguardo allo sfondo anticotestamentario

Alla luce della fede in Cristo, I’autore di Ebrei reinterpreta I'intero sistema cul-
tuale e sacerdotale dell’Antico Testamento. Ne mette cosi allo scoperto quattro mo-

(proserchometha, «avviciniamoci») & seguito da un cenno battesimale (cfr. anche 6,4-5; 10,32).

14 Nella Lettera agli Ebrei la connotazione «futura» del «mondo» redento (méllontos aionos), i cui beni salvi-
fici sono gia fin d’ora «assaporati» dai cristiani (Eb 6,4-5), non & intesa tanto in senso cronologico, quanto
piuttosto in senso sostanziale. Difatti, rispetto alla fase anticotestamentaria della storia della salvezza, il
«mondo» redento — detto anche «citta del Dio vivente» (12,22; cfr. 13,14) — & «futuro». Prima di Cristo, le
promesse divine sui beni definitivi non erano ancora state portate a compimento, per cui la legge possede-
va soltanto «un’ombra dei beni futuri (ton mellonton agathon)» (10,1). Ma, con la venuta di Cristo, ¢ stato
inaugurato il tempo definitivo della salvezza (cfr. 1,2; 9,26). Conseguentemente, il «presente mondo mal-
vagio» (Gal 1,4; cfr. Eb 9,9) & ormai abrogato dalla mediazione salvifica di Cristo, benché sussista ancora
in maniera provvisoria (cfr. Eb 8,13). Percio, il predicatore continua ad utilizzare la categoria anticotesta-
mentaria di «futuro», ma ne muta il senso, indicando con essa la realta salvifica ormai irrevocabilmente
attuata da Cristo.

15 Mt 13,17 (parallelo a Lc 10,24); cfr. Mt 11,11 (parallelo a Lc 7,28); e anche 1 Pt 1,12.

90



Franco Manzi

tivi per cui esso non era capace di permettere ai fedeli di entrare nella comunione
trascendente con Dio.

2.1. La mancanza di solidarieta dei sacerdoti anticotestamentari

Anzitutto, negli scritti dell’Antico Testamento, il sacerdote era colui che doveva
mediare il rapporto tra Dio e il suo popolo, soprattutto in ambito cultuale. In realta,
I’apparato sacerdotale finiva per separare. Pili esattamente, il sistema sacerdotale
anticotestamentario era fondato su una logica “piramidale” ed ascendente di se-
parazioni successive, che culminava nelle funzioni cultuali del sommo sacerdote.
Al vertice di una specie di piramide elevata verso il cielo si collocava la figura del
sommo sacerdote. In quanto tale, egli doveva anzitutto appartenere ad Israele, il po-
polo consacrato al Signore e quindi separato dalle altre nazionilé. In secondo luogo,
doveva essere della tribu di Levi, tutta dedita al culto divino e percio separata dalle
altre undici tribu d’Israelel?. Infine, doveva far parte della famiglia sacerdotale di
Aronne, ben distinta dalle altre famiglie dei levitil8.

D’altronde, ’apparato cultuale dell’Antico Testamento era animato da una con-
cezione eminentemente rituale della santital9: la santita era intesa non tanto come
un insieme di virti morali, quanto piuttosto come separazione dal profano e dall’im-
puro, oltre che come integrita fisica (cfr. Lv 21)20. In altre parole: cid che contava
non era che il sommo sacerdote fosse moralmente virtuoso, ma che non avesse alcun
difetto fisico e che vivesse nel modo piu distaccato possibile dagli ambiti profani del-
I’esistenza e specialmente da qualsiasi impurita.

Ad esempio, il sacerdote non poteva esercitare funzioni cultuali dopo essere en-
trato in contatto con un lebbroso. Oppure non doveva toccare cadaveri, a meno che
non si trattasse del cadavere di suo padre o sua madre (Lv 21,1-2). Anzi, il sommo
sacerdote non poteva toccare neppure i cadaveri dei genitori (Lv 21,11). Il Signore &
il Dio della vita (cfr. Nm 27,16; Sal 115,16-17). Ebbene, qualora il suo consacrato fos-
se entrato in contatto con la morte, sarebbe diventato impuro. Conseguentemente,
non avrebbe potuto presentarsi al cospetto di Dio nel culto, a meno che non si fosse
purificato con determinati riti.

16 Cfr. Es 19,5-6; Dt 7,6.
17 Cfr. Nm 3,12; 8,5-22.
18 Cfr. Es 28,1; Nm 16-17.
19 Cfr. Lv 11,44.

20 Cfr. H.-P. MULLER, «qds$» heilig, in E. JENNI — C. WESTERMANN (edd.), Theologisches Handwérterbuch zum
Alten Testament, Band II, Giitersloh 19955, coll. 589-609.

91

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Il «perfezionamento» di Cristo e dei credenti in Ebrei 8,1-11,40

Piu in genere, nella concezione cultuale anticotestamentaria, si riteneva di poter
accedere alla presenza del Dio “santissimo” (cfr. Is 6,3) attraverso dei riti. Minuzio-
samente prescritti dalla legge di Mose, essi erano tesi primariamente a separare
dal profano il sacerdote e piut ancora il sommo sacerdote, cosi da permettere loro di
entrare nella sfera del sacro, ossia del divino.

Queste norme di separazione rituale raggiungevano il loro acme nella consacra-
zione del sommo sacerdote. 1l puntiglioso cerimoniale di consacrazione prevedeva un
bagno rituale, un’unzione, una vestizione e determinati sacrifici animali (Es 29).

Attraverso queste e altre norme (cfr. Lv 21), i sacerdoti potevano adempiere il
loro ufficio, che pero li segregava ancora di pitt nell’ambito del sacro. Erano segre-
gati in uno spazio sacro, perché soltanto a loro era riservato I'accesso alla parte del
tempio di Gerusalemme chiamata “santo”, mentre nel “santo dei santi” - la cella piu
nascosta del tempio — poteva entrare esclusivamente il sommo sacerdote. I sacerdoti
erano poi segregati in un tempo sacro, costituito dalle feste stabilite dal calendario
rituale. Soltanto i sacerdoti, infine, potevano celebrare determinate azioni sacre,
cioe i sacrifici.

In particolare, i riti sacrificali del kippur, cioe dell’espiazione dei peccati del po-
polo, potevano essere celebrati unicamente dal sommo sacerdote, soltanto una volta
all’anno e esclusivamente nel “santo dei santi” (Lv 16).

La conseguenza di questo complesso sistema di separazioni soprattutto rituali era
un’esaltazione senza pari del sommo sacerdote2!. Ma, per 'autore di Ebrei, questa
concezione “piramidale” e ascendente del sistema sacerdotale, connesso alla visione
eminentemente rituale della santita, aveva portato paradossalmente alla dissoluzio-
ne della finalita essenziale del sacerdozio stesso. Finalizzato a mediare la salvezza
divina a favore del popolo d’Israele, il sacerdozio anticotestamentario, in realta, non
era stato capace di svolgere questo compito.

La prima ragione di questa sua incapacita stava nel fatto che i sommi sacerdoti
erano troppo separati dal popolo per essere davvero solidali con esso. A motivo del-
I'impareggiabile dignita legata a questa carica, essi cedevano molto spesso all’ambi-
zione e all’esaltazione di sé22. Non erano affatto solidali con la gente. Ma allora come
avrebbero potuto farsi carico delle preghiere del popolo? Come avrebbero potuto far
rifluire sul popolo le benedizioni di Dio (cfr. Nm 6,23-27)? In realta, non avrebbero
potuto farlo perché erano troppo separati dagli altri per essere veri mediatori della
salvezza di Dio a loro favore.

21 Cfr. Es 28,2; Sir 45,6-13; 50,5-11.
22 Cfr. 2 Mac 4,7-8.23-25.34.

92



Franco Manzi

2.2. La mancanza di santita morale dei sacerdoti anticotestamentari

Ad aggravare questo primo limite dell’apparato sacerdotale e cultuale dell’Antico
Testamento se ne aggiungeva un altro. Anche sul versante di Dio, gli antichi sacer-
doti e sommi sacerdoti non erano in grado di portare a termine in maniera efficace
la loro mediazione salvifica, perché non erano degni di accedere a Dio, non essendo
affatto senza peccati.

Va precisato che 'autore di Ebrei considera la mediazione salvifica e la figura
sacerdotale alla luce della vita di Gesl, vale a dire non piu nella prospettiva antico-
testamentaria della santita rituale, ma dal punto di vista della santita morale, ossia
dal punto di vista dell’amore verso Dio e dell’amore verso il prossimo (cfr. Mt 22,36-
40).

Percio, il predicatore tiene a ricordare che nell’Antico Testamento persino il
sommo sacerdote era impregnato di peccati. Emblematico, in quest’ottica, potrebbe
essere il racconto dell’idolatria del vitello d’oro (Es 32,1-6). Mose aveva appena rice-
vuto le due tavole della legge divina sul monte Sinai e gia a valle gli Israeliti si erano
dati a riti idolatrici, presieduti proprio dal sommo sacerdote Aronne.

Ma, pit in genere, tutti gli antichi sommi sacerdoti erano impregnati di peccato,
per espiare il quale dovevano continuare ad offrire sacrifici al Signore23, anzitutto
per se stessi: «Ogni sommo sacerdote» — tiene a ricordare 1’autore di Ebrei (5,1-3) —
«[...] & circondato di debolezza; e a causa di questa deve offrire, come per il popolo,
cosi anche per se stesso, sacrifici per i peccati» (cfr. Lv 4,3).

In particolare, nella solenne celebrazione del kippur, finalizzata ad espiare tutti i
peccati commessi in quell’anno dal popolo d’Israele, il primo sacrificio che il sommo
sacerdote era tenuto ad offrire era precisamente per la remissione dei peccati propri
e della propria famiglia24.

Certo, i candidati al sacerdozio e al sommo sacerdozio venivano consacrati al Si-
gnore. Si pensava che, attraverso i riti di consacrazione, essi fossero «perfezionati»
nella loro persona. Tant’e vero che nella legge di Mosé secondo la versione greca
dei Settanta, per designare il sacrificio di consacrazione sacerdotale, si usava il so-
stantivo feleiosis. Letteralmente esso significa «perfezionamento», cioe trasformazio-
ne positiva. Il sostantivo ebraico originario era millii’im, che significa «riempimen-
to»25. Difatti, ’azione di consacrazione sacerdotale consisteva nel «riempimento»

23 Cfr. Lv 4,1-5,26; 16,3-34.
24 Cfr.Lv 16,6.11.

25 Es 29,22.26.27.31.34; Lv 7,27 (7,37, Testo Massoretico); 8,21 (8,22, Testo Massoretico). 26 (solo Settan-
ta). 27 (28, Testo Massoretico). 28 (29, Testo Massoretico). 31.33.

93

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Il «perfezionamento» di Cristo e dei credenti in Ebrei 8,1-11,40

delle mani del candidato con le carni e il sangue della vittima animale sacrificata,
come esprimeva il sintagma tecnico ebraico mille’ ‘et-yad («riempire la mano»), reso
in greco con il verbo teleiiin («perfezionare»), spesso seguito dal complemento zas
cheiras («le mani»)26.

Ma i due significati di teleiosis — «sacrificio di consacrazione sacerdotale» e «per-
fezionamento» — permettono all’autore di Ebrei di chiedersi implicitamente se il sa-
crificio di consacrazione sacerdotale dell’Antico Testamento fosse davvero in grado
di «perfezionare» il candidato al sacerdozio, come suggeriva il termine feleiosis.

In realta — sostiene ’autore di Ebrei -, il sacrificio di consacrazione sacerdotale
«riempiva le mani» del candidato con le carni e il sangue dell’animale sacrificato,
come indicava l’espressione ebraica millii’im. Si riteneva cosi che attraverso questo
«riempimento», le mani del nuovo sacerdote venissero ritualmente “perfezionate”
e rese adatte a compiere i sacrifici successivi. Ma, per I'autore di Ebrei, quel rito di
consacrazione sacerdotale, pur essendo denominato feleiosis, non riusciva a realiz-
zare effettivamente una teleiosis, un «perfezionamento», della coscienza del sacer-
dote. Anzi, nessun sacrificio dell’Antico Testamento era capace di per se stesso di
«perfezionare» gli offerenti nella loro coscienza.

Persino i sacrifici del kippur non erano in grado di farlo. Il predicatore sostiene
che, nonostante la ripetizione annuale dei sacrifici del kippur, i peccati rimanevano
sulla coscienza degli Israeliti: «Infatti, la legge [...] non puo mai (udépote dynatai),
per mezzo degli stessi sacrifici che [i sacerdoti] offrono in perpetuo ogni anno, per-
fezionare coloro che si avvicinano a Dio. Altrimenti, [i sacrificil non avrebbero forse
cessato di essere offerti, per il fatto che coloro che rendono culto, una volta purificati,
non avrebbero pill alcuna coscienza dei peccati? Ma, mediante questi sacrifici, ogni
anno si rinnova il ricordo dei peccati (10,1-3). Detto altrimenti: il fatto stesso che il
rito sacrificale del kippur fosse ripetuto annualmente e la dimostrazione, per I’auto-
re di Ebrei, che quei sacrifici di espiazione non riuscissero a liberare dai peccati le
coscienze degli offerenti.

2.3. Disparita tra il sangue animale e i peccati umani

Il terzo limite del sistema cultuale e sacerdotale dell’Antico Testamento e che, sul
versante umano, non esisteva un legame tra la vittima e I'offerente. Effettivamente,
che rapporto avrebbe potuto esserci — sembra chiedersi 'autore di Ebrei - tra il
sangue di un animale sacrificato e i peccati di un uomo? Che relazione avrebbe po-

26 Es 29,9.29.33.35; Lv 4,5; 8,33; 16,32; Nm 3,3.

94



Franco Manzi

tuto esserci tra I’ambito fisico del mezzo del sacrificio, cioe il sangue di una bestia,
e I’ambito spirituale del suo fine, ossia I’eliminazione dei peccati dalla coscienza di
un uomo?

Dalla disparita di queste due realta conseguiva una mancanza di solidarieta tra
I’animale sacrificato e ’essere umano che lo immolava in sacrificio. Per questa ragio-
ne, Eb 10,4 sostiene: «E impossibile (adynaton) che il sangue di tori e di capri elimini
i peccati», come invece si credeva nell’Antico Testamento.

2.4. L'incompatibilita tra ’animale morto e il Dio vivente

Sull’altro versante della mediazione salvifica, cioe sul versante divino, I’autore di
Ebrei evidenzia un’incompatibilita radicale tra un animale morto e il «Dio vivente»27.
E il quarto limite dell’apparato cultuale e sacerdotale dell’Antico Testamento.

L’autore di Ebrei si colloca cosi sulla scia di una critica rivolta specialmente dai
profeti, ma anche da altri autori dell’Antico Testamento, ad un modo inautentico di
vivere il culto2s.

Tra questi passi anticotestamentari che criticano I'esteriorita formalistica del
culto, il predicatore sceglie il Salmo 39(40),7-9 (dei Settanta): «Tu [Dio] non volesti
sacrificio e offerta, ma mi adattasti un corpo; non gradisti olocausti e [sacrifici] per il
peccato; allora dissi: “Ecco, io sono venuto — nel rotolo del libro e stato scritto riguar-
do a me —, per fare, Dio, la tua volonta”» (Eb 10,5-7). Da questo Salmo risulta che Dio
rifiuta vari tipi di sacrifici, preferendo un’offerta di carattere personale: il sacrificio
piu gradito a Dio e quello di chi fa la sua volonta (Eb 10,7.9). Questo tipo di sacrificio,
evocato dal Salmo citato, ¢ interpretato dall’autore di Ebrei come una prefigurazione
profetica del sacrificio di sé compiuto da Cristo, venuto al mondo proprio per fare la
volonta salvifica del Padre (10,10).

2.5. Linefficacia salvifica dell’antico culto «carnale»

A causa di questi quattro motivi, I’autore di Ebrei ritiene che 'intero apparato
cultuale e sacerdotale dell’Antico Testamento fosse incapace di pervenire al suo fine
essenziale. I sacrifici avrebbero dovuto «perfezionare» i fedeli che andavano al tem-
pio ad offrirli, in modo simile a cio che sarebbe dovuto accadere nel sacrificio con cui
venivano consacrati i candidati al sacerdozio e al sommo sacerdozio. Tuttavia, per

27 Eb 3,12;9,14; 10,31; 12,22.
28 Cfr. specialmente 1 Sam 15,22; Is 1,10-20; Ger 6,20; 7,22; Os 6,6; Am 5,22.25; Sal 50,13-15; 51,18-19.

95

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Il «perfezionamento» di Cristo e dei credenti in Ebrei 8,1-11,40

il predicatore, questo «perfezionamento» della coscienza di chi andava ad offrire in
sacrificio un toro o un capro, di fatto non avveniva: la legge di Mose, che prescriveva
dettagliatamente i vari tipi di sacrifici e su cui si fondava il sacerdozio levitico, «non
porto nulla a perfezionamento (eteleiosen)» (Eb 7,19). Anzi, il «perfezionamento»
delle coscienze degli offerenti non poteva neanche avvenire, perché quei «doni e
sacrifici» sono di per se stessi «incapaci di perfezionare (mé dyndmenai [...] teleiésai),
nella sua coscienza, colui che fa il culto» (9,9; cfr. 10,1).

Persino il sacrificio di consacrazione del sommo sacerdote si limitava di fatto al
segno esteriore del «riempimento» (millii’im) delle sue mani con la carne e il sangue
dell’animale sacrificato. Ma la coscienza del consacrato non veniva «perfezionata»,
perché il sangue di un animale non ¢ in grado di per se stesso di purificare la co-
scienza di un uomo. Si tratta di realta troppo diverse. Percio 'autore di Ebrei giunge
a dichiarare che i sacrifici anticotestamentari erano «solamente riti di carne, sta-
biliti su alimenti, su bevande e su diverse abluzioni» del corpo degli Israeliti (9,10).
Avevano a che fare soltanto con il loro fisico, per cui non riuscivano a migliorarne
la coscienza.

Di conseguenza, gli stessi sacerdoti e sommi sacerdoti antichi, anch’essi consa-
crati con «riti carnali», non erano in grado di entrare in comunione con il Signore,
perché rimanevano impregnati di peccato. Ma, in quanto peccatori, essi non erano
neppure legati da un rapporto di solidarieta con gli altri uomini. Nel peccato si da
solo e sempre divisione, mai solidarieta (cfr. Gen 11,9; Pro 16,28). Quindi, i sacerdoti
non solo non potevano accedere personalmente a Dio, ma non sapevano neppure
rappresentare gli uomini presso di lui, perché non erano solidali con loro. Non riu-
scivano a mediare le preghiere del popolo e non potevano fargli giungere le grazie
del Signore. Tutto sommato, sotto il profilo soteriologico, la mediazione sacerdotale
anticotestamentaria risultava inefficace.

3. Focalizzazione del «perfezionamento» di Cristo

Qual ¢ la soluzione escogitata da Dio per liberare gli uomini da questo impasse?
Per attuare un effettivo «perfezionamento» delle coscienze degli uomini, & Dio stesso
che consacra un nuovo sommo sacerdote, suo Figlio Gesu, ricorrendo ad un sacrificio
di consacrazione sacerdotale del tutto singolare: il sacrificio di sé compiuto da Cristo
stesso nella passione, che viene rievocato soprattutto in Eb 9,11-14.

96



Franco Manzi

3.1. Il sacrificio personale, esistenziale e “spirituale” di Cristo

A differenza di tutti i sacrifici dell’Antico Testamento, che erano rituali, il sacrifi-
cio di Cristo & personale, esistenziale e spirituale.

Anzitutto, € un sacrificio personale e esistenziale, perché Cristo «offri se stesso»
(9,14). L’espressione greca heauton prosénegken («offri se stesso») ricorre soltan-
to qui in tutto il Nuovo Testamento29. Anzi, nella concezione sacrificale dell’Antico
Testamento, questa formula sarebbe risultata addirittura incomprensibile, perché
avrebbe potuto essere interpretata come una sorta di suicidio rituale, ossia come se
il sacerdote avesse immolato se stesso in sacrificio. Ma un atto del genere sarebbe
stato del tutto inammissibile.

Eppure, questa espressione di Eb 9,14 & coerente soprattutto con i racconti evan-
gelici dell’'ultima cena di Gesu30, durante la quale egli ha anticipato il senso salvifico
universale della sua morte ormai imminente, intendendola come offerta volontaria
della sua vita in obbedienza a Dio e per solidarieta con gli altri uomini. Quindi, nel
sacrificio della passione, Cristo & al tempo stesso la vittima offerta e il sacerdote
offerente.

3.2. La vittima immacolata e gradita a Dio

In quanto vittima, Cristo e stato gradito a Dio, perché era «immacolato» (Eb
9,14). L’aggettivo greco dmomos («immacolato», «senza macchia») era utilizzato
nel Pentateuco greco per indicare I’assenza di difetti fisici nelle vittime sacrificali31.
«Non offrirete nulla con qualche difetto — prescriveva la legge di Mose —, perché non
sarebbe gradito» al Signore (Lv 22,20).

L’autore di Ebrei, invece, usa questo termine sacrificale tecnico per ribadire la
santita morale di Cristo. Cristo, proprio perché non aveva mai commesso peccatis2,
ha potuto offrire se stesso, senza far ricorso al sangue animale (9,12). A far uso del
sangue animale erano, invece, i sacerdoti antichi, perché erano peccatori (cfr. 5,2.3)
e, dunque, erano indegni di offrirsi a Dio.

29

Per esprimere il dono di sé compiuto da Cristo, i verbi utilizzati dagli altri autori del Nuovo Testamento
sono: didonai («dare», Mc 10,45; Mt 20,28; Gal 1,4; 1 Tm 2,6; Tt 2,14), tithénai («porre», Gv 10,15-18)
e paradidonai («consegnare», Gal 2,20; Ef 5,2.25). Ma non compaiono mai i verbi rituali tecnici pro-
sphérein («presentare/offrire») e anaphérein («elevare»).

30 Mt 26,26-28; Mc 14,22-24, Lc 22,19-20; 1 Cor 11,23-25.
31 Cfr. Es 29,1; Lv 1,3.10.
32 Cfr. Eb 4,15; 7,26; e anche 1 Pt 1,19.

97

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Il «perfezionamento» di Cristo e dei credenti in Ebrei 8,1-11,40

3.3. Il sacerdote obbediente e solidale mediante lo Spirito

In quanto sacerdote, cioe in quanto mediatore del rapporto degli uomini con Dio,
Cristo «offri se stesso» — precisa Eb 9,14 — «per mezzo di uno Spirito eterno» (dia
Pneumatos aioniu), ossia sotto 'impulso positivo dello Spirito santo33.

In effetti, durante la passione, Cristo si & lasciato docilmente guidare dallo Spirito
santo, il quale ha corroborato in lui due atteggiamenti fondamentali. Primariamente,
lo Spirito santo ha rinvigorito in lui la «buona accettazione» (cfr. 5,7: apo tés eula-
beias)34 della volonta salvifica universale di Dio Padre (cfr. 10,4-10). Per questo, il
predicatore giunge ad affermare che Cristo imparo ad obbedire a Dio dalle sofferen-
ze che ha patito (5,8).

E sempre lo Spirito santo che ha consolidato in Cristo anche il desiderio di essere
solidale in tutto con gli uomini, in maniera conforme al desiderio di Dio, che vuole
salvare ogni essere umano (2,9-10).

Questa duplice intenzione di Cristo — di obbedire a Dio e, di conseguenza, di es-
sere solidale con tutti gli uomini — ha dato vita non ad uno dei tanti «riti carnali» del
culto antico (9,10), ma ad un sacrificio “spirituale” in senso stretto, proprio perché
suscitato dallo Spirito di Dio.

E stato precisamente questo intervento dello Spirito santo a garantire I'efficacia del
sacrificio di Cristo, che ha ottenuto una «redenzione eterna» per tutti gli uomini (9,12).
In effetti, attraverso il legame di solidarieta verso gli altri rafforzato in Cristo dallo Spi-
rito santo, la salvezza divina viene comunicata da Cristo ai cristiani (cfr. 5,9).

33 Nell'intera Bibbia I’espressione «Spirito eterno» ricorre soltanto in Eb 9,14 e si riferisce molto verosimil-
mente allo Spirito santo, come sostengono, sulla scia dei padri greci, molti esegeti contemporanei, tra i
quali ricordiamo: J.-S. JAVET, Dieu nous parla. Commentaire sur 'Epitre aux Hébreux (Les Livres de la
Bible 3), Paris 1945, 96; 0. Kuss, Der Brief an die Hebrder (Regensburger Neues Testament 8/1), Regens-
burg 19662, 119; O. MicHEL, Der Brief an die Hebrder (Kritisch-exegetischer Kommentar iiber das Neue
Testament 13), Gottingen 19666, 314; R. PENNA, I ritratti originali di Gesu il Cristo. Inizi e sviluppi della
cristologia neotestamentaria. II. Gli sviluppi (Studi sulla Bibbia e il suo Ambiente 2), Cinisello Balsamo
(Milano) 1999, 308; H. STRATHMANN, Der Brief an die Hebrder, in J. JEREMIAS — H. STRATHMANN, Die Briefe
an Timotheus und Titus. Der Brief an die Hebrder (Das Neue Testament Deutsch 9), Gottingen 1963, 69-
158: 123; A. VANHOYE, L’azione dello Spirito Santo nella passione di Cristo secondo UEpistola agli Ebrei
(comunicazione), in J. SARAIVA MARTINS (ed.), Credo in Spiritum Sanctum. Pisteuo eis to Pnetima to Hagion.
Atti del congresso teologico internazionale di pneumatologia in occasione del 1600° anniversario del I
Concilio di Costantinopoli e del 1550° anniversario del Concilio di Efeso. Roma, 22-26 marzo 1982, Vol. I
(Teologia e Filosofia VI), Citta del Vaticano 1983, 759-773: 760-765; IpEm, Esprit éternel et feu du sacrifice
en He 9,14, in Biblica 64 (1983) 263-274.

34 In Eb 5,7 il sostantivo greco euldbeia non ha il significato negativo di «angoscia» o di «paura», ma ha
I’accezione positiva di «timore religioso», che I'uomo pio prova di fronte a Dio e che sfocia nella piena
disponibilita ad «accogliere» (-lambdnein) «bene» (eu-), cioé con docilita, i desideri divini (cfr. eulabés in
Lc 2,25; At 2,5; 8,2; 22,12). In questo senso va anche la Volgata, che rende apo tés eulabeias con pro sua
reverentia. A questo riguardo, si legga specialmente A. VANHOYE, Prétres anciens, Prétre nouveau selon le
Nouveau Testament (Parole de Dieu s.n.), Paris 1980, 148.

98



Franco Manzi

3.4. 1l culto capace di «perfezionare» le coscienze

Per esprimere questa idea, ’'autore di Ebrei usa la categoria del «perfezionamen-
to» o teleiosis, che — come si e visto — indicava nel Pentateuco greco il sacrificio di
consacrazione dei sacerdoti e dei sommi sacerdoti.

Per il predicatore, I'unico sommo sacerdote davvero «perfezionato» nella sua
umanita & Gesu Cristo. Nel suo caso, il sacrificio di consacrazione sacerdotale e coin-
ciso con I'offerta della vita durante la passione. Dichiarando che Cristo, nella passio-
ne, ha ottenuto la teleiosis, il predicatore intende dire che nell’'umanita di «sangue
e carne» (2,14) di Cristo si & attuato un «perfezionamento» (prima accezione del
termine feleiosis), che e stato anche il vero sacrificio della sua consacrazione sacer-
dotale (seconda accezione di teleiosis). Difatti, grazie alla morte e alla risurrezione,
si e verificato in Cristo un processo di radicale maturazione personale35, per cui
egli e stato perfezionato nella sua relazione con il Padre, perché e stato messo in
grado di «attraversare i cieli» (4,14) e di entrare nel «santuario»36 della comunione
“celeste” con Dio37; ma e stato perfezionato anche nella sua relazione con gli altri
uomini, perché e stato solidale con loro fino a «gustare la morte» (2,9). In forza di
questo «perfezionamento», Cristo ¢ diventato capace di portare a termine in maniera
efficace e definitiva la mediazione salvifica tra Dio e gli uomini.

4. Occhiata conclusiva al «perfezionamento» dei cristiani

4.1. L'efficacia mediatrice del «perfezionamento» sacerdotale di Cristo

In questo senso, il sacrificio personale, esistenziale e “spirituale” di Cristo e stato
efficace sui due versanti della mediazione della salvezza: sul versante umano e su
quello divino.

Sul versante umano, la sua efficacia salvifica ¢ dovuta al fatto che i peccati, nei
confronti dei quali i sacrifici antichi risultavano impotenti (cfr. 10,11), adesso sono

35 Cfr. specialmente A. VANHOYE, Prétres, 103.154-156.165.188-192.220.244; Ipem, Situation du Christ.
Hébreux 1-2 («Lectio Divina» 58), Paris 1969, 320-328. Questa interpretazione ¢ seguita da numerosi
biblisti, tra cui N. CAsALINI, «Agli Ebrei». Discorso di esortazione, Jerusalem 1992, 170; P. ELLINGWORTH,
The Epistle to the Hebrews (The New International Greek Testament Commentary s.n.), Grand Rapids
(Michigan) 1993, 294; N. HuGepE;, Le sacerdoce du Fils. Commentaire de U'Epitre aux Hébreux, Paris 1983,
66-67; R. PENNA, I ritratti originali di Gesu il Cristo. II. Gli sviluppi, 290-291.

36 Cfr. Eb 8,1-2; 9,11-12.
37 Cfr. Eb 5,8-9; 10,10.14; 13,12.

99

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Il «perfezionamento» di Cristo e dei credenti in Ebrei 8,1-11,40

tolti da Cristo, proprio perché egli si e sacrificato «per i peccati» degli uomini (v.
12).

Sul versante divino, poi, Cristo, avendo obbedito a Dio (5,8; 10,7.9), e riuscito ad
entrare nella comunione “celeste” con lui3s.

Di conseguenza, i cristiani, liberati dall’ostacolo dei peccati e guidati dal «pionie-
re della loro salvezza»39, hanno la possibilita d’intraprendere un valido itinerario di
santificazione (10,10). Per ’autore di Ebrei, & Cristo stesso che, essendo stato «per-
fezionato» per primo (cfr. 6,20: prodromos), «ha perfezionato quelli che si stanno
santificando» (10,14). L’idea della teleiosis, applicata finora a Cristo, adesso & usata
in riferimento ai cristiani.

L’attivita mediatrice di Cristo perviene cosi al suo compimento, nel momento in
cui egli riesce a comunicare a chi aderisce a lui nella fede (3,14) la salvezza che egli
stesso ha ricevuto in dono dal Padre (5,7). Percio, quelli che obbediscono a Cristo
(cfr. 5,9), prendono parte alla stessa dinamica salvifica sperimentata da lui. Possono
cosl proseguire con perseveranza nella corsa della vita, «tenendo fisso lo sguardo
su Gesu» (12,1-2), fino ad arrivare anch’essi alla comunione “celeste” con Dio (cfr.
10,19).

4.2. 11 «perfezionamento» sacerdotale dei cristiani

Questa dinamica salvifica si realizza efficacemente perché tutti i credenti in Cri-
sto partecipano in qualche modo del suo unico sacerdozio. In Eb 13,15-16, il predi-
catore spiega lapidariamente la modalita di questa partecipazione, precisando che
per mezzo di Cristo, noi cristiani «innalziamo di continuo a Dio un sacrificio di lode,
cioe il frutto di labbra che confessano il suo nome». Poi, aggiunge l'invito: «Non
dimenticatevi della beneficenza e della condivisione. Di tali sacrifici, infatti, Dio si
compiace».

In questa esortazione, il termine tecnico thysia («sacrificio») definisce sia la pre-
ghiera dei cristiani - il «frutto di labbra che confessano il nome» di Dio -, sia la loro
«beneficenza» e la loro «condivisione». Dunque, I'intera esistenza cristiana & anima-
ta da una dimensione sacrificale di fondo, che si esprime non solo a livello cultuale
- e, in particolare, nei sacramenti4® —, ma anche in ogni circostanza della vita, in
quanto animata dalla carita.

38 Eb 10,12; cfr. Sal 109(110),1 (dei Settanta).
39 Eb 2,10; cfr. 12,2; e anche 6,20.
40 Cfr. Eb 6,4-5; 10,22-25.32; 13,10.

100



Franco Manzi

Con la costituzione dogmatica conciliare Lumen gentium (n. 10), si potrebbe
esprimere questa verita profonda del cristianesimo mediante la categoria di «sacer-
dozio comune dei fedeli»4!: tutti i battezzati sono sacerdoti nel senso che, cercando di
vivere nell’obbedienza a Dio e nella conseguente solidarieta con gli altri, partecipano
allo stesso sacrificio esistenziale, personale e “spirituale” elevato da Cristo al Padre.
Offrono cosi tutta la loro vita a Dio e sono «perfezionati» da Cristo, cioe sono messi
nella condizione di ricevere in dono la santificazione.

A questo proposito, & degno di nota il tempo presente del participio tous hagia-
zoménus di Eb 10,14, che va tradotto «quelli che si stanno santificando», o «quelli
che stanno ricevendo la santificazione». Il tempo presente indica che il processo di
santificazione dei cristiani & ancora in corso. Senza dubbio, Cristo ha gia mediato
«una volta per tutte» (ephdpax)42 la salvezza di Dio per tutti gli uomini. Ma nell’«oggi»
della Chiesa43, i credenti stanno ancora ricevendo in dono da Dio la santificazione, a
mano a mano che liberamente aderiscono a Cristo nella fede, nella speranza e nella
carita (10,22-25).

Certo, nella Lettera agli Ebrei non si tratta esplicitamente del dono dello Spirito
santo ai cristiani. I’autore puntualizza soltanto 1’azione dello Spirito durante la pas-
sione di Cristo (9,14). Tuttavia, alla luce del Nuovo Testamento, & chiaro che, solo
in forza dell’impulso dello Spirito santo, “soffiato” sui discepoli dal Crocifisso risorto
(cfr. Gv 20,22), anche i cristiani diventano capaci di offrire — come Cristo — tutta la
loro vita come sacrificio gradito a Dio. In sostanza, i cristiani che obbediscono al
Figlio (Eb 5,9), che & obbediente al Padre44 nello Spirito (9,14), sono resi capaci «di
fare la volonta» salvifica del Padre (13,21).

Anzi, Ebrei tiene ad affermare che e Dio stesso che, «mediante Gesu Cristo»,
porta a termine nei credenti «cio che e gradito ai suoi occhi» (13,21). Restando in
comunione con Cristo glorificato, grazie soprattutto alla sua parola4> e ai sacramenti
della Chiesa, i cristiani sono ormai prossimi ad entrare nella comunione “celeste”

41 ConciLio EcuMmeNnico Varticano I, Costituzione dogmatica sulla Chiesa Lumen gentium, n. 10: «[...] i fedeli,
in virtu del regale loro sacerdozio, concorrono all’oblazione dell’eucaristia, ed esercitano il sacerdozio
con la partecipazione ai sacramenti, con la preghiera e il ringraziamento, con la testimonianza di una
vita santa, con ’abnegazione e I'operosa carita» (E. Lora [ed.], Enchiridion Vaticanum. 1, Documenti del
Concilio Vaticano II. Testo ufficiale e versione italiana, Bologna 198513, §§ 284-445, pp. 120-257: § 312,
p. 141).

42 Eb 7,27;9,12; 10,10.

43 Eb 3,7.13.15; 4,7.

44 Eb 5,8;10,7.9.

45 Cfr. Eb 3,7-8.15; 4,7; 4,12-13; 6,5; 12,25; e anche 9,8; 10,15.

101

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




Il «perfezionamento» di Cristo e dei credenti in Ebrei 8,1-11,40

con il «Dio vivente» (12,22), come ha insegnato Gesu stesso: «Io sono la via e la verita
e la vita. Nessuno viene al Padre se non per mezzo di me» (Gv 14,6).

=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

102



