
Contributi S IU XINV 1/2009) 5 - 1

11 «perfezionamento» dl Gr1isto del ecredent]
In rel 5,1-11,401

Franco Manzı
Facolta Teologica delUltalia Settentrionale 1AaANO

olpo d’occhlo inızlale

eb %. q«I/’unıco Veruo sacriılici1o DUO C550T soltanto ıl noOostro >>

«JI dA0ONO UN1ICO che DIO aspetta Ssplegava allora Cardinale Joseph Katzinger,
presentando 11 5 [ 10) TO Introduzione allo SDIFLLO liturgia? Lıunica C054 che
110  —> AlLlCOLA 5Uqd, la nOosITra liberta, la risposta del NOSITO DIO ha CTEeATO

* 99mondo libero, ha Creal0o la liberta, ha CTEeATIO COS]I la DOosSsIbilita (1 (lire %y ] .  27  NO
(COLNE DOsSsSIbilita (1 fare dA0ONO libero DIO L’unico VEIO SaCcCrilicio DUO quindi
C5561€ Soltanto 11 NOSITO .57°  SI la 91018 (1 C5561€ Unı (OIl DIO nell’ amore.

Un mondo umanızzato, mondo nel quale Ll amore 11 (1 [  O, Sara 11
VEIO Sacrilicio. SOl0 COS]I eENIT1AMO nel del UOVO lestamento perche la morfie
(1 G.TIStO 110  —> ula distruzione, 110  —> la glorificazione sofferenza, G] quali-
fica. COILLNE L’estremo eSstO d amore nel quale 11 51gn0re, COIl le 1010 braccla aperte, C1
abbraccia C, (COLLNE detto nel vangelo (1 10Vannı C1 “"t1ITra” ne 5110 manı C(on
QUESTO nel quale DIO G] dona. Aliventa (0ONO DL nNOlL, NO1 DOossiamo C5561€

1’articole coincicCle KH  — Ia relazione Lenuta Y SEMIMNATIO hiblice SVOltosi sabato, 1/ novembre 2007, ne|l
«{ entro Presenza » Cli Mendrisio Organızzato Qdall Assorciazione Biblica ®V177era PIIEREN La
SCANSIONE tematıca QUaLLiro reliazi0n1 rispettivamente incentrate Tel ‚1-4, 4,14-/7,28: 8,1-
11,40: 12,1-13,25 I0 Cli IIriıre U1  ; presentazione completa Leitera agli TEl In U1a

c<ola glornata. NOSITO DAaALeELIE, Dero, (QUESLO procedimento 11011 ha CoNsentite .1 partecipantı Cli prendere
VISIONE In anlera adeguata forma letteraria SCr1Itto neotestamentarIlo, Cli DEL GE articolate In
CINquE partl, ('0OI1 inevitabhili r1Dercussion1 S11 COomprensione del 5[  C CONTENUTG Qottrinale parenetico.

KATZINGER, Introduztone alto SHEFLLO HLurgtia Parola Jturgla 33), (inisello Balsamo Or1g1-
ale Der (Jeist der Liturgte. Fine Einführung, reiburg 1mM Breisgau 2000

85

RTLu XIV (1/2009) 85-102Contributi

Il «perfezionamento» di Cristo e dei credenti
in Ebrei 8,1-11,401

Franco Manzi
Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale (Milano)

1. Colpo d’occhio iniziale

1.1. «L’unico e vero sacrificio può essere soltanto il nostro “sì”» 
«Il dono unico che Dio aspetta – spiegava l’allora Cardinale Joseph Ratzinger, 

presentando il suo libro Introduzione allo spirito della liturgia2 –, l’unica cosa che 
non è ancora sua, è la nostra libertà, è la risposta del nostro amore. Dio ha creato 
un mondo libero, ha creato la libertà, ha creato così la possibilità di dire “sì” o “no”, 
come possibilità di fare un dono libero a Dio. L’unico e vero sacrificio può quindi 
essere soltanto il nostro “sì”, la gioia di essere uniti con Dio nell’amore.

[...] Un mondo umanizzato, un mondo nel quale l’amore è il segno di tutto, sarà il 
vero sacrificio. Solo così entriamo nel cuore del Nuovo Testamento perché la morte 
di Cristo non è una distruzione, non è la glorificazione della sofferenza, ma si quali-
fica come l’estremo gesto d’amore nel quale il Signore, con le sue braccia aperte, ci 
abbraccia e, come è detto nel vangelo di Giovanni 12, ci “tira” nelle sue mani. Con 
questo amore, nel quale Dio si dona e diventa dono per noi, noi possiamo essere 

1	 L’articolo coincide con la relazione tenuta al seminario biblico svoltosi sabato, 17 novembre 2007, nel 
«Centro Presenza Sud» di Mendrisio e organizzato dall’Associazione Biblica della Svizzera Italiana. La 
scansione tematica delle quattro relazioni − rispettivamente incentrate su Ebrei 1,1-4,13; 4,14-7,28; 8,1-
11,40; 12,1-13,25 − aveva lo scopo di offrire una presentazione completa della Lettera agli Ebrei in una 
sola giornata. A nostro parere, però, questo procedimento non ha consentito ai partecipanti di prendere 
visione in maniera adeguata della forma letteraria dello scritto neotestamentario, di per sé articolato in 
cinque parti, con inevitabili ripercussioni sulla comprensione del suo contenuto dottrinale e parenetico.

2	 J. Ratzinger, Introduzione allo spirito della liturgia (Parola e Liturgia 33), Cinisello Balsamo 20012; origi-
nale: Der Geist der Liturgie. Eine Einführung, Freiburg im Breisgau 2000.



«DerfezioNaMeEeNTtO>» el ( stOo Ae rredent; Ta FDrei S, T 140

* 99transustanzlatı (OIl LuI1 trasformati In (OIl %y ] l1ibero»3.

I} «pun(to capıtale» eristologia dı Ebreı
presente StTtUd1O Eb 5,1-11,40 VvIeNE Subito Indirizzato da quUESTa profonda

Intulzione (1 8112 Santita 11 «XCUOTLIE del UNOVO 1estamento», 05513 11 SAaCT1-
ficio (1 (.TISTO erociftisso r1sorto, grazle Y quale anche «NOoI1 DOSsSsIamoO C5561€ Iransu-
Stanzlatlı (OIl LuI1 trasformati In 101018572241144100 _ La Lettera aglı Ebrei esprime questia trasformazione DOositiva del Cr1stlanl, questa
loro «transustanzlazlone», (OIl la categorla (1 «perfezionamento». ÄNZI, In manlera
EeSTITTremamenTt aUdace originale, SOSTIeEeNE DIU riprese che G.TIStO STEeSSO, OTIreNdo
la Dpropria vita dAurante la passione (Eb 9,11), STAIiO «perfezionato»4 C, (OIl la 5{1

XUunNn1CAa offerta, ha perfezionato» CTrIStanı «che G1 STaNNO santilicando» (10,14)
La nOosIra ndagine G] focalizza precisamente questia categorla del «perTfezioO-

amen(Tt0o>», che COSTITUISCE 11 «PDUnNTO caplitale» 8,1) cristologla Lettera aglı
Ebre]l©®. (0S] recita, infatti, "IN1ZIO 8,1) Ee7Z7101N€e (1 Eb- «UTAa. DrecIisa
“"autore del grande «AISCOTSO (1 esortazıone» (13,22) che la cosilddetta Lettera aglı
EbreIi 11 PDUunNTO capitale (kephalaion) COSE dette che NO1 bblamo
Sacerdote (1 QUESTO SCNHNETE |CI0€e Sacerdote «perfezionato» (7,28)] che G1

Sseduto alla destra del TONO maesta nel clell».

L’articolazione del «d1ISCOrso dı esortazıone» ın - 1()}
Per C5561€ DIU DreCcIsi In Eb S, prende a VVIO la seconda Ee7Z7101N€e parte C EIl-

trale dell’opera® Questa EeZ10Ne costitulta. da Aue parasgrafi: nel DrImMO 8,1-9,10)
tema 11 culto dell Antıico 1estamento, (OIl le 1010 insufficienze salvifiche,

menftfre 11 SECONdO paragrafo 9,11-258) G1 Concentira C111 Sacrificio (1 GrIisto, che INVeCe
STATIO efficace perche ha OTfeNuTtTO la Salve77za (1 0 10M1N1

Anticipando Ia fesi sviluppnata QUESTO PDUunNTO dall’autore, potremmo CQire che, 21-
TAaverso 11 SaCcCrilicio personale, Esistenzlale “spirituale” COMPIUTO da (.TISTO durante
la pDassıonNe, egli dAlventato 11 «mediatore dell’alleanza LLLLOV A (9,15; eir

KATZINGER, CRenNtFIFro WLugLa CrEStLanNnd, In lerra Ambrosiana 46/2 (20095) 1/-71

2,.10: 3,9:; {,28: ecir 411
(ir ANHOYE, La «TEeIeIOsIS» dı (’ÄArist. HOoinNt cCapital de Ia Christotlogte Ssacerdotalte d Hebreux, In NEew
lTestament tudcdies A (1996) 221-335

Per rilievı seguent! Sull articolazicone strutturale erza quaria parte Letitera agli Tel
(2,11-10, „‚1-12, G1 consulti l esauyriente anallisı Cli VANHOYE, La STPHCLHUHFE Äitteratre de l’Epütre
AHUHX Hebreux, Parıs 115-2704

86

Il «perfezionamento» di Cristo e dei credenti in Ebrei 8,1-11,40

C
on

tr
ib

ut
i

transustanziati con Lui e trasformati in amore con un “sì” libero»3.

1.2. Il «punto capitale» della cristologia di Ebrei
Il presente studio su Eb 8,1-11,40 viene subito indirizzato da questa profonda 

intuizione di Sua Santità verso il «cuore del Nuovo Testamento», ossia verso il sacri-
ficio di Cristo crocifisso e risorto, grazie al quale anche «noi possiamo essere transu-
stanziati con Lui e trasformati in amore».

La Lettera agli Ebrei esprime questa trasformazione positiva dei cristiani, questa 
loro «transustanziazione», con la categoria di «perfezionamento». Anzi, in maniera 
estremamente audace e originale, sostiene a più riprese che Cristo stesso, offrendo 
la propria vita durante la passione (Eb 9,11), è stato «perfezionato»4 e, con la sua 
«unica offerta, ha perfezionato» i cristiani «che si stanno santificando» (10,14).

La nostra indagine si focalizza precisamente su questa categoria del «perfezio-
namento», che costituisce il «punto capitale» (8,1) della cristologia della Lettera agli 
Ebrei5. Così recita, infatti, l’inizio (8,1) della sezione di Eb 8,1-9,28: «Ora − precisa 
l’autore del grande «discorso di esortazione» (13,22) che è la cosiddetta Lettera agli 
Ebrei −, il punto capitale (kephálaion) delle cose dette è che noi abbiamo un sommo 
sacerdote di questo genere [cioè un sommo sacerdote «perfezionato» (7,28)], che si 
è seduto alla destra del trono della maestà nei cieli».

1.3. L’articolazione del «discorso di esortazione» in Eb 8-10
Per essere più precisi: in Eb 8,1 prende avvio la seconda sezione della parte cen-

trale dell’opera6. Questa sezione è costituita da due paragrafi: nel primo (8,1-9,10) 
è messo a tema il culto dell’Antico Testamento, con le sue insufficienze salvifiche, 
mentre il secondo paragrafo (9,11-28) si concentra sul sacrificio di Cristo, che invece 
è stato efficace perché ha ottenuto la salvezza di tutti gli uomini.

Anticipando la tesi sviluppata a questo punto dall’autore, potremmo dire che, at-
traverso il sacrificio personale, esistenziale e “spirituale” compiuto da Cristo durante 
la passione, egli è diventato il «mediatore dell’alleanza nuova» (9,15; cfr. 12,24) e 

3	 J. Ratzinger, Il centro della litugia cristiana, in Terra Ambrosiana 46/2 (2005) 17-21: 20.

4	 Eb 2,10; 5,9; 7,28; cfr. 9,11.

5	 Cfr. A. Vanhoye, La «teleiôsis» du Christ: point capital de la christologie sacerdotale d’Hébreux, in New 
Testament Studies 42 (1996) 321-338.

6	 Per i rilievi seguenti sull’articolazione strutturale della terza e della quarta parte della Lettera agli Ebrei 
(5,11-10,39 e 11,1-12,13), si consulti l’esauriente analisi di A. Vanhoye, La structure littéraire de l’Épître 
aux Hébreux, Paris 19762, 115-204.



FrancOo anzı

«migliore>» 8,6) ira DIO 0 10M1IN1I Difatti, grazie QUESTO 5 [ 10) SaCcrificio, (.TISTO
TIUSCITIO a CENTITaTre In COMUNIONE “"celeste” COIl DIO C, In QUESTO mO0do, ha
anche 4a1 CTrIStanı (1 fare altrettanto.

Aue parasgrafi, Introdotti da Eb S,1-2, (0)I10 raffinatamente disposti! In manlera
concentrica“ La prima unita letterarla, Eb 8,3-06, QeSCTIve 11 iuellao erreno del Culto
anticotestamentarıio (C) ed ripresa tematicamente dall’ ultima unita letterarla, Eb
- che delinea, Invece, 11 iuellao celeste del Culto (1 (.rIisSto (C1)

All’interno (1 queESTa inclusione, la sSeconda unita letterarla, Eb 5,/-13, me C ontribut|
fu0C0 la Drımda altleanza (B) Ad 6554 fa da npendant la quinta unita letterarla, Eb
‚15-23, che, Invece, illustra la altleanza (B1)

CenTtIro (1 questia ammpla argomentazione CONCENTFICA, G1 un parlare del
rapporto cultuale COIl DIO Eb 9.,1-10 FIEL del culto ANFICO (A) men{tire Eb Y.,11-

me In evidenza FIEL del culto dı (‚ FISFEO (A1)
ru012a ntorno alla Svolta atitualia all interno STtOr1a SalVve77a da

G.TIStO Iu1 che, da XQSOMNINO Sacerdote mMIisSer1cordioso degno (1 fede nel LAU-
porti (OIl 10>» STAIiO CaAaNalC (1 mediare In manlera commpleta definitiva la
SalVve77a divina favore egl]Ii 10MINI

In intesIi A Brano dı E3 A dell’intero «AdISCOFrSO d7 esSOrtaziao-
L Per mMOsSIrarne la centralita, utile ricordare che, nell’architettura letterarla (1
Ebrei, QUESTO G1 SITUA. ne erza (1 CINque partl, ne 5{1 parte C EIl-

trales. Inoltre, G1 TOVA ne erza CINquUeE ezZ10N1 (1 questa parte, C10@ ne 5{1

Ee7Z101Ne centrale?. Infine, Eb- collocato nell’antitesIi DIU nterna (1 questia
zio0nNne centrale, che (COLNE G] rilevato disposta concentricamente In Ire anNnlıcesı
(C-B-A; A1-B1-C1). Ou1 (A1l) nel dell intera G] contempla (.TISTO glorificato
ne 5{1 funzione (1 sacerdote, che, avendo Sacrilicato STEeSSO dAurante la
pDassıonNe, «ha TOVAaTlO ula redenzione efierna>» HCL 0 1l10MINI

Questa «redenzione eferna>»> DOI TAatitalia approfonditamente ne Ee7Z7101N€e 5{10 =

CESSIVA, C10@ In Eb- In C111 In Iuce L’efficacia Galviflica universale del
Sacrilicio (1 (.TrIsSto differenza del Culto impotente dell Antico 1estamento, L’offerta
personale (1 (.rIisSto ha eliminato 11 DECCATlO egl]Ii 1l10MINI «ha perfezionato quelli che

(Ir ANHOYE, La STPHCLHUHFE fitteratre de l’Epütre AHUHX Hebreux, 161

Le CINquUE partı del «OISCOFrSO (l1 esortazlione>», introdotto (a Droem10 (Eb 1,1-4) CONCIUSOG (a finale
Oratori0 ‚20-2 (a probabile “biglietto NVIO  9 ‚22-2 “ {})] 1{} isposte In anlera CoNcentrica:

‚9-2, ‚1-5, 3,11-10,39; B1) 11,1-12,13: Al) ‚14-13, (ir ANHOYE, La STFPFHOEHFE It-
eratre de l’Epütre AHUHX Hebreux,
La erza parte Leitera agli Tel (2,11-10,39), QJelimitata (a un esortazione preliminare (5,11-6,

(a U1  ; finale ‚19-3 G1 articola In Lre SE710N1 Qottrinali: {,1-28: ‚1-9, „‚1-1

87

Franco Manzi

C
ontributi

«migliore» (8,6) tra Dio e gli uomini. Difatti, grazie a questo suo sacrificio, Cristo è 
riuscito ad entrare in comunione “celeste” con Dio e, in questo modo, ha permesso 
anche ai cristiani di fare altrettanto.

I due paragrafi, introdotti da Eb 8,1-2, sono raffinatamente disposti in maniera 
concentrica7. La prima unità letteraria, Eb 8,3-6, descrive il livello terreno del culto 
anticotestamentario (C) ed è ripresa tematicamente dall’ultima unità letteraria, Eb 
9,24-28, che delinea, invece, il livello celeste del culto di Cristo (C1).

All’interno di questa inclusione, la seconda unità letteraria, Eb 8,7-13, mette a 
fuoco la prima alleanza (B). Ad essa fa da pendant la quinta unità letteraria, Eb 
9,15-23, che, invece, illustra la nuova alleanza (B1).

Al centro di questa ampia argomentazione concentrica, si giunge a parlare del 
rapporto cultuale con Dio: Eb 9,1-10 evoca i riti del culto antico (A), mentre Eb 9,11-
14 mette in evidenza i riti del culto nuovo di Cristo (A1).

Tutto ruota intorno alla svolta attuata all’interno della storia della salvezza da 
Cristo (9,11): è lui che, da «sommo sacerdote misericordioso e degno di fede nei rap-
porti con Dio» (2,17), è stato capace di mediare in maniera completa e definitiva la 
salvezza divina a favore degli uomini.

In sintesi: il brano di Eb 9,11-14 è il cuore dell’intero «discorso di esortazio-
ne». Per mostrarne la centralità, è utile ricordare che, nell’architettura letteraria di 
Ebrei, questo passo si situa nella terza di cinque parti, ovvero nella sua parte cen-
trale8. Inoltre, si trova nella terza delle cinque sezioni di questa parte, cioè nella sua 
sezione centrale9. Infine, Eb 9,11-14 è collocato nell’antitesi più interna di questa se-
zione centrale, che − come si è rilevato − è disposta concentricamente in tre antitesi 
(C-B-A; A1-B1-C1). Qui (A1), nel cuore dell’intera opera, si contempla Cristo glorificato 
nella sua funzione di sommo sacerdote, che, avendo sacrificato se stesso durante la 
passione, «ha trovato una redenzione eterna» per tutti gli uomini (9,12).

Questa «redenzione eterna» è poi trattata approfonditamente nella sezione suc-
cessiva, cioè in Eb 10,1-18, in cui è messa in luce l’efficacia salvifica universale del 
sacrificio di Cristo. A differenza del culto impotente dell’Antico Testamento, l’offerta 
personale di Cristo ha eliminato il peccato degli uomini e «ha perfezionato quelli che 

7	 Cfr. A. Vanhoye, La structure littéraire de l’Épître aux Hébreux, 161.

8	 Le cinque parti del «discorso di esortazione», introdotto da un proemio (Eb 1,1-4) e concluso da un finale 
oratorio (13,20-21) e da un probabile “biglietto d’invio” (13,22-25), sono disposte in maniera concentrica: 
A) 1,5-2,18; B) 3,1-5,10; C) 5,11-10,39; B1) 11,1-12,13; A1) 12,14-13,19. Cfr. A. Vanhoye, La structure lit-
téraire de l’Épître aux Hébreux, 59.

9	 La terza parte della Lettera agli Ebrei (5,11-10,39), delimitata da un’esortazione preliminare (5,11-6,20) 
e da una finale (10,19-39), si articola in tre sezioni dottrinali: A) 7,1-28; B) 8,1-9,28; C) 10,1-18.



«DerfezioNaMeEeNTtO>» el ( stOo Ae rredent; Ta FDrei S, T 140

G1 STaNNO Ssantilicando» (10,14) CCO Commparire (1 la categorla fondamentale
(1 Ebrei

Percio, 11 predicatore DUO tirare alcune CO  Z eEsistenzlali DL SUO1 2SCOl-
tatorı nell’ esortazione conclusiva (1 Eb 0,19-39 le d1isposizion! moralIi DIU adeguate
del CYTISt1anı DL Corrispondere Y dA0ONO SItuAzZIiONeEe relig10sa inaugurata da
(.TISTO (VV 9-2 (0)I10 la fede (vV 22), la (VV la Carita (V. 24)

In particolare, In quel per10do (1 DerseCcuzloOnNI cir 10,32-35:; 12,4; 13,7), 1141144100 _ predicatore (1 rinvigorire nel SUO1 2SCOltatorI la DHELSCVCILALNZA la fede Percio
11 esorta, 1cendo «F (1 DELSCVCILALNZA, In effetti, che A Veie DISOSNO, DL OffenerTe la
reall7zzazione dopO av er fatto la volonta (1 DIO “"Ancora DPOCO,
infatti, anzı pochissimo, colul che G{a venendo arrivera 110  —> tardera. Ora, 11 mMI0
S1UStO VIvTäa In VIrtu fede: G, defeziona, la m13 aNnıma. 110  —> G] COmplace (1 Iu1  27
NOI, pDeTrO, 110  - S1AMO0 1l10MINI (1 defezione nOosIira perdizione, S1AM0 1U1O0M1INI (1
fede HCL la salvaguardia nOosIra aNnıma>» ‚36-39 C(on QUESTO INVITtO, 11 predi-
Calore conclude la erza parte 5{1 omella (5,11-10,39) aNNuncCIAa tem1]1
quarta (11,1-12,13), che (0)I10 appunto la DHELILSCVCLALNZA la fede Piu EsSatftamente In
Eb 0,36-39, che COSTITUISCE la DrODOSILLO C10@ L annuncIio eMmMaltıco QUarta
parte, “autore menz10N3a prima la KNEISCVEL:  1120 (hypomone, 36) DOI la «fede»
(piSLIS, 38-3 Ma attenendosIi a espediente TeiOTr1ICcO Iu1 cCaro10, G] me
a CSNOLIC Aue tem1]1 SECONdO L’ordine NVerso la prima Ee7Z101Ne QUarta parte
11,1-40) solenne el0g10 fOr1ICO fede1l, mentire la sSeconda Ee7Z7101N€e (12,1-
13) INVItO alla DELSCVCLANZA

Lelog10 StOr1c0 fede ın
sSplendido elogi0 f1OT1CO fede (1 Eb-11 predicatore In | 8

le reallzzazlon] DOositive le (1 fede (1 NumMeTrOoSsI personage] dell”  NICO
lTestamento La panoramica Cal TAaCcCcOonIlIIı CTEeAZIO0ONE fino alle DerseCcuZlOnNI (1
Antiloco Epifane 175-164a

predicatore VI premette ula definizione parzlale «fede» (DISELS): «La fede

10 %1 veda speclalmente Ia BrOPOSLLLO Seconda parte dell’opera 3,1-5,10) In ‚1/-18, che Qichiara
che ( rısto Miventateo <« 1111 Saqacerdote MISericordioso €egno Cli fede DEL rapporti K  — [HO>». R1-
prendendo In Orcdcine INverso questi (Aue requisit! del S9CRrdozi0 Cli Gristo, Il predicatore uUusira
In „‚1-4, ’ afficdabilita Cli ( rısto Y COSPeLLO (l1 I HO In 4,15-5,10, Ia IF misericordia nel conironti egli
altrı 10M1N1.

11 (ir 1r 44,1
12 (ir 1-7 Mac

88

Il «perfezionamento» di Cristo e dei credenti in Ebrei 8,1-11,40

C
on

tr
ib

ut
i

si stanno santificando» (10,14). Ecco comparire di nuovo la categoria fondamentale 
di Ebrei.

Perciò, il predicatore può tirare alcune conseguenze esistenziali per i suoi ascol-
tatori nell’esortazione conclusiva di Eb 10,19-39: le disposizioni morali più adeguate 
dei cristiani per corrispondere al dono della nuova situazione religiosa inaugurata da 
Cristo (vv. 19-21) sono la fede (v. 22), la speranza (vv. 22-23) e la carità (v. 24).

In particolare, in quel periodo di nuove persecuzioni (cfr. 10,32-35; 12,4; 13,7), il 
predicatore cerca di rinvigorire nei suoi ascoltatori la perseveranza e la fede. Perciò 
li esorta, dicendo: «È di perseveranza, in effetti, che avete bisogno, per ottenere la 
realizzazione della promessa, dopo aver fatto la volontà di Dio. “Ancora un poco, 
infatti, anzi pochissimo, e colui che sta venendo arriverà e non tarderà. Ora, il mio 
giusto vivrà in virtù della fede; e, se defeziona, la mia anima non si compiace di lui”. 
Noi, però, non siamo uomini di defezione a nostra perdizione, ma siamo uomini di 
fede per la salvaguardia della nostra anima» (10,36-39). Con questo invito, il predi-
catore conclude la terza parte della sua omelia (5,11-10,39) e annuncia i temi della 
quarta (11,1-12,13), che sono appunto la perseveranza e la fede. Più esattamente: in 
Eb 10,36-39, che costituisce la propositio − cioè l’annuncio tematico − della quarta 
parte, l’autore menziona prima la «perseveranza» (hypomonḗ, v. 36) e poi la «fede» 
(pístis, vv. 38-39). Ma attenendosi ad un espediente retorico a lui caro10, si mette 
ad esporre i due temi secondo l’ordine inverso: la prima sezione della quarta parte 
(11,1-40) è un solenne elogio storico della fede11, mentre la seconda sezione (12,1-
13) è un invito alla perseveranza.

1.4. L’elogio storico della fede in Eb 11
Nello splendido elogio storico della fede di Eb 11,1-40, il predicatore passa in ras-

segna le realizzazioni positive e le prove di fede di numerosi personaggi dell’Antico 
Testamento. La panoramica va dai racconti della creazione fino alle persecuzioni di 
Antioco IV Epifane (175-164 a.C.)12.

Il predicatore vi premette una definizione parziale della «fede» (pístis): «La fede è 

10	 Si veda specialmente la propositio della seconda parte dell’opera (3,1-5,10) in Eb 2,17-18, che dichiara 
che Cristo è diventato «un sommo sacerdote misericordioso e degno di fede per i rapporti con Dio». Ri-
prendendo in ordine inverso questi due requisiti del sommo sacerdozio di Cristo, il predicatore illustra 
in 3,1-4,14 l’affidabilità di Cristo al cospetto di Dio e, in 4,15-5,10, la sua misericordia nei confronti degli 
altri uomini.

11	 Cfr. Sir 44,1.

12	 Cfr. 1-2 Mac.



FrancOo anzı

ula manlera (1 possedere realta Sperate DL CONOSCEIE realta che 110  —> G]
VvVedono>» D HCL Se, questia Irase Introduttiva 110  —> ula definizione Drecisa ne

fede In DIO ne fede In (.TrIsSto s 1 Lrattla, Invece, (1 ula definizione abbastan-
ESSENzZIale fede, che enuclea Soltanto Aue caratteristiche fondamentali.

GGE (0)I10 reperI1bili anche ne «fTiducia» (piSELS) che aNnıma. rapportiI ıuımanı autent1-
C1 SE bblamo iducia In ula DHEISOLA che C1 ha qualcosa, DL Cerl1 VeTrSI C1
sembra (1 possedere 1a C10 che C1 STATIO 5E DOI quella DHEISUNA C1 all-
15C@€ (1 aAaVvVer VISTO qualcosa, C1 crediamo, anche averlo verilicato (1 DELSONGA. C ontribut|

Nel rTesTiO del Capltolo undicesimo, “"autore mosira (COLNE ULla DISTIS COS]I connotfata
COSTITUSCA la STITULLIUra fondamentale, che TOVA 11 5 [ 10) «perfezionamento»
ne relazione del eredenti COIl 11 DIO (1 es1 (.TrIsSto kmerge (1 la categorla
del «perfezionamento» cir a ulteriore conferma 5{1 centralita -
Linterno dell’intera Lettera aglı Ebrei Difatti, giunti Y ermme (1 QUESTO Ssolenne
el0g10 TOr1ICO fede, 11 predicatore Istitulsce rapido conifronto ira la SItUuAZIONEe
religi0sa del fedeli dell”  NIICO lTestamento la SItuAazZIiONeEe del erıistlianı <} COSTO-

|CI0€e credentIi dell”  NICO J1estamento]|, benche TICEeVUTO testimonlanza
STaZzlie alla loro fede, 110  —> hanno OTTeNuUuTO la realizzazione DIO, infatti,

Drevisto DL NO1 lecristianı ula realta migliore, aIHNCcNe, (1 nNOlL, e 5S1 110  —>

OSSEeTO0O perfezionati (teleiothosin)» ‚39-4
Da questia 01a conclusiva G1 coglie 1a ULla CONVINZIONE profonda dell’autore C111

rapporto Intercorrente Ira la anticotestamentarlia Salve77za 11 5{10

Compimento definitivo mediante G(TrIisSto Da lato, DIO ha 1650 testimonlanza del-
L’effettiva Dositivita fede egl]Ii «antichi» (V. 39; eir Dall’altro, LEe5S5511110 (1
loro giunto 1 «perfezionamento» (V 39; eir 13) In effetti, 11 «perfezionamento»
arebbe STAIiO donato da DIO Soltanto «alla fine (1 questi g107N1» (1,2; eir 9,26), a1l-
TAaverso G.TIStO 10,14), che appunto «1| pioniere 11 perfezionatore (teleioten)
fede»

Diventa chlaro allora che CTrIStanı 0010 pervenuti questia relazilone privileglata
(OIl DIO 110  —> DL loro merIitl, STaZzlie alla mediazlione calvilica definitiva Commpluta
da G(TrIisSto In virtu (1 CS5d, CTrIStanı G] 101008 1a «avvıc1inatı» alla «(G(erusalemme
este» ÄNnzIl, hanno gla fatto esperienza realta calvifiche definitive del

13 (Ir 3,14, che QJelinea quesia SIf1AZIONE religiosa eEsSTITTremMmAaMeEeNTe fqavorevole el erist1anl, alfermando
che ESSsI1 “ {})] 1{} (iventati «Dartec1pIl Cli ( r1sto>». verbo gegonamen («S1aM®O (diventati»), ESSENdO Y eMpO
perietto, designa Qqu1 U1  ; CONdizione inaugurata nel DPassalo, le Cul CONSERUENZ: In QUESLO CaASÜ,
Dositive ermManSoNO ALLCOTLA nel presente. NC In 12,22 i verbo proseleiythate («vI CJefe QVVIC1-
natı») . | perietto incdicativo. (Queste espressionl erbalı 211010 ONO Y periodo Ormal DIuttosto ontano
cir 5,12:; 15,7) CONVersioONe el dJdestinatarı del «QISCOFrSO Cli esortazlione>», qalla loro IN1IZ1A7Z1ONe
eristiana probabilmente, anche Y loro battesimo, VISTO che In 10,22, I0 STESSO verbo «AVVICINATSI>

89

Franco Manzi

C
ontributi

una maniera di possedere realtà sperate e un mezzo per conoscere realtà che non si 
vedono» (11,1). Di per sé, questa frase introduttiva non è una definizione precisa né 
della fede in Dio né della fede in Cristo. Si tratta, invece, di una definizione abbastan-
za essenziale della fede, che ne enuclea soltanto due caratteristiche fondamentali. 
Esse sono reperibili anche nella «fiducia» (pístis) che anima i rapporti umani autenti-
ci. Se abbiamo fiducia in una persona che ci ha promesso qualcosa, per certi versi ci 
sembra di possedere già ciò che ci è stato promesso. Se poi quella persona ci garan-
tisce di aver visto qualcosa, ci crediamo, anche senza averlo verificato di persona.

Nel resto del capitolo undicesimo, l’autore mostra come una pístis così connotata 
costituisca la struttura umana fondamentale, che trova il suo «perfezionamento» 
nella relazione dei credenti con il Dio di Gesù Cristo. Emerge di nuovo la categoria 
del «perfezionamento» (cfr. 11,40), ad ulteriore conferma della sua centralità al-
l’interno dell’intera Lettera agli Ebrei. Difatti, giunti al termine di questo solenne 
elogio storico della fede, il predicatore istituisce un rapido confronto tra la situazione 
religiosa dei fedeli dell’Antico Testamento e la situazione dei cristiani: «E tutti costo-
ro [cioè i credenti dell’Antico Testamento], benché avessero ricevuto testimonianza 
grazie alla loro fede, non hanno ottenuto la realizzazione della promessa. Dio, infatti, 
aveva previsto per noi [cristiani] una realtà migliore, affinché, senza di noi, essi non 
fossero perfezionati (teleiōthôsin)» (11,39-40).

Da questa nota conclusiva si coglie già una convinzione profonda dell’autore sul 
rapporto intercorrente tra la promessa anticotestamentaria della salvezza e il suo 
compimento definitivo mediante Cristo. Da un lato, Dio ha reso testimonianza del-
l’effettiva positività della fede degli «antichi» (v. 39; cfr. v. 2). Dall’altro, nessuno di 
loro è giunto al «perfezionamento» (v. 39; cfr. v. 13). In effetti, il «perfezionamento» 
sarebbe stato donato da Dio soltanto «alla fine di questi giorni» (1,2; cfr. 9,26), at-
traverso Cristo (10,14), che è appunto «il pioniere e il perfezionatore (teleiōtḗn) della 
fede» (12,2).

Diventa chiaro allora che i cristiani sono pervenuti a questa relazione privilegiata 
con Dio non per i loro meriti, ma grazie alla mediazione salvifica definitiva compiuta 
da Cristo. In virtù di essa, i cristiani si sono già «avvicinati» alla «Gerusalemme ce-
leste» (12,22)13. Anzi, hanno già fatto esperienza delle realtà salvifiche definitive del 

13	 Cfr. Eb 3,14, che delinea questa situazione religiosa estremamente favorevole dei cristiani, affermando 
che essi sono diventati «partecipi di Cristo». Il verbo gegónamen («siamo diventati»), essendo al tempo 
perfetto, designa qui una condizione inaugurata nel passato, ma le cui conseguenze – in questo caso, 
positive – permangono ancora nel presente. Anche in Eb 12,22 il verbo proselēlýthate («vi siete avvici-
nati») è al perfetto indicativo. Queste espressioni verbali alludono al periodo − ormai piuttosto lontano 
(cfr. 5,12; 13,7) − della conversione dei destinatari del «discorso di esortazione», alla loro iniziazione 
cristiana e, probabilmente, anche al loro battesimo, visto che in 10,22, lo stesso verbo «avvicinarsi» 



«DerfezioNaMeEeNTtO>» el ( stOo Ae rredent; Ta FDrei S, T 140

mondo redento: «} anno gFusStatO 11 (d0ONO celeste |dell’ eucaristial, (0)I10 Aiventati
DartecIpl SpIirıto SAantio hanno aSSaporato la buona parola (1 DIO le forze del
mondo futuro I» 6,4-5)14. DrOoprIO In questi benl, 1a fin d’ora donatlı ITTeVOCA-
bilmente da DIO 4a1 cristlanl, che CONSISTE la «Tealta migliore>» Drevista DL loro da DIO
STeSSO (11,40)

Del restoO, 10 alfermato anche esu «} MaltIi profeti SIusSi desiderarono
vedere C10 che VOI vedete 110  —> 10 videro, aSCoOltare C10 che VO1I aSColtate 110  —> 10
aSCOltarono0»15.41144100 _

Non SO10: aiiraverso la «sStirada vivente>» inaugurata da (.TISTO 10,20),
anche credentIi fase anticotestamentarla Storl1a SalVve77a DOSSQOLLO
giungere alla COMUNIONE trascendente (OIl DIO ne «(‚erusalemme celeste» cir
12,22-24)

In che C054 CONSISTE la “"NOvIita  Pa  27 (1 queESTa «sSirada» inaugurata da GrIisto, che DOI
COINcide (OIl (.rIisSto tesso”? L’autore 10 mosira SOPTaTttLUTtlO nel CenTtIro 5{1 OLL16-

lla, Eb- Ma HCL Comprendere queESTa “"nNovita  Pa  27 del Culto che ha perfezionato
(.TISTO Cr1stlanl, NeCEeSSAaTIO CONsSiIderare prima COILLNE “autore (1 Ebrei interpretii
11 istema cultuale Sacerdotale antıcotestamentarIlo, SOPTattutiO ne erza parte
del 5{10 A1ISCOrSO omiletico.

5Sguardo all0 sfondo antıcotestamentarıo

Alla Iuce fede In GrIisto, “"autore (1 Ebrei reinterpreta "Intero istema CUl-
tuale Sacerdotale dell Antico lTestamento Ne me COS]I 4110 SCODETTO QUAaLLrO

(proserchömetha, «AaVVICIN1AMOC1») segulto (a hattesimale cir anche 6,4-5:;
14 Leitera agli Tel Ia connetazicne «Iutura» del «MOndo>» redenteo (mellontos ALONOS), CUul enN1 Galvy

1C1 “ {})] 1{} o1ä flin ora «assaporatı» (lal eristhanı (Eb 6,4-5), 11011 intesa anlio In cronologico, qQUanLO
Dluttosto In SOostanzlale. Difattl, rispetto qalla [9GE antıcotestamentarıa sStaorıa salvezza, i
«MOndo>» redenteo Qetto anche «citta del IHO vivente>» ecir «IUturo>». Prima Cli Gristo, le

(livine S1111 en1 definitivi 11011 ALLCOTLA STale portate cCompiımento, DEL CUul Ia egge possede-
soltante «un ombra el beni futurt fon mellonton agathon)» Ma, ('0OI1 Ia Venuta (l1 Gristo, STAlO

inaugurato i eMpO QJefinitivo Sa |ve77A cir 1,2; 0.26) (‚ onseguentemente, i «presentle MOndo malJ-
Vagl10» Gal 1,4: ecir 4, 9) Ormalı abrogato mediazione Gg lvilica Cli Gristo, benche SulssIista ALCOTLA

In anlera Drovvisorl1a cir. 8,13) Perclo, i predicatore continua a{} utilizzare Ia categorla antıcotesta-
mentarıa (l1 «Iuturo>», MUutLAa. i indicandeo ('0OI1 557 Ia realta Ggqlvilica Ormalı irrevocabilmente
41102412 (a ( rısto.

195 M{t 15,17 (parallelo LC ecir M{t 11,11 (parallelo LC { ,28):; anche 1,12

90

Il «perfezionamento» di Cristo e dei credenti in Ebrei 8,1-11,40

C
on

tr
ib

ut
i

mondo redento: «[...] Hanno gustato il dono celeste [dell’eucaristia], sono diventati 
partecipi dello Spirito santo e hanno assaporato la buona parola di Dio e le forze del 
mondo futuro [...]» (6,4-5)14. È proprio in questi beni, già fin d’ora donati irrevoca-
bilmente da Dio ai cristiani, che consiste la «realtà migliore» prevista per loro da Dio 
stesso (11,40).

Del resto, lo aveva affermato anche Gesù: «[…] Molti profeti e giusti desiderarono 
vedere ciò che voi vedete e non lo videro, e ascoltare ciò che voi ascoltate e non lo 
ascoltarono»15.

Non solo: ma attraverso la «strada nuova e vivente» inaugurata da Cristo (10,20), 
anche i credenti della fase anticotestamentaria della storia della salvezza possono 
giungere alla comunione trascendente con Dio nella «Gerusalemme celeste» (cfr. 
12,22-24).

In che cosa consiste la “novità” di questa «strada» inaugurata da Cristo, che poi 
coincide con Cristo stesso? L’autore lo mostra soprattutto nel centro della sua ome-
lia, Eb 9,11-14. Ma per comprendere questa “novità” del culto che ha perfezionato 
Cristo e i cristiani, è necessario considerare prima come l’autore di Ebrei interpreti 
il sistema cultuale e sacerdotale anticotestamentario, soprattutto nella terza parte 
del suo discorso omiletico.

2. Sguardo allo sfondo anticotestamentario

Alla luce della fede in Cristo, l’autore di Ebrei reinterpreta l’intero sistema cul-
tuale e sacerdotale dell’Antico Testamento. Ne mette così allo scoperto quattro mo-

(proserchṓmetha, «avviciniamoci») è seguito da un cenno battesimale (cfr. anche 6,4-5; 10,32).

14	 Nella Lettera agli Ebrei la connotazione «futura» del «mondo» redento (méllontos aiônos), i cui beni salvi-
fici sono già fin d’ora «assaporati» dai cristiani (Eb 6,4-5), non è intesa tanto in senso cronologico, quanto 
piuttosto in senso sostanziale. Difatti, rispetto alla fase anticotestamentaria della storia della salvezza, il 
«mondo» redento − detto anche «città del Dio vivente» (12,22; cfr. 13,14) − è «futuro». Prima di Cristo, le 
promesse divine sui beni definitivi non erano ancora state portate a compimento, per cui la legge possede-
va soltanto «un’ombra dei beni futuri (tôn mellóntōn agathôn)» (10,1). Ma, con la venuta di Cristo, è stato 
inaugurato il tempo definitivo della salvezza (cfr. 1,2; 9,26). Conseguentemente, il «presente mondo mal-
vagio» (Gal 1,4; cfr. Eb 9,9) è ormai abrogato dalla mediazione salvifica di Cristo, benché sussista ancora 
in maniera provvisoria (cfr. Eb 8,13). Perciò, il predicatore continua ad utilizzare la categoria anticotesta-
mentaria di «futuro», ma ne muta il senso, indicando con essa la realtà salvifica ormai irrevocabilmente 
attuata da Cristo.

15	 Mt 13,17 (parallelo a Lc 10,24); cfr. Mt 11,11 (parallelo a Lc 7,28); e anche 1 Pt 1,12.



FrancOo anzı

{1IvI HCL CUI1 C550 110  —> CeIiId CAaNalC (1 permettere 4a1 fedeli (1 CNTITATEe ne COMUNIONE
trascendente (OIl DIO

La dı solidarıeta del Sacerdot] antıcotestamentarı
Anzıtutto, negli erıtt1! dell”  NICO J1estamento, 11 Sacerdote CeIiId COoluI1 che (Oveva

mediare 11 rapporio ira DIO 11 5{10 DpODOLO, SOPTAaTiULLO In ambito cultuale. In realtäa,
l apparato Sacerdotale finiva HCL Piu esattamente, 11 istema Sacerdotale
anticotestamentarıio CeIiId ondato ula logica "npiramidale” ed ascendente dı C ontribut|
DAaAFrazıion! SUCCESSIE, che culminava ne funzioni cultuali del Sacerdote.

vertice (1 ula specie (1 piramide elevata 11 clielo G] collocava la figura del
Sacerdote. In QUaNTO tale, egli (dOveva anzıtutto apparitenere a Israele, 11 p _

DOoLO CONSACTATIO Y 5Signore quindi SECHDATATO altre nazlionı1e In SECONdO u0g0,
(dOveva C5561€ tribu (1 LEeVI, dedita Y Culto AIvInO DEerCcIO SeDarala
altre undici tribu Q Israele17. Infine, (dOveva far parte amiglia Sacerdotale (1
onne, ben Aistinta altre amiglie del levit1il8s.

D’altronde, l apparato cultuale dell Antıico lestamento CIiId aNnımalto da ula (‚OL-

Ce7i0Ne emiInentemente rituale SAntital9: la Santıta CeIiId intesa 110  —> Aanto COILLNE

NS1emMEe (1 virtu moral[i, QUAaNTO pIuttosto COILLNE separazlione Cal profano dall’ im-
DULO, oltre che COILLNE integrita fisica cir LV In altre parole: C10 che cContava
110  —> CeIiId che 11 Sacerdote fosse moralmente VITTUOSO, che 110  —> Aa Ve655€e alcun
lfetto fisico che VIVESSEe nel modo DIU distaccato possibile agli ambit! profani del-
L’esistenza speclalmente da qualsiasi impurita.

Ad esempIO, 11 Sacerdote 110  —> Doteva eEsercitare funzioni cultuali dopO C556 1€

Talo In CONTATLIO COIl TOSO Oppure 110  —> (Oveva OCCAaATre cadaver]l, LHNENO che
110  —> G] Iratitasse del Cadavere (1 5 [ 10) padre 5{1 madre (Lv ÄNZI, 11
Sacerdote 110  - DOoteva OCCAaATre HNCDNULC CadaverIl del genitorI (Lv 5Signore
11 DIO vita cir Nm /,1 O; Sal 5,1 G- Ebbene, qualora 11 5 10 CONSACTATIO fos-

ENTITATIO In CONTIATIIO (OIl la mortTe, arebbe Aiventato IMpUurOoO. onseguentemente,
110  —> vrebbe DOTUTO presentarsı 1 COSDETTLO (1 DIO nel cCulto, LHNENO che 110  —> G] fosse
purificato COIl determimnatiı rıt1

(IrHs 19, 7,
(IrNm 3,12:; 8,0-22
(IrHs 28,1:; Nm 16-17

(IrLv 11,44
A() (Ir H- MÜLLER, «GdSs>» heilig, In ENNI ESTERMANN T’heotlogisches Handworterbuch Z

en f estament, Band {T, (nütersich coll 58 9-609

Yl91

Franco Manzi

C
ontributi

tivi per cui esso non era capace di permettere ai fedeli di entrare nella comunione 
trascendente con Dio.

2.1. La mancanza di solidarietà dei sacerdoti anticotestamentari
Anzitutto, negli scritti dell’Antico Testamento, il sacerdote era colui che doveva 

mediare il rapporto tra Dio e il suo popolo, soprattutto in ambito cultuale. In realtà, 
l’apparato sacerdotale finiva per separare. Più esattamente, il sistema sacerdotale 
anticotestamentario era fondato su una logica “piramidale” ed ascendente di se-
parazioni successive, che culminava nelle funzioni cultuali del sommo sacerdote. 
Al vertice di una specie di piramide elevata verso il cielo si collocava la figura del 
sommo sacerdote. In quanto tale, egli doveva anzitutto appartenere ad Israele, il po-
polo consacrato al Signore e quindi separato dalle altre nazioni16. In secondo luogo, 
doveva essere della tribù di Levi, tutta dedita al culto divino e perciò separata dalle 
altre undici tribù d’Israele17. Infine, doveva far parte della famiglia sacerdotale di 
Aronne, ben distinta dalle altre famiglie dei leviti18.

D’altronde, l’apparato cultuale dell’Antico Testamento era animato da una con-
cezione eminentemente rituale della santità19: la santità era intesa non tanto come 
un insieme di virtù morali, quanto piuttosto come separazione dal profano e dall’im-
puro, oltre che come integrità fisica (cfr. Lv 21)20. In altre parole: ciò che contava 
non era che il sommo sacerdote fosse moralmente virtuoso, ma che non avesse alcun 
difetto fisico e che vivesse nel modo più distaccato possibile dagli ambiti profani del-
l’esistenza e specialmente da qualsiasi impurità.

Ad esempio, il sacerdote non poteva esercitare funzioni cultuali dopo essere en-
trato in contatto con un lebbroso. Oppure non doveva toccare cadaveri, a meno che 
non si trattasse del cadavere di suo padre o sua madre (Lv 21,1-2). Anzi, il sommo 
sacerdote non poteva toccare neppure i cadaveri dei genitori (Lv 21,11). Il Signore è 
il Dio della vita (cfr. Nm 27,16; Sal 115,16-17). Ebbene, qualora il suo consacrato fos-
se entrato in contatto con la morte, sarebbe diventato impuro. Conseguentemente, 
non avrebbe potuto presentarsi al cospetto di Dio nel culto, a meno che non si fosse 
purificato con determinati riti.

16	 Cfr. Es 19,5-6; Dt 7,6.

17	 Cfr. Nm 3,12; 8,5-22.

18	 Cfr. Es 28,1; Nm 16-17.

19	 Cfr. Lv 11,44.

20	 Cfr. H.-P. Müller, «qdš» heilig, in E. Jenni – C. Westermann (edd.), Theologisches Handwörterbuch zum 
Alten Testament, Band II, Gütersloh 19955, coll. 589-609.



«DerfezioNaMeEeNTtO>» el ( stOo Ae rredent; Ta FDrei S, T 140

Piu In SCNETE, ne CONCEZIONE cultuale antiıcotestamentarIla, G] rıtfeneva (1 poter
aCccedere alla del DIO “Santıssımo “ cir Is 6,3) aIIraverso del rıt1 MInuz1lO-
amentfe prescritti egge (1 Mose, EG6S1 tes1 primarıamente
Cal profano 11 Sacerdote pIU ALl1COLA 11 sacerdote, COS]I da permettere loro (1
eCniIrare ne csfera. del 05513 del AIVvINO.

Queste (1 separazlione rituale raggiungevano 11 loro AaC 1E ne (1-

ZI0ONE del IIN sacerdote. puntiglioso Cerimonlale (1 CONSACTAZIONE prevedeva
agno rituale, un unzione, ula vestlzi0ne determimnatiı Sacrilici anımallı (Es 29)41144100 _

Attraverso questie altre cir LV 21), Sacerdotl pOotevano ademmpiere 11
loro ufficio, che perö 11 SCHOTESAaVa ALl1COLA (1 DIU nell’ambito del TAanoO TC-
gatı In UL1O SDAZLO perche Soltanto loro CeIiId riservato L 2aCcCesso alla parte del
temDIO (1 (erusalemme chlamata “santo , men{tire nel "Santo del Santı" la CcCe pIU
NnNascCOosta del tempI1O DOoteva enirare esclusivamente 11 Sacerdote. Sacerdotl

DOI segregalfl In M costitunlto feste stabilite Cal cCalendarIio
rituale. Soltanto sacerdoti, infine, Dotfevano celebrare determiminate (iZI0N7
C10@ Ssacriliel.

In particolare, rıt1 Sacrilicali del KIDDUF, C10@ dell’espiazione del peccatı del p _
polo, Dotfevano C5561€ celebrati unicamente Cal sacerdote, Soltanto ULla volta
all anno esSCcClusivamente nel "Santo del Santı" (Lv 16)

La CO  Z (1 QUESTO COomplesso istema (1 separazlon! SOPTAaTiULLO rıituall CIiId

un esaltazione parı del Sacerdote21 Ma, DL “"autore (1 Ebrei, questa
CONCEZIONE “piramidale” ascendente del istema sacerdotale, alla VISIONEe
emmentement rituale santita, DOrTatOo paradossalmente alla AISSOLuzZI0-

finalita ESsSENzZ]ale del SaCerdoz10 STesSsSo Finalizzato mediare la Salve77a
dlivina favore del DODNOLO d Israele, 11 SaCEerdoz10 antıcotestamentarIlo, In realtäa, 110  —>

CId STATIO CaAaNalC (1 svolgere QUESTO COMPDItO
La prima ragione CI questa 5{1 incapacıta STava nel fatto che SOM Sacerdot:

LroDDO separalı dal nOopnoOlo CT ESSNSCTE davvero SOLAaAdE (OÖN ECSSÖo mot1vo del-
l imparegglabile dignita legata questa Carıca, E6SI cedevano maolto 5SJCSSO AamDI-
ZI0NEe all esaltazlione (1 ceE22 Non Ifatto S0111 COIl la ente Ma allora COLLNE

avrebbero DOTUTO farsi CAarıco preghiere del popnolo? (‚ome avrebbero DOTUTO far
riluire SIl DOopOlo le benedizionIi (1 DIO cir Nm 6,23-27)? In realtä, 110  - avrebbero
DOTUTLO Aarlo perche LrOPPO separatı aglı altrı DL CS556IE€ Ver1 mediatorI
Salve77a (1 DIO loro favore.

21 (ir Es SIr ‚6-13:; ‚oa-1
(ir Mac ‚{-8.23-29.53

92

Il «perfezionamento» di Cristo e dei credenti in Ebrei 8,1-11,40

C
on

tr
ib

ut
i

Più in genere, nella concezione cultuale anticotestamentaria, si riteneva di poter 
accedere alla presenza del Dio “santissimo” (cfr. Is 6,3) attraverso dei riti. Minuzio-
samente prescritti dalla legge di Mosè, essi erano tesi primariamente a separare 
dal profano il sacerdote e più ancora il sommo sacerdote, così da permettere loro di 
entrare nella sfera del sacro, ossia del divino.

Queste norme di separazione rituale raggiungevano il loro acme nella consacra-
zione del sommo sacerdote. Il puntiglioso cerimoniale di consacrazione prevedeva un 
bagno rituale, un’unzione, una vestizione e determinati sacrifici animali (Es 29).

Attraverso queste e altre norme (cfr. Lv 21), i sacerdoti potevano adempiere il 
loro ufficio, che però li segregava ancora di più nell’ambito del sacro. Erano segre-
gati in uno spazio sacro, perché soltanto a loro era riservato l’accesso alla parte del 
tempio di Gerusalemme chiamata “santo”, mentre nel “santo dei santi” – la cella più 
nascosta del tempio – poteva entrare esclusivamente il sommo sacerdote. I sacerdoti 
erano poi segregati in un tempo sacro, costituito dalle feste stabilite dal calendario 
rituale. Soltanto i sacerdoti, infine, potevano celebrare determinate azioni sacre, 
cioè i sacrifici.

In particolare, i riti sacrificali del kippur, cioè dell’espiazione dei peccati del po-
polo, potevano essere celebrati unicamente dal sommo sacerdote, soltanto una volta 
all’anno e esclusivamente nel “santo dei santi” (Lv 16).

La conseguenza di questo complesso sistema di separazioni soprattutto rituali era 
un’esaltazione senza pari del sommo sacerdote21. Ma, per l’autore di Ebrei, questa 
concezione “piramidale” e ascendente del sistema sacerdotale, connesso alla visione 
eminentemente rituale della santità, aveva portato paradossalmente alla dissoluzio-
ne della finalità essenziale del sacerdozio stesso. Finalizzato a mediare la salvezza 
divina a favore del popolo d’Israele, il sacerdozio anticotestamentario, in realtà, non 
era stato capace di svolgere questo compito.

La prima ragione di questa sua incapacità stava nel fatto che i sommi sacerdoti 
erano troppo separati dal popolo per essere davvero solidali con esso. A motivo del-
l’impareggiabile dignità legata a questa carica, essi cedevano molto spesso all’ambi-
zione e all’esaltazione di sé22. Non erano affatto solidali con la gente. Ma allora come 
avrebbero potuto farsi carico delle preghiere del popolo? Come avrebbero potuto far 
rifluire sul popolo le benedizioni di Dio (cfr. Nm 6,23-27)? In realtà, non avrebbero 
potuto farlo perché erano troppo separati dagli altri per essere veri mediatori della 
salvezza di Dio a loro favore.

21	 Cfr. Es 28,2; Sir 45,6-13; 50,5-11.

22	 Cfr. 2 Mac 4,7-8.23-25.34.



FrancOo anzı

La dı santıta morale del Sacerdot] antıcotestamentarı
Ad AaSSTaVarc QUESTO PrIMO limite dell’apparato Sacerdotale cultuale dell Antıico

lestamento aggiungeva altro Anche S77 dı DIO, 0 antichl E1 -

doti SOMMI Sacerdoti 110  —> In STado (1 portfare ermme In manlera efficace
la loro mediazione salvifica, perche 110  —> egni (1 accedere DIO, HON essendo
ıffatto Heccatı

Va Drecisato che “"autore (1 EbreIi considera la mediazione Galvilica la igura
Sacerdotale alla Iuce vita (1 GESU, vale CQIire 110  —> DIU ne Drospettiva ant1co- C ontribut|
testamentarla Santıta rituale, Cal PDUunNTO (1 VISTAa Santıta morale, 05512
Cal PDUunNTO (1 VISTAa dell’amore DIO dell’amore 11 DroSSIMO cir M{t 22,306-
40)

Perclo, 11 predicatore Jene ricordare che nell Antico lTestamento persino 11
Sacerdote CIiId impregnato (1 peccatı Emblematico, In quest’ottica, potre

C5561€ 11 TAaCcCcOonTIO dell idolatrıa del ıtello ( OTO (Es ‚1-6) Mose AaA r1Ce-
VUTLO le Aue tavole egge divina. C111 monTfe 1InNal 1a Va 0 Israeliti G1
datı rıt1 idolatricl, presieduti DrOpDrIO Cal Sacerdote onne

Ma, DIU In SCNHNETC, 0 antich! SOMMI Sacerdoti impregnati (1 peCcCcalo,
DL esplare 11 quale dOvevano continuare a Ifrire Sacrilici 1 51gnore25, anzıtutto
DL Stess1i «Ugni Sacerdote>» l1ene ricordare “"autore (1 EbreIi 1-3)
«} CIrcondato (1 debolezza:; (1 queESTa dQeve offrire, (COLNE DL 11 DpODOLO,
COS] anche DL STEeSSO, Sacrilici DL Deccatı» cir LV 4,3)

In particolare, ne solenne celehbrazione del KIDDUF, finalizzata a esplare
peccatı COMMEeSSI In quell anno Cal popolo d Israele, 11 PrIMO SacCcrilicio che 11
Sacerdote CeIiId TeNUuTO a ffrire CIiId precisamente DL la remıISSIONe del peccatı DroprIı

Dpropria Tamiglia24,
erlo, cCandidati 1 SaCerdoz10 Y SaCerdoz10 Venıvyvano consacrTaltl Y $1-

Jl HENSAaVa che, aitraverso rıt1 (1 CONSACTrAaZIONE, e56S1 OSSEeT0 «nerfezionati»
ne loro DELSONG. Tant’e VEeIO che ne egge (1 Mose SECONdO la VersioOne
del eTftanta, HCL designare 11 SacCcrilicio (1 CONSACTAZIONE sacerdotale, G] 11
STAaNnlıvo teleiOsis. Letteralmente C550 significa «perfezionamento», C10@ trasformazio-

Dositiva. Sostantıvo ehralico Or1g1Inar10 CIiId millu’im, che significa «rliempimen-
10»25 Difatti, “"aA7Zil0ne (1 CONSACTAZIONE Sacerdotale CcConsisteva nel «riempimento»

A (Ir LV „1-5, ‚3-3
Ax (Ir LV
A Es 24 .22.26.27.31.34: LV {,21 (/,37, lTesto Massoretico): .21 (8,22, lTesto Massoretico). 26 SOl0O eitfan-

ta) A{ (25, lTesto Massoretico). A (29, l esto Massoretico). 31 33

93

Franco Manzi

C
ontributi

2.2. La mancanza di santità morale dei sacerdoti anticotestamentari
Ad aggravare questo primo limite dell’apparato sacerdotale e cultuale dell’Antico 

Testamento se ne aggiungeva un altro. Anche sul versante di Dio, gli antichi sacer-
doti e sommi sacerdoti non erano in grado di portare a termine in maniera efficace 
la loro mediazione salvifica, perché non erano degni di accedere a Dio, non essendo 
affatto senza peccati.

Va precisato che l’autore di Ebrei considera la mediazione salvifica e la figura 
sacerdotale alla luce della vita di Gesù, vale a dire non più nella prospettiva antico-
testamentaria della santità rituale, ma dal punto di vista della santità morale, ossia 
dal punto di vista dell’amore verso Dio e dell’amore verso il prossimo (cfr. Mt 22,36-
40).

Perciò, il predicatore tiene a ricordare che nell’Antico Testamento persino il 
sommo sacerdote era impregnato di peccati. Emblematico, in quest’ottica, potrebbe 
essere il racconto dell’idolatria del vitello d’oro (Es 32,1-6). Mosè aveva appena rice-
vuto le due tavole della legge divina sul monte Sinai e già a valle gli Israeliti si erano 
dati a riti idolatrici, presieduti proprio dal sommo sacerdote Aronne.

Ma, più in genere, tutti gli antichi sommi sacerdoti erano impregnati di peccato, 
per espiare il quale dovevano continuare ad offrire sacrifici al Signore23, anzitutto 
per se stessi: «Ogni sommo sacerdote» − tiene a ricordare l’autore di Ebrei (5,1-3) − 
«[...] è circondato di debolezza; e a causa di questa deve offrire, come per il popolo, 
così anche per se stesso, sacrifici per i peccati» (cfr. Lv 4,3).

In particolare, nella solenne celebrazione del kippur, finalizzata ad espiare tutti i 
peccati commessi in quell’anno dal popolo d’Israele, il primo sacrificio che il sommo 
sacerdote era tenuto ad offrire era precisamente per la remissione dei peccati propri 
e della propria famiglia24.

Certo, i candidati al sacerdozio e al sommo sacerdozio venivano consacrati al Si-
gnore. Si pensava che, attraverso i riti di consacrazione, essi fossero «perfezionati» 
nella loro persona. Tant’è vero che nella legge di Mosè secondo la versione greca 
dei Settanta, per designare il sacrificio di consacrazione sacerdotale, si usava il so-
stantivo teleíōsis. Letteralmente esso significa «perfezionamento», cioè trasformazio-
ne positiva. Il sostantivo ebraico originario era millū’îm, che significa «riempimen-
to»25. Difatti, l’azione di consacrazione sacerdotale consisteva nel «riempimento» 

23	 Cfr. Lv 4,1-5,26; 16,3-34.

24	 Cfr. Lv 16,6.11.

25	 Es 29,22.26.27.31.34; Lv 7,27 (7,37, Testo Massoretico); 8,21 (8,22, Testo Massoretico). 26 (solo Settan-
ta). 27 (28, Testo Massoretico). 28 (29, Testo Massoretico). 31.33.



«DerfezioNaMeEeNTtO>» el ( stOo Ae rredent; Ta FDrei S, T 140

manı del candidato (OIl le Carnı 11 SalNSUEC vittima anımale sacrificata,
(COLNE esprimeva 11 sintagma EeCcNICO ehralico mille  } et-yad («riempire la man0o0>»), LE650

In COIl 11 verbo teleiun («perfezionare»), 5SJCSSO SEegulto Cal cComplemento fASs
cheiras <Je manı»)26,

Ma Aue significati (1 feleiOsis «Sacrilicio (1 CONSACTAZIONE Sacerdotale» CL-
fezionamento» ermettonO all’ autore (1 Ebrel (1 chiedersI1] implicitamente 11
erifiecio (1 CONSACTAZIONE Sacerdotale dell”  NIICO lTestamento fosse davvero In STado
(1 «perfezionare» 11 candidato 1 SaCcerdozIlo, COILLNE Suggeriva 11 ermme telei0sis.41144100 _

In realta SOSTIeNE “"autore (1 Ebrei 11 Sacrificio (1 CONSACTAZIONE Sacerdotale
«r1empIva le manı>» del candidato (OIl le Carnı 11 SaNSUEC dell’animale sacrificato,
(COLNE Indicava. l espressione ebhralica milhu IM Jl r1feneva COS] che aIIraverso QUESTO
«rliempimento», le manı del Sacerdote VeNISSeTO ritualmente “perfezionate”

LESC adlatte Commpiere Sacrilici SUCCESSIVI Ma, HCL “"autore (1 Ebrei, quel r1ItO (1
CONSACTAZIONE sacerdotale, DUL ESSENdO denomiminato telei0sis, 110  —> TIUSCIVA. realiz-
Zadie effettivamente ULla feleiOsis, «perfezionamento», COSCIeNZAa del 1 -

dote ÄNnzIl, 16551111 Sacrilicio dell Antico lTestamento CIiId Caa (1 HCL STEeSSO (1
«perfezionare>» 0 offerenti ne loro COSCIeNZAa

Persino Sacrilici del KIDDUr 110  —> In STado (1 arlo predicatore SOSTIeNE
che, nOoONOsSTAanie la ripetizione aNNUuaAaIe del Sacrilici del KIDDUF, peccatı rImMmAanevano
G1 COSCIeNZA egl]Ii Israelitl: «Infatti, la egge 110  —> DUO mal (udepote dynatai),
HCL egl]Ii STeSSI Sacrilici che [1 sacerdoti| {Iirono In perpetiuoO Ognl Aa1llllQ, HCI -
fezionare COloro che G] aVVICINANO DIO Altrimenti, [1 SaCcrificl| 110  —> avrebbero forse
CEesSsSalOo (1 C5561€ offerti, HCL 11 fatto che COloro che rendono cCulto, ula volta purificati,
110  —> avrebbero DIU alcuna COSCIeNZzZAa del peccatı? Ma, mediante questi sacrificl, Ognl
AaLl11O G1 rTINNOVA 11 r1icCordo del peccatı (10,1-3) altrımen!t!: 11 fatto STeSSO che 11
r1to Sacrilicale del kippur fosse ripetuto annNualmente la dimostrazione, DL L’auto-

(1 Ebrei, che quel Sacrilieci (1 esplazlione 110  —> TIUSCISSeTO liberare (dal peccatı le
COSCIEeNZE eglI offerenti.

Disparıta ira ıl Sangue anımale 1 peccalı manı
erZ0 limite del istema cultuale Sacerdotale dell”  NICO lestamento che, S77

110  —> ES615TeVAa. legame Ira la vittima L’offerente Effettivamente,
che rapporto vrebbe DOTUTO ESSEeTCI sembra chiedersI1] “"autore (1 Ebrei Ira 11
SalNSUEC (1 aniımale Sacrilicato peccatı (1 10M0 Che relazilone vrebbe p _

Es 24.9.29.33.390; LV 4 ,5 8930 16,32: \Nm 3,

94

Il «perfezionamento» di Cristo e dei credenti in Ebrei 8,1-11,40

C
on

tr
ib

ut
i

delle mani del candidato con le carni e il sangue della vittima animale sacrificata, 
come esprimeva il sintagma tecnico ebraico millē’ ’et-yad («riempire la mano»), reso 
in greco con il verbo teleiûn («perfezionare»), spesso seguito dal complemento tàs 
cheîras («le mani»)26.

Ma i due significati di teleíōsis − «sacrificio di consacrazione sacerdotale» e «per-
fezionamento» − permettono all’autore di Ebrei di chiedersi implicitamente se il sa-
crificio di consacrazione sacerdotale dell’Antico Testamento fosse davvero in grado 
di «perfezionare» il candidato al sacerdozio, come suggeriva il termine teleíōsis.

In realtà − sostiene l’autore di Ebrei −, il sacrificio di consacrazione sacerdotale 
«riempiva le mani» del candidato con le carni e il sangue dell’animale sacrificato, 
come indicava l’espressione ebraica millū’îm. Si riteneva così che attraverso questo 
«riempimento», le mani del nuovo sacerdote venissero ritualmente “perfezionate” 
e rese adatte a compiere i sacrifici successivi. Ma, per l’autore di Ebrei, quel rito di 
consacrazione sacerdotale, pur essendo denominato teleíōsis, non riusciva a realiz-
zare effettivamente una teleíōsis, un «perfezionamento», della coscienza del sacer-
dote. Anzi, nessun sacrificio dell’Antico Testamento era capace di per se stesso di 
«perfezionare» gli offerenti nella loro coscienza.

Persino i sacrifici del kippur non erano in grado di farlo. Il predicatore sostiene 
che, nonostante la ripetizione annuale dei sacrifici del kippur, i peccati rimanevano 
sulla coscienza degli Israeliti: «Infatti, la legge [...] non può mai (udépote dýnatai), 
per mezzo degli stessi sacrifici che [i sacerdoti] offrono in perpetuo ogni anno, per-
fezionare coloro che si avvicinano a Dio. Altrimenti, [i sacrifici] non avrebbero forse 
cessato di essere offerti, per il fatto che coloro che rendono culto, una volta purificati, 
non avrebbero più alcuna coscienza dei peccati? Ma, mediante questi sacrifici, ogni 
anno si rinnova il ricordo dei peccati (10,1-3). Detto altrimenti: il fatto stesso che il 
rito sacrificale del kippur fosse ripetuto annualmente è la dimostrazione, per l’auto-
re di Ebrei, che quei sacrifici di espiazione non riuscissero a liberare dai peccati le 
coscienze degli offerenti.

2.3. Disparità tra il sangue animale e i peccati umani
Il terzo limite del sistema cultuale e sacerdotale dell’Antico Testamento è che, sul 

versante umano, non esisteva un legame tra la vittima e l’offerente. Effettivamente, 
che rapporto avrebbe potuto esserci – sembra chiedersi l’autore di Ebrei – tra il 
sangue di un animale sacrificato e i peccati di un uomo? Che relazione avrebbe po-

26	 Es 29,9.29.33.35; Lv 4,5; 8,33; 16,32; Nm 3,3.



FrancOo anzı

TULO ESSEeTCI ira L’ambito fisico del del SaCcrificio, C10@ 11 (1 ULla bestla,
L’ambito spirituale del 5{10 fine, 05512 L’ellilminazione del peccaltı COSCIeNzZAa (1
10M0

disparita (1 queste Aue realta CONSESUIVAa ula dı solidarieta ira
L aniımale Sacrilicato “essere che 10 Immolava In Sacrilicio. Per quUESTa ragl0-

Eb 10,4 SOSTIENEe «F impossibile (adynaton) che 11 SaNSUEC (1 tor1 (1 Caprı elimIinı
Deccatı», COILLNE INVeCe G] credeva nell Antico lTestamento C ontribut|

L’incompatibilita ira l’anımale MOrTrLO ıl DIio vivente
Suılll’altro Versantie mediazlione salvifica, C10@ S77 dIvVInNO, “"autore (1

Ebrei EVIdenzla un Iincommpatıibilita radicale Ira aniımale MOTrIO 11 «DIO vivente»27/
11 QUAaTTO limite dell’apparato cultuale Sacerdotale dell Antico lTestamento

L’autore (1 Ebrei G1 olloca COS] GL SC1A. (1 ULla er1ıitica rivolta speclalmente Cal
profeti, anche da altrı autorı dell Antico 1estamento, a modo INAauUfeNnTtTICcO (1
VIVere 11 cCulto28.

Ira questi passı anticotestamentarı che Cr1iticano L’esterlorita formalistica del
cCulto, 11 predicatore sceglie 11 almo ‚7/-9 del Settanta): «Iu 10 110  —> volest]!
Sacrilicio offerta, m1 adattastı 110  —> gradisti Olocaust] Isacrifici DL 11
DECCATO; allora (1SS]: .  Ecco, 10 (0)I10 VeNUTO nel rotolo del TO STAIiO ecrıtto r1guar-
al8 DL fare, DIO, la Iua volonta ” » (Eb ‚5-7) Da QUESTO almo risulta che DIO
rifiuta Varı {1pI (1 sacrificl, preferendo ın offerta (1 Carattere personale: 11 Sacrilicio
DIU Tradito DIO quello (1 chl fa la 5{1 volonta (Eb Questo {1DO (1 SaCcrificio,
EVOCAaTlO Cal almo citato, interpretato dall’autore (1 EbreIi COILLNE ula prefigurazione
profetica del Sacrificio (1 GE COMPIUTO da GrIisto, VeNUuTO 1 mondo DrOoprIO HCL fare la
volonta Galvilica del Padre (10,10)

25 Linefhcarla salvılica dell’antıcoa culto «carnale»
(1 questi QUaLLrO moOtIvI, “"autore (1 Ebrei rıtiene che "Intero apparato

cultuale Sacerdotale dell Antıico lTestamento fosse Incapace (1 pervenire 1 5{10 fine
ESsSeNzlale. Sacrilici avrebbero dovuto «perfezionare» fedeli che andavano Y tem-
DIO a offrirli, In modo S]mile C10 che arebbe AOvuto aCCadere nel Sacrificio (OIl CUI1
VeNIVano cCoNsacrTaltl cCandidatı Y SaCEerdo7z710 1 SaCEerdozlo. uULLavla, HCL

AT 3,12:; Y,14: 10,531: 12,22
A (Ir speclalmente ®11N 15,22: Is ‚10-20: (jer 6,20; {,22:; ()s 6,6; 59 | ‚13- 1,.15-19

95

Franco Manzi

C
ontributi

tuto esserci tra l’ambito fisico del mezzo del sacrificio, cioè il sangue di una bestia, 
e l’ambito spirituale del suo fine, ossia l’eliminazione dei peccati dalla coscienza di 
un uomo?

Dalla disparità di queste due realtà conseguiva una mancanza di solidarietà tra 
l’animale sacrificato e l’essere umano che lo immolava in sacrificio. Per questa ragio-
ne, Eb 10,4 sostiene: «È impossibile (adýnaton) che il sangue di tori e di capri elimini 
i peccati», come invece si credeva nell’Antico Testamento.

2.4. L’incompatibilità tra l’animale morto e il Dio vivente
Sull’altro versante della mediazione salvifica, cioè sul versante divino, l’autore di 

Ebrei evidenzia un’incompatibilità radicale tra un animale morto e il «Dio vivente»27. 
È il quarto limite dell’apparato cultuale e sacerdotale dell’Antico Testamento.

L’autore di Ebrei si colloca così sulla scia di una critica rivolta specialmente dai 
profeti, ma anche da altri autori dell’Antico Testamento, ad un modo inautentico di 
vivere il culto28.

Tra questi passi anticotestamentari che criticano l’esteriorità formalistica del 
culto, il predicatore sceglie il Salmo 39(40),7-9 (dei Settanta): «Tu [Dio] non volesti 
sacrificio e offerta, ma mi adattasti un corpo; non gradisti olocausti e [sacrifici] per il 
peccato; allora dissi: “Ecco, io sono venuto – nel rotolo del libro è stato scritto riguar-
do a me –, per fare, Dio, la tua volontà”» (Eb 10,5-7). Da questo Salmo risulta che Dio 
rifiuta vari tipi di sacrifici, preferendo un’offerta di carattere personale: il sacrificio 
più gradito a Dio è quello di chi fa la sua volontà (Eb 10,7.9). Questo tipo di sacrificio, 
evocato dal Salmo citato, è interpretato dall’autore di Ebrei come una prefigurazione 
profetica del sacrificio di sé compiuto da Cristo, venuto al mondo proprio per fare la 
volontà salvifica del Padre (10,10).

2.5. L’inefficacia salvifica dell’antico culto «carnale»
A causa di questi quattro motivi, l’autore di Ebrei ritiene che l’intero apparato 

cultuale e sacerdotale dell’Antico Testamento fosse incapace di pervenire al suo fine 
essenziale. I sacrifici avrebbero dovuto «perfezionare» i fedeli che andavano al tem-
pio ad offrirli, in modo simile a ciò che sarebbe dovuto accadere nel sacrificio con cui 
venivano consacrati i candidati al sacerdozio e al sommo sacerdozio. Tuttavia, per 

27	 Eb 3,12; 9,14; 10,31; 12,22.

28	 Cfr. specialmente 1 Sam 15,22; Is 1,10-20; Ger 6,20; 7,22; Os 6,6; Am 5,22.25; Sal 50,13-15; 51,18-19.



«DerfezioNaMeEeNTtO>» el ( stOo Ae rredent; Ta FDrei S, T 140

11 predicatore, QUESTO «perfezionamento» COSCIeNZAa (1 chl andava a Ifrire In
Sacrificio LOTO di fatto HON AUDEeniIVva la egge (1 Mose, che DrescrIiveva
dettagliatamente l Vvarı {1pI (1 Sacrilici C111 G] ondava 11 SaCEerdoz10 levitico,
porto nu. perfezionamento (eteleiosen)>» (Eb /,19) ÄNnzIl, 11 «perfezionamento»

COSCIEeNZE egl]Ii offerenti 110  —> DOoteva neanche avvenIımre, perche quel «donIi
Sacrifici» (0)I10 (1 HCL STeSSI «InCcapnacı (1 perfezionare (me dynamenai /... / fteleiÖOsal),
ne 5{1 COSCIENZA, colul che fa 11 cCulto» (9,9; eir 10,1)

Persino 11 Sacrificio (1 CONSACTAZIONE del Sacerdote G] limitava (1 fatto Y41144100 _
esterlore del «rliempimento» (millu Im) 1010 manı (OIl la 11 SaNSUC

dell’ anımale Sacrilicato. Ma la COSCIeNZAa del CONSACTATO 110  —> VeNIVa «perfezionata»,
perche 11 SaNSUC (1 anımale 110  - In STado (1 DL STeSSO (1 purificare la
CIeNzZzZAa (1 OLLLO s 1 iralita (1 realta LrOPPO diverse. Percio “"autore (1 EbreIi giunge

dichlarare che Sacrilici anticotestamentarı «sSsolamente rıt1 (1 G{Aa-
biliti alımentiI, evande (iverse abluzion1ı>» del egl]Ii Israeliti
Avevano che fare Soltanto (OIl 11 loro fisicO, DL C111 110  - TIUSCIVAaNO migliorarne
la COSCIeNZA

II CONSCHUENZA, 0 STeSSI Sacerdotl SOMMI Sacerdotl antichl, anch ess] 5a -

CTalı (OIl «TItT1 carnalı», 110  —> In STado (1 CENTITaTre In COMUNIONE (OIl 11 51gnore,
perche rImMaAanevano impregnatiı (1 DECCAaLO Ma, In QUAaNTO DEeCcCatorI, EG6S1 110  —>

HNCDNULC legatı da rapporio (1 Solidarieta (OIl 0 altrı 10MINI Nel DECCALO G1 da
SOl0o SCHILDLC divisione, mal sSolidarieta cir (‚en 11,9:;: Pro Quindl, Sacerdotl
110  —> SO10 110  - Dpotfevano aCccedere personalmente DIO, 110  - HNCDDULC
rappresentare 0 1l10MINI DICSSO (1 JulL, perche 110  —> SO11C03.11 (OIl loro. Non r1IU-
CIVAaNoO mediare le preghiere del popolo 110  —> pOotevano fargli giungere le sTrazlie
del 5Ignore 0MMAa([(lOo, SO 11 profilo soterilologico, la mediazione Sacerdotale
anticotestamentarlia risultava. inefficace.

Focaliızzazıone del «perfezionamento» dı Criısto

Qual la Soluzione escogitata da DIO HCL liberare 0 1l10MINI da QUESTO IMDASSE?
Per atituare effettivo «perfezionamento» COSCIEeNZE egl]Ii UOMINI, DIO STeSSO
che sacerdote, 5{10 Figlio GESU, ricorrendo a Sacrificio
(1 CONSACTAZIONE Sacerdotale del sSingolare: 11 Sacrificio (1 GE COMPIUTO da (.TISTO
STeSSO ne DassıoNe, che VvIeNE r1evocato SOPTaTttLUTtlO In Eb

96

Il «perfezionamento» di Cristo e dei credenti in Ebrei 8,1-11,40

C
on

tr
ib

ut
i

il predicatore, questo «perfezionamento» della coscienza di chi andava ad offrire in 
sacrificio un toro o un capro, di fatto non avveniva: la legge di Mosè, che prescriveva 
dettagliatamente i vari tipi di sacrifici e su cui si fondava il sacerdozio levitico, «non 
portò nulla a perfezionamento (eteleíōsen)» (Eb 7,19). Anzi, il «perfezionamento» 
delle coscienze degli offerenti non poteva neanche avvenire, perché quei «doni e 
sacrifici» sono di per se stessi «incapaci di perfezionare (mḕ dynámenai [...] teleiôsai), 
nella sua coscienza, colui che fa il culto» (9,9; cfr. 10,1).

Persino il sacrificio di consacrazione del sommo sacerdote si limitava di fatto al 
segno esteriore del «riempimento» (millū’îm) delle sue mani con la carne e il sangue 
dell’animale sacrificato. Ma la coscienza del consacrato non veniva «perfezionata», 
perché il sangue di un animale non è in grado di per se stesso di purificare la co-
scienza di un uomo. Si tratta di realtà troppo diverse. Perciò l’autore di Ebrei giunge 
a dichiarare che i sacrifici anticotestamentari erano «solamente riti di carne, sta-
biliti su alimenti, su bevande e su diverse abluzioni» del corpo degli Israeliti (9,10). 
Avevano a che fare soltanto con il loro fisico, per cui non riuscivano a migliorarne 
la coscienza.

Di conseguenza, gli stessi sacerdoti e sommi sacerdoti antichi, anch’essi consa-
crati con «riti carnali», non erano in grado di entrare in comunione con il Signore, 
perché rimanevano impregnati di peccato. Ma, in quanto peccatori, essi non erano 
neppure legati da un rapporto di solidarietà con gli altri uomini. Nel peccato si dà 
solo e sempre divisione, mai solidarietà (cfr. Gen 11,9; Pro 16,28). Quindi, i sacerdoti 
non solo non potevano accedere personalmente a Dio, ma non sapevano neppure 
rappresentare gli uomini presso di lui, perché non erano solidali con loro. Non riu-
scivano a mediare le preghiere del popolo e non potevano fargli giungere le grazie 
del Signore. Tutto sommato, sotto il profilo soteriologico, la mediazione sacerdotale 
anticotestamentaria risultava inefficace.

3. Focalizzazione del «perfezionamento» di Cristo

Qual è la soluzione escogitata da Dio per liberare gli uomini da questo impasse? 
Per attuare un effettivo «perfezionamento» delle coscienze degli uomini, è Dio stesso 
che consacra un nuovo sommo sacerdote, suo Figlio Gesù, ricorrendo ad un sacrificio 
di consacrazione sacerdotale del tutto singolare: il sacrificio di sé compiuto da Cristo 
stesso nella passione, che viene rievocato soprattutto in Eb 9,11-14. 



FrancOo anzı

I} sacriılici1o personale, esistenzlale “”spiırıtuale” dı Cristo
differenza (1 Sacrilici dell Antico J1estamento, che rituali, 11 Sacrili-

C10 (1 (.TISTO personale, Esistenzlale spirituale.
Anzıtutto, SaCcCrilicio nersonale esistenziale, perche (.rIisSto «olfrı STeSSO>»

L ’ espressione heauton prosenegken <«OLITI Stesso») rICOrTe Soltan-
IO quil In 11 UNOVO 1 estamento%% ÄNnzIl, ne CONCEZI10NE Sacrilicale dell Antico
1estamento, questa ormula arebbe risultata. addirıttura incomprensibile, perche
vrebbe DOTUTO C556 1€ interpretata COILLNE ula SOTIAa (1 SU1C1ICA10 rituale, 05513 (COLNE C ontribut|
11 Sacerdote Aa Ve655€e Immolato STEeSSO In Sacrilicio. Ma aI{lO del SECNETE arebbe
STATIO del InammissI1ibile.

EDPUure, questia espressione (1 Eb Y,14 COerenlfe SOPTattutto COIl TAaCcCcOonflı CVdA

gelici dell ’ ultima CEIld (1 (GEesu®0, durante la quale egli ha antiıcıpato 11 Galvifico
universale 5{1 morfie OTrmMAal mminente, intendendola (COLNE fferta volontaria

5 { 1C vita In obbedienza DIO HCL Solidarileta (OIl 0 altrı 10MINI Quindl, nel
Sacrilicio DassıonNe, G.TIStO 1 empO STEeSSO la vittima fferta 11 Sacerdote
offerente.

La vittiıma imma«colata gradıta DIio
In QUaNTO vittımda, (.TISTO STATIO Tadito DIO, perche CIiId «iIimmacolato>» (Eb

9,14) L’aggettivo AMOMOS («immacolato», <«5SC1I117274 macchla>») CId utilizzato
nel Pentateuco DL Indicare L’assenza (1 lfetti fisici ne vittime Sacrilicaliel.
«INON offrirete nu. (OIl ualche lfetto DPrescriveva la egge (1 Mose perche 110  —>

arebbe gradito» 1 Signore (Lv
L’autore (1 Ebrei, Invece, u5&<@ QUESTO ermme sacrilicale ECNICO HCL r1ibadire la

Santıta morale (1 (.TrIsSto GrIisto, DrOprIO perche 110  —> mal peccatı#2,
ha DOTUTO Ifrire STEeSSO, far TICOTSO 1 SalNSUEC anımale far uUSO del
SaNSUEC anımale Invece, Sacerdotl antichl, perche peccatorI cir 9,2.3)
C, dunque, ndegn! (1 offrirsi DIO

2U Per esprimere Il ONO Cli GE COmpluto (a Gristo, verbi utilizzati aglı gltrı aıutorı del NUOVO Testamente
“ {)110) Aidonai («dare>», MC 10,45: M{t 20,28: (1a1 1,4: Im 2.6; IT 2.14), fithenalt («porre>», (IV 10,15-185)

aradidonai («consegnare», (1a1 2,20: ET Ma 11011 COMpalonO Mal verbi rituali ECNICI PFO-
spherein («presentare/o[Ifrire») anapherein («elevare»).
M{t 6,26-28: MC 4,22-24, LC 2,19-20:; ( Or 1,23-25

21 (Ir Es 24 1: LV 1,5.10
(Ir 4,15: 7,26; anche 1,19

97

Franco Manzi

C
ontributi

3.1. Il sacrificio personale, esistenziale e “spirituale” di Cristo
A differenza di tutti i sacrifici dell’Antico Testamento, che erano rituali, il sacrifi-

cio di Cristo è personale, esistenziale e spirituale.
Anzitutto, è un sacrificio personale e esistenziale, perché Cristo «offrì se stesso» 

(9,14). L’espressione greca heautòn prosḗnegken («offrì se stesso») ricorre soltan-
to qui in tutto il Nuovo Testamento29. Anzi, nella concezione sacrificale dell’Antico 
Testamento, questa formula sarebbe risultata addirittura incomprensibile, perché 
avrebbe potuto essere interpretata come una sorta di suicidio rituale, ossia come se 
il sacerdote avesse immolato se stesso in sacrificio. Ma un atto del genere sarebbe 
stato del tutto inammissibile.

Eppure, questa espressione di Eb 9,14 è coerente soprattutto con i racconti evan-
gelici dell’ultima cena di Gesù30, durante la quale egli ha anticipato il senso salvifico 
universale della sua morte ormai imminente, intendendola come offerta volontaria 
della sua vita in obbedienza a Dio e per solidarietà con gli altri uomini. Quindi, nel 
sacrificio della passione, Cristo è al tempo stesso la vittima offerta e il sacerdote 
offerente.

3.2. La vittima immacolata e gradita a Dio
In quanto vittima, Cristo è stato gradito a Dio, perché era «immacolato» (Eb 

9,14). L’aggettivo greco ámōmos («immacolato», «senza macchia») era utilizzato 
nel Pentateuco greco per indicare l’assenza di difetti fisici nelle vittime sacrificali31. 
«Non offrirete nulla con qualche difetto − prescriveva la legge di Mosè −, perché non 
sarebbe gradito» al Signore (Lv 22,20).

L’autore di Ebrei, invece, usa questo termine sacrificale tecnico per ribadire la 
santità morale di Cristo. Cristo, proprio perché non aveva mai commesso peccati32, 
ha potuto offrire se stesso, senza far ricorso al sangue animale (9,12). A far uso del 
sangue animale erano, invece, i sacerdoti antichi, perché erano peccatori (cfr. 5,2.3) 
e, dunque, erano indegni di offrirsi a Dio.

29	 Per esprimere il dono di sé compiuto da Cristo, i verbi utilizzati dagli altri autori del Nuovo Testamento 
sono: didónai («dare», Mc 10,45; Mt 20,28; Gal 1,4; 1 Tm 2,6; Tt 2,14), tithénai («porre», Gv 10,15-18) 
e paradidónai («consegnare», Gal 2,20; Ef 5,2.25). Ma non compaiono mai i verbi rituali tecnici pro-
sphérein («presentare/offrire») e anaphérein («elevare»).

30	 Mt 26,26-28; Mc 14,22-24, Lc 22,19-20; 1 Cor 11,23-25.

31	 Cfr. Es 29,1; Lv 1,3.10.

32	 Cfr. Eb 4,15; 7,26; e anche 1 Pt 1,19.



«DerfezioNaMeEeNTtO>» el ( stOo Ae rredent; Ta FDrei S, T 140

I} Sacerdote obbediente Soldale medhılante 19 Spirıto
In QUAaNTO sacerdote, C10@ In QUAaNTO mediatore del rapporto egl]Ii 1l10MINI (OIl DIO,

(.TISTO «olfrı STeSSO>» DrecIisa Eb Y,14 (1 UL1O SpIrItO eETernNO0> dia
Pneumatos ALONLU), 05512 SO 1 IMPULSO DOSITIVO SpIrIto anto>>

In effetti, durante la passıoNe, (.rIisSto G] lasclato docilmente uldare SpIirıto
SanTlo, 11 quale ha corroborato In Iu1 Aue attegglament! fondamentali. Frimariamente,
10 SpIirıto SAantio ha rINVIgOr1tO In Iu1 la «huona a2Cccettazione>» cir 5{ ApO fes eula-
heias)>*4 volonta Galvifica universale (1 DIO Padre cir 10,4-10) Per QUeESTO, 1141144100 _
predicatore giunge a alfermare che (.TISTO imparo a edIiIre DIO sofferen-

che ha patito 5,8)
SCHILDIC 10 SpIirıto SAantio che ha consolidato In (.TISTO anche 11 desiderio (1 C556 1€

SO11C021e In (OIl 0 UOMINI, In manlera conforme 1 desider10 (1 DIO, che vuole
Salvare Ognl C5561€ (2,9-10)

Questa uplice Intenzione (1 (.rIisSto (1 edIire DIO C, (1 CO  NZAa, (1
„CIC SO11C032.1€e (OIl 0 1l10MINI ha dato vita 110  —> a UL1O del anlı «TItT1 Carnali» del
Culto ant1ico a Sacrilicio “spirituale” In Ireilo, DrOprIO perche
SUsSCItAto SpIrItO (1 DIO

STAaTO precisamente QUESTO Intervento SpIrIto SAantio garantire V’efficacia del
Sacrilicio (1 Gristo, che ha OTTfeNuUuTO ULla «redenzione efTerna>» DL oli 110M1N1
In effetti, aliraverso 11 legame (1 sSolidarieta oli altrı rafforzato In (.rIisSto 5 pl-
r1ItO SanTto, la Salve77a divina viene cComunIicata da (.rIisSto 4a1 CrIistianı cir 5,9)

2 Nell’ intera Bibbia ] espressione «SDIrıte eiernOo>» ricCorre soltante In .14 G1 riferisce maolteo verosimil-
MmMenTfe 9110 Dirıto San(lo, ((OTLILE SOstengonO, S11 SC1A el padri grecl, malti esegeltl contemporanel, Lra
quali FiCOrdiamao: I - AVET, DIien OS Hartca. ( ommentatre Sr l’Epiütre AHUHX Hebreuyx Les |lvres (le Ia

3) Parıs 19495, 96; KUSS, Der Brief an Adie Hebraer (Regensburger Neues lTestament S/1), Kegens-
burg 119 MICHEL, Der FILE, Adie Hebraer (Kritisch-exegetischer Kommentar er (as NEee
Testament 13), (‚öttingen 314: ENNA, ritratt: Ortginall n Gesn f ( FISTO. Inizı SVLLUDPE
CrtStolLogia neotestamentarıta. GE SVLLUDPE (Studi S11 Bibbia i s | ] 4 Ambiente 2) (inisello Balsamo
11anN0 1999, 308: STRATHMANN, Der Brief an Adie Hedbräaer, In JEREMIAS STRATHMANN, Iie Briefe

Timothens HNn( Der Brief an Adie Hebraer Das Ne1e lTestament Deutsch 4) (‚öttingen 1963, D9-
1955 125 ANHOYE, L’aztitone SpDErLLO Santo Ne: DASSLONE n ( FISTO SECONdO | Eptstota Agl Yalzhı
(COMUNLCAZLONE), In ® ARATIVA MARTINS ed.) re In Spirıtum Sanctum. ÜSfeHO 0718 fO Pneuma fO Aagion.
A Adel LONGFESSO LEOLOGLCO internazionale n pneUMALOLOGLA In OCCASIONE Adet ANNIWWeEeFrSariO Adel
(’ONCLIO n C ostantinopolt Adel ANNIWEerSartiß Adel (’ONCLHO n ESOo. Homa, 292_91G 19852 Voal.
(Teologia Filosolia VI, (itta del Vaticano 1983, (99-113 760-765: [DEM, ESprit eternel et feu dı sacrifice

He 9,.14, In Biblica (1983) 263-274
24 In D,{ Il SOstantıvaoa o ufabeid 11011 ha i significato negativo Cli «angosc1a» Cli KC«DAaULaA», ha

| 2CCE7Z7I10NE DOositLva Cli «lW1more religi0so», che I UOMO DIO Cli Ironte [ HO che S{OC1a ne plena
disponibilita a{} «accogliere» (-Iambanein) «Hene>» eu-) C10@ ('0OI1 docilita, dJesideri (liviniı cir ulabes In
LC 2,.290; At 29} S ,: In QUESLO anche Ia Volgata, che rende (ApO foXs 2ufIabeias ('0OI1 DFO S77  S
reverentia. (JUESLO riguardo, G1 egga speclalmente VANHOYE, Preitres ANCLENS, Pretre HOn VJeun cefgn e
OUVEAaN T estament Parole (le |Heu S.N.), Parıs 1980, 145

98

Il «perfezionamento» di Cristo e dei credenti in Ebrei 8,1-11,40

C
on

tr
ib

ut
i

3.3. Il sacerdote obbediente e solidale mediante lo Spirito
In quanto sacerdote, cioè in quanto mediatore del rapporto degli uomini con Dio, 

Cristo «offrì se stesso» − precisa Eb 9,14 − «per mezzo di uno Spirito eterno» (dià 
Pneúmatos aiōníu), ossia sotto l’impulso positivo dello Spirito santo33.

In effetti, durante la passione, Cristo si è lasciato docilmente guidare dallo Spirito 
santo, il quale ha corroborato in lui due atteggiamenti fondamentali. Primariamente, 
lo Spirito santo ha rinvigorito in lui la «buona accettazione» (cfr. 5,7: apò tês eula-
beías)34 della volontà salvifica universale di Dio Padre (cfr. 10,4-10). Per questo, il 
predicatore giunge ad affermare che Cristo imparò ad obbedire a Dio dalle sofferen-
ze che ha patito (5,8).

È sempre lo Spirito santo che ha consolidato in Cristo anche il desiderio di essere 
solidale in tutto con gli uomini, in maniera conforme al desiderio di Dio, che vuole 
salvare ogni essere umano (2,9-10).

Questa duplice intenzione di Cristo – di obbedire a Dio e, di conseguenza, di es-
sere solidale con tutti gli uomini – ha dato vita non ad uno dei tanti «riti carnali» del 
culto antico (9,10), ma ad un sacrificio “spirituale” in senso stretto, proprio perché 
suscitato dallo Spirito di Dio.

È stato precisamente questo intervento dello Spirito santo a garantire l’efficacia del 
sacrificio di Cristo, che ha ottenuto una «redenzione eterna» per tutti gli uomini (9,12). 
In effetti, attraverso il legame di solidarietà verso gli altri rafforzato in Cristo dallo Spi-
rito santo, la salvezza divina viene comunicata da Cristo ai cristiani (cfr. 5,9).

33	 Nell’intera Bibbia l’espressione «Spirito eterno» ricorre soltanto in Eb 9,14 e si riferisce molto verosimil-
mente allo Spirito santo, come sostengono, sulla scia dei padri greci, molti esegeti contemporanei, tra i 
quali ricordiamo: J.-S. Javet, Dieu nous parla. Commentaire sur l’Épître aux Hébreux (Les Livres de la 
Bible 3), Paris 1945, 96; O. Kuss, Der Brief an die Hebräer (Regensburger Neues Testament 8/1), Regens-
burg 19662, 119; O. Michel, Der Brief an die Hebräer (Kritisch-exegetischer Kommentar über das Neue 
Testament 13), Göttingen 19666, 314; R. Penna, I ritratti originali di Gesù il Cristo. Inizi e sviluppi della 
cristologia neotestamentaria. II. Gli sviluppi (Studi sulla Bibbia e il suo Ambiente 2), Cinisello Balsamo 
(Milano) 1999, 308; H. Strathmann, Der Brief an die Hebräer, in J. Jeremias − H. Strathmann, Die Briefe 
an Timotheus und Titus. Der Brief an die Hebräer (Das Neue Testament Deutsch 9), Göttingen 1963, 69-
158: 123; A. Vanhoye, L’azione dello Spirito Santo nella passione di Cristo secondo l’Epistola agli Ebrei 
(comunicazione), in J. Saraiva Martins (ed.), Credo in Spiritum Sanctum. Pisteúō eis tò Pneûma tò Hágion. 
Atti del congresso teologico internazionale di pneumatologia in occasione del 1600° anniversario del I 
Concilio di Costantinopoli e del 1550° anniversario del Concilio di Efeso. Roma, 22-26 marzo 1982, Vol. I 
(Teologia e Filosofia VI), Città del Vaticano 1983, 759-773: 760-765; Idem, Esprit éternel et feu du sacrifice 
en He 9,14, in Biblica 64 (1983) 263-274.

34	 In Eb 5,7 il sostantivo greco eulábeia non ha il significato negativo di «angoscia» o di «paura», ma ha 
l’accezione positiva di «timore religioso», che l’uomo pio prova di fronte a Dio e che sfocia nella piena 
disponibilità ad «accogliere» (-lambánein) «bene» (eu-), cioè con docilità, i desideri divini (cfr. eulabḗs in 
Lc 2,25; At 2,5; 8,2; 22,12). In questo senso va anche la Volgata, che rende apò tês eulabeías con pro sua 
reverentia. A questo riguardo, si legga specialmente A. Vanhoye, Prêtres anciens, Prêtre nouveau selon le 
Nouveau Testament (Parole de Dieu s.n.), Paris 1980, 148.



FrancOo anzı

I} culto CAaDaClt dı «perfezionare» Jle COSCIeENzZEe
Per esprimere questa idea, “"autore (1 Ebrei u55< la categorla del «perfezionamen-

LO>» fteleiOsis, che (COLNE G] VISTO Indicava. nel Pentateuco 11 Sacrificio (1
CONSACTAZIONE del Sacerdotl del SOMMI Sacerdotl.

Per 11 predicatore, Lunico Sacerdote Qdavvero «perfezionato» ne 5{1

umanıita es1 (risto Nel 5 [ 10) Cas5Ü, 11 Sacrilicio (1 CONSACTAZIONE Sacerdotale CO1IN-
C150 (OIl L’offerta vita dAurante la passione. Dichlarando che GrIisto, ne Dasslo-

ha OTfeNuTtO la feleiOsis, 11 predicatore intende (lire che nell umanita (1 C ontribut|
Cal 11e>» (1 (.rIisSto G] atitualo «perfezionamento» (prima ACCEZI0NE del

ermme felei0sis), che STAIiO anche 11 VEIO SaCcCrilicio 5{1 CONSACTAZIONE E1 -

dotale (seconda ACCEZI0NEe (1 felei0sis). Difatti, grazie alla morfie alla rISsurrez10NnNe,
G] verilicato In (.TISTO (1 radicale MAaIurazZıone personale>>, DL C111
egli pnerfezionato ne S”“ relazione (‚OÖN A Padre, perche STATIO In
STado (1 «atitraversare clel1» (1 CNTITATEe nel «sSsantuarıo>» 36 COMUNIONE
"celeste” (OIl 10 pnerfezionato anche e S”“ relazione (‚ON g altrı
HKOMINL, perche STATIO SO11C021e (OIl loro fino «gustare la mortie>» 2,9) In forza (1
QUESTO «perfezionamento», (.TISTO Aiventato Caa (1 portare ermme In manlera
efficace definitiva la mediazione Galvifica ira DIO 0 10MINI

CCN1a13a conclusıyva | «perfezionamento» del erıistlanı

Lefficacla medhılatrıce del «perfezionamento» sSacerdotale dı Cristo
In QUESTO 11 Sacrificio personale, esistenzlale “spirituale” (1 (.TISTO STATIO

efficace S11 Aue VersantTfı mediazione Salve77a: C111 Versanftie
quello A1IvInNO.

s11| la 5{1 efficacia Galviflica dovuta. Y fatto che peccatl, nel
confronti del quali Sacrilici antichl risultavano impotenti cir 20esso 101008

295 (Ir speclalmente ANHOYE, Pretres, 103.154-156.1  188-192.220.244;: IDEM, SIiuatlion dı (’ÄArist
HebreurXx I— («Lectio [Hvyvina» D8), Parıs 1969, S M0-3728 (Questa interpretazlione segulta (a NumMerosıi
1blist1, Lra Cul (LASALINI, «Agtiı FDrei» IMSCOFSO n esortaztione, Jerusalem 1992, 17/0 ELLINGWORTH,
T’he FEpnistie the Hebreiws The New International TECE lTestament ( ommentary S.N.), TAaNı: Kapids
(Michigan) 1993, 204: HUGEDE, Le Sacerdoce dı Fils ( ommentatre de l’Epütre AHUHX Hebreux, Parıs 1983,
66-67: ENNA, Fiuratt: Ortginall n Gesn {{ ( FISTO. IT GE SUVLLUDDE, 200-291

(Ir 8,1-2:; 1-1
(Ir 3,06-9:; 0,10.14: 15,12

99

Franco Manzi

C
ontributi

3.4. Il culto capace di «perfezionare» le coscienze
Per esprimere questa idea, l’autore di Ebrei usa la categoria del «perfezionamen-

to» o teleíōsis, che – come si è visto – indicava nel Pentateuco greco il sacrificio di 
consacrazione dei sacerdoti e dei sommi sacerdoti.

Per il predicatore, l’unico sommo sacerdote davvero «perfezionato» nella sua 
umanità è Gesù Cristo. Nel suo caso, il sacrificio di consacrazione sacerdotale è coin-
ciso con l’offerta della vita durante la passione. Dichiarando che Cristo, nella passio-
ne, ha ottenuto la teleíōsis, il predicatore intende dire che nell’umanità di «sangue 
e carne» (2,14) di Cristo si è attuato un «perfezionamento» (prima accezione del 
termine teleíōsis), che è stato anche il vero sacrificio della sua consacrazione sacer-
dotale (seconda accezione di teleíōsis). Difatti, grazie alla morte e alla risurrezione, 
si è verificato in Cristo un processo di radicale maturazione personale35, per cui 
egli è stato perfezionato nella sua relazione con il Padre, perché è stato messo in 
grado di «attraversare i cieli» (4,14) e di entrare nel «santuario»36 della comunione 
“celeste” con Dio37; ma è stato perfezionato anche nella sua relazione con gli altri 
uomini, perché è stato solidale con loro fino a «gustare la morte» (2,9). In forza di 
questo «perfezionamento», Cristo è diventato capace di portare a termine in maniera 
efficace e definitiva la mediazione salvifica tra Dio e gli uomini.

4. Occhiata conclusiva al «perfezionamento» dei cristiani

4.1. L’efficacia mediatrice del «perfezionamento» sacerdotale di Cristo
In questo senso, il sacrificio personale, esistenziale e “spirituale” di Cristo è stato 

efficace sui due versanti della mediazione della salvezza: sul versante umano e su 
quello divino.

Sul versante umano, la sua efficacia salvifica è dovuta al fatto che i peccati, nei 
confronti dei quali i sacrifici antichi risultavano impotenti (cfr. 10,11), adesso sono 

35	 Cfr. specialmente A. Vanhoye, Prêtres, 103.154-156.165.188-192.220.244; Idem, Situation du Christ. 
Hébreux 1–2 («Lectio Divina» 58), Paris 1969, 320-328. Questa interpretazione è seguita da numerosi 
biblisti, tra cui N. Casalini, «Agli Ebrei». Discorso di esortazione, Jerusalem 1992, 170; P. Ellingworth, 
The Epistle to the Hebrews (The New International Greek Testament Commentary s.n.), Grand Rapids 
(Michigan) 1993, 294; N. Hugedé, Le sacerdoce du Fils. Commentaire de l’Épître aux Hébreux, Paris 1983, 
66-67; R. Penna, I ritratti originali di Gesù il Cristo. II. Gli sviluppi, 290-291.

36	 Cfr. Eb 8,1-2; 9,11-12.

37	 Cfr. Eb 5,8-9; 10,10.14; 13,12.



«DerfezioNaMeEeNTtO>» el ( stOo Ae rredent; Ta FDrei S, T 140

tolti da GrIisto, DrOoprIO perche egli G1 Sacrilicato Dpeccatı» egl]Ii 1l10MINI (V.
12)

s11| AWwWInO, DOIL, GrIisto, avendo 1fIO DIO (5,8; TIUSCILO a
eCniIrare ne COMUNIONE “"celeste” COIl Iu19S8

II CO  NZAa, Cr1stlanl, liberati!i dall’ostacolo del peccatı uldati Cal «DIONIeE-
loro salvezza»39, hanno la DOSSIHLLItA d’intraprendere Vvalido L INerarIio (1

Santilicazione (10,10) Per “"autore (1 Ebrei, (.TISTO STeSSO che, ESSENdO STATIO CL-41144100 _ fezionato>» DL DrImMO cir 6,20 prodromos), «ha perfezionato quelli che G1 STaNNO
Santificando» (10,14) Lidea feleiOsis, applicata finora GrIisto, 2C0esso uUsa{ia
In riterimento 4a1 Cristianı

L’attivita mediatrice (1 G.TIStO perviene COS]I 1 5{10 Compimento, nel mMmOomentTtoO In
C111 egli rT1e5CE COMUNICAT: chl aderisce Iu1 ne fede la SalVve77a che egli
STeSSO ha TICEeVUTO In dA0ONO Cal Padre 5,7) Percio, quelli che obbediscono G.TIStO
cir 5,9), prendono parte alla GS{iessia dinamica calvilica sperimentata da Iu1 Possono
COS] proseguire (OIl DHEISCVCLANZA ne vita, «tenendo fisso 10 Sguardo

(1esS11» 12,1-2), fino a arCrIıVare anch ess] alla COMUNIONE "celeste” (OIl DIO cir

I} «perfezionamento» sSacerdotale del erıistlianı
Questa dinamica Galvifica G] realizza efficacemente perche credent In (LFI-

STO Hartecıpano In qualche mMOdo del SUOÖ HNICO SACerdozio. In Eb 3,15-16, 11 predi-
Calore spiega Japidarlamente la modalıta (1 questa partecipazlone, precisando che
HCL (1 GrIisto, NO1 CYTISTanNnı «innalzlamo (1 CONTINUO DIO Sacrilicio (1 lode,
C10@ 11 fIrutto (1 labbra che confessano 11 5{10 LLO01116)>») POol, 1unge "InvIito: «INON
dimenticatevIi beneficenza cCondivisione. D tall sacrificl, infatti, DIO G1
COomMplace».

In queESTa ESOrLTazZ]ıONe, 11 ermme EeCcNICO thysS1ia («sacrific10») definisce G1a la DILIC-
gyhiera del CYTISTanNnı 11 «Irutto (1 labbra che confessano 11 L101116>» (1 DIO G1a la loro
«beneflficenza» la loro «CONdivilsione». Dunque, "Intera esiIstenza erıistiana aNnıma.-
ia da ula dimensione Sacrilicale (1 on:  O, che G] esprime 110  —> SOl0o 1vello cultuale

C, In particolare, nel SacrTament14©0 anche In ogn CITCOSTAaNZAa vita, In
QUAaNTO anımalta Carıita.

28 10,12: ecir 59 | 109(110),1 del Settanta).
U 2,.10:;: ecir anche 6,20

(ir 6,4-5:; ‚22-25 15,10

1 0()100

Il «perfezionamento» di Cristo e dei credenti in Ebrei 8,1-11,40

C
on

tr
ib

ut
i

tolti da Cristo, proprio perché egli si è sacrificato «per i peccati» degli uomini (v. 
12).

Sul versante divino, poi, Cristo, avendo obbedito a Dio (5,8; 10,7.9), è riuscito ad 
entrare nella comunione “celeste” con lui38.

Di conseguenza, i cristiani, liberati dall’ostacolo dei peccati e guidati dal «pionie-
re della loro salvezza»39, hanno la possibilità d’intraprendere un valido itinerario di 
santificazione (10,10). Per l’autore di Ebrei, è Cristo stesso che, essendo stato «per-
fezionato» per primo (cfr. 6,20: pródromos), «ha perfezionato quelli che si stanno 
santificando» (10,14). L’idea della teleíōsis, applicata finora a Cristo, adesso è usata 
in riferimento ai cristiani.

L’attività mediatrice di Cristo perviene così al suo compimento, nel momento in 
cui egli riesce a comunicare a chi aderisce a lui nella fede (3,14) la salvezza che egli 
stesso ha ricevuto in dono dal Padre (5,7). Perciò, quelli che obbediscono a Cristo 
(cfr. 5,9), prendono parte alla stessa dinamica salvifica sperimentata da lui. Possono 
così proseguire con perseveranza nella corsa della vita, «tenendo fisso lo sguardo 
su Gesù» (12,1-2), fino ad arrivare anch’essi alla comunione “celeste” con Dio (cfr. 
10,19).

4.2. Il «perfezionamento» sacerdotale dei cristiani
Questa dinamica salvifica si realizza efficacemente perché tutti i credenti in Cri-

sto partecipano in qualche modo del suo unico sacerdozio. In Eb 13,15-16, il predi-
catore spiega lapidariamente la modalità di questa partecipazione, precisando che 
per mezzo di Cristo, noi cristiani «innalziamo di continuo a Dio un sacrificio di lode, 
cioè il frutto di labbra che confessano il suo nome». Poi, aggiunge l’invito: «Non 
dimenticatevi della beneficenza e della condivisione. Di tali sacrifici, infatti, Dio si 
compiace».

In questa esortazione, il termine tecnico thysía («sacrificio») definisce sia la pre-
ghiera dei cristiani – il «frutto di labbra che confessano il nome» di Dio –, sia la loro 
«beneficenza» e la loro «condivisione». Dunque, l’intera esistenza cristiana è anima-
ta da una dimensione sacrificale di fondo, che si esprime non solo a livello cultuale 
– e, in particolare, nei sacramenti40 –, ma anche in ogni circostanza della vita, in 
quanto animata dalla carità.

38	 Eb 10,12; cfr. Sal 109(110),1 (dei Settanta).

39	 Eb 2,10; cfr. 12,2; e anche 6,20.

40	 Cfr. Eb 6,4-5; 10,22-25.32; 13,10.



FrancOo anzı

C(‚on la costituzione dogmatica conciliare umen gentium (n 10), G] potre
esprimere questia verıita profonda del CrISt1anesIMO mediante la categorla (1 XS aC

QO7ZI0 COMNULE del fedeli»41 battezzatl (0)I10 Sacerdotl nel che, Cercando (1
VIVere nell’ obbedienza DIO ne CONsSeguenTe sSolidarieta (OIl 0 altrl, partecIipano
4110 STeSSO Sacrilicio esistenzlale, personale “spirituale” elevato da (.rIisSto Y Padre
(Hirono COS]I la loro vita DIO (0)I10 «perfezionati» da GrIisto, C10@ (0)I10 meSssIi
ne ConNdizione (1 rICEVETE In dA0ONO la sSantilicazione.

QUESTO DPrOopOSItO, degno (1 012a 11 empO presente del DarticIpIo FOUS agia- C ontribut|
ZOMENUS (1 Eb 10,14, che tradotto «quellI1 che G] STaNNO santificando», «quelli
che STanNnnNO ricevendo la sSantilicazione». empoO presente Indica che 11 (1
Santilicazione del CTrIStanı AlLlCOLA In enza dubbio, (.rIisSto ha 1a mediato

volta DL ute>» (ephapax)4? la SalVe77a (1 DIO DL 0 10M1IN1I Ma nell «ogg1»
Chiesa43, credentIi STaNNO AlLlCOLA ricevendo In dA0ONO da DIO la santificazione,

INAaLlO 19002008 che liberamente aderiscono G.TIStO ne fede, ne ne
Carita ‚22-25

erlo, ne Lettera aglı EbreIi 110  —> G1 TIralita esplicıtamente del dA0ONO SpIrIto
SAantio 4a1 Cristianı L’autore puntualizza Soltanto “"a7Zl0Ne SpIirıto durante la Has-
SIONE (1 (.rIisSto uULLavla, alla Iuce del UOVO J1estamento, chlaro che, SOl0
In forza dellimpulso SpIirıto SanTto, “soffiato” S11 discepoli Cal Croecilisso risorto
cir (IV anche CcrIist1anı Alventano Capacı (1 Ifrire (COLNE (.TISTO la
loro vita COILLNE Sacrilicio Tradito DIO In SOSTaNzZza, CTrIStanı che obbediscono 1
Figlio (Eb 5,9), che obbediente Y Padre*4 ne SpIirıto (0)I10 resl Capacı «1
fare la volonta» Galvifica del Padre (13,21)

ÄNZzI, EbreIi Jene a alfermare che DIO STEeSSO che, «mediante es1 YT1IStO>»,
porta ermme nel eredenti «CIO che Tadito 4a1 SOI Oocch1» (13,21) Restando In
COMUNIONE (OIl (.rIisSto glorificato, STaZzlie SOPTattutlO alla 5{1 parola4>s 4a1 Sacrament!I!

Chiesa, CTISTanı (0)I10 OTrmMAal DrosSsImIı a eCENIrare ne COMUNIONE “"celeste”

41 ONCILIO CUMENICO VATICANO {L, ( oslıtuzlione dogmatica S11 ('hiesa Lumen gentium, «| fedell,
In virtıu del regale loro Sacerdozio, COM COLT OLD a|l oblazicne dell’eucaristla, e esercıitano Il S9CErdozi0
KH  — Ia partecıpazlone .1 sacrament], KH  — Ia preghiera i ringraziamento, KH  — Ia testimenl1Aanz7za Cli U1a

vita Santa, K  — | abnegazione ] operosa carıta» LORA ed.| FEnchiridion Vaticanum. 7, Document: Adel
(’ONCUIO Vaticano H. T esto ufficiate DEFSIONE aliand, Bologna 198513, SS 2584-445, 120-257 312,

141)
A {,Al; Y,12: 10,10
4 ‚/.13.19; 4,{
44 D,8; 10,7/.9
2453 (Ir ‚{-8 4,{ ‚12-13: 12,290:; anche Y &S: 10,15

1017101

Franco Manzi

C
ontributi

Con la costituzione dogmatica conciliare Lumen gentium (n. 10), si potrebbe 
esprimere questa verità profonda del cristianesimo mediante la categoria di «sacer-
dozio comune dei fedeli»41: tutti i battezzati sono sacerdoti nel senso che, cercando di 
vivere nell’obbedienza a Dio e nella conseguente solidarietà con gli altri, partecipano 
allo stesso sacrificio esistenziale, personale e “spirituale” elevato da Cristo al Padre. 
Offrono così tutta la loro vita a Dio e sono «perfezionati» da Cristo, cioè sono messi 
nella condizione di ricevere in dono la santificazione.

A questo proposito, è degno di nota il tempo presente del participio toùs hagia-
zoménus di Eb 10,14, che va tradotto «quelli che si stanno santificando», o «quelli 
che stanno ricevendo la santificazione». Il tempo presente indica che il processo di 
santificazione dei cristiani è ancora in corso. Senza dubbio, Cristo ha già mediato 
«una volta per tutte» (ephápax)42 la salvezza di Dio per tutti gli uomini. Ma nell’«oggi» 
della Chiesa43, i credenti stanno ancora ricevendo in dono da Dio la santificazione, a 
mano a mano che liberamente aderiscono a Cristo nella fede, nella speranza e nella 
carità (10,22-25).

Certo, nella Lettera agli Ebrei non si tratta esplicitamente del dono dello Spirito 
santo ai cristiani. L’autore puntualizza soltanto l’azione dello Spirito durante la pas-
sione di Cristo (9,14). Tuttavia, alla luce del Nuovo Testamento, è chiaro che, solo 
in forza dell’impulso dello Spirito santo, “soffiato” sui discepoli dal Crocifisso risorto 
(cfr. Gv 20,22), anche i cristiani diventano capaci di offrire – come Cristo – tutta la 
loro vita come sacrificio gradito a Dio. In sostanza, i cristiani che obbediscono al 
Figlio (Eb 5,9), che è obbediente al Padre44 nello Spirito (9,14), sono resi capaci «di 
fare la volontà» salvifica del Padre (13,21).

Anzi, Ebrei tiene ad affermare che è Dio stesso che, «mediante Gesù Cristo», 
porta a termine nei credenti «ciò che è gradito ai suoi occhi» (13,21). Restando in 
comunione con Cristo glorificato, grazie soprattutto alla sua parola45 e ai sacramenti 
della Chiesa, i cristiani sono ormai prossimi ad entrare nella comunione “celeste” 

41	 Concilio Ecumenico Vaticano II, Costituzione dogmatica sulla Chiesa Lumen gentium, n. 10: «[...] i fedeli, 
in virtù del regale loro sacerdozio, concorrono all’oblazione dell’eucaristia, ed esercitano il sacerdozio 
con la partecipazione ai sacramenti, con la preghiera e il ringraziamento, con la testimonianza di una 
vita santa, con l’abnegazione e l’operosa carità» (E. Lora [ed.], Enchiridion Vaticanum. 1, Documenti del 
Concilio Vaticano II. Testo ufficiale e versione italiana, Bologna 198513, §§ 284-445, pp. 120-257: § 312, 
p. 141).

42	 Eb 7,27; 9,12; 10,10.

43	 Eb 3,7.13.15; 4,7.

44	 Eb 5,8; 10,7.9.

45	 Cfr. Eb 3,7-8.15; 4,7; 4,12-13; 6,5; 12,25; e anche 9,8; 10,15.



«DerfezioNaMeEeNTtO>» el ( stOo Ae rredent; Ta FDrei S, T 140

(OIl 11 «DIO vivente» 12,22), (COLNE ha insegnato es11 STeSSO «10 101008 la V1a la verıita
la vita Nessuno VvIeNE Y Padre 110  —> DL (1 1116>»> (GV 14,6)

41144100 _

102102

Il «perfezionamento» di Cristo e dei credenti in Ebrei 8,1-11,40

C
on

tr
ib

ut
i

con il «Dio vivente» (12,22), come ha insegnato Gesù stesso: «Io sono la via e la verità 
e la vita. Nessuno viene al Padre se non per mezzo di me» (Gv 14,6).


