Dibattiti RTLu XIV (1/2009) 151-176

«Ama gli esseri tutti»1
Il problema della fondazione dell’etica in
Antonio Rosmini

Markus Krienke
Facolta di Teologia (Lugano)

1.La morale rosminiana nel contesto della riflessione etica

I Principi della scienza morale di Rosmini, tra gli scritti pitt brevi ma al contempo
stesso piu ricchi di implicazioni sistematiche del Roveretano, offrono un esempio lu-
cido del suo stile di pensare2: mettendosi nella tradizione del pensiero antico-medie-
vale, egli affronta le domande sistematiche che il pensiero filosofico del suo tempo gli
poneva. Il suo scopo e quindi di proporre un approccio moderno rileggendo in questa
ottica i testi classici della tradizione filosofica, innanzitutto dei due pilastri della filo-
sofia medievale, cioe di sant’Agostino e di san Tommaso. La domanda metodologica
di fondo, ovviamente, & quella se e possibile svolgere una «filosofia cristiana»3 nel
suo senso autentico anche all’interno del contesto moderno del filosofare o se essa
invece e I'espressione esclusiva di un determinato paradigma filosofico, che a sua
volta si rifa alla metafisica greca. Con I’aver posto in modo esplicito questa domanda,
e con l'affrontarla a livello epistemologico, Rosmini intendeva soprattutto mettere
fine a quell’insicurezza che le scuole teologiche subirono al suo tempo: «Troppo sono
persuaso del bisogno che hanno tutte le scuole presenti, tanto ecclesiastiche che lai-
cali, del fondamento d’una vera e solida filosofia. Ben sento quanto sia duro gittare
un tale fondamento!»4.

1 A. Rosmint, Principi della scienza morale, a cura di U. Muratore, Roma 1990 (d’ora in poi: PSM), 107.
2 Cfr. M. F. Sciacca, La filosofia morale di Antonio Rosmini, Milano 19685, 45-55.

3 Cfr. Lettera a G. B. Loewenbruck del 17.03.1829, in A. RosmiNi, Epistolario completo di Antonio Rosmini
Serbati prete roveretano, 13 voll., Casale Monferrato 1887-1894 (d’ora in poi: EC), III, 53.

4 Lettera a F. Zamboni del 21.07.1830, in EC I, 384. Cfr. F. Dt Gioral, Rosmini e il suo tempo. L’ educazione
dell’'uomo moderno tra riforma della filosofia e rinnovamento della Chiesa (1797-1833) (Storia, 2), Brescia
2003, 423-446.

151



=
=
b=
©
£
(&)

«Ama gli esseri tutti». Il problema della fondazione dell’etica in Antonio Rosmini

Di particolare importanza per una tale impresa doveva essere, ovviamente, la
morale alla quale il pensiero moderno ha tolto ogni riferimento all’ancoramento on-
tologico, per cui la fondazione filosofica della morale divenne uno dei compiti centrali
dopo Cartesio. Quest’ultimo stesso, fermandosi ad una morale par provision, ha mes-
so innanzitutto le basi teoretico-sistematiche sulle quali Hume ha definitivamente
troncato qualsiasi possibilita di un ricollegamento della morale alla sistematica delle
virtt: dall’«essere» delle inclinazioni umane non si poteva pitt concludere al «bene»
del perfezionamento delle stesse, proprio perché per il venir meno di un concetto
teleologico di «essere» e «natura» ormai era impossibile stabilire in che cosa con-
cretamente doveva consistere un tale «perfezionamento»5. Inoltre, gia Cartesio ha
tratto in parte le corrispettive conseguenze per il concetto di «virtu» declinandolo
come la «rappresentazione» della volonta con la quale essa tempera le passioni: la
virt quindi come uno sforzo della volontaé. Nella modernita, la nozione del «bene»
non si articola piu attraverso il perfezionamento del soggetto che esercita e indirizza
le sue inclinazioni all’oggettivita morale. Questa opinione costituiva il tacito consenso
sia della teologia protestante?, che dell’empirismo8 e anche del razionalismo9. Con
lo scarto dell’etica della virtl,, anche il tema della «felicita»/«beatitudine» dell’'uomo
lasciava il campo epistemologico dell’etica e divenne un fattore insormontabilmente

5 Cfr. A. MACINTYRE, Dopo la virtii. Saggio di teoria morale, Milano 1988, 73-79.

6 Cfr. questa concezione nella sua formulazione kantiana: «In verita, I'uomo che pensa, quando ha vinto gli
stimoli che lo traggono al vizio ed & conscio di aver compiuto il suo sovente aspro dovere, si trova in uno
stato di pace interna e di contentezza che si pud ben chiamare felicita, e nel quale la virtu trova la sua
propria ricompensa» (I. KANT, La metafisica dei costumi. II. Principi metafisici della dottrina della virtu,
Prefazione, A VIIs. [Akademie-Ausgabe VI, 377]).

7 Per Lutero le opere buone non contribuiscono alla realta centrale della fede cioe alla giustificazione gra-
tuita dell'uvomo da parte di Dio (cfr. E. SCHOCKENHOFF, Grundlegung der Ethik. Ein theologischer Entwurf,
Freiburg-Basel-Wien 2007, 152-160). In questo senso, la perfezione del soggetto non dipende piu dalla
virtl ed & piuttosto antecedente ad essa.

8 Per I’empirismo, «bene» si definiva attraverso il bilancio della quantificazione delle conseguenze di
un’azione nella chiave se essa produca «pleasure» o «pain»: «Sum up all the values of all the pleasures
on the one side, and those of all the pains on the other. The balance, if it be on the side of pleasure, will
give the good tendency of the act upon the whole, with respect to the interest of that individual person; if
on the side of pain, the bad tendency of it upon the whole» (J. BENTHAM, An Introduction to the Principles
of Morals and Legislation, Garden City 1961, 39). Il bilancio soggettivo fra «pleasure» e «pain» declina la
teleologia dell’atto morale in senso soggettivo (utilitaristico) e non oggettivo (virtuoso).

9 Come per Lutero, anche nell’Etica di Spinoza i beni terreni sono vani. Nella loro relativizzazione rispetto
all’'unico bene assoluto, Spinoza scinde il bene completamente dalla sua dimensione umana e personale,
scartando I'approccio della virtu che concepisce il bene come perfezionamento oggettivo della persona. Nella
sua Etica, la virtl viene appunto concepita come la forza e ’abilita di conservare il proprio essere soggettivo:
«La virtu e la stessa potenza umana che [...] si definisce mediante la sola essenza dell’'uomo, cioe¢ [...] me-
diante il solo sforzo con cui I'uomo si sforza conservare il proprio essere» (B. SpiNozA, Etica, IV, 20).

152



Markus Krienke

privato dell’'uomo. Rosmini parte esattamente da questa impostazione del discorso
etico moderno quando afferma: «Il vero era, che la virtu e la felicita son due essenze
diverse, e che di necessita logica la prima non involge la seconda: il virtuoso puo es-
ser misero»10. In quanto Kant puo essere considerato il primo ad elaborare su questa
base una coerente fondazione della moralell, egli costituisce il principale partner
interlocutorio di Rosmini nei Principil2.

2.La teoria della morale rosminiana

2.1. Rosmini e la morale deontologica

Partendo dal rapporto antinomico tra virtu e felicital3, Rosmini trova in Kant il
modello di una conseguente teoria non-empirica (e in questo senso metafisical4) del-
la morale. In una tale concezione, I'universalizzazione aprioristica funge come ele-
mento fondamentale dell’epistemologia morale, non della moralita stessa. In quanto
sul metodo dell’'universalizzazione viene fondato I'imperativo morale, ¢ da vedere
in questo tratto il passaggio alla morale deontologica moderna — come gia e stato
significativamente rilevato, per tutta la tradizione del pensiero occidentale fino alla
modernita la morale campava senza il concetto dell'imperativo e del doverel5. Ros-
mini fa suo precisamente questo cambiamento paradigmatico quando pone all’ini-
zio della sua teoria morale la ricerca del «principio»: «L.’essenza poi della moralita
contemplata riflessivamente dall’'uomo e pronunciata nettamente & cio che si dice il

10° A. RosmiNi, Storia comparativa e critica de’ sistemi intorno al principio della morale, in PSM, 161-459
(d’ora in poi: SCC), 431.

11 Secondo I'analisi di Hegel, «fino a Kant tutta la morale ebbe questo carattere eudemonistico e si fondo
sulla destinazione alla felicita» (G. W. F. HEGEL, Lezioni sulla storia della filosofia, a cura di E. Codignola
e G. Sanna, 4 voll., Firenze 1973, 1, 180).

1

oo

«[Elgli & qui da rendere un tributo di lode alla scuola germanica, che ha certamente francata la morale
dallo stimolo della felicita» (PSM, 86).

13 Cfr. SCC, 442, 451s., 454.
14 Cfr. 0. Horre, Lebenskunst und Moral. Oder Macht Tugend gliicklich?, Miinchen 2007, 45, 89.

15 «[Lles moralistes de I’Antiquité ne parlent presque pas du devoir, que les auteurs du moyen age n’en par-
lent pas beaucoup plus, et que dans 'Ethique d’Aristote, par exemple, ou dans la Somme de saint Thomas,
pour citer deux noms parmi les plus grands, il n’est question du devoir que de facon presque épisodique,
et nullement au point de départ de la morale, mais tres avant dans les développements» (J. LECLERCQ, Les
grandes lignes de la philosophie morale, Louvain-Paris 1946, 154).

153

9
o
Q

—
=3
=3




=
=
b=
©
£
(&)

«Ama gli esseri tutti». Il problema della fondazione dell’etica in Antonio Rosmini

principio della morale»16 — principio che si dovra esprimere nella forma della «pri-
ma legge morale»17.

Il compito di una tale fondazione del principio della moralita deve svolgersi, quin-
di, in modo apiroristico — infatti il rimprovero principale di Rosmini al programma
fondazionistico di Kant e di risultare difettoso proprio in questo momento: insuffi-
cienza nel momento formale dell’imperativo che, peraltro, sarebbe parallela a quella
nella sua gnoseologia, in quanto il formale-apriori kantiano non si baserebbe su un
vero trascendimento del livello reale-razionale dell’azione o della percezione. Solo in
un tale trascendimento si potrebbe fondare 1’oggettivita, ossia la «verita» della co-
noscenza e il «bene» della morale. In quanto la ragione, teoretica e pratica, e rivolta
in primis all’ambito dell’esperienza esteriore — dei sensi e della prassi —, Rosmini
conclude che per la conoscenza, orientata alla verita, e per I’azione morale, orien-
tata al bene, essa deve quindi ricorrere ad un principio formale che non puo essere
in nessun modo dedotto da quest’esperienza esteriore stessa che nella modernita e
sottoposta a principi soggettivi. Contrariamente a Kant, egli rileva questa istanza
non in quella trascendentale, ma giunge su questo punto ad uno iato qualitativo
nella deduzione delle facolta conoscitive e morali della ragione umana (teoretica e
pratica). Tale iato in un primo momento viene dedotto negativamente, attraverso
la dimostrazione che Kant di fatti non e arrivato a declinare la formalita dell’atto
conoscitivo e morale nella purezza in cui avrebbe dovuto rilevarla. In questo senso,
nel Nuovo Saggio Rosmini rimprovera alla “formalita” kantiana il difetto di rimanere
plurale e di non trascendere la sua dipendenza dall’esperienza esteriorel8 — peri 17
elementi trascendentali e per aver recepito la tavola delle categorie da Aristotele —,
per cui il Roveretano giunge alla conclusione che Kant non ¢ riuscito a formulare veri
e propri «giudizi sintetici a priori». Allo stesso modo anche nei Principi il Roveretano
nega che I'imperativo kantiano sia veramente formale e privo di qualsiasi inclina-
zione soggettiva: facendo riferimento a quanto ha rilevato gia nel Nuovo Saggio per
I’apriori della conoscenza, Rosmini giudica che nella sua filosofia pratica Kant non
sarebbe arrivato a trascendere veramente ’ambito del soggetto e della sua esperien-
za esteriore. Kant, nonostante tutto il suo sforzo formalizzante, quindi non avrebbe
potuto astrarre da un’ultima dimensione soggettiva; in questo senso, in Kant rimar-

16 A. RosmiNi, Prefazione alle opere di filosofia morale, in PSM, 33-45, qui 42; cfr. PSM, 137; SCC, 310.
17 pSM, 106; cfr. Prefazione, 37.

18 Cfr. M. KRIENKE, Ri-fondazione metafisica dell’oggettivita dopo Kant. Del concetto di oggettivita in Antonio
Rosmini, in G.-L. BRENA (ed.), L’Oggettivita nella filosofia e nella scienza (La filosofia e il suo passato, 6),
Padova 2002, 129-147.

154



Markus Krienke

rebbe sempre la problematica che il soggetto adopera categoricamente I'imperativo
formale per il suo — proprio — riconoscimento per la legge e appunto non per quello
oggettivo-aprioril9. Persino il puro riconoscimento per la legge in Kant comprende-
rebbe un ultimo e sottile «interesse» soggettivo. Per questo fatto, che il suo imperati-
vo rimane sempre legato alla soggettivita trascendentale, anche I’aspetto necessaria-
mente materiale dell’azione morale non verrebbe colto da Kant nella sua importanza
fondamentale20. Di conseguenza, Rosmini ritiene difettoso I'intero momento sintetico
del giudizio morale che invece dovrebbe essere stabilito tra un elemento soggettivo
ed uno oggettivo2!. In questo senso, sottolinea Rosmini, la moralita — e dunque anche
la liberta umana - risulta tutt’altro che trascendentalmente deducibile anche se essa
si rifa ad un elemento formale-aprioristico, alla legge morale.

In quanto I'impostazione kantiana, come ¢ stata esaminata da Rosmini, risultava
difettosa a partire dal principio formale, la pars construens di Rosmini prende I’avvio
proprio da questo momento: egli obietta che allora la formalita morale deve consiste-
re in altro che nella apriorita trascendentale della liberta negativa; essa deve, come
formula Rosmini, «cambiare luogo»22. Questo “nuovo luogo” & quel momento in cui
I'uomo, stando alle considerazioni di Rosmini, riconosce attivamente I’ente teoreti-
camente conosciuto?3. Per Rosmini, I’aspetto veramente formale nell’azione morale
non sta nell’aspetto trascendentale dell'imperativo, nella possibilita dell’universaliz-
zazione delle massime dell’azione, ma nel criterio che le azioni concrete prendono
misura dall’essere intuito. In altre parole, Rosmini teoretizza la costruzione difficile
di un imperativo teleologico, finalistico, che prende di mira I’essere conosciuto.

19 «[L]a morale disinteressatissima di Kant torna ad essere una moralit interessata» cioe 'interesse sog-
gettivo (e puo essere solo soggettivo) dell’azione puramente morale (SCC, 264).

20 «Le azioni esterne dunque, i sentimenti e le affezioni sono la materia della moralita» (SCC, 225); per que-
sta critica cfr. anche G. W. F. HEGEL, Fenomenologia dello Spirito, a cura di V. Cicero, Milano 20043, 574-
577: «Nel corso del nostro esame, la sostanza universale compatta era contrapposta alla determinatezza,
la quale si sviluppa come accidentalita della coscienza in cui entrava la sostanza. Qui, invece, un membro
del confronto & dileguato; 'universale, cioe, non & piu la sostanza essente e valida, non & piu il giusto in
sé e per sé, ma e un sapere semplice, &, cioe, forma che confronta un contenuto solo con se stesso e lo
esamina per vedere se si tratta di una tautologia. Le leggi non vengono pit istituite, ma esaminate».

21 Cfr. SCC, 253.

—_

22 «In questa maniera il principio della legge muta di luogo; non & pii1 nella liberta, ma nella ragione teore-
tica-morale: non in un giudizio particolare riguardante solo la liberta, ma in una specie intera di giudizi»
(SCC, 245, corsivo mio).

23 1, «atto moralmente buono [...] consiste nel riconoscere cio che prima conosciamo» (PSM, 135; cfr. 137s.);
per la differenza del «riconoscimento» rosminiano al «rispetto per la legge» kantiana cfr. M. BENNARDO,
Il beato Antonio Rosmini: un pensatore ancora attuale, in Archivio teologico torinese 14 (2008) 378-393,
qui 391.

155

9
o
Q

—
=3
=3




=
=
b=

©
£
(&)

«Ama gli esseri tutti». Il problema della fondazione dell’etica in Antonio Rosmini

Il vantaggio che Rosmini trae da questa declinazione dell’imperativo & precisa-
mente quello di poter comprendere la struttura motivazionale del soggetto nella for-
mulazione dell’imperativo e di risolvere, quindi, quell’imbarazzo che egli ha rivelato
nell’imperativo kantiano, cioeé di non riuscire a liberarsi completamente da qualsiasi
momento soggettivo in quanto 'uomo, in ultima analisi, cioé in quanto comunque
agisce, agisce sulla base di una motivazione, e fosse essa solo quella di adempiere
la legge. Rosmini pretende di considerare nella sua versione dell’imperativo proprio
questa struttura dell’azione dalla quale Kant aveva astratto. Come nel Nuovo Saggio
egli avanza la pretesa di aver veramente fondato la formalita del conoscere in quella
dimensione veritiera che si deve realizzare sinteticamente con qualsiasi atto cono-
scitivo, cosi anche nei Principi la vera formalita della moralita oltrepassa la pura
universalizzazione della massima, e sta in quella dimensione obbligatoria dell’agire
che sinteticamente deve essere realizzata in qualunque azione affinché possa essere
caratterizzata morale. Questo atteggiamento universale che viene comandato dalla
legge morale & — nella dizione di Rosmini — ’amore universale, il riconoscimento
pratico dell’essere nel suo ordine conosciuto24.

In questa maniera, i Principi seguono la stessa fondazione ontologica che si ri-
scontra anche nel Nuovo Saggio, cogliendo la formalita fondante del rispettivo atto di
conoscere e di agire stesso: formalita oggettiva che per I’essere sintetizzato nel giu-
dizio teoretico o pratico con la materia del conoscere e dell’agire sta alla base della
verita e della bonta. La «riconoscenza» pratica, in questa sistematica, & I'imperativo
di dare a ciascuno il suo corrispettivo bene assoluto, e non relativamente al soggetto,
ai suoi piaceri e ai suoi interessi25. In questo modo, I'intelligenza concepisce — dice
Rosmini — «indifferentemente» e «imparzialmente» i beni, secondo un «disinteres-
se»26, [ quindi precisamente in questo atto pratico del riconoscimento — che Rosmini

24 Nel riconoscimento avviene, quindi, «’ingresso nell’ordine morale della volonta» (P. GOMARASCA, Rosmini
e la forma morale dell’essere. La «poiesi» del bene come destino della metafisica, Milano 1998, 118), per
cui ’atto morale viene considerato nella sua autonomia. Infatti anche se I’atto morale trova il suo criterio
nell’atto teoretico del «giudizio» morale che effettua il risultato della «stima pratica» (cfr. PSM, 126; SCC,
173s.), la sua base effettiva & quel «riconoscimento pratico» che si articola nell’amore. Cfr., di opinione
diversa riguardo alla dimensione fondativa del «giudizio pratico», G. CANTILLO, Antonio Rosmini: i principi
della morale, in G. BESCHIN — L. CRISTELLON (edd.), Rosmini e Gioberti. Pensatori europei, Brescia 2003,
165-183; In., Persona e societa nella filosofia della morale di Rosmini, in G. BESCHIN — A. VALLE — S. ZUCAL
(edd.), 1l pensiero di Antonio Rosmini a due secoli dalla nascita, 2 voll., Brescia 1999, 239-267. La ten-
denziale correzione di questa prospettiva deriva dalla fondazione ontologica della morale in Rosmini
come viene effettuata nella Teosofia; cfr. per quest’ultimo aspetto G. NocerINo, Ontologia e morale, in Ip.,
Coscienza e ontologia nel pensiero di Rosmini (Biblioteca di studi rosminiani, 27), Stresa 2004, 69-83, e
R. NEBULONI, Ontologia e morale, Milano 1994, soprattutto 157-184.

25 Cfr. PSM, 93.
26 pSM, 105.

156



Markus Krienke

definisce anche come «amore» — che I’essere oggettivo diventa prassi, che si traduce
in atto, «perocché questa parola essere non significa in fine altro che la prima atti-
vita, ogni attivita: il dire cio che &, & un dire cio che agisce; ché nessuna cosa &, se
non agisce»27. Questa oggettivita non e pero fine a sé, ma fine al soggetto agente che
in questa maniera perfeziona se stesso. Appunto attraverso I’aspetto della perfezio-
ne Rosmini puo difendersi dal sospetto kantiano di fondare la morale in un’istanza
eteronoma. Al contrario, per Rosmini si articola proprio in questa azione morale
la personalita: 'amore ¢ I'atto fondamentale profondamente umano; quell’atto che
deve stare alla base di tutti per essere atti autenticamente umani. Cio vuol dire che
I'imperativo non & un elemento “sovraumano” bensi la struttura dell’autorealizzazio-
ne dell'uomo stesso. E libera adesione, non obbedienza ad un imperativo: «Cosi, se
il rispetto della legge & una premessa di moralita, I’attuazione piena di quest’ultima
va collocata nell’amore»28.

Attraverso questa fondazione dell’azione morale nell'imperativo deontologico
dell’amore, Rosmini pretende di aver “perfezionato” la «legislazione morale», ossia
I'imperativo categorico29: «la formola della morale e I’amore universale, I’amore di
tutti gli esseri, di tutti i beni, I’amore che tanto si stende quanto si stende la cogni-
zione, cioe a dire all’infinito. Vale dunque un medesimo il dire “Segui il lume della
ragione”, e il dire “Ama gli esseri tutti”»30.

2.2. Rosmini e I’etica della virtu

L’obiezione piu grave che non solo Schiller ha formulato contro Kant, ma che
anche l'etica della virtu nel '900 rivolge all’etica deontologica ¢ quella della man-
canza del passaggio motivazionale dall’'imperativo all’azione, ossia in altre parole il
dualismo fra fondazione dell’imperativo nel noumeno e I’azione reale nel fenome-
no3l. Corrispettivamente al riconoscimento dell’'imperativo viene ribadito, quindi, un

27 pSM, 55. E Rosmini prosegue: «dovendo agire per essere, anzi essendo un agire quel porre, quel mante-
nere se stessa che fa la cosa, essendo: sicché in questa nozione dell’essere si contiene ogni azione, e percio
essa ¢ quella nozione che ci mostra, e che c¢i misura ogni cosa».

28 R. NEBULONI, Amore e Morale. Idee per la fondazione dell’etica, Roma 1992, 52, con riferimento a Ro-
smini. Muratore ha sottolineato la corrispondenza di Rosmini alla sottolineazione kantiana dell’apriori-
cita dell’imperativo categorico, cfr. U. MURATORE, L’influsso di Kant sulla filosofia morale rosminiana, in
M. KRIENKE (ed.), Sulla ragione. Rosmini e la filosofia tedesca (La Rosminiana, 1), Soveria Mannelli 2008,
173-192.

29 Cfr. PSM, 116.
30 psm, 107.

31 Questo passaggio mancante, cosi gli approcci attuali miranti alla riproposizione dell’etica delle virti1, co-

157

9
o
Q

—
=3
=3




=
=
b=
©
£
(&)

«Ama gli esseri tutti». Il problema della fondazione dell’etica in Antonio Rosmini

«mutamento dell’anima»32. Come sopraccennato, una simile critica ¢ espressa gia
da Rosmini, che colloca I'imperativo non nel noumeno trascendentale bensi «nella
relazione di un individuo all’altro»33. Egli esprime il problema in Kant, cio¢ che la
mancante ragione motivazionale causa un buco nell’argomentazione etico-fondativa,
attraverso una formulazione che di per sé da piuttosto 'occasione a fraintendimenti
cioe che la «limitazione» della «volonta» da parte della legge sarebbe un «postu-
lato inesplicabile della ragion pratica» e cioe un dommatismo34. Friedo Ricken ha
giustamente rilevato che in questa forma la critica rosminiana non coglie a pieno la
teoria kantiana35. I.’aspetto legittimo di questa critica si puo comunque individuare
nell’argomento che il «perché» motivazionale della volonta di realizzare I'imperativo
rimane senza chiarimento, senza «cagione sufficiente a determinarmi»36.

Non solo in questa critica Rosmini concorda, ante litteram, con Scheler o MacIntyre,
ma anche nell’analisi delle conseguenze storico-culturali che i sostenitori di un’etica
della virttu criticano qualora la virtit venga compresa non piu come 1’abito personale
per cui 'uomo tende attraverso la moralita al suo perfezionamento e alla sua felicita
(oggi piuttosto si parla dell’«arte del vivere»37) bensi come I’espressione per lo sforzo
soggettivo ad adempiere la legge morale38. Avendo messo a quel posto del bene og-

stituirebbe una vera e propria «schizofrenia» all’interno della struttura psicologica dell’atto morale (cfr.
M. STOCKER, The Schizophrenia of Modern Ethical Theories, in Journal of Philosophy 73 [1976] 453-466);
cfr. inoltre F. Foot, Virti e vizi, a cura di L. Ceri, Bologna 2008, 89-106, in part. 96s.; D. CARTWRIGHT,
Kant’s view of the moral significance of kindhearted emotions and the moral insignificance of Kant’s view,
in Journal of Value Inquiry 21 (1987) 291-204, qui 296s.

32 Cfr. SCC, 270-272.
33 scc, 242.
34 5CC, 244.

35 Cfr. F. RIckeN, Liberta e legge. La critica di Rosmini alla filosofia morale di Kant, in KRIENKE (ed.), Sulla ra-
gione, 329-342. La stessa cosa vale anche (1) per la critica rosminiana alla presunta identificazione kan-
tiana tra «obbligante» ed «obbligato», (2) per il fraintendimento della distinzione fra «<homo noumeno» e
«homo phaenomeno», e (3) per il «circolo» tra legge e liberta — in tutte e tre le critiche Rosmini non coglie
I’'argomentazione trascendentale kantiana (cfr. SCC, 245-247; 249s.; 260s.). In quanto, pero, per Ricken
il «concetto di virtu ¢ inutile come tema della filosofia morale» (F. RickeN, Kann die Moralphilosophie auf
die Frage nach dem «Ethischen» verzichten?, in Theologie und Philosophie 59 [1984] 161-177, qui 164),
in questa critica alla critica rosminiana a Kant si esprime in buona parte anche il rifiuto deontologico del
diritto della «virti» all’interno della fondazione morale. Da questo punto di vista, si apre un nuovo livello
di dialogo con 'approccio rosminiano nell’ambito della questione fondazionistica nella morale.

36 5CC, 255.

37 Rosmini concepisce la morale come I'«arte» di diventare «buoni uomini» (Prefazione, 36), in quanto in
cio sta «il perfezionamento di se medesimo» (PSM, 91). Per il termine dell’«arte del vivere» cfr. il recente
approccio di W. Scumip, Philosophie der Lebenskunst, Frankfurt a. M. 1998.

38 Cfr. pars pro toto (M. SCHELER, Riabilitare la virtit, in Ip., Il valore della vita emotiva, a cura di L. Boella,
Milano 1999, 155-178, qui 158).

158



Markus Krienke

gettivo dell’esistenza umana la liberta individuale del soggetto, la modernita sarebbe
giunta alla conclusione, cosi afferma Rosmini, che «nella liberta sola [I'uomo] trova
il mezzo di soddisfare a quella eccellenza che tanto brama, all’eccellenza ch’egli
ravvisa nell’operare con indipendenza»39. In questo modo la virti non prenderebbe
piu la misura al bene oggettivo della natura umana bensi diventerebbe un mezzo per
adempiere I'imperativo40.

Rosmini contraddice veementemente tutte le teorie che nel loro punto di partenza
astraggono dalla virtl,, in quanto 1’«<appagamento» ossia la «felicita» deve essere
una parte integrante della teoria morale4!l. A questa esigenza avrebbero risposto
gia Platone ed Aristotele, fondandosi sul necessario aspetto materiale della moralita
come lo si puo incontrare non nell'imperativo deontologico ma solo attraverso un
approccio che fa capo alla concezione della virtu. In questa accezione, le virtu si
esercitano in quanto perfezionamento delle potenze della natura umana; come abiti
non derivano dalla sottomissione della volonta sotto la legge ma attraverso la loro
esercitazione reale e 'educazione. Le virtu cardinali raggiungono il loro scopo nella
realizzazione della giustizia, cioé nel dare sempre e in tutte le azioni a ciascuno il
suo ossia, come definisce Rosmini, nel riconoscimento degli enti42. Proprio nell’ap-
proccio della virtl risulta immediatamente evidente che esso non rimane puramente
teorico ma conduce ad un’affezione pratica come «necessario effetto o compimento»
e questo & 'amore universale43. Gia in questo «riconoscimento» per Rosmini sta in-
dicato il superamento di una concezione negativo-astratta della morale integrando
positivamente la «qualita morale degli oggetti»44. Solo cosi, argomenta Rosmini, alla
domanda fatta alla concezione deontologica, «perché si dee ubbidire alla ragione?»,
la risposta non e un «perché» categorico, in quanto I'imperativo dell’amore comanda
«con giusto titolo, il che & quanto dire perché ella non impone I'obbligazione quasi
creandola dal nulla, ma la impone indicandola, la promulga, la mostra dov’essa e»45.

39 scc, 266.

40 In questo senso il termine @ vicino al significato originale di virtus che «non significa che forza, ciod niente
di morale formalmente, ma solo un elemento che appartiene alla materia della moralita» (SCC, 226).

41 scc, 197.

42 Cfr. A. RosmiNi, Compendio di Etica e breve storia di essa, a cura di M. Manganelli, Roma 1998 (d’ora in
poi: CE), 519.

43 (CE, 522. «Cosi alla giustizia e all’amore si pud ridurre egualmente ogni virtl:: di che s’intende perché
nell’ordine soprannaturale la virtu si riduce alla carita» (ibid.).

44 pSM, 318; nell’originale parzialmente corsivo.

45 PSM, 319. «La obbligazione dunque & a noi solo fatta conoscere dalla ragione, ma non & dalla ragione formata:
cio che la forma & il titolo, che dal lume della ragione viene a noi manifestato come obbligante» (ibid.).

159

9
o
Q

—
=3
=3




=
=
b=
©
£
(&)

«Ama gli esseri tutti». Il problema della fondazione dell’etica in Antonio Rosmini

In questo senso, specifica Rosmini, I'imperativo «segui il lume della ragione» rimane
nell’ambito indicato come negativo-astratto, la pura «forza obbligante», quella for-
ma cioe con la quale si conoscono i concreti titoli dell’obbligazione morale.

Nello stesso momento, Rosmini non ripete semplicemente ’approccio di Aristo-
tele o di San Tommaso. Come noto, gia quest’ultimo perfezionava il sistema di colui
che egli chiamo «il filosofo» attraverso I'integrazione della giustizia nella caritaso,
declinando la caritas come la _forma virtutum4?. In questo senso, I’Aquinate scopriva
al fondamento dell’azione moralmente giusta I’amore: «per caritatem ordinantur
actus omnium aliarum virtutum ad ultimum finem»48.

A questo punto si lascia bene evidenziare in che senso Rosmini realizza un ulterio-
re sviluppo di questa base morale, declinando proprio quell’elemento, che Tommaso
ha dedotto dal cristianesimo introducendolo nella riflessione morale, e radicalizzan-
dolo con gli strumenti della filosofia moderna, ossia nel caso della filosofia morale,
con I'imperativo della sistematica kantiana: «La volonta duncque per esser buona dee
odiare nulla, amare tutto, e amarlo nell’ordine suo naturale»49. Questa definizione
della moralita riunisce, quindi, in sé il perfezionamento della morale aristotelica nel-
la carita tommasiana con I’elemento dell’imperativo (il «sollen») kantiano.

L’integrazione dell’approccio dell’etica della virtu si evince chiaramente dal fat-
to che Rosmini definisce non solo la «legge» il «principio» della morale, ma appli-
ca la denominazione «principio» ad un secondo fattore definendo: «la volonta e il
principio della moralita»50. E quindi sulla base dell’istanza della volonta in quanto
«principio» che Rosmini integra il «principio» della legge, e questo precisamente non
per il puro piacere alla «modernizzazione» della tradizionale etica della virtu (inten-

46 ([IJustitia sine misericordia crudelitas est» (Super Matthaeum V, 6 [ed. Marietti n. 429]). Cfr. J. PIEPER,
Das Viergespann. Klugheit — Gerechigkeit — Tapferkeit — Mass, Miinchen 1964, 161.

47 Cfr. STh V11 62, 4; 1/11 44, 1.
48 Summa contra Gentiles, 23, 8.

49 pSM, 113. L’amore, per Hegel, «riconcilia anche 1'uomo con la virtd; ciog, se I'amore non fosse 1'unico
principio della virtii, ogni virtd sarebbe nello stesso tempo un vizio» (G. W. F. HEGEL, Lo spirito del cristia-
nesimo e il suo destino, in Scritti teologici giovanili, a cura di V. Vaccaro e M. Mirri, vol. 2, Napoli 1977,
353-457, qui 406).

50 pSM, 105, nota 5. Se Rosmini definisce la volonta «principio» in meno luoghi e meno evidentemente
come ha definito tale la legge, & per il rischio che la sua dottrina possa essere confusa con un approccio
meramente utilitarista o kantiano. Nel Trattato egli definisce pero inequivocabilmente: «Principio delle
azioni morali & la volonta. [...] Si definisce la volonta, un principio di operare dietro le notizie della mente»
(A. RosmiN, Trattato della coscienza morale, a c. di G. Mattai, Milano-Roma 1954, 118s.). Ovviamente la
volonta non & «principio» in quanto facolta dell’arbitrio umano ma in quanto indirizzata al bene morale:
«Abbracciando questa definizione tutta la bonta che puo avere la volonta e il suo atto, ella abbraccia tutto
il bene onesto, ogni bene morale; quindi ¢ il principio della morale» (CE, 41).

160



Markus Krienke

dendo con la «volonta» la «ragione pratica»), bensi per un’esigenza eminentemente
sistematica del criterio morale. Come anche nella filosofia teoretica, pure in quella
pratica egli dubita del vantaggio che un puro approccio aristotelico possa avere nella
modernita quando 'indubitabile base dell’aristotelismo, il concetto di natura, & stata
sottoposta ad una radicale revisione. Generalmente Rosmini teme che di un puro
aristotelismo, tolto I’elemento teleologico, rimarrebbe nella modernita solo un piatto
empirismo. Concretamente, nella morale la classica etica della virtu perderebbe la
sua dimensione oggettivo-morale, degenerando nelle teorie degli «sentimentalisti» e
degli «utilitari»51. Anche in Kant, per quanto riguarda I’aspetto della virtu, ha avuto
luogo lo stesso sviluppo in quanto egli subordina le virtu decisamente all'imperati-
vo. In quanto per lo stesso sviluppo della cancellazione della dimensione teleologica
della natura la virtt doveva perdere il suo sistematico nesso con la felicita e con il
compimento dell’esistenza umana, e stato gia tematizzato. Rosmini, introducendo
nell’etica della virtt un momento indispensabile di formalita, non derivabile né dalla
natura né dalla ragione immanente, cerca di salvare la stessa etica della virtu dal
suo destino che le incombe nella modernita.

Attraverso questa sistematica, Rosmini corregge I'approccio kantiano nel senso
dell’etica della virtl, cioe integrando I'imperativo trascendentale con la sua dimen-
sione motivazionale e reale. Ma contemporaneamente corregge (ossia radicalizza)
anche I'approccio tommasiano, enucleando il valore filosofico di quel coronamento
dell’etica della virtu che I’Aquinate individuava esclusivamente nell’etica teologica.
Facendo cosi, Rosmini non diminuisce per niente I’etica teologica, egli non cancella
I’aspetto della grazia divina che si esprime nella virtlu attraverso la carita, ma declina
filosoficamente la condizione di possibilita dell’etica filosofica, svolgendo in questo
modo il discorso di fondazione dell’etica tomistica52. Questo e precisamente il me-
todo con cui egli affronta generalmente la filosofia dell’Aquinate nelle sue intuizioni
centrali, svolgendo, attraverso la riflessione moderna, la fondazione (filosofica) delle
stesse, senza togliere niente alla dimensione della teologia e della rivelazione.

Attraverso questa fondazione ontologica della legge, che percio e «legge della vir-
tu», Rosmini realizza il discorso fondativo della liberta, in quanto la «legge della vir-
tu e dunque quella della liberta morale»53. La liberta &€ compresa, in questo contesto,

51 Cfr. SCC, 201-207; cfr. gia PSM, 40s.

52 «Anche s. Tommasso [sic] comincia dal considerare la virtt in questo significato generico, e dice, che
virtus nominat quandam potentiae perfectionem [...]. Ma discende poi alla specificazione di questo signifi-
cato, e conchiude col dire, che in senso proprio e semplice il nome di virtu si applica solo alla virti morale
nel senso nostro» (SCC, 365, nota 61).

53 A. RosmiNi, Teodicea, a cura di U. Muratore, Roma 1977, 413.

161

9
o
Q

—
=3
=3




=
=
b=
©
£
(&)

«Ama gli esseri tutti». Il problema della fondazione dell’etica in Antonio Rosmini

come I'autodeterminazione secondo I’amore nel suo ordine. Il soggetto, nella morale
e nella liberta, ha valore costitutivo non in quanto e sottomesso alla legge, bensi in
quanto come persona realizza in sé quell’ordine, per cui I’amore espresso nella sua
azione e 'esercitazione massima della sua soggettivita e liberta. Sono questi i cardi-
ni dell’esistenza del bene morale che senza tale fondamento nell’ambito dell’essere
contingente non esisterebbe: «questo bene in fine, dolce oggetto e lieto spettacolo
della intelligenza, quando e voluto dalla volonta, riceve appunto, dalla relazione con
questa, la natura ed il nome di bene morale: e che I'uomo diventa moralmente buono
per questo, ch’egli si rende colla sua volonta autore del bene pure in volendolo»54.

2.3. Struttura dell’amore

La filosofia morale nella modernita e caratterizzata dal «grande problema del-
I’accordo fra la virtu e la felicita», ossia dalla sfida di conciliazione di quei due ele-
menti che all’inizio della stessa si erano definitivamente divisi. Entrambi i paradigmi
della filosofia morale moderna cercarono di rimediare a questo dilemma: mentre la
morale utilitaristica assorbiva la «moralita» nella «felicita», sacrificando la prima
alla seconda, il paradigma deontologico salvava la prima, dovendo collocare la sua
unione con la felicita nell’idea regolativa ossia nell’al di la. Quindi, o «la felicita do-
vea essere una cosa propria dell’'uomo» o «niente era proprio dell’'uomo se non gli
atti liberi»55. Rosmini, nel suo approccio, si mette radicalmente sul punto di vista
sistematico moderno concependo I’aspirazione del soggetto e 'esigenza dell’ogget-
to non solo metodologicamente come «due principi» ma anzi epistemologicamente
come «due scienze»56.

Rosmini, poi, critica entrambi gli approcci come astratti, oggettivistici, ribadendo
per I'etica la necessita di rifarsi al concetto di persona. E in questo senso che egli
profila I’amore come la chiave dell’etica, definendolo «ontologicamente primario,
quale costitutivo della natura spirituale umana»57. Esso ¢ quell’atto della volonta che
corrisponde al bene (universale), conosciuto nel suo ordine (universale)38. In questo

54 PSM, 109; cfr. A. Rosmini, Introduzione alla filosofia, a cura di P. P. Ottonello, Roma 1979, 31.
55 SCC, 451s.

56 pSM, 107. Tutto fuorché concepirli in «opposizione» metodica sarebbe un «mescolarle» ed un «confon-
derle», come accadde nella filosofia antica (cfr. ibid.); cfr. anche Lettera a G. Padulli del 7.03.1831, in EC
111, 665s.

57 NEBULONI, Amore e Morale, 73.

58 «I’amore & I'atto con cui la volonta tende verso il bene, ed & puro e perfetto quando non tende che verso
il bene: allora, infatti, 'uomo vuole solo il bene, e perché & bene. Percio questa volonta ama il bene do-

162



Markus Krienke

modo Rosmini vuole salvare la morale da due riduzioni che entrambe ledono il suo
aspetto universalistico e che si verificherebbero paradossalmente, cosi Rosmini, nei
due approcci moderni: ossia la riduzione all’osservanza della legge, che sacrifica
quell’aspetto universale della morale che riguarda tutto I'uvomo nella sua interezza
personale; e la riduzione soggettivistica che riduce la morale ad un concetto quanti-
tativo di felicita per cui essa non ¢ piu aprioristicamente universalizzabile attraverso
I'imperativo.

Nella formulazione dell’amore in Rosmini rivive evidentemente l'ispirazione ago-
stiniana9, chiaramente non senza degli essenziali correttivi: prima di tutto, ’'amore
in Rosmini risulta spostato verso la relazionalita, perché solo cosi poteva assumersi
il ruolo basilare della moralita. In questo modo la perfezione morale come «quel-
lo stato del corpo per la coesistenza sua col sentimento piacevole»60 poteva essere
combinato con la realizzazione di un ordine: «Le perfezioni, i pregi delle cose, sono
sinonimi di bene: e si concepiscono bensi come causa del sentimento piacevole, ma la
mente le contempla anche indipendentemente da questo loro effetto, come qualche
cosa di reale, di oggettivo, di attivo; e quindi il bene & pit generale delle sensazioni, ¢
antecedente a queste, sebbene sia causa di queste, e sia relativo a queste»61. Questo
conduce alla “completizzazione” dell’essenza di una cosa, che nel processo di cono-
scenza fu solo astrattamente — e quindi in modo incompleto — percepita62. Inoltre,
sempre modificando sant’Agostino, Rosmini sostituisce 1’agostiniano «diletto» con
quella parola che Agostino appunto escludeva cioeé con «amore». Prendendo i due
termini praticamente come sinonimi63, da un lato Rosmini deve evitare di riscon-
trare nel suo pensiero un abbassamento della dimensione spirituale di «amore»,
ma guadagnando cosi, dall’altro, la possibilita sistematica di acquisire il concetto di
«amore» come concetto di un’autentica antropologia personalista.

Riflettendo sistematicamente sul concetto di amore che Rosmini presenta nel

vunque sia, e ama di pitt quello che & pitt bene, e in tutto cerca il massimo bene» (A. Rosmini, Costituzioni
dell’Istituto della Carita, a cura di D. Sartori, Roma 1996, 549).

59 Cfr. In Ep. Johannis ad Parthos, VIII, 8 (PL 35, 2040); Civ. dei, XV, 2 (PL 41, 29s.).

60 pSM, 78. «Ora [...] la parola perfezione significa un ordine intrinseco alle nature, al quale risponde lo
stato da loro piu appetito ed agognato» (ibid.).

61 psm, 81.

62 «Come I'essenza astratta & il principio dell’ordine, cosi’essenza completa n’¢ il fine. Fra 1'essenza astrat-
ta e I'essenza completa di ciascuna cosa, v’ha una gradazione di perfezione e di bene. L’essenza completa
e tipica si desume dal rapporto della cosa colla sensitivita» (PSM, 82).

63 Cfr. SCC, 422s.

163

9
o
Q

—
=3
=3




=
=
b=
©
£
(&)

«Ama gli esseri tutti». Il problema della fondazione dell’etica in Antonio Rosmini

suo “imperativo” morale, si pone immediatamente la perplessita in quale modo
I'«amore» puo essere (1) oggetto di un imperativo e quindi come esso puo essere
(2) realizzato in modo universale, verso tutti, declinando come «prossimi»64 anche i
nemici. Questa perplessita risulta evidentemente dall’approccio fenomenologico che
ci presenta piuttosto i caratteristici contrari cioé di uno stimolo (1’) spontaneo e (2’)
concreto verso una determinata persona (e quindi non verso gli altri e tantomeno
verso i nemici che ci stanno «lontani»)65.

Questa perplessita si risolve sulle ultime pagine della sua opera morale quando
Rosmini traduce I'imperativo morale anche con «prossimita», che, stando a quanto
spiega Rosmini, ha inizio con «l’inclinazione che ciascuno ha essenzialmente verso
se stesso. Quindi e che la prossimita non vuol dire altro, che la vicinanza, la natu-
rale connessione con noi stessi, e Noi siamo il punto da cui muove la prossimita e
la lontananza»66. Rosmini tematizza pure I’evidente motivo biblico, tradotto in un
imperativo morale: «Amerai il prossimo tuo come te stesso»67.

Questa «sistematica» dell’amore si basa in tutta chiarezza sul concetto di perso-
na - sia del soggetto come dell’altro. In quanto tale, 'amore & quell’apice della sua
autoperfezione morale in cui 'uomo diventa cio a cui & destinato. In altre parole,
la sua dignita gli rivolge I'esigenza di essere realizzata in quell’atto che & la massi-
ma espressione della stessa dignita, ossia ’amore. In questo atto, 'uomo si realizza
non in modo autoreferenziale ma in quanto rivolto all’altro nel quale risplende la
stessa dignita. Nella misura in cui si rivolge all’altro in quanto uomo, & nell’azione
morale che egli accoglie 'imperativo che la dignita dell’altro rivolge a lui, ma alla
quale puo corrispondere solo nell’amore. Per questo, ’amore ¢ la realizzazione del-
la giustizia la quale diventa il primo caratteristico dell’amore stesso come risultato
dal giudizio pratico. In un certo senso, 'amore arriva direttamente-intuitivamente
Ii dove la giustizia morale deve arrivare tramite giudizi pratici. L’'uomo nella forma
morale diventa integralmente uomo, svolge la sua perfezione e si riconosce radicato
nell’irriducibile dignita®s. In questo modo, I'imperativo morale non & autoalienazio-

64 Cfr. PSM, 159.

)

65 «Ma se il termine ricopre un’astrazione, allora il conclamato “amore per I'umanita” finisce col coprire
una volonta di potenza individuale o collettiva che puo arrivare ad esprimersi suonando e cantando per
il bene dell’'umanita mentre Roma va a fuoco, oppure opprimendo uomini o nazioni per un asserito pro-
gresso del genere umano» (NEBULONI, Amore e Morale, 108).

66 pSM, 160.

67 pSM, 160. E prosegue: «ed i doveri verso di noi sono in quella enunciazione compresi, e locati nel posto
che ai medesimi conveniva» (ibid.).

68 Cfr. M. Dossl, Ethik und Objekt. Skizzen einer rosminischen Lehre von der Alteritdt, in Miinchener Theolo-

164



Markus Krienke

ne ma ritrovamento del senso e di felicita, al dovere si aggiunge, come prospettato
dallo stesso Schiller69, I'inclinazione: «Tutto cio che & morale nell'uomo dee avere il
carattere e la proprietda d’'un movimento in un altro, d’'un abbandono e d’'una nega-
zione continua di se stesso. Come dunque si conciliera questo movimento morale che
tende sempre in un altro [...] colla felicita dell'uomo? Facilmente, se si considera che
quest’altro, in cui la tendenza morale spinge e porta I'uomo, e quello da cui 'uomo
riceve tutto cio che e e che ha. Il tendere dunque incessantemente in quest’altro
(abbandonato se stesso) e tendere nel fonte di se stesso»70. Spontaneita e obbligato-
rieta morale, particolarita e universalita si trovano quindi conciliati nell’amore che
Rosmini presenta come concetto sistematico di conciliare le esigenze legittime di
entrambi i paradigmi etici, quello della virtl e quello deontologico.

Come ulteriore aspetto, Rosmini cerca proprio con questa concezione la solu-
zione per un problema fondazionistico che egli riconosce giustamente, ma a torto
pensa di intravederlo nell’approccio kantiano: al Roveretano, il rimando reciproco
tra “liberta” e “legge” in Kant risulta un circolo logico, mentre per Kant il rapporto
fondativo nel momento che viene analizzato partendo dalla prima e mirando alla
seconda (ratio essendi) & diverso rispetto al ragionamento che va dalla seconda alla
prima (ratio cognoscendi). Sospettando in questa fondazione kantiana un argomen-
to puramente razionale-circolare, Rosmini rileva la forza della fondazione pratica
della morale nell’amore, definendo quest’ultimo non semplicemente un affetto ma
un «affetto di un essere intelligente [...] che mostra alla mente i pregi suoi, e si fa
da lei vagheggiare ed amare pe’ medesimi»7! — che produce, e Rosmini lo sottolinea,
una stima pratica e non speculativa, basandosi su un giudizio pratico e non teorico.
Questa e precisamente la struttura dell’amore in cui si rivela I'esercitazione della
liberta umana. In tal modo, si & completata I’argomentazione dell’amore come il
fondamento dell’ordine morale stesso72.

gische Zeitschrift 56 (2005) 49-62. Percio & in questa dimensione, come sottolinea Dossi, che la moralita
non contraddice alla felicita, ma che ha luogo invece la loro intima connessione.

69 Cfr. F. SciLLer, Uber Anmut und Wiirde, in Ip., Schillers philosophische Schriften und Gedichte (Aus-
wahl); zur Einfiihrung in seine Weltanschauung, a cura di E. Kithnemann, Leipzig 1902, 95-157, qui
130.

70 A. RosmiNI, Teosofia, 6 voll., a cura di P. P. Ottonello e M. A. Raschini, Roma 1998-2002 (d’ora in poi: 7),
1037.

71 pSM, 125.

72 «Fondazione metafisica significa prospettazione delle cause adeguate del darsi di una realtd, in questo
caso della moralita che connota I'esistenza umana nella sua soggettivita e spiritualita» (R. NEBULONI, L 0g-
gettivismo etico rosminiano, in Rivista di Filosofia neo-scolastica 82 [1990] 623-630, qui 630). E proprio

165

9
o
Q

—
=3
=3




=
=
b=
©
£
(&)

«Ama gli esseri tutti». Il problema della fondazione dell’etica in Antonio Rosmini

Rosmini precisa, concludendo, la struttura dello stesso atto d’amore attraverso
i quattro elementi «riconoscimento volontario», «stima pratica», «affezione», «ope-
razione esterna»’3 — che esprimono quindi due elementi teoretici e due operativi. Il
campo pratico ¢ la relazionalita tra soggetto ed oggetto, tra le sensazioni e gli affetti
da una parte e la legge e la conoscenza di un criterio apriori dall’altra, che 'uomo
deve realizzare nel suo agire.

3. Rosmini e il dibattito attuale

3.1. 1l dibattito filosofico: la riscoperta della virtu

Mettendosi sul piano dell’argomentazione moderna che non accetta piu la con-
nessione classica — ottimistica — della vita virtuosa con la felicita, Rosmini rifiuta allo
stesso momento I’altro estremo — pessimistico — di questa alternativa, escludendo che
«per contrario il vizioso [possal essere mai a pieno felice»74. Con questa afferma-
zione, Rosmini pare di fare una fotografia fedele dei nostri tempi e di individuare la
ragione per cui si sta imponendo un forte ritorno alla «etica della virtu».

Infatti, recentemente sta crescendo il sospetto contro le morali di tipo deontologi-
co e consequenzialistico, cioe nei riguardi dei due grandi paradigmi morali moderni
che nella seconda meta del XX secolo sono riemerse come riprese dell’approccio
kantiano (Rawls, Habermas) e dell’utilitarismo (neoutilitarismi), in quanto proprio
questi non riuscirebbero piu ad influire sulle esigenze motivazionali dell’azione mo-
rale75. In questo contesto, sta riaffiorando 'interesse all’approccio dell’etica della

in questa dimensione fondazionistica che Rosmini va oltre san Tommaso: «[...] per S. Tommaso I’essere
in quanto essere & valore come condizione di ogni appetibilita o amabilita. Per il Rosmini invece la forma
morale ¢ meno fondamento metafisico della amabilita, che amabilita immediata o I'essere come atto
dell’amore volontario. E cioe: per S. Tommaso & prima l’essere in quanto bonum o valore (ossia in quanto
essere) e poi & amabilita, laddove per il Rosmini nella forma morale I’essere ¢ immediatamente un “per
sé amato”» (M. SCHIAVONE, L’etica del Rosmini e la sua fondazione metafisica, Milano 1962, 101).

73 T,878.
74 SCC, 431.

75 «Kant aveva torto quando pensava che un’idea astratta di ragion pratica, applicabile agli esseri umani
come tali, potesse orientare ciascun individuo specifico verso un codice morale. Perché la valutazione
dell’azione umana dipende anche da caratteristiche essenziali della vita umana nella sua specificita»
(P. Foor, La natura del bene, a cura di E. Lalumera, Bologna 2007, 23); cfr. M. C. NussBAUM, Le nuove
Jfrontiere della giustizia. Disabilita, nazionalita, appartenenza di specie, a cura di C. Faralli, Bologna
2007, 151-159.

166



Markus Krienke

virtl la quale viene ripresa e riformulata da pensatori come Anscombe?6, Foot77,
MacIntyre?8 e Nusshaum?79.

Essendo difficile riassumere tutti i pensatori interessati in un recupero della di-
mensione della virtu nell’etica in alcune linee fondamentali, in quanto non formano
una scuola nel significato proprio della parola, i seguenti caratteristici comuni risul-
tano evidentemente molto generali e programmatici: (1) scepsi riguardo alla dimen-
sione della significanza effettiva di una morale deontologica, in quanto quest’ultima
necessariamente rimarrebbe generale e non tematizzerebbe i valori concreti come
essi incidono invece sulla realta concreta; (2) scepsi riguardo alla capacita fondati-
va dell’etica deontologica, in quanto quest’ultima non sarebbe in grado di fondare
delle norme specifiche; (3) scepsi nei confronti della integrabilita, in quanto I'etica
normativa indicherebbe quel che & giusto ma non quel che & buono; (4) scepsi della
regola, in quanto I'etica della virtl esprimerebbe un forte dubbio al valore etico di
un sistema di imperativi suggerito dall’etica della regolas8o.

Nel concordare su questi punti, i singoli pensatori possono intraprendere pero
strade significativamente differenti I'una dall’altra. Elisabeth Anscombe, ad esem-
pio, scopre nell’etica deontologica e soprattutto in quella kantiana un ultimo residuo
della tradizionale morale cristiana, e la intende superare con un approccio relativi-
sta dell’etica — questo, d’altronde, non & una scoperta nuova, in quanto fu avanzata
gia da Schopenhauers!. Conseguentemente, questo approccio finisce con lo scioglier-
si del momento aprioristico ed universale dell’etica in quanto la stessa Anscombe
puo rispondere alle domande etiche solo raccontando esempi concretis2. Alla stessa
conclusione arriva pure Alasdir MacIntyre, che opta per il superamento della pre-
tesa universale della morale cristiana e per il suo ritiro in piccole «comunita entro
cui la vita morale potesse essere sostenuta» in quanto solo in questo modo potreb-

76 Cfr. G. E. M. ANSCOMBE, Modern Moral Philosophy, in Philosophy 33 (1958) 1-19.
77 Cfr. Foor, Virti e vizi.
78 Cfr. MACINTYRE, Dopo la virtit; In., Whose Justice? Which Rationality?, Notre Dame 1988, 349-403.

79 Cfr. NussBauM, Le nuove frontiere; EAp., Non-Relative Virtues. An Aristotelian Approach, in EAp. — A. SEN
(edd.), The Quality of Life, Oxford 1993, 242-269.

80 Cfr. questo riassunto in J.-P. WiLs, Tugend, in M. DOWELL — C. HUBENTHAL — M. H. WERNER (edd.), Handbuch
Ethik, Stuttgart-Weimar 2006, 534-538, qui 536s.

81 Cfr. ANscomBE, Modern Moral Philosophy, 5s.; cfr. A. SCHOPENHAUER, Preisschrift iiber die Grundlage der
Moral, in Ip., Die beiden Grundprobleme der Ethik, a cura di A. Hiibscher (Werke in zehn Binden, 6),
Zirich 1977, 143-371, qui 164s.

82 Cfr. ANscoMBE, Modern Moral Philosophy, 16.

167

9
o
Q

—
=3
=3




=
=
b=
©
£
(&)

«Ama gli esseri tutti». Il problema della fondazione dell’etica in Antonio Rosmini

be essere salvata la morale cristiana nella tarda modernitas3. In queste comunita
deve essere reso possibile, quindi, il ritorno ad un’etica premoderna, nei confronti
di quella nietzscheana che caratterizzerebbe ormai la societa tardo-moderna. Solo
ultimamente, MacIntyre perviene a teoretizzare delle costanti nella natura umana
riscoprendo in esse una forma di pretesa di validita universale — rivalutando quindi
quell’aspetto dell’Etica Nicomachea che spesso viene trascurato dagli orientamenti
attuali dell’«etica della virtu». In questa conseguenza egli viene a corrispondere con
I’approccio di Martha Nussbaum che rivisita ’approccio aristotelico proprio per ri-
volgerlo contro qualsiasi relativismo etico84.

Si & gia fatto cenno alle critiche di Rosmini al tentativo di ripristinare il modello
aristotelico all'interno delle condizioni del pensare moderno. Per quanto valido un
tale approccio abbia potuto essere nel contesto antico, la modernita non condivide-
rebbe pil le premesse fondamentali per una tale impresa. In questo senso, I’elenco di
qualita positive che Nussbaum elabora e che pretende di essere “universale”, si basa
su un sovraccarico delle possibilita effettive di cui un approccio realistico dispones5.
L’incombente pericolo di cadere in un circolo in modo tale da dichiarare universale
quelle capacita e tensioni che invece vengono ricavate solo a posteriori via phaino-
menou, Rosmini lo cerca di evitare distinguendo due piani della moralita concreta:
sul primo 'uomo supera la pura tensione al piacere con il discernimento delle azioni
«giuste», rispetto al’'umana natura e concretamente verso i suoi simili. Ma non di-
chiara subito «universale» questo approccio, perché analizza poi, sul secondo livello,
anche il «bene» in quanto tale, e riflette sul «dovere» comparso al primo livello,
cercando quindi un criterio per giudicare i singolari beni. Senza questo processo,
cosi Rosmini, non si lascerebbe evitare che la morale nella molteplicita irriflessa
degli stessi viene meno fino al punto di arrivare alla conclusione che partendo dal
«dovere di fare del bene all'umana natura» la stessa morale finisce a «svanirsi»,

83 MACINTYRE, Dopo la virti, 313.

84 Cfr. M. C. NussBAUM, Giustizia sociale e dignita umana. Da individui a persone, a cura di C. Saraceno,
Bologna 2002, 75-77, 90-92. Come Maclntyre, ultimamente, tende verso un approccio universale, anche
Nussbaum si avvicina a delle teorie liberal-democratiche, conferendo la competenza della determinazio-
ne dei fattori del «bene vivere» piuttosto alla struttura dell’individuo e non alla determinazione social-
democratica da parte di uno stato o di un gruppo di esperti (cfr. D. JORKE, Politische Anthropologie. Eine
Einfiihrung, Wiesbaden 2005, 95s.).

85 Cfr. JOrKE, Politische Anthropologie, 97. «In questo senso, essa cerca la quadratura del cerchio in quanto
¢ proprio caratteristico di affermazioni normative che non possono raggiungere quel grado di oggettivita
che assegniamo alle affermazioni scientifiche sulla natura esteriore» (ibid.), per non parlare della strut-
tura circolare dell’argomento in cui essa, quindi, cade quando cerca di cavare da uno sguardo selettivo e
culturalmente particolare delle caratteristiche universali (cfr. ibid. 98).

168



Markus Krienke

«dileguarsi»86. Rosmini, analizzando le teorie di MacIntyre e Nussbaum, vede quindi
il pericolo negli approcci realistici della classica etica della virtu di sciogliere il bene
nel «farsi del bene»: la pluralita delle virtu senza la loro riconduzione alla loro comu-
ne, astratta unita, rinuncia al discorso fondativo per cui, in tale logica, «il bene [sc. il
bene in quanto tale] non sarebbe mai pronunciato», cioé che per la concretezza della
pratica della molteplicita delle virtu non si raggiungerebbe mai un criterio univer-
sale87. Per questa ragione, dal suo confronto con I’etica deontologica Rosmini evince
nell’amore un criterio universale, apriori, che appunto non dipende dal contesto
socialess e delinea quella dimensione universale che trascende i contesti singolari. In
questo senso, rispetto agli approcci dell’etica della virtli, Rosmini svolge I’esigenza
del discorso fondativo che effettivamente costituisce un problema strutturale per
essidd. Egli distingue, senza dividere, il «kbene morale» dal concetto di «virtt».

Anche in quest’argomento Rosmini attualizza un’intuizione di San Tommaso che
chiaramente critica un concetto di virtu il quale non consideri la dimensione di un
criterio universale che egli individua nella «giustizia». Su una tale virtu, dalla quale
¢ ridotta questa necessaria dimensione della giustizia, che & quindi diventata pura
«misericordia», ’Aquinate afferma: «misericordia sine iustitia mater est dissolutio-
nis»90. In questo senso, una semplice sostituzione del concetto di «virtu» con quello
dell’«amore» perderebbe proprio quella dimensione fondativa che Rosmini effettua
declinando ’amore come la realizzazione dell’autenticamente umano?!, vertendo
quindi alla giustizia che esige la «dignita umana»92.

In questo senso, Rosmini si inserisce nella discussione attuale tra le posizioni che
cercano di ricavare dall’antitesi tra approcci deontologici e approcci teleologici, tra

86 SCC, 432.
87 Cfr. SCC, 432s.
88 Cfr. MACINTYRE, Dopo la virtit, 262-266.

89 Rosmini ribadisce «che la morale ristretta alle sole relazioni fra gli uomini e agl’interessi della vita pre-
sente non € punto né poco una morale assoluta; ma si una morale somigliante ad un edificio al quale
furono sottratte le fondamenta. La morale che ha per oggetti soli gli uomini non puo dunque esser provata
a rigore autorevole» (SCC, 436). Rosmini, come si evince dal suo discorso che fa seguito a quest’afferma-
zione, individua nella storia dell’etica da Platone in poi proprio questo tentativo della fondazione ultima
della morale, che sia cioe in grado di corrispondere positivamente a questa problematica ricorrendo «a
quella parte della morale che ha per oggetto Iddio» (ibid.), cioé reclamando la fondazione ultima.

90 Super Matthaeum V, 6 (ed. Marietti n. 429).

91 In questo senso, Nebuloni critica la concezione della «societa dell’amore» di Ugo Spirito come un ideali-
smo rovesciato senza che fossero risolti i suoi problemi piut intrinseci (NEBULONI, Amore e Morale, 80, nota
36).

92 Scc, 423.

169

9
o
Q

—
=3
=3




=
=
b=
©
£
(&)

«Ama gli esseri tutti». Il problema della fondazione dell’etica in Antonio Rosmini

Kant ed Aristotele, le dimensioni comuni anziché una netta alternativita?3. Queste,
come ad es. quella di O. Hoffe, giungono al risultato che «[n]on il riconoscimento o
il disconoscimento del concetto di virtl distinguono Aristotele e Kant, ma la conce-
zione dell’etica basata sulle tensioni o sulla volonta»94. Impostando la relazione tra
I’approccio aristotelico e kantiano in questo modo, la posizione rosminiana risulta
immediatamente chiara: nel suo concetto di bene, la tensione della natura umana e
la volonta del soggetto non si escludono, non sono nemmeno identici (san Tommaso),
ma sono inscindibilmente congiunti in una sintesi primitiva9s.

3.2. 1l dibattito teologico: la «morale autonoma»

Anche il dibattito teologico rispecchia la tensione fondamentale tra I’approccio sog-
gettivo-universale e quello oggettivo-teleologico nella tematizzazione del fondamento
della moralita: essa si radica piuttosto nella razionalita “autonoma” (nel senso kan-
tiano) del soggetto o deve essere compresa inizialmente ed esclusivamente partendo
dal dato di fede? Questa discussione prese ’avvio ovviamente in quel momento in cui
la teologia si apri alle istanze del pensiero moderno e kantiano in particolare. Sotto
il titolo della “morale autonoma” - “autonoma” non nel senso che 'etica cristiana si
identificherebbe con un’etica filosofica bensi come espressione dell’esigenza di fon-
dare l'istanza dell’obbligazione nel soggetto il quale solo in questo modo viene moral-
mente responsabilizzato e quindi reso atto ad avere una morale faccia a faccia con Dio
— esemplariamente Alfons Auer% e Bruno Schiiller9? elaborarono un approccio che
parte dall’'uomo libero dotato con la capacita di conoscere razionalmente le regole mo-
rali, aprendo in questo modo lo spazio alla critica razionale della tradizione morale%8:

93 Cfr., per questa intenzione, anche R. M. HARE, Was Sollenssdtze ausdriicken sollten. Replik auf Lampe,
in C. FEHIGE — G. MEGGLE (edd.), Zum moralischen Denken, 2 voll., Frankfurt a. M. 1995, 11, 295-301, qui
296.

94 0. HoFrE, Aristoteles’ universalistische Tugendethik, in K. P. RipPE — P. ScHABER (edd.), Tugendethik, Stutt-
gart 1998, 42-68, qui 64.

95 Come si evince dalla critica rosminiana all’antropologia dell’Aquinate, il Roveretano vede la definizione
scolastica del soggetto umano manchevole di proprio in questo momento (cfr. A. Rosmini, Antropologia in
servizio della scienza morale, a cura di F. Evain, Roma 1981, 27-29).

96 Cfr. A. AUERr, Morale autonoma e fede cristiana, a cura di S. Bastianel, Cinisello Balsamo 1991.

97 Cfr. B. ScHULLER, La fondazione dei giudizi morali. Tipi di argomentazione etica in teologia morale, a cura
di S. Bastianel, Cinisello Balsamo 1997; cfr. anche F. BockLE, Fundamentalmoral, Miinchen 19946; cfr.,
inoltre, K. DEMMER — B. ScHULLER (edd.), Fede cristiana e agire morale, a cura di G. Riva, Assisi 1980.

98 Contro questo punto di partenza si rivolse Stoeckle, concependo come contrapposizione I'approccio del-
I’“etica della fede”, che sottolinea contro I'intellettualismo e presunto razionalismo della “morale auto-
noma” l'irriducibile situativita di qualsiasi giudizio morale che non puo prescindere dal suo concreto

170



Markus Krienke

«Con la razionalita del morale & data anche la sua autonomia»9%9.

Similmente ai fautori della “morale autonoma”, Rosmini ritiene che I'uomo co-
nosce nel lume del suo intelletto la realta e che sa riconoscerla nell’azione morale,
in quanto volitiva e amatival00. Concependo il punto di partenza dell’etica pero non
come la mera razionalita filosofica, ma nel concreto movimento dell’amore, egli rie-
sce a presentare un approccio che non toglie niente alla dignita dell’azione auten-
ticamente umana, senza cadere nel sospetto di stilizzare 'uomo come “legislatore”
— una conseguenza che il punto di vista della fede sospetta di intravvedere nelle con-
cezioni trascendentali della “morale autonoma”. In questo senso, Rosmini concor-
derebbe con I'obiezione fondamentale dell’“etica della fede” che qualsiasi tentativo
umano di giungere ad un rilevamento completamente razionale della sua essenza e
della sua etica misconosce i limiti costitutivi della sua ragione e quindi di ogni “mo-
rale autonoma”101,

Anticipando precisamente questa critica dell’“etica della fede”, Rosmini, attra-
verso la sua critica a Kant, e riuscito a integrare nella morale della fede la legittima
istanza moderna del soggetto umano che — attraverso I'intelletto e la volonta — puo
effettuare le azioni autenticamente umane, senza sfociare in una “morale autono-
ma” che non sia allo stesso momento profondamente teonoma. Ricordiamo 1’analisi
gia svolta secondo la quale per Rosmini I’amore sta nel riconoscimento dell’ordine
creato dell’essere. L’istanza responsabile — responsabile faccia a faccia con Dio — per
il ri-conoscimento amativo di quest’ordine & I'uomo che proprio con questa sua ca-
pacita intellettuale e volitiva e creatura di Dio e fine dell’opera salvifica divinal02,
Precisamente nel concetto di «amore» Rosmini mette a fondamento dell’etica un
metodo che propone ad un’etica della fede il suo punto di partenza congeniale: non
solo perché mette le basi per il centro dell’etica cristiana, della carita in quanto

embedding culturale, ossia della fede (cfr. B. STOECKLE, Grenzen der autonomen Moral, Miinchen 1974; Ip.,
Handeln aus dem Glauben, Freiburg 1977). Rifacendosi alla critica di Steinbiichel, che risale gia a qual-
che decennio prima, egli colloca il problema della “morale autonoma” nella «sopravalutazione dell’etico
e il misconoscimento, tipico di questo modello, del religioso nella sua propria esistenza» (ibid., 85).

99 AUER, Morale autonoma, 31.

100 cfr. PSM, 125; SCC, 175; cfr. anche STh 1, 18, 5: «In actibus autem humanis, bonum et malum dicitur per
comparationem ad rationem. Dicuntur autem aliqui actus humani, vel morales, secundum quod sunt a
ratione».

101 Cfr. StokckLE, Grenzen, 85-103.

102 Sia ricordato che anche per Auer, nella prospettiva della creazione e non a partire dal soggetto, la dif-
ferenza tra «autonomia» e «teonomia» si risolve completamente in quanto le due istanze si identificano
(cfr. ibid., 27-54). Cfr., inoltre, STh V11, Prologus.

171

9
o
Q

—
=3
=3




=
=
b=
©
£
(&)

«Ama gli esseri tutti». Il problema della fondazione dell’etica in Antonio Rosmini

suprema virtl teologale, ma offre alla stessa anche la struttura sistematica con la
quale articolare la propria incidenza e la propria critica sia ai vari sistemi di morale
filosofica che anche alle condizioni e alle azioni concrete nel mondo103. In questo
senso, Rosmini preciserebbe I'affermazione aueriana: «Gesti non ha annunciato una
nuova etica»1%4 nel senso che I’annuncio di Gest, la Grazia divina, ha portato la mo-
rale a quel suo compimento al quale di per sé 'uomo non poteva arrivare, cioe alla
radicalita dell’amore. Cosi, la riflessione rosminiana e in grado di sostenere positiva-
mente la comunicabilita di un’etica della fede nella tarda modernita, senza perdere
la propria autenticital05.

Nella sua filosofia morale, Rosmini elabora un approccio che rispetta ’autonomia
filosofica dell’azione morale, senza precludere la possibilita per una etica della fede
di trovare il positivo aggancio per il suo autentico svolgersi. L’etica della fede, basan-
dosi sulle virtu teologali, puo essere compresa, in questo senso, come la perfezione —
e non il superamento — dell’autonomia morale umana. A questo punto sistematico la
concezione rosminiana risulta quindi integrativa anche per la dicotomia delle teorie
teologiche tra ’approccio trascendentale-universale e quello che si basa sulla morale
teologica delle virti. Rosmini arriva, in questo modo, a proporre un approccio che
evita allo stesso momento i rischi sia dell’intellettualismo della morale autonoma che
del volontarismo della etica della fede.

Tenendo conto di questa sensibilita rosminiana per le due esigenze di una teolo-
gia morale, si puo sottolineare la sua apertura per i risultati che le scienze moderne
prestano anche alla teoria teologica. Per quanto riguarda il problema del fondamen-
to della morale, risulta percio interessante che Rosmini svolge un ragionamento psi-
cologico-genetico dello sviluppo del giudizio pratico del fanciullo che nella fase della
sua crescita arriva al livello morale formandosi il giudizio morale attraverso la ri-
flessione della norma che non & nient’altro che «la nozione astratta della bonta, della
bellezza ecc., in una parola, della dignita dell’ente»106. La moralita sta dunque nello

103 Questo proprium dell’etica cristiana si deve realizzare, perd, nel campo dell’azione morale nella sua
universalita, cioé non nell’ambito ristretto di un gruppo cristiano omogeneo, in quanto in questo modo
la morale cristiana perderebbe la sua rilevanza per il mondo ed il suo aspetto d’annuncio: «Ma questa
dimensione religiosa del morale deve realizzarsi nelle strutture intramondane autonome; non le ¢ riser-
vato un campo specifico di verifica che dispensi il cristiano dall’impegno per la realizzazione della dignita
umana» (AUER, Morale autonoma, 29). Cfr., proprio in questo senso, le considerazioni sulla «legittima
autonomia» in GS 36.

104 Augr, Morale autonoma, 81.

105 Conferendo all’etica della fede il suo diritto fondamentale all’interno della teologia morale, la concezione
rosminiana non corre il rischio di sottovalutare ossia perfino di eliminare le rispettive istanze quali la
Chiesa e I’autorita magisteriale.

106 A. Rosmini, Del principio supremo della metodica, a cura di G. Bonafede, Palermo 1973, 396; cfr. U. Mu-

172



Markus Krienke

staccarsi dall'immedesimatezza con la percezione reale quando il fanciullo acquista
la capacita di differenziare da questa la norma morale. Rosmini riserva espressa-
mente il predicato «moralita» a quest’ultimo stato della coscienza umana.

3.3. Breve riassunto

Proprio attraverso la breve — e molto schematica - riflessione sulla morale rosmi-
niana nei confronti dei dibattiti attuali in filosofia e teologia, ancora una volta essa
si evidenzia come un approccio a sé stante: non ¢ né una mera morale deontologica
ossia autonoma né una pura morale teleologica ossia della virtu. Realizzando in que-
sto modo I'autentica intuizione di san Tommaso di una congiunzione di “filosofia” e
“teologia”, di “natura” e “grazia” all’interno della loro differenziazione metodologica
della modernita, egli pretende dai pensatori moderni lo sforzo teoretico di formulare
una sintesi che anche per ’ambito della morale — come gia per quello del conoscere
e dell’essere — non risparmia quella «fatica del concetto» (Hegel) che il Cristianesimo
significa per la filosofia occidentale. In quanto questa sintesi morale riesce solo nella
prassi, la «morale» per Rosmini si articola in quello spazio di liberta che si apre tra
soggettivita ed oggettivita, tra “virtu” e “legge”: «La moralita non appartiene né al
mondo delle realita, né al mondo delle idealita, ma essa consiste nel rapporto di que-
sti due mondi»107. Ossia in altre parole: la moralita non si realizza né nel “semplice”
conseguimento di comportamenti sociali (tradizionali) o di virtt che vengono acqui-
site attraverso dei meccanismi sociali (ambito della «volonta» ossia della realta), né
nella pura osservanza della legge o di norme astratte della razionalita (ambito della
«legge» ossia della idealita) — per Rosmini, significativamente, entrambe le alter-
native, e non solo la prima, costituirebbero una “eteronomia cattiva” —, ma in una
sintesi nella quale realta e idealita si congiungono correggendosi e completandosilos.
In questo senso, la moralita e la «perfezione» in liberta sia del soggetto che dell’og-

RATORE, Conoscere Rosmini, Stresa 20083, 112s. Oltre questa «modernita» di Rosmini, sia solo accennato
alla «contemporaneita di Rosmini e Schopenhauer» che De Giorgi ha rilevato per gli studi psicologici di
Rosmini, inserendo «Rosmini nella storia della psicologia contemporanea e soprattutto della “psicologia
del profondo”» (DE Gioral, Rosmini e il suo tempo, 405; cfr. 408). Si evince il forte nesso della fondazione
rosminiana della morale nella «psicologia», proprio per I'intima istanza di amore e felicita che risiede
nella morale: «Certo che se si volesse, a solo titolo metaforico e con le ovvie cautele, usare la termino-
logia freudiana per descrivere la concezione rosminiana, si dovrebbe dire che I'Es & ’energia profonda
degli istinti, il Super-Ego ¢ la legge morale, ma I'To —1a faccia cosciente dell’Es — & cid che Rosmini chiama
volonta, dotata di straordinaria efficacia» (ibid., 407).

107 scc, 182.

108 «La legge e la volonta sono i due termini di questo rapporto. La legge & sempre un essere ideale, la vo-
lonta & un essere reale. V’ha una convenienza intrinseca e di fatto, che questi due termini si accordino:
in questa convenienza sta I’obbligazione e la moralita» (SCC, 182; cfr. 188s.).

173

9
o
Q

—
=3
=3




=
=
b=
©
£
(&)

«Ama gli esseri tutti». Il problema della fondazione dell’etica in Antonio Rosmini

getto109. I rappresentanti del primo versante, egli li riassume — in un modo molto
generalizzante — «sensisti», quelli del secondo — ugualmente generalizzante — «razio-
nalisti». L’acutezza della sua analisi consiste di riscontrare questa pericolosa alter-
nativa non solo nell’ambito filosofico ma anche per la teologia e per I'insegnamento
della stessa nei seminari. Rosmini sottolinea che la moralita non e riconducibile né
all’idealita né alla realta — ma insiste pure sul fatto che essa consiste nella loro sintesi
e non in un ambito “autonomo” da queste due forme ontologicamente fondamentali.
Cosl, la moralita risulta «dall’'unione armonica di un essere reale (I'uomo, il sen-
timento, la volonta) con tutto 1'essere reale, in virtu della mediazione (fra I'essere
reale uomo, e la intera realita, gli oggetti reali) dell’essere ideale, che & la via, onde
noi applichiamo la nostra potenza affettiva agli enti tutti secondo il loro prezzo, cioe
secondo la misura delle entita che posseggono»110 — ossia in una parola: dall’amore.
In questo Rosmini ha tutta ragione a considerare di aver concepito una morale della
«persona»111,

In questo senso, esiste sl un amore naturale, una virtl e moralita naturali, ma,
come dice Rosmini, solo in forma di abbozzo che di propria costituzione non riescono
ad adempiere I'uomo. Qualsiasi morale basata su questi fondamenti non fara giusti-
zia «alla dignita umana, all'immensita dell’'umana intelligenza, al vuoto dell’'uman
cuore, al dettato della ragione». L’'uomo in quanto persona sta costitutivamente nel
mezzo fra «disegno» e «compimento»112 — e a questo punto la dottrina della morale
s’integra nella sistematica piu autentica della filosofia cristiana.

4. Considerazioni finali sulla Denkform rosminiana

In questa dinamica, Rosmini elabora un pensiero autenticamente cristiano che
analizza i «compromessi» fatti dai modelli medievali e moderni con le rispettive fi-
losofie morali del loro contesto, cercando di ricavare da entrambi i «compromessi»

109 Cfr. T, 1215. Per Rosmini, 'essere @ ontologicamente, nella terza forma, relazione ed amore.
110 scc, 224.
111 7, 1390.

112 «A potersi completare questa morale nulla piti che cominciante, egli & uopo che I’essere a noi si dimo-
stri, si riveli tutto intero, e che con cio stesso dia a noi forze di aderire ad esso. Ecco la Religione, ecco
il Cristianesimo: il Cristianesimo & dunque altro dalla Filosofia: ma quella non esclude questo, e questo
non esclude quella: la filosofia ¢ il disegno, il Cristianesimo & la fabbrica dell’'umana virtu e dell'umana
grandezza» (SCC, 306). A questo punto sarebbe da rimandare all’Antropologia soprannaturale di Ros-
mini e all'integrazione della morale nell’ambito della grazia.

174



Markus Krienke

il loro nucleo autentico per una nuova filosofia cristiana, da proporre per la (tarda)
modernita. Rosmini si dimostra alquanto modesto formulando che in sostanza non
abbia fatto nient’altro che ripetere il nucleo della filosofia cristiana di tutti i tempi e
cioe la coincidenza tra essere e benel13. Con lo stesso diritto si potrebbe invece soste-
nere che e stato uno dei pochi a pensare veramente questa coincidenza mantenendo
allo stesso momento la loro tensione distintiva, rifiutando pero ugualmente un loro
dualismo.

L’attenzione rosminiana di non perdere la distanza critica fra «essere» e «bene»
nella loro coincidenza si esprime nel rifiuto di concezioni “monistiche” nella morale
che riconducono la qualita morale o all’adempimento della legge — concezione che
confonde I’aspetto obbligatorio con un freddo imperativo autoritarioll4 — o all’azione
conforme alle norme sociali — concezione che confonde I’aspetto della virtu con I’abi-
tudine o la tradizione — e che percio concepiscono I’azione morale come “cieca”115.
Percio Rosmini nega a tali dottrine il predicato «morale» nel pieno significato che
questo concetto puo avere: «una volizione che viene da cieca abitudine, che mai si
merita?»116, In questo modo, il Beato di Stresa presenta nelle sue opere morali la
completa sistematica di quell’intuizione che si incontra gia nei suoi scritti giovanili:
«In fatti per virtu non si puo intendere gia qualche atto esteriore, di cui la virtu e
vestita, ma s’intende I’amore o la predilezione verso quello che I'intelletto percepisce
onesto. Or questo amore o predilezione della virtu e egli stesso un lume della mente,
perché quanto piu si ama piu si veggono i pregl che veramente nella virtu si con-
tengono [...]. Ma in ogni modo I’amore umano e di natura sua intelligente, e chi lo
esclude dall'umana coltura, esclude uno degli occhi dell’anima, sia che quest’occhio
vegga torto o diritto»117,

Rosmini, concependo la filosofia morale non come un sistema che deve essere
monisticamente chiuso, e in grado di valutare positivamente la tensione intrinseca

113 Cfr. PSM, 83; cfr. 85.

114 Rosmini caratterizza I'imperativo kantiano «uno stimolo del bene morale [...] ultimo, fatale, cieco, e
percio stesso irragionevole, da nulla giustificato, ma imposto all'uomo da una legge di sua natura ferrea
e crudele» (PSM, 86).

115 E in questo senso un’azione “cieca” secondo la tradizione non sarebbe diversa dalla “cieca” reattivita
degli affetti (cfr., per quest’ultimo aspetto, la Critica del giudizio di Kant, B 121 [Akademie-Ausgabe V,
272]).

116 scc, 448; cfr. PSM, 86.

117 A. Rosmint, Del miglioramento della umanita, che si puo avere per mezzo degli studi, in In., Saggi inediti
giovanili, a cura di V. Sala, vol. 2, Roma 1987, 163-181, qui 177s.

175

9
o
Q

—
=3
=3




=
=
b=
©
£
(&)

«Ama gli esseri tutti». Il problema della fondazione dell’etica in Antonio Rosmini

P

nell’azione morale tra “soggettivita” e “oggettivita”, e in quanto tale questo approccio
filosofico puo essere ripreso dalla teologia. In questo senso, il quadro sulla Denkform
generale di Rosmini si completa: per Rosmini, la ragione finita presenta determinate
tensioni ed antinomie che risultano vere e proprie contraddizioni qualora si conce-
pisca la ragione come immanentisticamente chiusa in se stessa. Contrariamente a
¢io, Rosmini valuta positivamente questa tensione, né riducendola ad una concezione
monistica né lasciando aperto un dualismo insanabile, in quanto la riprende nel-
I’ambito teologico: «La morale [...] scaturisce da tal cosa, che sta in opposizione col
soggetto: opposizione che non & per sé contrarieta o inimicizia, ma che consiste in
questo, che 'oggetto morale eccede i confini del soggetto, di che avviene che il sog-
getto dee rompere, a cosl dire, i propri limiti, se vuol seguitarlo. E se nol seguita, e si
chiude in se stesso, egli il soggetto si rende il fonte del vizio. Sicché si avvera, che il
soggetto si salva perdendo se stesso, e volendo conservar se stesso si perde: sentenza
maravigliosa ed inaudita prima del Vangelo»118.

Questo metodo gli riesce soltanto, in quanto Rosmini, partendo dalle antinomi-
cita moderne, cioe della ragione e della moralita, non ritorna ad una concezione
medievale — metodo retrospettivo — ma cerco di applicare la capacita dell’annuncio
cristiano alle problematiche sorte nel pensiero filosofico moderno — metodo prospet-
tico, del resto quello piu proprio di Agostino e Tommaso d’Aquino. In questo senso,
per Rosmini gli approcci di Aristotele e di Kant, di Agostino e di Tommaso ci possono
dare delle indicazioni per le problematiche di oggi, ma non possono risolvere per noi
le nostre sfide. Rosmini ha elaborato un secolo e mezzo fa un metodo come affron-
tare le sfide attuali in modo filosofico e teologico che responsabilizza pienamente il
soggetto moderno. Con questo metodo, egli ha oltrepassato il proprio tempo e ci da
un approccio che proprio oggi puo realizzare le sue pitt autentiche conseguenze.

118 scc, 405.

176



