Articoli RTLu XIV (2/2009) 219-242

Fondamenti ecclesiologici nei Padri Cappadoci

Damian Spataru
Rivera (Cantone Ticino)

1. Introduzione

Non senza motivo il teologo J. A. Mohler affermava: «Per me e stato fortemente
stimolante lo studio dei Padri: vi ho trovato un cristianesimo cosi vivo, cosi moderno,
cosi ricco!»1. E un’affermazione che a distanza di quasi duemila anni, visto lo svilup-
po ecclesiologico, si puo fare senza dubbio. In realta, nella Chiesa dei primi secoli, si
sono verificati non solo il coraggio dei martiri ma anche ’abbandono della Chiesa da
parte di molti cristiani, I’allontanamento e I'indifferenza dall’insegnamento scritturi-
stico (il Vangelo) e da quello tradizionale (i Concili).

Lo sforzo primario dei Cappadoci & quello di fissare meglio i fondamenti ecclesio-
logici della propria Chiesa (locale), di garantirle la salute spirituale e poi, in un se-
condo momento, di cercare un allacciamento con le altre Chiese orientali e occiden-
tali. In questo senso si potra parlare non dell’isolamento della Chiesa locale o delle
Chiese locali ma di una coscienza graduale di universalita che in esse si sviluppava.

L’ecclesiologia dei cappadoci & un’ecclesiologia trinitaria ed eucaristica che ha
lo scopo di creare la comunione fra tutti i battezzati a partire dalla propria dioce-
si riunita intorno al proprio vescovo fino alle Chiese piu lontane, quelle orientali e
quelle occidentali. Intorno a questo obiettivo comune si concentra 'intera attivita dei
vescovi Basilio il Grande, Gregorio di Nissa e Gregorio di Nazianzo: «[...] per questo
abbiamo accettato il trono episcopale»2.

1 J. A. MOHLER, Die Einheit in der Kirche oder das Prinzip des Katholizismus dargestellt im Geist der Kirchen-
vdter der drei ersten Jahrhunderte (tr. it. L’Unita nella Chiesa: cioe il principio del cattolicesimo secondo
lo spirito dei Padri della Chiesa dei primi tre secoli, Roma 1969), Tiibingen 1825 citato in A. CATTANEO, La
Chiesa locale, I fondamenti ecclesiologici e la sua missione nella teologia postconciliare, Citta del Vaticano
2003, 45.

2 GREG. NAz., Or. 22, 14.

219



=
=
=
<

Fondamenti ecclesiologici nei Padri Cappadoci

Una realta che si deve accennare dall’inizio e la seguente: ¢ difficile cogliere il
pieno significato della parola comunione nella Chiesa del IV secolo. Lo studioso De
Vries analizza la nozione di koinonia nell’accezione di Basilio. Essa non puo esse-
re trattata come una nozione giuridica esattamente determinata, cosl come & stata
elaborata piu tardi. Le condizioni giuridiche della koinonia non sono esatte. Questa
nozione non puo essere determinata dal punto di vista giuridico3.

L'unita della Chiesa si trova nella koinonia dei vescovi riuniti nella fede e nel-
I’amore sotto un solo Capo Gesu Cristo. Ma dove si trova la vera koinonia? Basilio
vuole mostrare che lui si trova nella vera fede e che la koinonia con lui & quella giu-
sta4. L’esclusione dalla koinonia e causata dall’eresia. Con gli eretici non puo esistere
koinonia perché essi si trovano fuori della Chiesa’. Qui interviene un nuovo elemento
sottolineato bene da De Vries. Egli afferma che ci sono anche delle situazioni in cui
tra le Chiese locali si verificano dei piccoli inconvenienti. In questo senso non si puo
parlare di una koinonia perfetta, ma neanche di una rottura definitiva. Si tratta di un
tipo di scisma. Gli scismatici appartengono in qualche modo alla Chiesa. Qui si vede
come la nozione di Basilio sulla koinonia sia poco precisa giuridicamente6.

Gli esempi messi a disposizione dai Padri Cappadoci sono rappresentativi. Essi
presentano una Chiesa divisa e nello stesso tempo avanzano alcune linee che potreb-
bero essere utili per un ulteriore approfondimento dell’ecclesiologia attuale?.

3 Cfr. W. pE VRIES, Die Obsorge des hl. Basilius um die Einheit der Kirche im Streit mit Papst Damasus, OCP
47/1, Roma 1981, 58.

4 Cfr. Bas., Ep. 204, 7.
5 Cfr. Bas., Ep. 214, 2.
6 Cfr. Bas., Ep. 188, can. 1; bE VRIES, Die Obsorge des hl. Basilius, 60.

7 Per altri cenni ecclesiologici nei Padri cappadoci si possono consultare: P. BartiroL, L’ecclésiologie de
saint Basile, in Echos d’Orient 21 (1922) 9-13; L. VISCHER, Basilius der Grosse. Untersuchungen zu einem
Kirchenvater des vierten Jahrhunderts, Basel 1953, 52-72; J. DANIELOU, Les symboles chrétiens primitifs,
Paris 1961, 65-76; 1. Karmiris, L’ecclesiologia dei tre gerarchi (in greco), Atene 1962; N. CHITESCU, Aspecte
ale eclesiologiei la Sfintii trei Ierarhi, in Studii teologice 14 (1962) 395-413; Pu. MuraiLLE, L’Eglise de
loikuméne d’apres Saint Grégoire de Nazianze. Notes sur l'unité e l'universalité, in Ephemerides Theolo-
gicae Lovanienses 44 (1968) 154-178; B. KRrivoskIN, L’ecclesiologie de Saint Basile le Grand, in Messager
de I’Exarcat du patriarche russe en Europe occidentale 17/1 (1969) 75-102; B. BoBrINSKOY, Liturgie et
ecclésiologie trinitarie de saint Basile, in Verbum Caro 23 (1969) 1-32; 1. IBANEZ, Aspectos eclesiologicos
en la teologia de Basilio di Cesarea, in Scripta theologica 2 (1970) 7-38; In., Iglesia: fondamento teologico
y organizacion en Basilio de Cesarea, Diss., Pamplona 1975; G. D. Gorbint, Il popolo di Dio nel IV secolo,
in Ip. (a cura di), Storia della Chiesa, vol. 11I/1, Torino 19723, 395-402; F. TrisoGLIo, San Gregorio di Na-
zianzo in un quarantennio di studi (1925-1965), in Rivista lasalliana 40 (1973) 367-377; J. D. ZIZIOLULAS,
La dimensione pneumatologia della Chiesa, in Communio 468 (1973/7) 10-18; J. GRIBOMONT, Invitations et
reproches de S. Basile, in Seminarium 27 (1975) 336-352; M. DE SARDES, Le Patriarcat oecuménique dans
UEglise orthodoxe, Théologie historique 32, Paris 1975, 61-78; P. Scazz0s0, Introduzione alla ecclesiologia

220



Damian Spataru

2. Una Chiesa lacerata dall’eresia

La situazione della Chiesa del IV secolo, dopo il Concilio di Nicea (325), & presen-
tata dai cappadoci con dei tratti negativi8. Tutti e tre, Basilio, il fratello Gregorio di
Nissa e Gregorio di Nazianzo, parlano della decadenza della Chiesa e ne fanno una
critica consistente, in modo particolare alle autorita ecclesiastiche che non si adope-
rano «per promuovere il Vangelo di pace e di salvezza».

Nel trattato Sullo Spirito Santo Basilio paragona la vita della Chiesa ad una bat-
taglia navale nel buio della tempesta, dicendo fra I’altro: «A che cosa paragoneremo
dunque la situazione presente? [...] Osservami dunque questo quadro: dai due lati la
flotta che si lancia all’attacco in modo terrificante; poi si combatte gettandosi gli uni
sugli altri in una esplosione di collera irreparabile. Immagina, se vuoi, che la flotta si
disperda per una violenta tempesta; che una spessa oscurita, piombando dalle nuvo-
le, oscuri tutta la visuale, cosi da rendere impossibile distinguere pit tra gli amici e i
nemici, essendo irriconoscibili per la confusione le loro bandiere.

Per rendere pil vivo il quadro aggiungeremo ancora un mare gonfio che si rivol-
ta dalle profondita verso I'alto; dalle nuvole si riversa acqua impetuosa, e terribile
¢ l'agitarsi dei flutti sollevati dalle onde; inoltre da ogni parte si abbattono i venti
sullo stesso punto, tutta la flotta entra in collisione. Di quelli che sono sulla linea di
battaglia, alcuni tradiscono e passano al campo avversario durante la stessa batta-
glia; altri si trovano contemporaneamente nella necessita di respingere le navi che
il vento spinge loro addosso e di opporsi agli assalitori, e si massacrano 'un I’altro
per la rivolta che il rifiuto dell’autorita e il desiderio di ciascuno di comandare ha
provocato. Immagina inoltre che sul mare regni un rumoreggiare confuso e indistin-

di san Basilio, SPM 4, Milano 1975; I. Orriz DE URBINA, Caratteristiche dell’ecumenismo di S. Basilio, in Au-
gustinianum 19 (1979) 389-401; A. RomiTa, L’atteggiamento di S. Basilio verso gli eretici e i non cristiani,
in Nicolaus 8/1 (1980) 166-172; P. Curistou, Die Sorge des Basilius um die Koinonia der Kirche, in 1. RAucn
- P. IMHOF, Basilius Heiliger de Einen Kirche. Regensburger Okumenisches Symposion 1979 im Aufirag der
Okumene-Kommission der Deutschen Bischofskonferenz (16. 7 bis 21. 7 1979), Koinonia 1, Miinchen 1981,
57-67; T. SPIDLIK, «Sentirsi Chiesa» nella catechesi di Basilio Magno, in Sentirsi Chiesa 46 (1982) 113-122;
K. KoscHORKE, Spuren der alten Liebe, Freiburg Schweiz 1991.

8 1l cardinale Newman affermava che «I’episcopato, la cui azione fu cosi pronta e concorde a Nicea, al sor-
gere dell’arianesimo, come classe od ordine di persone, non svolse un ruolo positivo nelle difficolta che
seguirono il Concilio, mentre fu il laicato che si assunse un tale ruolo. [...]. Naturalmente vi furono grandi
ed illustri eccezioni: in un primo tempo Atanasio, Ilario, il latino Eusebio e Febadio; e piu tardi, Basilio,
i due Gregori e Ambrogio [...]1» (J. H. NEWMAN, Gli ariani del IV secolo [tit. or. The Arians of the Fourth
Century, London-New York 18901, Milano 1981, 345).

9 Bas. Ep. 265, 2.

221




=
=
=
<

Fondamenti ecclesiologici nei Padri Cappadoci

to per il turbinare di venti, il fragore dei navigli, le onde impetuose e il gridare dei
combattenti che lanciano ogni sorta di urla contro cio che accade; poiché non si sente
piu la voce del comandante né quella del pilota, ma regnano un terribile disordine e
confusione, 'eccesso dei mali provoca, per la disperazione di vivere, ogni licenza di
commettere errori»10.

Allo stesso modo, da un altro punto di vista, Gregorio di Nissa nel De vita Moysis
afferma che la mancanza di una buona preparazione spirituale al ministero sacer-
dotale costituisce uno dei motivi del declino: «alcuni addirittura non ancora lavati e
mantenendo il vestito sporco della loro vita e ponendo davanti a loro la sensibilita
istintiva, osano affrontare la salita verso il Signore. Succede che essi sono lapidati
dai loro propri pensieri: le opinioni eretiche infatti sono realmente una sorta di pietre
che uccidono i loro propri ideatori»11.

Gregorio di Nazianzo testimonia, nelle poesie e nei discorsi, il deterioramento
della vita religiosa avvenuto nella Chiesa orientale in seguito alle vicissitudini della
discordial2: «l’altra invece [la Chiesa d’Oriente], prima era ortodossa, ora non pit,
ma giace nel baratro della perdizione, da quando la citta frivola e piena di vizi, Ales-
sandria, fervore insano, produsse Ario, 'abominevole desolazione»13.

Il contesto sopra descritto mostra una Chiesa locale lacerata dall’eresia, una ri-
cezione difficoltosa dell’insegnamento del Concilio di Nicea (325) e un’idea di co-
munione molto lontana dall’ideale desiderato dai cappadoci. Ecco alcuni elementi
evidenziati dall’ecclesiologia cappadoce.

3. Elementi costitutivi dell’ecclesiologia

3.1. Gli elementi sostanziali
3.1.1. Il popolo di Dio

Una sottolineatura particolare nelle opere dei cappadoci e riservata ai battezzati.
Tutti sono considerati come membra della Chiesa, tutti sono chiamati alla santita

10 Bas., De Sp. S. 30, 76.
11 GreG. Nis., De vita Moysis, SC 1bis, 80.

12 Ogni discordia per lui & I'opera del demonio che gode nel dividere i cristiani, cfr. C. MorescHini (a cura di),
Gregorio di Nazianzo, Tutte le Orazioni, Milano 200, 1185 nota 293.

13 GREG. NAZ., Carm. 1, 11, vv. 562-578, 162 ; cfr. Ip., Or 2, 78; NEWMAN, Gli ariani del IV secolo, 291-293.

222



Damian Spataru

e tutti devono vivere in armonia rispettando I'ordine dei carismi «imposto» dallo
Spirito Santo.

Gregorio di Nazianzo spiega come all’'interno dell’assemblea ognuno ha il suo
compito; questo ordine si deve rispettare e a nessuno e permesso di superare i propri
limiti: «Perché ti atteggi a pastore, tu che fai parte del gregge? Perché diventi testa
se sei piede? Perché intraprendi a guidare ’esercito, quando hai ricevuto il tuo po-
sto fra i soldati? Perché vai alla ricerca dei grandi ma perigliosi guadagni del mare,
quando ti & possibile coltivare la terra senza correre rischi, anche se con minori
guadagni?»14.

Lo Spirito Santo e il garante di quest’ordine ed & invocato nell’assemblea per am-
ministrarlo15. La Chiesa di Costantinopoli, per poco tempo sotto la guida del Nazian-
zeno, anche se piccola, € un esempio di ordine per le altre Chiese: «Questo ordine ha
stabilito che una parte sia il gregge, I’altra il pastore, che una guidi e I’altra si lasci
guidare, che una svolga le funzioni della testa e 'altra dei piedi, delle mani, degli
occhi, di una parte del corpo, per il compaginarsi e 1'utilita dell’insieme, che si tratti
di quelle inferiori o di quelle superiori»16.

Tutti i battezzati sono importanti. Ciascuno possiede dei doni diversi secondo la
grazia di Dio comunicata. Lo Spirito Santo & I’anima della Chiesa e I’anima del singo-
lo cristiano, guida la Chiesa, la unifica nella comunione e nel ministero, la istruisce
e la dirige con diversi doni. Percio ogni cristiano deve considerarsi un membro dello
stesso corpo, diverso dalle altre membra, ma in armonia con esse nell’unita dell’inte-
ro organismo e sotto la guida del rappresentante di Cristo, che ¢ il segno e il garante
di questa unita.

La diversita dei carismi equivale a ricchezza e a complementarieta; ciascuno of-
fre il suo contributo e ha bisogno di quello degli altri: «L.o Spirito si concepisce come
un tutto nelle parti, in relazione alla distribuzione dei carismi. Tutti, infatti, siamo
membra gli uni degli altri, “avendo carismi diversi secondo la grazia di Dio che ci &
stata data”. Percio “I’occhio non puo dire alla mano: non ho bisogno di te; o ancora la
testa ai piedi: non ho bisogno di voi” (1 Cor 12, 21). Tutte le membra invece comple-
tano il corpo di Cristo nell’'unita dello Spirito: reciprocamente esse si prestano I’aiuto
necessario secondo i doni ricevuti. Dio, infatti, ha disposto le membra nel corpo,
ciascuna di esse come ha voluto. Le membra tuttavia hanno la stessa sollecitudine le

14 GREG. Naz., Or. 32, 13; cfr. Ip., Or. 19, 8.
15 Cfr. GREG. NIS., In suam ord. PG 46, 545 B; Bas., In Is. 111, 107.
16 GREG. NAz., Or. 32, 10.

223




=
=
=
<

Fondamenti ecclesiologici nei Padri Cappadoci

une per le altre, avendo esse simpatia, secondo la comunione spirituale. Percio “se
un membro soffre, soffrono insieme tutte le membra, se & glorificato un membro si
rallegrano insieme tutte le membra” (1 Cor 12,26). E come parti in uno tutto, ciascu-
no di noi & nello Spirito: tutti noi formiamo un sol corpo perché siamo stati battezzati
in un solo Spirito»17. Il Nisseno parla dell’unita del corpo umano dove ogni membro
ha una funzione e poi paragona il corpo della Chiesa al corpo umanos.

L’immagine della comunione che si deve realizzare attraverso la diversita dei
membri e dei carismi rimanda all'immagine della divinita che «é indivisibile pur in
esseri distinti»19.

3.1.2. Limmagine della SS. Trinita

I presupposti della vera comunione tuttavia non mancano perché i cappadoci,
destinatari della tradizione ecclesiastica, da loro ricevuta e arricchita20, percepisco-
no il punto di partenza per rifare la comunione21. Secondo loro si deve ricominciare
non dalla situazione esistente creata dall’indifferenza nei confronti dei canoni niceni,
e in seguito dall’eresia, ma da qualcosa che costituisce anche il fondamento della
propria fede: dall'immagine di Dio che & Uno nella sostanza e Trino nella relazione
delle Persone.

La comunione ecclesiale a tutti i suoi livelli, secondo loro, deve riflettere il miste-
ro trinitario e avere il suo fondamento ultimo in tale mistero. Le Tre persone del-
la Trinita, afferma Basilio, sono «enumerate», ma senza che la designazione come
«seconda» o «terza» Persona implichi una diminuzione o una subordinazione: «Non
contiamo infatti addizionando quando procediamo dall’uno al piu: dicendo uno e due
e tre, e neppure primo e secondo e terzo. [...] Come dunque, se sono uno e uno, non
sono anche due déi? Per la ragione che si chiama re anche I'immagine del re, eppure
non vi sono due re. Non si scinde il potere regale, né si divide la gloria. Allo stesso

17 Bas., De Sp. S. 16, 61; cfr. D. SPATARU, Sacerdoti e diaconesse. La gerarchia ecclesiastica secondo i Padri
Cappadoci, Bologna 2007, 77-78. Si vedano in dettaglio le pagine 71-246.

18 Cfr. GrEG. Nis., Hom. in Cant. Cantic. 7.
19 GREG. NAZ., Or. 31, 14.

20 Bas., Ep. 140, 2: «Noi rifiutiamo di accogliere una piu recente professione di fede scritta da altri per noi,
né osiamo divulgare il frutto del nostro pensiero, per non rendere umane le parole della pieta, ma inse-
gniamo a coloro che ci interrogano quello che & stato insegnato dai santi padri».

21 BaAs., De Sp. S. 10, 25: «lo scopo comune di tutti gli avversari e nemici della sana dottrina & quello di
scuotere il fondamento della fede in Cristo, sopprimendo la tradizione apostolica, e distruggendola total-
mente».

224



Damian Spataru

modo che 'autorita e il potere che ci regge € uno solo, cosi anche unica e la gloria
che eleviamo, e non molte [...]»22.

Analogamente esiste anche un ordine nella Chiesa locale, un ordine tra le Chiese
particolari e un ordine nella Chiesa universale che tuttavia non implica disugua-
glianza nella loro natura ecclesiale. In altro ordine, la Chiesa universale, a sua volta,
non puo essere concepita come la somma delle Chiese particolari né come una fe-
derazione di Chiese particolari23. Essa, la Chiesa universale, non e il risultato della
comunione della Chiese particolari ma nel suo mistero essenziale ¢ una realta onto-
logicamente e temporalmente previa ad ogni singola Chiesa particolare: «Infatti, on-
tologicamente, la Chiesa-mistero, la Chiesa una ed unica secondo i Padri precede la
creazione, e partorisce le Chiese particolari come figlie, si esprime in esse, ¢ madre
e non prodotto delle Chiese particolari. Inoltre, temporalmente, la Chiesa si mani-
festa nel giorno di Pentecoste nella comunita dei centoventi riuniti attorno a Maria
e ai dodici Apostoli, rappresentanti dell’'unica Chiesa e futuri fondatori delle Chiese
locali, che hanno una missione orientata al mondo: gia allora la Chiesa parla tutte
le linguex»24.

Per Basilio la koinonia [comunione] si deve realizzare innanzitutto al livello loca-
le, nella propria diocesi. Essa «trova la sua sorgente nel mistero trinitario di Dio, e
il suo carattere essenzialmente ecclesiale traspare in modo eminente sia nei gruppi
o nelle fraternita ascetiche, sia nei rapporti gerarchici tra vescovo e vescovo, o tra
Chiesa e Chiesa, o ancora nella terminologia eucaristica; secondo il vescovo cappa-
doce, ogni comunita di asceti o di vergini, come quella dei semplici fedeli, fa parte
integrante della Chiesa locale. Non e per nulla esclusa, o marginalizzata o esoterica,
anche se il suo modo di esistenza concreta e le necessita per la sua sopravvivenza
esigeranno presto delle direttive, delle regole, degli adattamenti da parte di Basilio
stesso o dopo la sua morte»25.

La Trinita delle Persone divine fornisce ai cristiani un modello perfetto di con-
cordia: niente e cosl utile per cementare la concordia in coloro che sinceramente si

22 Bas.,De Sp. S. 18, 45.

23 Ultimamente si accenna ad una precedenza della Chiesa universale nei confronti della Chiesa particolare,
cfr. CATTANEO, La Chiesa locale, 75. 130-140.

24 J. RATZINGER, L’ecclesiologia della costituzione “Lumen gentium”, in R. FisicHELLA (a cura di), Il Concilio
Vaticano II. Recezione e attualita alla luce del Giubileo, Cinisello Balsamo 2000, 72; cfr. J. BERNARDI, Gre-
gorio di Nazianzo. Teologo e poeta nell’éta d’oro dela patristica (tit. or. Saint Grégoire de Nazianze, Paris
1995), Roma 1997, 59-60.

25 R. POUCHET, Basile le Grand et son univers d’amis d’apres sa correspondance. Une stratégie de commu-
nion, Studia Ephemeridis Augustinianum 36, Roma 1992, 78.

225




=
=
=
<

Fondamenti ecclesiologici nei Padri Cappadoci

dedicano alle cose di Dio quanto I’essere d’accordo su Dio; e niente incita alla divi-
sione cosi sicuramente quanto il disaccordo su tale argomento»26. Infatti, era questo
il comando di Cristo rivolto ai suoi discepoli, di andare e ammaestrare le nazioni,
battezzandole nel nome dell’'unica Trinita. Il cristiano & invitato percio a professare
la vera fede e adorare il Padre, il Figlio e lo Spirito Santo: «Una volta definito questo,
troveremo I’accordo anche sulle altre questioni, noi che siamo adoratori della stessa
Trinita e che crediamo quasi nella stessa dottrina»27.

3.1.3. La Chiesa, luogo di generazione di crescita e di perfezionamento

La Chiesa occupa un posto particolare nel pensiero dei Padri cappadoci. Quando
parliamo della struttura della Chiesa non possiamo collocare i suoi ministri ordinati
all’esterno di essa come se la gerarchia e la Chiesa fossero due realta distinte. I mi-
nistri ordinati e non ordinati assieme ai laici formano il corpo mistico della Chiesa.
Nella Chiesa il ministro ordinato diventa lo strumento attraverso il quale scende in
abbondanza ogni grazia e sempre nella Chiesa il cristiano raggiunge la pienezza del-
la vita spirituale attraverso i mezzi che essa mette a disposizione, cioe i sacramenti.

Quando questo funzionamento s’interrompe, avvengono la confusione e la sepa-
razione, e cessa ogni progresso spirituale.

Gregorio di Nissa parla spesso della dottrina della perfezione e collega il suo
discorso in modo inevitabile all'importanza della Chiesa come luogo di generazione,
di crescita e di perfezionamento spirituale: «Penso che la Chiesa sia definita grembo
materno di coloro che sono generati in conformita a Dio; essa, infatti, portando nelle
sue viscere coloro che in lei giungono alla completezza, li conduce alla luce attraver-
so la fede»28,

La Chiesa ¢ il corpo di Cristo. La sua & una dimensione terrena e celeste nello
stesso tempo. Essa sviluppa una conoscenza di Cristo nella sua figura e realizza
attraverso i suoi membri I'ideale della comunione: «qualora diveniamo tutti I'unico
corpo di Cristo, avendo tutti quanti assunto la forma con un’unica impronta», allora
risplende a tutti 'immagine ripristinata29.

Gregorio di Nissa afferma I'unita della Chiesa e mette in rilievo la realta delle di-

26 GREG. NAZ., Or. 6, 12.
27 GREG. NAz., Or. 22, 12.
28 Cfr. GreG. Nis., Deit., PG 46, 573 B.

29 GREG. Nis., Mort., PG 46, 532 D; GreG. Nis., Hom. in Cant. Cantic. 8; cfr. W. VOLKER, Gregorio di Nissa.
Filosofo e mistico (tit. or. Gregor von Nyssa als Mystiker, Wiesbaden 1955), Milano 1993, 97.

226



Damian Spataru

visioni provocate dalle eresie.30 Egli utilizza 'immagine biblica della tunica di Cristo
senza cuciture o quella del mantello della Chiesa, facendo riferimento a Gv 19,23
ed afferma che la Chiesa e senza cuciture3l. Quando afferma che esiste «un tempo
di stracciare e un tempo di cucire» (Qo 3,7), presenta una rilettura delle turbolenze
esistenti allora nella Chiesa32.

Per sottolineare I’opera di unita compiuta da Cristo, verso la cui realizzazione la
Chiesa locale tende, Gregorio mette in antitesi I'unita della Chiesa con la moltitudine
di quelli che sono ancora lontani, utilizzando delle espressioni suggestive in questo
senso, come per esempio: la Chiesa «pienezza unica», la Chiesa «unica»33, «unica
Chiesa ed un unico gregge»34, «quello che raduna I'intero creato»35. Questi tre termi-
ni indicano la dimensione indissolubile protologica ed escatologica dell’ecclesiologia
di Gregorio di Nissa36.

3.2. I fattori genetici dell’ecclesiologia

3.2.1. La Sacra Scrittura

Basilio afferma piu volte 1'origine e I'autorita divina della Scrittura, il suo ruolo
pedagogico e la sua importanza per la vita dei cristiani: «La via maestra verso la
scoperta del dovere ¢ la frequentazione delle Scritture ispirate da Dio. In esse, infatti,
si trovano tutte le norme di condotta. Inoltre la descrizione della vita degli uomini
beati, tramandataci come immagine vivente del modo di vivere secondo Dio, ci &
posta dinanzi affinché imitiamo le loro buone azioni. E cosi, ciascuno, meditando su
quel lato del suo carattere in cui si accorge di essere manchevole, trova la medicina
capace di sanare la sua malattia, come in un ospedale aperto a tutti».37

30 Cfr. GReG. Nis., Ep. 19, 11.
31 Cfr. GreG. Nis., Eccl. VII, 7, 60-61.

32 Cfr. GreG. Nis., Eccl. VI, 6, 19-20; F. VINEL (a cura di), Grégoire de Nysse. Homélies sur l’ecclésiaste, SC
416, Paris 1996, 67-75.

33 GREG. NIs., Eccl. 1, 2.

34 Ibid., 11, 1.

35 Ibid., 111, 1.

36 Cfr. VINEL, Grégoire de Nysse, 67.

37 BAs., Ep. 2, 3; cfr. Ip., Hom. in Ps. I, PG 29, 209 A-212 A. Basilio, nell’Ep. 2 indirizzata a Gregorio di Na-
zianzo, prende I'idea dell’apostolo Paolo che scrive a Timoteo: «Tutta la Scrittura infatti & ispirata da Dio
e utile per insegnare, convincere, correggere, e formare alla giustizia, perché I'uomo di Dio sia completo
e ben preparato per ogni opera buona» (2 Tm 3,16) ; cfr. Scazzoso, Introduzione alla ecclesiologia di san

227




=
=
=
<

Fondamenti ecclesiologici nei Padri Cappadoci

I personaggi dell’Antico Testamento diventano modelli per i cristiani della Cap-
padocia. Basilio attribuisce ai personaggi della Bibbia la funzione di esempi di virtu:
«In ogni modo, come i pittori, quando dipingono un’immagine tenendone un’altra
per modello, guardano frequentemente all’originale e cercano di riprodurre il carat-
tere di quello nella propria opera d’arte, cosi occorre che anche colui che si sforza
di raggiungere la perfezione in tutte le parti della virtt, guardi alla vita dei santi
come a statue viventi e operose, che, attraverso 'imitazione, faccia proprio il bene
di quelli».38

I Salmi, a loro volta, presi e interpretati versetto per versetto, offrono alla comu-
nita un vero nutrimento spirituale39.

3.2.2. Il battesimo

La comunione nella Chiesa locale presuppone innanzitutto la fede e il battesimo:
«La fede e il battesimo sono i due modi della salvezza, I'uno all’altro congiunti e
inseparabili. La fede infatti si perfeziona con il battesimo, il battesimo si fonda sul-
la fede e I'una e l'altro raggiungono il compimento mediante gli stessi nomi. Come
infatti crediamo nel Padre e Figlio e Spirito Santo, cosi anche battezziamo nel nome
del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo»40. Oltre ad essere due realta spirituali,
la fede e il battesimo liberano il singolo dal suo isolamento e lo inglobano nel corpo
della Chiesa come membro4l. In seguito, il battezzato partecipando ai frutti della
grazia che pervade questo corpo, cresce e realizza una comunione che conduce alla
perfezione dell’intero corpo.

Il battesimo deve essere apprezzato nella sua giusta dimensione ecclesiologica e
spirituale: «Percio non disprezzare il divino lavacro e non renderlo banale a causa
dell’uso di poca acqua, e non crederlo di poca importanza. Percio, cio che si opera in
esso & una cosa grande, e da essa scaturiscono effetti mirabili»42.

Secondo Gregorio di Nissa, attraverso il battesimo incominciano il cammino di
purificazione e I’ascesa verso la perfezione e anche verso la comunione. La dottrina
della perfezione ha come base la teoria dell'immagine: non solo il singolo ma l'inte-

Basilio, 123-170.
38 Bas., Ep. 2, 3.
39 Cfr. SpATARU, Sacerdoli e diaconesse, 151-142.
40 Bas., De Sp. S. XII, 28.
41 Cfr. VOLKER, Gregorio di Nissa, 99.

42 GREG. Nis., In baptismum Christi, PG 46, 581 C.

228



Damian Spataru

ra umanita deve essere portatrice dell'immagine. Quando utilizza I'immagine della
«colomba perfetta»43, sviluppa un’ampia speculazione che si avvolge con tre cerchi
concentrici su questo simbolo. Essi hanno nell’unita la loro comune caratteristica
distintiva: I'unita dell’individuo nella sua pienezza, la Chiesa come unico corpo, e
I’'unita come speranza escatologica44.

3.2.3. Leucaristia

La comunione non e realizzata da qualche legge autonoma del cosmo, ma dalla
celebrazione eucaristica e dalla Parola di Dio pronunciata e spiegata a sua volta «al-
I'interno della comunita eucaristica»45. L’Eucaristia e la Parola sono i due momenti
principali e basilari che realizzano e fortificano la comunione. Non & soltanto la cele-
brazione eucaristica in se stessa o la proclamazione della Parola che concretizzano
I'ideale della comunione ma & la forza dello Spirito Santo che fa del pane e del vino il
Corpo e il Sangue di Cristo46 e che garantisce I’autenticita dell’interpretazione della
Parola4?. Intorno ai due momenti, la Parola e I’Eucaristia, si realizza la comunio-
ne4s.

L’assemblea riunita per la celebrazione eucaristica intorno al vescovo mostra
come la diversita delle persone, dei carismi e dei ruoli non nuoce né diminuisce la co-
munione ma la deve completare e rinforzare: «uno guida e presiede, I’altro si fa gui-
dare e dirigere, e non fanno entrambi la stessa cosa [...], ma I'uno e l'altro diventano
una sola cosa in un solo Cristo, messi insieme e in accordo dallo stesso Spirito»49.

Basilio rileva la forza dello Spirito Santo che fa del pane e del vino il Corpo e il
Sangue di Cristo e afferma che nella comunione eucaristica cio che si riceve sono il
Corpo e il Sangue di Cristo: «Noi, infatti, mangiamo la sua Carne e beviamo il suo

43 GREG. Nis., Hom. in Cant. Cantic. 15: la «colomba perfetta» viene intesa in modo del tutto personale: «colui
dunque che, da bambino che era, grazie alla crescita si sviluppa fino a diventare un uomo completo».

44 Cfr. W. VOLKER, Gregorio di Nissa. Filosofo e mistico, (tit. or. Gregor von Nyssa als Mystiker, Wiesbaden
1955), Milano 1993, 260.

45 ScAzz0s0, Introduzione alla ecclesiologia di san Basilio, 143 (si veda l'intero discorso sul mistero della
Chiesa alle pagine 171-236); cfr. J. QUASTEN, Patrologia. I Padri greci (secoli IV-V), vol. II, Torino 1980,
236.

46 Bas., Ep. 8, 4.
47 Cfr. Bas., Ep. 217, can. 75.

48 Per la prospettiva di una ecclesiologia eucaristica dopo il Concilio Vaticano II si veda lo studio di CATTANEO,
La Chiesa locale, 51-87. E importante la sottolineatura sulla teologia ortodossa rappresentata in questo
studio dal teologo ortodosso N. Afanas’ev che si rifa alla teologia patristica dei primi secoli.

49 GREG. NAz., Or. 32, 11.

229




=
=
=
<

Fondamenti ecclesiologici nei Padri Cappadoci

Sangue divenendo partecipi, attraverso I'Incarnazione e la vita sensibile del Verbo e
della sapienza»50. «Non sapete chi & colui che dovete ricevere? E colui che ha detto:
Io e mio Padre verremo a lui e dimoreremo presso di lui»51.

Gregorio di Nissa presenta il peccato come fonte della divisione della natura uma-
na. Il rimedio efficace & ’eucaristia. Questo suo approfondimento puo essere inteso
anche come rimedio per rifare la comunione con se stessi e con gli altri: «come
coloro che, avendo preso un veleno propinato con insidia, riescono ad estinguerne
la forza esiziale con un altro farmaco, ma anche ’antidoto deve penetrare come il
veleno dentro le viscere dell’'uomo perché da queste la forza del medicamento salu-
tare sia distribuita a tutto il corpo, cosi noi, dopo aver assaporato quel che disgrega
la nostra natura, avevamo di nuovo assoluto bisogno di Colui che riunifica quanto e
diviso, perché tale rimedio introdotto dentro di noi eliminasse con la propria efficacia
antitetica il male pernicioso gia penetrato nel nostro corpo»52.

3.3. Principi per una ecclesiologia di comunione

Ogni battezzato & chiamato a risvegliare in sé il desiderio della pace e dell’unita
all'interno della Chiesa locale. Gregorio di Nazianzo presenta alcuni principi che
possono essere utili e alla portata di tutti.

3.3.1. Il modo di parlare

Il parlare giusto e al momento opportuno, il parlare guidato dalla ragione, il si-
lenzio pill prezioso della parola, la lode «condita col sale» non per I’adulazione ma
come strada che conduce al bene supremo: «A me sciolgono la lingua e fanno alzare
la voce come fosse una tromba il presente beneficio e questo bellissimo spettacolo,
costituito da “i figli di Dio che erano dispersi”, riuniti “a formare una cosa sola” che
riposano sotto le stesse ali e che camminano verso la casa di Dio nella concordia,
congiunti nell’'unica armonia che appartiene al bene e allo Spirito»53;

3.3.2. L'umilta

Riconoscersi piccoli per raggiungere le cose del cielo, non essere nulla nel mon-

53
S

Bas., Ep. 8, 4.

o

1 Bas., De jejunio 1, 11.
GREG. NIs., Or. Cat. 27, 1.
53 GREG. NAz., Or. 6, 7; Ip., Or. 6, 2.

o
S

230



Damian Spataru

do ed essere al di sopra del mondo, essere fuori della carne ed essere nella carne,
essere coloro che hanno parte del Signore, essere poveri per il regno dei cieli ed
esercitare la regalita a causa della povertas4;

3.3.3. Servitore della Parola

Un altro modo per arrivare alla pace e all’'unita & il rimanere attaccato alla Pa-
rola e diventare servitore della Parola divina; essa € un buon consigliere e un buon
compagno, una guida per la strada che conduce in alto e un valido aiuto nel combat-
timento3s.

3.3.4. La preghiera

«Ma poiché la rapidita della pace non basta a garantire la sicurezza, se non ap-
pare qualche discorso a rafforzarla e Dio non viene in aiuto a questo discorso [...],
suvvia con preghiere e ragionamenti rendiamo stabile questa pace per quanto & nelle
nostre forze»56.

3.3.5. Il perdono

«[ assurdo che Dio ordini di perdonare non solo sette volte ma settanta volte sette
anche quelli che hanno peccato contro di noi, perché perdonando si ottiene il perdo-
no, e che poi noi offendiamo anche quelli che non ci hanno fatto niente, provando piu
piacere di quanto ne proviamo ricevendo benefici dagli altri»57.

4. I’elemento ministeriale

L’elemento ministeriale dell’ecclesiologia & costituito dal sacerdozio, visto nella
sua triplice dimensione: I’episcopato, presbiterato e il diaconato. Quello che & impor-

54 Cfr. GrReG. Naz., Or. 6, 2.
55 Cfr. GREG. Naz., Or. 6, 5.
56 GREG. NAZ., Or. 6, 12.

57 GREG. NAZ., Or. 22, 15; cfr. J. Mossay (a cura di), Grégoire de Nazianze. Discours 20-23, SC 270, Paris 1980,
195-197; A. RoMITA, L’atteggiamento di S. Basilio verso gli eretici e i non cristiani, in Nicolaus 8/1 (1980)
168-170.

231




=
=
=
<

Fondamenti ecclesiologici nei Padri Cappadoci

tante da sottolineare in questo studio non ¢ la differenza fra i diversi gradi gerarchici
ma la misura in cui il ministro sacro riesce a svolgere la sua attivita in comunione
con le altre Chiese locali.

4.1. L’ecclesiologia di comunione tra le Chiese particolari attraverso I’episcopato

Gregorio di Nissa ¢ un esempio per il ruolo importante che svolge nella Chiesa
d’Oriente58. Dopo la morte di Basilio continua I’opera di unita iniziata da suo fratello,
non solo a livello locale. Partecipa a diversi concili e sinodi dove si prendono decisioni
importanti per la vita della Chiesa: al Concilio di Antiochia (378) dove partecipa an-
che lui, si adotta un simbolo di fede che riconosce I'unita divina del Padre, del Figlio
e dello Spirito Santo e vengono firmati alcuni documenti di origine romana. A livello
dottrinale si tenta un approccio tra Melezio di Antiochia (il capo dei neo-niceni) e
Paolino (il capo dei vecchi-niceni di Antiochia). Si ipotizza che Gregorio abbia svolto
un ruolo importante in questo senso, avendo egli stesso contatti con i vecchi-niceni.
Nella Lettera 100 Basilio, scrivendo a Eusebio vescovo di Samosata, afferma il fatto
che Gregorio di Nissa riunisce dei Sinodi ad Ancira: «Infatti siamo circondati da
affari degni di ogni preoccupazione e tali che richiedono la tua collaborazione, per
I’elezione dei vescovi e per 'esame e lo studio di cio che si va concertando contro di
noi dalla semplicita di Gregorio di Nissa, che cerca di radunare dei sinodi ad Ancira
e che non tralascia alcuna occasione per recarci delle difficolta»59.

In una serie di viaggi Gregorio di Nissa riesce a creare I'unita all’interno di alcune
comunita lacerate dalle divisioni.

4.1.1. Il viaggio a Ibora

Ibora si trova vicino ad Anissa, sede del monastero fondato da Macrina e Basilio.
Un’ambasceria di Ibora si reca da Gregorio e gli chiede di provvedere di un nuovo
vescovo la loro citta. I.’elezione da parte di Gregorio era la garanzia della retta fede.
Gregorio riuscira in questa impresa, e questo fatto si vedra al Concilio di Costantino-
poli dove sara presente il vescovo di Ibora®o.

58 Cfr. Cod. Teod. XVI, 1, 3 (SC 497, 117).
59 Bas., Ep. 100; cfr. Iv., Ep. 58.

60 Cfr. P. MARAVAL, Un correspondant de Grégoire de Nazianze identifié: Pansophios d’Ibora, in VChr 42
(1988) 24-26.

232



Damian Spataru

4.1.2. Il soggiorno a Sebaste (379)

Gregorio di Nissa e invitato a regolare una situazione delicata a Sebaste. Sulla
sede vescovile di questa citta vi erano vescovi opposti al concilio di Nicea. L’intenzio-
ne di Gregorio & quella di eleggere un vescovo niceno. Alla fine Gregorio stesso sara
eletto come vescovo di questa citta, ma non senza contestazioni da parte di alcuni
sacerdoti e fedeli che metteranno in dubbio la sua ortodossia, accusandolo di aver ri-
conciliato i seguaci di Marcello d’Ancira6l. Gregorio si lamentera del comportamento
degli abitanti di Sebaste e si difendera richiamando due aspetti importanti:

a) Egli e stato incaricato dal Concilio di Antiochia di prendere una decisione ri-
guardo al partito di Marcello d’Ancira: «Noi abbiamo affermato con forza davanti al
Signore che non eravamo allontanati dalla fede dei Santi Padri e che non avevamo
fatto niente senza giudizio ed esame riguardo a quelli del partito di Marcello che
sono ritornati alla comunione ecclesiastica; ma & perché i fratelli e i colleghi ortodos-
si d’Oriente ci avevano incaricati di prendere una decisione per quello che concerne
questa gente, e con il loro accordo su cio che sara fatto, noi abbiamo regolato I'intera
faccenda»62.

b) La sua coscienza e quella di essersi sempre basato sull'insegnamento del Si-
gnore che e stato tramandato agli apostoli, insegnamento di cui egli stesso & diven-
tato uno strumento di trasmissione: «Noi confessiamo, in quello che ci riguarda,
che I'insegnamento dato da Gesu agli apostoli mentre gli trasmise “il mistero della
pieta”, e il fondamento e la radice della fede retta e sana, e crediamo che nulla esiste
di pit1 sublime e di pitu sicuro di questa tradizione»63.

4.1.3. La missione in Arabia e Gerusalemme

Il Concilio di Costantinopoli (381) incarica Gregorio di Nissa e il vescovo Elladio
di mettere in ordine le faccende comuni della Chiesa. Indipendentemente dal fatto
di essere vescovo di una piccola citta (il Nisseno) oppure vescovo di una grande citta
(Elladio), la meta deve essere la stessa per tutti e due: il buon ordine della Chiesa.
Le eventuali ricchezze e I'orgoglio non devono essere presi in considerazione. Per
questo motivo Gregorio afferma: «Se la dignita viene giudicata secondo il sacerdozio,
¢ uguale e unico che a noi e stato conferito dal Concilio il privilegio, o piuttosto la
carica, di rimettere in ordine gli affari comuni, di modo che in questa (dignita) noi

61 Cfr. GREG. NIs., Ep. 5.
62 GREG. NIS., Ep. 5, 2.
63 GREG. NIS., Ep. 5, 4.

233




=
=
=
<

Fondamenti ecclesiologici nei Padri Cappadoci

siamo uguali. Ma se siamo guardati in noi stessi, spogliandoci dalla dignita sacerdo-
tale, qualcuno ha piut dell’altro [...]?»64.

Una missione del tutto particolare, conferita a Gregorio di Nissa, & quella di an-
dare nella provincia di Arabia per ristabilire 'ordine ecclesiastico minacciato dalle
eresie: «In ragione dell’incarico che mi & stato affidato da colui che governa la nostra
vita, mi arrivo un ordine dal Santo Concilio, quello di andare in questi posti per rista-
bilire I'ordine nella Chiesa d’Arabia. E, siccome 1’Arabia ¢ al confine con la regione
di Gerusalemme, ho promesso di fare allo stesso modo con i capi delle sante Chiese
di Gerusalemme, un esame della loro situazione, perché questa (Chiesa) era tormen-
tata e perché avevano bisogno di un mediatore»65.

Proprio per la sua ortodossia Gregorio e mandato anche a Gerusalemme dove
era vescovo Cirillo ma quest’ultimo, per il fatto di esser stato ordinato da un vescovo
ariano, era sospettato dagli ortodossi. Lo scopo di Gregorio era quello di portare alla
comunione quelli che si erano allontanati dalla Chiesa®. La sua missione rimarra
senza esito positivo ed egli stesso sara amareggiato dal comportamento di quei cri-
stiani, ma provera, nello stesso tempo, la gioia di aver potuto pregare presso i luoghi
santio?.

Come abbiamo visto, Gregorio di Nissa, in modo particolare dopo la morte di
suo fratello Basilio, incaricato dal Sinodo di Antiochia e dal Concilio di Costantino-
poli, inizia un periodo tutto dedicato all’intento di eliminare le eresie, motivo delle
divergenze all’interno delle comunita cristiane, e a creare I'unita attorno al vescovo
locale, garante della fede ortodossa del concilio di Nicea.

L’attivita di Gregorio, svolta anche oltre i confini della sua piccola citta di Nissa,
ci dimostra il desiderio e I'importanza della comunione con le altre Chiese e rivela
I'idea di un inizio di universalita della Chiesa. Solo la comunione con gli altri vescovi
saldati sull'insegnamento di Gesu tramandato agli apostoli e ai loro successori, puo
garantire I'unita della Chiesa e ’armonia nella comunita.

Gli accenni di Gregorio di Nissa alla comunione rimangono purtroppo limitati alla
Chiesa d’Oriente e non vanno oltre. Questa realta ¢ anche normale. Gregorio agisce
come delegato dei Concili, e non di propria iniziativa come fa Basilio. E percid dovere
dei Concili mettersi in relazione con la Chiesa d’Occidente e con il vescovo di Roma.

64 GREG. NI1S., Ep. 1, 31-32.

65 GREG. NIs., Ep. 2, 12.

66 Cfr. A. bE VOGUE, Histoire littéraire du mouvement monastique dans l’antiquité, vol. 2, Paris 1993, 35.
67 Cfr. GrReG. Nis., Ep. 3, 3-4.

234



Damian Spataru

4.2. Cenni di ecclesiologia universale attraverso la collegialita episcopale
e il ministero petrino
11 dossier delle Lettere di Basilio indirizzate ad Atanasio, ai vescovi orientali ed
occidentali e la Lettera al papa Damaso forniscono alcune nozioni ecclesiologiche di
Basilio, non fissate ancora sistematicamente, e un’idea di comunione non del tutto
definita tra le Chiese orientali e occidentali e con il papa Damaso.

4.2.1. La comunione con i vescovi orientali

In un primo momento si nota il grande desiderio di Basilio di tenere uniti a sé
tutti i vescovi e i corepiscopi della sua diocesi. Basilio desidera che la collegialita epi-
scopale sia vissuta da tutti i vescovi, condizione richiesta anche dai Concili quando si
devono prendere delle decisioni in comune per la vita della Chiesa. Uno dei momenti
in cui si manifesta con concretezza la collegialita dei vescovi & quello della consa-
crazione episcopale. Da quando il Concilio di Nicea prescrive la presenza a questo
atto liturgico, se ¢ possibile, di tutti i vescovi, oppure almeno di tre della provincia
ecclesiastica, questo vale come norma che si vuole rispettare anche in circostanze
assai difficili e che sempre viene ricordata6s.

Il suo senso di grande responsabilita conduce Basilio a preoccuparsi delle altre
Chiese, le cui innumerevoli difficolta lo opprimono. Per tentare di fare progredire la
pacificazione delle Chiese, Basilio percorre in ogni senso la diocesi di cui & metro-
polita. Non esita a intraprendere dei giri pastorali nelle province limitrofe oppure
in Armenia, soprattutto per intrattenersi con i vescovi, a volte riuniti in Sinodo; si
assicura della rettitudine della loro fede, stabilisce o ristabilisce con loro la comu-
nione, riconduce sul giusto cammino coloro che si smarriscono, ricordando loro la
professione di fede nicena e la tradizione dei Padri.

Ai vescovi d’Egitto in esilio, Basilio manifesta il desiderio di unita. Egli & assetato
dal desiderio di trovare dei vescovi che siano rimasti saldi nelle tradizioni aposto-
liche: «Cio che maggiormente mi spinge al desiderio di unirmi a voi & la fama dello
zelo della vostra pieta per I'ortodossia, e cioe che la fermezza del vostro cuore non fu
scossa né dalla quantita dei libri, né dalla varieta delle false argomentazioni. Ma voi
avete disconosciuto quelli che introducevano novita contrarie agli insegnamenti apo-
stolici, e non vi siete piegati a tollerare in silenzio il danno perpetrato da loro»69.

Il tema della Chiesa afflitta da tante eresie mette in rilievo il pensiero di Basi-

68 Cfr. Nic. I, can. 6 (COD 9, 8-17); Laod. can. 12 (Joannou I/2, 10-17).
69 BASs., Ep. 265, 2 (Court. III, 128).

235




=
=
=
<

Fondamenti ecclesiologici nei Padri Cappadoci

lio sull'universalita della Chiesa che troviamo espressa con molte immagini. Una di
queste rappresenta il desiderio di Basilio per I'unita. Questo & un desiderio pieno
di speranza: «In qualche luogo della terra vi sono ancora coloro che dimostrano il
segno inconfondibile dei discepoli di Cristo. La nostra situazione, dunque, mi & parsa
simile ad astri in una costellazione notturna, brillanti gli uni in una parte del cielo,
gli altri in un’altra, il cui splendore e gia di per sé gradito, ma pili ancora in quanto
inatteso»70.

Sara un altro fatto a spingere Basilio ad invocare I'aiuto degli altri vescovi: le
riunioni o i Sinodi locali non potevano risolvere i problemi pili gravi provocati dalle
eresie. Gregorio di Nazianzo, dopo il soggiorno sulla cattedra episcopale di Costanti-
nopoli (382), a causa dell’esperienza con i numerosi Sinodi precedenti manifesta la
loro inconsistenza con queste parole: «Se devo dire la verita, mi sento disposto a evi-
tare ogni convegno di vescovi; poiché non ho mai visto un sinodo condotto a un esito
felice, e che rimediasse, e non piuttosto aggravasse, i mali esistenti. Infatti, la rivalita
e I’ambizione sono piu forti della ragione — non mi si ritenga stravagante se parlo
cosi — e un mediatore ¢ piu probabile che incorra lui stesso in qualche imputazione
piuttosto che eliminare le imputazioni cui sono assoggettati gli altri»71.

4.2.2. La comunione con i vescovi occidentali

La grande confusione delle Chiese spinge comunque Basilio a rivolgersi ai vescovi
occidentali e al vescovo di Roma. L’appello che Basilio fa a Roma e una tradizione
delle Chiese che si trovano in difficolta. La Prima Lettera di Clemente Romano ai Co-
rinzi & un primo accenno in questo senso. Ignazio di Antiochia si rivolge alla Chiesa di
Roma che egli qualifica «presidente della carita»?2, cioe «capo dell'universo cristia-
no»73. Ignazio saluta in essa la Chiesa dove Pietro e Paolo «hanno dato ordini»74, la
Chiesa che esercita con Cristo I’episkopé sulla Chiesa di Antiochia, in quel momento
priva del suo vescovo. Ireneo di Lione, nel momento dell’apparizione della gnosi, evi-

70 Bas., Ep. 154 (Court. II, 78-79).

71 GREG. NAZ., Ep. 130, 1-2 ; Ip., Or. 22, 14 (SC 270, 250); cfr. J. MossAY, Grégoire de Nazianze. Discours 20-
23, SC 270, Paris 1980, 250, nota 1; F. TrisoGLI0, Ecclesiologia, in Rivista lasalliana 40/1-4 (1973) 368; C.
CrivI — 1. CosTA (a cura di), Gregorio Nazianzeno. Poesie/2, CTP 150, Roma 1999, 26-27.

72 Cfr. IGNAZIO DI ANTIOCHIA, Ad Rom. preamb. (SC 10, 106).

73 Cfr. R. MINNERATH, La tradizione dottrinale del primato di Pietro nel primo millennio, in AA.VV., Il primato
del successore di Pietro nel ministero della Chiesa. Considerazioni della Congregazione per la Dottrina
della Fede, Documenti e studi 19, Citta del Vaticano 2002, 51-53.

74 Cfr. IGNAZIO DI ANTIOCHIA, Ad Rom. 4, 3 (SC 10, 113).

236



Damian Spataru

denzia I'importanza del legame fra la tradizione e la successione apostolica.

Schatz afferma: «Dalla Chiesa della tradizione nella quale il legame con 1’origi-
ne e particolarmente forte, diventa la Chiesa della capitale che comunica al mondo
intero le loro leggi; dalla Roma della paradosi che testimonia diventa la Roma della
legislazione che comanda»75.

Costatiamo di seguito che I’attivita episcopale di Basilio non & limitata alla realta
spaziale della Cappadocia ma prende una dimensione universale che vuole coinvol-
gere l'intera cristianita: 'unita e la pace della Chiesa devono diventare la brama di
ogni rappresentante di essa. La Lettera 204 mostra la coscienza di Basilio di essere
in comunione con la Chiesa universale: «uniti per lo stesso pensiero»76. Scazzoso
afferma: «Anche se 1'Oriente, piu che il senso giuridico, ha mantenuto il senso della
natura spirituale e sacramentale del vescovo, il pastore supremo, non per questo li-
mita il suo interesse alla propria diocesi. Infatti, i vescovi, secondo I’antica tradizione
risalente a san Paolo, sono in relazione epistolare con le Chiese di quei popoli che
hanno bisogno di sussidi e di aiuti materiali e morali, né la Chiesa &€ minimamente
concepibile senza vescovo, dato che “Apostolorum locum episcopi tenent” (Girolamo
Ep. 41: PL 22, 476) e, di conseguenza, il pastore capo ha la responsabilita di mante-
nere salvo il proprio gregge lottando in favore della verita e contrapponendosi all’er-
rore (Bas., Ep. 214, 4: Court. II, 206) [...]. Dunque agli occhi dei Padri Cappadoci il
vescovo porta I'aureola della santita e della dignita sacerdotale come al tempo della
Chiesa apostolica»?7. Alcuni esempi mostrano chiaramente I’animo aperto di Basilio
e la sua idea di universalita della Chiesa.

Nella Lettera 203 Basilio chiede I'invio di una missione occidentale che possa os-
servare sul posto la situazione e riallacciare i rapporti con la Chiesa antiochena: «In-
fatti il Signore ha diviso, si, le isole dai continenti attraverso il mare, ma ha congiunto
gli isolani ai continenti attraverso la carita. Nulla ci divide gli uni dagli altri, o fratelli,
se non vogliamo dividerci di nostra volonta. Uno solo & il Signore, una sola la fede,
medesima la speranza. Sia che voi vi consideriate capo di tutta quanta la Chiesa, il
capo non puo dire ai piedi: “non ho bisogno di voi”; sia che vi poniate in un altro pun-
to nell’ordine dei membri della Chiesa, non potete dire a noi, che siamo ordinati nel
medesimo corpo: “non abbiamo bisogno di voi”. Infatti una mano ha bisogno dell’al-
tra, e un piede rende saldo ’altro, e gli occhi vedono chiaramente solo se guardano

75 K. ScHAtz, Il primato del papa. La sua storia dalle origini fino ai nostri giorni (tit. or. Der pdpstliche Pri-
mat. Seine Geschichte von den Urspriingen bis zur Gegenwart, Wiirzburg 1990), Brescia 1996, 47.

76 BAs., Ep. 204, 7.

77 ScAzz0s0, Introduzione alla ecclesiologia di San Basilio, 241-242.

237




=
=
=
<

Fondamenti ecclesiologici nei Padri Cappadoci

insieme. Noi infatti ammettiamo la nostra debolezza e chiediamo il vostro appoggio.
Sappiamo che, anche se non sarete presenti materialmente, almeno con I'aiuto delle
preghiere ci sarete di grande utilita nelle circostanze piu impegnative»78.

Nello scisma antiocheno riemerge il ruolo di Basilio di mediatore e rappacificato-
re tra Oriente e Occidente. Gli appelli all’Occidente fanno vedere il ruolo di mediatore
di Basilio. Egli cerca di risolvere i problemi con il consenso dei vescovi occidentali e
diventa in questo modo il protagonista e 'ambasciatore di quella pace, di quell’an-
tica stabilita e concordia nella fede che le Chiese conoscevano prima dello scisma e
dell’arianesimo: «Siamo venuti a questa ambasceria e a questa mediazione senza
inganni né artificio, ma per desiderio di pace e dell’'unione reciproca di tutti noi che
nutriamo gli stessi sentimenti sulla dottrina che riguarda la Chiesa»79.

4.2.3. Lo scambio epistolare

Un altro fattore importante che fa intravedere 'idea dell’universalita della Chiesa
¢ lo scambio epistolare. Questa € una prassi in uso gia a partire dai secoli precedenti
che aumenta in questo periodo, costituendo un segno di comunione fra le Chiese e
un vincolo di collegialita fra i vescovi. Basilio scrive al vescovo di Milano, Ambrogio,
queste parole: «Grandi e numerosi sono i doni di nostro Signore, e non & possibile
misurare la loro grandezza né enumerare la loro quantita. Uno dei massimi doni, per
color che sanno accogliere i suoi benefici (e di questo si tratta ora), € che ha concesso
a noi, separati dalla lontananza dei luoghi, di essere vicini attraverso il colloquio
concesso dagli scritti. Egli ha concesso il beneficio di conoscerci in un duplice modo:
uno attraverso gli incontri, I’altro attraverso il colloquio epistolare»80.

I vescovi di Roma si distinguono particolarmente in questa attivita pastorale ed &
a questo proposito sufficiente ricordare i papi Clemente Romano, Vittore I, Dionigi.
Clemente Romano interviene nelle discordie emerse nella comunita di Corinto ed
insiste sul principio della successione, garanzia dell’ordine nella comunita; il papa
Vittore I interviene in materia di una disciplina che riguarda la Chiesa universale:
eccetto la Chiesa di Efeso, tutte le comunita condivisero la tradizione romana di ce-
lebrare la festa della Pasqua la domenica, invece di celebrarla il 14 Nisan; il papa

78 BAs., Ep. 203, 3.
79 Bas., Ep. 82; cfr. Ep. 66, 1.

80 Bas., Ep. 197, 1; cfr. R. PouchEr, Le combat pur la paix des Eglises, un leitmotiv épistolaire de saint Basile,
in AA.VV., Recherches et tradition. Mélanges patristiques offerts a H. Crouzel, ThH 88, Paris 1992, 211-
227.

238



Damian Spataru

Dionigi aiuta la comunita di Cesarea di Cappadocia che soffre per le invasioni barba-
riche8!. A proposito di quest’ultimo Basilio ha parole di grande rispetto: «Sappiamo
infatti (secondo quanto ci ¢ tramandato), per esserne informati dai nostri padri che
sono stati interrogati e dalle lettere tuttora custodite presso di noi, che quel Dionigi,
il beatissimo vescovo che si distinse presso di voi per la sollecitudine nella fede e
per ogni altra virtu, veniva a visitare con delle lettere la nostra Chiesa di Cesarea,
che consolava per lettera i nostri padri e che mandava a riscattare dalla schiavitu i
fratelli»82.

La Lettera di papa Giulio 1 (337-352) indirizzata ai vescovi orientali evidenzia
I'importanza dello scambio epistolare: «Doveva essere scritto a tutti noi, affinché in
questo modo da tutti venisse stabilito cio che & giusto; i colpiti infatti erano vescovi; e
non erano colpite Chiese causali, ma tra quelle che gli stessi apostoli guidarono per-
sonalmente. Per quale motivo particolarmente circa la Chiesa di Alessandria non fu
scritto a noi? Forse ignorate che questa era la consuetudine: che venga scritto prima
a noi, e cosl venga stabilito cio che e giusto? Se dunque era sospettato qualcosa del
genere nei confronti del vescovo di la, doveva essere scritto alla Chiesa di qui»83.

4.2.4. La collegialita e la successione apostolica

L’idea della collegialita dei vescovi nei Padri Cappadoci & messa spesso in re-
lazione con le controversie trinitarie e rimanda in modo indiretto al concetto della
successione apostolica. Non solo Basilio, ma anche Gregorio di Nazianzo e Gregorio
di Nissa hanno vegliato sulla Chiesa locale e in nessuno di loro & venuto meno questo
dovere del ministero episcopale.

La collegialita episcopale ¢ segno di unita. Al vescovo Atarbio di Neocesarea,
Basilio rimprovera il silenzio affermando I'importanza della comunione con gli altri
vescovi. Solo in questo modo si fa vedere la sollecitudine comune per I'unita delle
Chiese: «Sappi, infatti, che se noi non sosteniamo per le Chiese una lotta pari a quella
che conducono gli avversari della sana dottrina per la loro distruzione e il loro com-
pleto annientamento, nulla puo impedire che la verita perisca, cancellata dai nemici,
e che anche noi partecipiamo alla condanna, per non aver dimostrato, con ogni zelo
e cura, nella concordia reciproca e nella comune aspirazione a Dio, la sollecitudine

81 Cfr. B. STUDER, Papato, in DACL 1, 2641.
82 Bas., Ep. 70 (Court. I, 165-166).

83 Tunius I, Ep. "Avéyvov 10 ypauata ad Antiochenos, a. 341 (Manst 11, 10 C; DH 13003); cfr. ScHATz, Il primato
del papa, 65-66.

239




=
=
=
<

Fondamenti ecclesiologici nei Padri Cappadoci

da noi dovuta per I'unita delle Chiese. Ti prego dunque: caccia dal tuo animo la con-
vinzione di non aver bisogno della comunione con alcun altro. Non &, infatti, degno
di chi cammina secondo carita, né di chi compie il comando del Signore, separarsi
dal contatto con i fratelli»84.

Al vescovo Ascolio di Tessalonica, Basilio scrive: «Ti prego poi anche di non li-
mitare la nostra gioia a questo assaggio, ma di scrivere ogni qualvolta te se ne offra
I'occasione, di accrescere i tuoi sentimenti verso di noi con incontri frequenti e di
mostrarci come vivono in concordia le vostre Chiese»85. Basilio afferma che ¢ un
grande compito lavorare per I'unita della Chiesa: «Unificarla e condurla all’'unita
armonica di un solo corpo & compito unicamente di Colui che & capace di donare alle
ossa senza linfa la possibilita di tornare in nervi e in carne, per mezzo della sua inef-
fabile potenza. Tuttavia, il Signore compie tutte le cose grandi per mezzo di coloro
che sono degni di lui»86.

5. Conclusione

Abbiamo visto la situazione difficile della Chiesa cappadoce e alcuni accenni di
natura ecclesiologica promossi con successo dai tre Padri.

I cappadoci non sono solo dei critici alla situazione esistente. La loro & una cri-
tica costruttiva. Essi, infatti, diventano dei veri protagonisti nello sforzo di ridare
alla Chiesa il suo «antico splendore»87, I’«antica stabilita e I’antica concordia nella
fede»88, «la forza attraverso la concordia», di «unificarla e condurla all’unita armo-
nica di un solo corpo»89 per riacquistare «l’antico vanto dell’ortodossia»99.

Attraverso una formazione intellettuale e spirituale considerevole, con un giusto
approccio tra la cultura greca e il messaggio cristiano, con una fede maturata dalle
vicissitudini del tempo (una situazione economica precaria) e dall’eresia, e con una

84 Bas., Ep. 65.

85 Bas., Ep. 154.

86 Bas., Ep. 66, 2.

87 Cfr. Bas., Ep. 28, 1.
88 Bas., Ep. 66, 1.

89 Bas., Ep. 66, 2.

90 Bas., Ep. 92, 3; cfr. K. KoSCHORKE, Spuren der alten Liebe: Studien zum Kirchenbegriff des Basilius von
Cesarea, Freiburg 1991, 33.

240



Damian Spataru

pratica religiosa esemplare, i cappadoci riportano la Chiesa di allora, lacerata dal
male umano, ad un rinnovamento strutturale e spirituale degno di essere ricordato
dagli studi ecclesiologici attuali.

Non ci sono dubbi, leggendo i Padri, che il fondamento della Chiesa & «I’eredita
che Gesut come Dio cred e come uomo eredito, che la Legge prefiguro, che la grazia
portd a compimento, che Cristo rinnovo; che i profeti formarono, di cui gli apostoli
strinsero i legami, di cui gli evangelisti fornirono I’assetto»91.

Gli elementi ecclesiologici che stanno alla base della fioritura spirituale e che
vengono accennati dai Padri sono questi: I'importanza di tutti i battezzati nella loro
diversita di ministeri e carismi guidati dallo Spirito Santo verso I'unico Bene; I'im-
magine della Chiesa come grembo e spazio di realizzazione spirituale; 'immagine
della Chiesa come corpo in cui ogni membro, come nel corpo umano, deve svolgere
un ruolo complementare e non sovversivo per concretizzare la vera comunione; I'im-
portanza della Sacra Scrittura come fonte di ogni discorso e di nutrimento spirituale;
I'immagine trinitaria e ’eucaristica come modello e centro della comunione tra i
membri della Chiesa locale, particolare e universale.

Nell’attivita dei Padri che si rispecchia in modo specifico nell'impegno per 'uni-
ta della Chiesa abbiamo visto che da una parte il loro episcopato e vissuto in modo
proficuo al livello della Chiesa locale, e che, dall’altra parte, esistono delle manife-
stazioni di estensione dell’attivita episcopale al di fuori della sfera orientale, fino a
congiungersi con molte Chiese occidentali e con la Chiesa di Roma.

L'unita della Chiesa, fondata sugli elementi sopra menzionati, ma anche sull’epi-
scopato, sulla collegialita episcopale e sul ministero petrino, e la radice della plurali-
ta e della diversita dei ministeri, dei carismi e delle varie forme di apostolato nonché
della diversita di tradizioni liturgiche e cultuali tra le diverse Chiese. Infatti, i Padri
desiderano una Chiesa unita nella fede, nell’amore e sotto un solo capo, Gesu Cristo,
e non una Chiesa a cui manchi la caratteristica della diversita. In questo senso si e
accennato al ruolo mediatore svolto da Gregorio di Nissa e da Basilio.

Fra tutti questi elementi ecclesiologici, &€ uno che alla fine deve primeggiare. Se-
condo il pensiero del Nisseno, se tutti si lasciassero guidare dall’amore, se una sola
speranza pervadesse tutti, allora subentrerebbe la condizione della piena unita: «al-
lora quello che si salva risulta essere un’unita, perché tutti si riducono I'uno con
I’altro all’'unita, nell’essere connaturati con I'unico bene»92.

91 GREG. NAZ., Or. 4, 67.

92 GREG. N1S., Hom. in Cant. Cantic. 15.

241




=
2
c
<

Fondamenti ecclesiologici nei Padri Cappadoci

Questa unita & attuata grazie all’'unita con lo Spirito Santo e porta al risultato per
cui tutti sono un solo corpo e un solo spirito93. Quest’unico corpo ¢ la Chiesa e questa
sua unita rispecchia I'unita divina. Ma anche se «questo alto fine si possa non rag-
giungere sulla terra, esso e tuttavia un punto fermo a cui tende I'intero sviluppo, e
che si realizzera nell’aldila, quando il peccato sara scomparso e tutti parteciperanno
al bene»%4.

93 Cfr. ibid.

94 VOLKER, Gregorio di Nissa, 98.

242



