
ArticolJli S IU XINV 2/2009) 1 - A

ondament1 ecclesiologic1 nel T1 appadocı

Damlan Spataru
Rıvera (Cantone Ticino)

IntroduzlJ]one

Non mot1vo 11 e0l0go0 Möhler alfermava: «F er STATIO fortemente
stimolante 10 STtUd1IO del Padri VI ho TOVATlO CTrISt1anesImMmO COS] VIVO, COS]I moderno,
COS] r1cCC0O0!/»1 un affermazione che Aistanza (1 quasiıi uemila ann]l, VISTO 10 SVIlup-

eCcClesi010g1CO, G1 DUO fare Aubbio In realta, ne Chlesa del DrImI1 SeCOlIL, G]
(0)I10 verilicati 110  —> SOl0o 11 COTaggl0 del martirı anche L abbandono Chlesa da
parte (1 maoltI! cristianl, L’allontanamento L’indifferenza dall insegnamento SCT1Ittur1-
STI1ICO (1l angelo da quello tradizionale (1 ONCUI

LO STOrZO DrIMaAarI0 del Cappadocı quello (1 fissare meglio0 fondamenti EeCccles1i0-
logicI propria Chiesa Ocale), (1 garantirle la Salute spirituale DOL, In
cCondo momen(TOo, (1 CEICaLE allaccliamento COIl le altre Chlilese orlentalIl Occiden-
tali In QUESTO G] poträa parlare 110  —> dell isolamento Chiesa locale
Chiese locali (1 ula COSCIeNZAa graduale (1 universalita che In C55€ G] sviluppava.

L’ecclesiologla del Cappadocıi un ecclesiologla trıinitarla ed EUCATISTICA. che ha
10 (1 CLCEALE la COMUNIONE Ira battezzatl partire Dpropria Q10Ce-
G] riunita ntorno 1 DrOoprIO VESCOVO fino alle Chlilese DIU ontane, quelle orlentalı
quelle Occidentall. ntorno QUESTO oblettivo COMNULE G] CoNcenTtIra "Intera attivita del
VESCOVI Basilio 11 Grande, TegOr10 (1 1553 Tegor10 (1 aZl1lanzo «| HCL QUESTO
bblamo 2CCeitaio 11 TONO epISsCONale»2.

MÖHLER, DIie Finheit In der Kirche der das Prinziıp Ades KatAholizismus dargeste m (Jeist der Kirchen-
vyater der el RFSFIenNn ahrhunderte (tr 1t. L’Untta Ne: C(NIesa. CIOP f DFINCLDLO Adel Cattolicesimo SECONdO
IO SHEFLLO Adei Fa C(’hiesa Adei DrIM. Raı SECOLL, Koma übingen 1X235 C1itato In (LATTANEO, La
C(’hiesa localte, I fondament: eCCLESLOLOGLCL Ia S77  S MISSIONE Ne: LEOLOgLA Hostconciiiare, (itta del Vaticano
2003, 45

(1BEG (}r 2

2719219

RTLu XIV (2/2009) 219-242Articoli

Fondamenti ecclesiologici nei Padri Cappadoci

Damian Spataru
Rivera (Cantone Ticino)

1. Introduzione 

Non senza motivo il teologo J. A. Möhler affermava: «Per me è stato fortemente 
stimolante lo studio dei Padri: vi ho trovato un cristianesimo così vivo, così moderno, 
così ricco!»1. È un’affermazione che a distanza di quasi duemila anni, visto lo svilup-
po ecclesiologico, si può fare senza dubbio. In realtà, nella Chiesa dei primi secoli, si 
sono verificati non solo il coraggio dei martiri ma anche l’abbandono della Chiesa da 
parte di molti cristiani, l’allontanamento e l’indifferenza dall’insegnamento scritturi-
stico (il Vangelo) e da quello tradizionale (i Concili). 

Lo sforzo primario dei Cappadoci è quello di fissare meglio i fondamenti ecclesio-
logici della propria Chiesa (locale), di garantirle la salute spirituale e poi, in un se-
condo momento, di cercare un allacciamento con le altre Chiese orientali e occiden-
tali. In questo senso si potrà parlare non dell’isolamento della Chiesa locale o delle 
Chiese locali ma di una coscienza graduale di universalità che in esse si sviluppava. 

L’ecclesiologia dei cappadoci è un’ecclesiologia trinitaria ed eucaristica che ha 
lo scopo di creare la comunione fra tutti i battezzati a partire dalla propria dioce-
si riunita intorno al proprio vescovo fino alle Chiese più lontane, quelle orientali e 
quelle occidentali. Intorno a questo obiettivo comune si concentra l’intera attività dei 
vescovi Basilio il Grande, Gregorio di Nissa e Gregorio di Nazianzo: «[…] per questo 
abbiamo accettato il trono episcopale»2. 

1	 J. A. Möhler, Die Einheit in der Kirche oder das Prinzip des Katholizismus dargestellt im Geist der Kirchen-
väter der drei ersten Jahrhunderte (tr. it. L’Unità nella Chiesa: cioè il principio del cattolicesimo secondo 
lo spirito dei Padri della Chiesa dei primi tre secoli, Roma 1969), Tübingen 1825 citato in A. Cattaneo, La 
Chiesa locale, I fondamenti ecclesiologici e la sua missione nella teologia postconciliare, Città del Vaticano 
2003, 45. 

2	 Greg. Naz., Or. 22, 14.



FOondament: ecclesiologicı ala Padrı Cappadocı

Una realta che G1 Qeve ACCGCELNNALE dall’inizIio0 la SEegueCNTe: Ciffieile cogliere 11
pIeNO significato parola COMUNIONE ne Chiesa del SeCcolo. LO StUd10S0 De
T1e5 analizza la NOZIONE (1 KOInonia nell’ accezione (1 Basilio. 653 110  —> DUO 65506 -ODTLUN7 Tattatia (COLNE ula NOZIONE giuridica eEsSaftamentTfe determinata, COS] (COLNE STAa
elaborata DIU tardı Le CoNdIizionI!i giuridiche KOInOonia 110  —> (0)I10 E6AaTftfe Questa
NOzZIONEe 110  —> DUO C5561€ determmmnata Cal PDUunNTO (1 VISTAa SIUr1IdicoS.

L’unita Chiesa G] TOVA ne KOInOonia del VESCOVI riunıitı ne fede nel-
L’amore SO SO10 (‚apo es11 G(risto Ma (OVve G] TOVA la vVeIrId koinonia? Basilio
vuole MOSITATEe che Iu1 G] TOVA ne vVeIrId fede che la KOInOonia (OIl Iu1 quella OIU-
cta4 L’esclusione KOInOnia Causaltla dall’eresia C(on 0 ereticıI 110  —> DUO E615(TeTre
KOInOnIa perche e56S51 G] TOVANO fuori Chiesa>s Ou1 Interviene elemento
cottolineato bene da De T1Ies Egli ferma che C1 ()I10 anche SIfUAZIONI In C111
ira le Chiese localı G] verilicano del pICccolI Inconvenlent1i In QUESTO 110  —> G] DUO
parlare (1 ULla KOiInonia perfetta, neanche (1 ula rOotitura definitiva. s 1 TIralita (1
{1DO (1 SC1I5MAa (1 11 SCISMAaLtICI appartengono In ualche modo alla Chiesa Ou1 G] vede
(COLNE la NOZIONE (1 Basıilio GL KOInOonia G1A. DOCO DrecIisa giuridicamente®.

(1 11 esempI mMeSss1i disposizione (dal Padri Cappadocı (0)I10 rappresentativl. GS1
presentano ULla Chlesa (livisa ne STeSSO empoO alcune linee che potreb-
bero C5561€ utili HCL ulteriore approfondimento dell’ecclesiologia attualer.

(ir RIES, DIie (ösorge Ades Bastlius Adie Finheit der Kirche m Streit mMr aps Damasus, ()CP
47/1, Koma 1951, 58

(ir ED. 204,
(ir ED. 214,
(ir ED. 15855 (L  S RIES, DIie (ösorge Ades A Bastlius,
Per gltrı Cenn] ecclesiologici nel TI cappadoci G1 DOSSOTL0 COonNsultare: ‚ATTIFOL, L’ecctiestotogte Ade
SCHNT Bastle, In ÖS rient Az3x1 (1922) Y-13: VISCHER, Bastlius der ( FOSSE. Untersuchungen einem
Kirchenvater Ades Dierten ahrhunderts 4S 1953, D2-(2: DANIELOU, Les symOÖotes chretiens primittfs,
Parıs 1961, 65-76: KARMIRIS, L’ecctiestotogia Adei FF gerarchlt (ın STeECO), Atene 1962: HITESCU, Aspecte
alfe ectiestotogtiel Ia Sfinttt Prei Terarhi, In St11C1 teologice 14 (1962) 395-413:; MURAILLE, L’Eglise Ade
POLKUMeEeNe d apres Saint Gregotre de ANaztitanze. ANotes Sr P’untte [’untversalite, In Ephemerides Theolo-
J1Ca€ LOvanlenses (1968) 154-17/8: RIVOSEIN, L’ecctiestotogte de Saint Bastle fe ran In Messager
(le | Exarcat Au patriarche Europe Oecidentale 17 (1969) a-1 BOBRINSKOY, Liturgte pf7

ecctestotogite irıinitarıie de SCHNT Bastle, In Verbum aro A (1969) 1-32; Z, ASpectos eCLESLOLOGLCOS
Ia LEOLOGLA de Bastlio n Lesareda, In cr1ıpta theologica (1970) {-38; Igiesta: fondamento LEOLOGLCO

Organizacion Basıilio Ade ( esarea, DISS., amplona 1979):; (JORDINI, HOPOtLO n IO net IV secolo,
In (a (CUTL (1), StOria CALeSa, vol lorine 395-402: 1 RISOGLIO, San Gregorto n Va-
ZIANZO In GQUAFraNLENNLO n SC (1925-1965), In Rıvista lIasalliana (1973) 367-377: /IZIOLULAS,
La dimensione pneumalotlogtia C AieS$a, In ( OoMMUNIO 468 10-18:; (RIBOMONT, Invitations pf7

reproches de Bastle, In ®eM1NAarı„umM A{ (19/795) 336-352: JE ARDES, Le Patriarcalt DGECUHMENILGLE ans
l’Eglise orthodoxe, Theologie historique 3 Parıs 1979, 61-78: SCAZZOSO, Introduzione alta eCCLeSLOLOgLA

AH)220

Fondamenti ecclesiologici nei Padri Cappadoci

A
rt

ic
ol

i

Una realtà che si deve accennare dall’inizio è la seguente: è difficile cogliere il 
pieno significato della parola comunione nella Chiesa del IV secolo. Lo studioso De 
Vries analizza la nozione di koinonia nell’accezione di Basilio. Essa non può esse-
re trattata come una nozione giuridica esattamente determinata, così come è stata 
elaborata più tardi. Le condizioni giuridiche della koinonia non sono esatte. Questa 
nozione non può essere determinata dal punto di vista giuridico3.

L’unità della Chiesa si trova nella koinonia dei vescovi riuniti nella fede e nel-
l’amore sotto un solo Capo Gesù Cristo. Ma dove si trova la vera koinonia? Basilio 
vuole mostrare che lui si trova nella vera fede e che la koinonia con lui è quella giu-
sta4. L’esclusione dalla koinonia è causata dall’eresia. Con gli eretici non può esistere 
koinonia perché essi si trovano fuori della Chiesa5. Qui interviene un nuovo elemento 
sottolineato bene da De Vries. Egli afferma che ci sono anche delle situazioni in cui 
tra le Chiese locali si verificano dei piccoli inconvenienti. In questo senso non si può 
parlare di una koinonia perfetta, ma neanche di una rottura definitiva. Si tratta di un 
tipo di scisma. Gli scismatici appartengono in qualche modo alla Chiesa. Qui si vede 
come la nozione di Basilio sulla koinonia sia poco precisa giuridicamente6.

Gli esempi messi a disposizione dai Padri Cappadoci sono rappresentativi. Essi 
presentano una Chiesa divisa e nello stesso tempo avanzano alcune linee che potreb-
bero essere utili per un ulteriore approfondimento dell’ecclesiologia attuale7.

3	 Cfr. W. de Vries, Die Obsorge des hl. Basilius um die Einheit der Kirche im Streit mit Papst Damasus, OCP 
47/1, Roma 1981, 58.

4	 Cfr. Bas., Ep. 204, 7.

5	 Cfr. Bas., Ep. 214, 2.

6	 Cfr. Bas., Ep. 188, can. 1; de Vries, Die Obsorge des hl. Basilius, 60.

7	 Per altri cenni ecclesiologici nei Padri cappadoci si possono consultare: P. Battifol, L’ecclésiologie de 
saint Basile, in Echos d’Orient 21 (1922) 9-13; L. Vischer, Basilius der Grosse. Untersuchungen zu einem 
Kirchenvater des vierten Jahrhunderts, Basel 1953, 52-72; J. Danielou, Les symboles chrétiens primitifs, 
Paris 1961, 65-76; I. Karmiris, L’ecclesiologia dei tre gerarchi (in greco), Atene 1962; N. Chitescu, Aspecte 
ale eclesiologiei la Sfintii trei Ierarhi, in Studii teologice 14 (1962) 395-413; Ph. Muraille, L’Église de 
l’oikuménè d’après Saint Grégoire de Nazianze. Notes sur l’unité e l’universalité, in Ephemerides Theolo-
gicae Lovanienses 44 (1968) 154-178; B. Krivosein, L’ecclesiologie de Saint Basile le Grand, in Messager 
de l’Exarcat du patriarche russe en Europe occidentale 17/1 (1969) 75-102; B. Bobrinskoy, Liturgie et 
ecclésiologie trinitarie de saint Basile, in Verbum Caro 23 (1969) 1-32; I. Ibañez, Aspectos eclesiologicos 
en la teologia de Basilio di Cesarea, in Scripta theologica 2 (1970) 7-38; Id., Iglesia: fondamento teologico 
y organizacion en Basilio de Cesarea, Diss., Pamplona 1975; G. D. Gordini, Il popolo di Dio nel IV secolo, 
in Id. (a cura di), Storia della Chiesa, vol. III/1, Torino 19723, 395-402; F. Trisoglio, San Gregorio di Na-
zianzo in un quarantennio di studi (1925-1965), in Rivista lasalliana 40 (1973) 367-377; J. D. Ziziolulas, 
La dimensione pneumatologia della Chiesa, in Communio 468 (1973/7) 10-18; J. Gribomont, Invitations et 
reproches de S. Basile, in Seminarium 27 (1975) 336-352; M. De Sardes, Le Patriarcat oecuménique dans 
l’Église orthodoxe, Théologie historique 32, Paris 1975, 61-78; P. Scazzoso, Introduzione alla ecclesiologia 



Damılan Spataru

Una Chlesa lacerata dall’eresia

La SItUAZIONE Chiesa del SeCOlo, dopO 11 Concilio (1 1Ce2A DLICSCIL- Artıcol|
tala (dal Cappadocıi (OIl del trattı negativl®. tre, Basilio, 11 Taltfello regorl10 (1
1553 TegOr10 (1 aZzZlanzoQ, parlano decadenza Chlesa fanno ula

erıtica CONSISTeENTe, In modo particolare alle autorita eccleslastiche che 110  —> G] adope-
LAllQO LTOMHNLUOVELC 11 Vangelo (1 DaCci (1 Salve7z7za»9.

Nel Tattalio SpIrItO anto Basıilio la vita Chlesa a ULla bat-
taglia navale nel DUuI1O empesta, 1cendo Ira altro «Ä che C054 PAarasÖoNereM.:
dunque la SItUuAZIONEe presente” SSEerTrvamı dunque QUESTO QquUadrTO: (dal Aue latı la
flotta che G1 lancla all attacco In modo terrificante; DOI G1 combatte gettandosi 0 unı
sugli altrı In ula esplosione (1 ollera irreparabile. MMagına, VUOIL, che la flotta. G]
isperda HCL ula violenta empestTa; che ula 5SJCSS5d OScurita, pliombando UNV'

le, OSCUrTI la visuale, COS] da rendere impossIibile distinguere DIU ira 0 aM1C1
neMI1CIN, ESSENdO ITrMicoNoscCIbhili HCL la confusione le loro bandiere.

Per rendere DIU VIVO 11 quadro aggiungeremo ALl1COLA Nal e gonfi0 che G1 r1vol-
ia profonditäa L’alto; nuvole G] rIVersa impetuosa, terribile

L agitarsı del flutti sSollevatı onde:;: Inoltre da Ognl parte G1 abbattono ven(«
GL STeSSO PUNTO, la flotta. eNITrTa In collisione. D quelli che (0)I10 G1 Iinea (1
battaglia, aICUNI tradiscono DasSsSallıQ 1 1008 a VVersSarTrlO0 dAurante la GS{iessia batta-
glia; altrı G] TOVAaNO Contemporaneamente ne necessita (1 respingere le avl che
11 VvVenTtIo sSpinge loro AdosSso (1 ODPDOrSI aglı assalitorIi, G1 1Nassalcıallo L’un altro
DL la rivolta che 11 rifiuto dell autorita 11 desiderio (1 C1AaSCUNO (1 comandare ha
PrOVOCalo. mmasgına Inoltre che C111 Nal e regnIi rumoregglare confuso Indistin-

n S{1:  P Bastlto, P 4, Milano 1979):; RTIZ JE RBINA, C(aratteristiche Aetlt ecumenismo n Bastlto, In Au-
gustin1anum 19 (1979) 389-401:; OMITA, L’atteggiamento n Bastlio g ereticC HOR CFESTLANL,
In Nicolaus xX/1 (1980) 166-172: HRISTOU, Iie Orge Ades Bastlius Adie KOoimnontia der Kirche, In AUCH

MHOF, Bastlius eitiger de Finen Kirche Regensburger Ökumenisches YMDOSLON 1979 m Auftrag der
OÖkumene-Kommission der Deutschen Bischofskonferenz (16. HIS AT KO1non12A 1, München 1981,
57-67: SPIDLIK, «SNSentirst (’Hhiesa>» Ne: catechesı n Basıilio agno, In ®%GCNIrsı ('hiesa 46 (1982) 113-122:

OSCHORKE, Spuren der alten LeDde, reiburg Chweiz 1991

cardinale Newman alfermava che «] episcopato, Ia Cul 1710N€e 111 COS1 prontia COoNcorde NIcea, Y {})] -

DSeTre dell’arlanes1imo, ((OTLIE classe d Ordline Cli DEISONGE, 11011 SVOlSE FUO10 DOSILLVO ne QAifficoalta che
SEegUIroNO Il Concillo, Menilire {11 Il 91cato che G1 ASSUTLISE tale Fu010. Naturalmente V1 IUronNOG srandi
e UsIrı ECCEZICN: In Dr1Im®O eMpO Atanasılo, llario, Il Iatino FEusebio Febadio: piu tardı, Basıilio,

(ue (‚regorı Ambrogio » NEWMAN, GE Artianı Adel SPCOLO tit. The Artans 0O the Fourth
Gentiury, London-New Yoark Milano 1951, 345)
BAS ED. 269,

AA221

Damian Spataru

A
rticoli

2. Una Chiesa lacerata dall’eresia 

La situazione della Chiesa del IV secolo, dopo il Concilio di Nicea (325), è presen-
tata dai cappadoci con dei tratti negativi8. Tutti e tre, Basilio, il fratello Gregorio di 
Nissa e Gregorio di Nazianzo, parlano della decadenza della Chiesa e ne fanno una 
critica consistente, in modo particolare alle autorità ecclesiastiche che non si adope-
rano «per promuovere il Vangelo di pace e di salvezza»9. 

Nel trattato Sullo Spirito Santo Basilio paragona la vita della Chiesa ad una bat-
taglia navale nel buio della tempesta, dicendo fra l’altro: «A che cosa paragoneremo 
dunque la situazione presente? […] Osservami dunque questo quadro: dai due lati la 
flotta che si lancia all’attacco in modo terrificante; poi si combatte gettandosi gli uni 
sugli altri in una esplosione di collera irreparabile. Immagina, se vuoi, che la flotta si 
disperda per una violenta tempesta; che una spessa oscurità, piombando dalle nuvo-
le, oscuri tutta la visuale, così da rendere impossibile distinguere più tra gli amici e i 
nemici, essendo irriconoscibili per la confusione le loro bandiere. 

Per rendere più vivo il quadro aggiungeremo ancora un mare gonfio che si rivol-
ta dalle profondità verso l’alto; dalle nuvole si riversa acqua impetuosa, e terribile 
è l’agitarsi dei flutti sollevati dalle onde; inoltre da ogni parte si abbattono i venti 
sullo stesso punto, tutta la flotta entra in collisione. Di quelli che sono sulla linea di 
battaglia, alcuni tradiscono e passano al campo avversario durante la stessa batta-
glia; altri si trovano contemporaneamente nella necessità di respingere le navi che 
il vento spinge loro addosso e di opporsi agli assalitori, e si massacrano l’un l’altro 
per la rivolta che il rifiuto dell’autorità e il desiderio di ciascuno di comandare ha 
provocato. Immagina inoltre che sul mare regni un rumoreggiare confuso e indistin-

di san Basilio, SPM 4, Milano 1975; I. Ortiz De Urbina, Caratteristiche dell’ecumenismo di S. Basilio, in Au-
gustinianum 19 (1979) 389-401; A. Romita, L’atteggiamento di S. Basilio verso gli eretici e i non cristiani, 
in Nicolaus 8/1 (1980) 166-172; P. Christou, Die Sorge des Basilius um die Koinonia der Kirche, in I. Rauch 
– P. Imhof, Basilius Heiliger de Einen Kirche. Regensburger Ökumenisches Symposion 1979 im Auftrag der 
Ökumene-Kommission der Deutschen Bischofskonferenz (16. 7 bis 21. 7 1979), Koinonia 1, München 1981, 
57-67; T. Špidlík, «Sentirsi Chiesa» nella catechesi di Basilio Magno, in Sentirsi Chiesa 46 (1982) 113-122; 
K. Koschorke, Spuren der alten Liebe, Freiburg Schweiz 1991. 

8	 Il cardinale Newman affermava che «l’episcopato, la cui azione fu così pronta e concorde a Nicea, al sor-
gere dell’arianesimo, come classe od ordine di persone, non svolse un ruolo positivo nelle difficoltà che 
seguirono il Concilio, mentre fu il laicato che si assunse un tale ruolo. […]. Naturalmente vi furono grandi 
ed illustri eccezioni: in un primo tempo Atanasio, Ilario, il latino Eusebio e Febadio; e più tardi, Basilio, 
i due Gregori e Ambrogio […]» (J. H. Newman, Gli ariani del IV secolo [tit. or. The Arians of the Fourth 
Century, London-New York 1890], Milano 1981, 345).

9	 Bas. Ep. 265, 2. 



FOondament: ecclesiologicı ala Padrı Cappadocı

LO DL 11 turbinare (1 ventl, 11 iragore del Nnavigli, le onde impetuose 11 ridare del
combattenti! che lanciano Ognl SOTIAa (1 Tla CONTITO C10 che accade; poiche 110  —> G1 SCNTIE

pIU la VOCe del omandante ne quella del pllota, VFESNANO terribile AisordineODTLUN7 confusione, L eccesso del maı PLFOVOCAd, DL la disperazione (1 vivere, Ognl 1cenza (1
cCommMetitere erTrorı1»10.

Allo STEeSSO mO0do, da altro PDUunNTtO (1 vista, TegOr10 (1 1553 nel De Ia MOyYSIS
ferma che la (1 ula buona preparazlione spirituale 1 mıinistero E1 -=-

dotale COSTITUISCE UL1O del motIivı del eclino «alcun] addirıttura 110  - AlLlCOLA lavatı
mantenendo 11 vestito SNOLCO loro vita ponendo davantı loro la sens1bilitäa
Istintiva, alfirontare la Salıita 11 51gnore uccede che e56S51 (0)I10 aplidatı
Cal loro DroprIı pensier!: le OPINIONI eretiche infatti (0)I10 realmente ula SOTIa (1 pietre
che UCC1Idono loro DroprIı ldeator1»11.

regorl10 (1 HVARIIVAR testimonla, ne poesie nel dA1SCOTSI, 11 deterloramento
vita relig10sa a VVeNUuTO ne Chiesa orlentale In SEegulto alle vICcIssIitudinı

dAlscordlal2- «J altra INVeCe la Chiesa d Orientel, prima CeIiId Ortodossa, OL d 110  —> DIU,
g1aCe nel baratro perdizione, da quando la CItta Tivola plena (1 VIZI, Ales-

sandrla, Eervore INnSanOoO, Produsse ÄTIO, L abominevole desolazione»13.
CONTEeSTIO descritto mosira ula Chiesa locale lacerata dall’eresia, ULla r1-

CEZI10Ne difficoltosa dell' insegnamento del Concilio (1 1Ce2A un idea (1
mun1ı0Ne molto ontana dall’ideale desiderato (dal cCappadoc!]. CCO a ICUNI elementi
Eevidenzlatı dall’ecclesiologia cCappadoce.

ementdı COSLILULVI dell ’ ecclesiolo gla

GN element sostanzlalı
57 H nOopoOlo di Dio
Una cottolineatura particolare ne del Cappadocıi riservalta 4a1 battezzatl.

0010 considerati (COLNE membra Chiesa, (0)I10 chlamaltı alla Santıta

10 De S5D 3
11 (IBEG NIS., De pita MOySsStS, 1b1s
12 Ogni (iscordia DEL Iı opera del (emoniO che gode nel (ivicdere eristianı, ecir MOPRESCHINI (a CT 1,

Gregorto n Vazianzo, T utte fe OÜraztiont, Milano 200, 1155 1ia 205
13 (IBEG (L arm. L, 11, 562-578, 162 ecir (}r @, e NEWMAN, G Artianı de  SECOLO, 201-2953

AD222

Fondamenti ecclesiologici nei Padri Cappadoci

A
rt

ic
ol

i

to per il turbinare di venti, il fragore dei navigli, le onde impetuose e il gridare dei 
combattenti che lanciano ogni sorta di urla contro ciò che accade; poiché non si sente 
più la voce del comandante né quella del pilota, ma regnano un terribile disordine e 
confusione, l’eccesso dei mali provoca, per la disperazione di vivere, ogni licenza di 
commettere errori»10.

Allo stesso modo, da un altro punto di vista, Gregorio di Nissa nel De vita Moysis 
afferma che la mancanza di una buona preparazione spirituale al ministero sacer-
dotale costituisce uno dei motivi del declino: «alcuni addirittura non ancora lavati e 
mantenendo il vestito sporco della loro vita e ponendo davanti a loro la sensibilità 
istintiva, osano affrontare la salita verso il Signore. Succede che essi sono lapidati 
dai loro propri pensieri: le opinioni eretiche infatti sono realmente una sorta di pietre 
che uccidono i loro propri ideatori»11.

Gregorio di Nazianzo testimonia, nelle poesie e nei discorsi, il deterioramento 
della vita religiosa avvenuto nella Chiesa orientale in seguito alle vicissitudini della 
discordia12: «l’altra invece [la Chiesa d’Oriente], prima era ortodossa, ora non più, 
ma giace nel baratro della perdizione, da quando la città frivola e piena di vizi, Ales-
sandria, fervore insano, produsse Ario, l’abominevole desolazione»13.

Il contesto sopra descritto mostra una Chiesa locale lacerata dall’eresia, una ri-
cezione difficoltosa dell’insegnamento del Concilio di Nicea (325) e un’idea di co-
munione molto lontana dall’ideale desiderato dai cappadoci. Ecco alcuni elementi 
evidenziati dall’ecclesiologia cappadoce. 

3. Elementi costitutivi dell’ecclesiologia 

3.1. Gli elementi sostanziali 
3.1.1. Il popolo di Dio

Una sottolineatura particolare nelle opere dei cappadoci è riservata ai battezzati. 
Tutti sono considerati come membra della Chiesa, tutti sono chiamati alla santità 

10	 Bas., De Sp. S. 30, 76. 
11	 Greg. Nis., De vita Moysis, SC 1bis, 80. 

12	 Ogni discordia per lui è l’opera del demonio che gode nel dividere i cristiani, cfr. C. Moreschini (a cura di), 
Gregorio di Nazianzo, Tutte le Orazioni, Milano 200, 1185 nota 293. 

13	 Greg. Naz., Carm. I, 11, vv. 562-578, 162 ; cfr. Id., Or 2, 78; Newman, Gli ariani del IV secolo, 291-293.



Damılan Spataru

devono VIVere In a4rmon13 rispettando L’ordine del CAarısmı «1MDOSTO>»
SpIirıto anto

regorl10 (1 HVARIIVAR spiega COILLNE all interno dell’ assemblea OSNUNO ha 11 5{10 Artıcol|COMDITO; QUESTO Ordine G1 dQeve rispettare 1EeSS5U110Ö (1 DroprIı
Limiti1: «Perche {1 ttegg] Dastore, Iu che fal parte del regge? Perche Aliventi e512a

GEe]I piede? Perche intraprendi guidare L’esercito, quando hal TICEeVUTO 11 IUO p _
STO Ira Soldatı? Perche Vval alla TICerca del grandi perigliosi uadagnı del IHNMalc,

quando {1 pOossibile coltivare la erra COLLEIE riSschl, anche (OIl mM1InoOrI
guadagnı?»14,

LO SpIirıto Aantfo 11 garante (1 quest ordine ed INVOCATO nell’ assemblea HCL
ministrarlo1s. La Chiesa (1 Costantinopoli, DL DPOCO empoO SO la gulda del Nazlan-
ZC110, anche piccola, esemMpPIO (1 Ordine DL le altre Chiese «UUuESTO Ordine ha
stabilito che ula parte G1a 11 STCHSC, altra 11 pastore, che ula Zuldi altra G] lascl
guldare, che ula Svolga le funzioni e512a altra del pIiedl, manl, egl]Ii
Occhl, (1 ula parte del DL 11 Compaginarsıi L’utilita dell insieme, che G1 trattı
(1 quelle inferiori (1 quelle super10r1»16.

battezzaltl 101008 importantı. 1ASCUNO possiede del don] (lversi SECONdO la
STaZzla (1 DIO comunIicata. LO SpIirıto anTto L anıma Chiesa L anıma del SINgO-
10 Cr1istiano, gulda la Chiesa, la ımnifica ne COMUNIONE nel ministero, la ISTITuUISCE

la dirige (OIl QliversI dOoNLlN. Percio ogn CrISt1ano Qeve CONsiderarsı] membro
STEeSSO QIverso altre membra, In a4rMONI13A. COIl 055€ nell’ unita dell’inte-

Organlısmo S0 la gulda del rappresentante (1 GrIisto, che 11 11 garante
(1 questa unita.

La Alversita del CAarısmı equivale ricchezza complementarieta; C1AaSCUNO Of-
fre 11 5{10 contributo ha DISO£NO (1 quello egl]Ii altrı «LO0 SpIirıto G1 CONCEDISCE (COLNE

ne Darti, In relazione alla distribuzione del CAarısmı 1, infatti, S1AM0
membra 0 ını egl]Ii altri, "“aVendo CAarısmı (lversI SECONdO la STrazla (1 DIO che C1
STAla data”. Percio "L’occhlo 110  —> DUO (lire alla 19082 N010) 110  —> hO DiSsOogNO (1 te: AlLlCOLA la
e512a 4a1 piedl: 110  —> hO DISO£NO (1 VoO1  27 (1 COr 21) le membra INVeCe comple-
LanoO 11 (1 (.rIisSto nell unita SpIrıto recIprocamente C 55€ G1 prestano L’aluto
NeCEeSSAaTIO SECONdO don] TICEeVUTI DIO, infatti, ha d1isposto le membra nel
C1aS5CUNA (1 C55€ (COLNE ha voluto. Le membra ULLavıa hanno la GS{iessia sollecitudine le

(1PEG (}r 3 13:; ecir (}r 1
19 (Ir (1PEG NIS., In SUHU OFa 545 In Is ILL, 107

(1PEG (}r 3

AD223

Damian Spataru

A
rticoli

e tutti devono vivere in armonia rispettando l’ordine dei carismi «imposto» dallo 
Spirito Santo.

Gregorio di Nazianzo spiega come all’interno dell’assemblea ognuno ha il suo 
compito; questo ordine si deve rispettare e a nessuno è permesso di superare i propri 
limiti: «Perché ti atteggi a pastore, tu che fai parte del gregge? Perché diventi testa 
se sei piede? Perché intraprendi a guidare l’esercito, quando hai ricevuto il tuo po-
sto fra i soldati? Perché vai alla ricerca dei grandi ma perigliosi guadagni del mare, 
quando ti è possibile coltivare la terra senza correre rischi, anche se con minori 
guadagni?»14. 

Lo Spirito Santo è il garante di quest’ordine ed è invocato nell’assemblea per am-
ministrarlo15. La Chiesa di Costantinopoli, per poco tempo sotto la guida del Nazian-
zeno, anche se piccola, è un esempio di ordine per le altre Chiese: «Questo ordine ha 
stabilito che una parte sia il gregge, l’altra il pastore, che una guidi e l’altra si lasci 
guidare, che una svolga le funzioni della testa e l’altra dei piedi, delle mani, degli 
occhi, di una parte del corpo, per il compaginarsi e l’utilità dell’insieme, che si tratti 
di quelle inferiori o di quelle superiori»16.

Tutti i battezzati sono importanti. Ciascuno possiede dei doni diversi secondo la 
grazia di Dio comunicata. Lo Spirito Santo è l’anima della Chiesa e l’anima del singo-
lo cristiano, guida la Chiesa, la unifica nella comunione e nel ministero, la istruisce 
e la dirige con diversi doni. Perciò ogni cristiano deve considerarsi un membro dello 
stesso corpo, diverso dalle altre membra, ma in armonia con esse nell’unità dell’inte-
ro organismo e sotto la guida del rappresentante di Cristo, che è il segno e il garante 
di questa unità. 

La diversità dei carismi equivale a ricchezza e a complementarietà; ciascuno of-
fre il suo contributo e ha bisogno di quello degli altri: «Lo Spirito si concepisce come 
un tutto nelle parti, in relazione alla distribuzione dei carismi. Tutti, infatti, siamo 
membra gli uni degli altri, “avendo carismi diversi secondo la grazia di Dio che ci è 
stata data”. Perciò “l’occhio non può dire alla mano: non ho bisogno di te; o ancora la 
testa ai piedi: non ho bisogno di voi” (1 Cor 12, 21). Tutte le membra invece comple-
tano il corpo di Cristo nell’unità dello Spirito: reciprocamente esse si prestano l’aiuto 
necessario secondo i doni ricevuti. Dio, infatti, ha disposto le membra nel corpo, 
ciascuna di esse come ha voluto. Le membra tuttavia hanno la stessa sollecitudine le 

14	 Greg. Naz., Or. 32, 13; cfr. Id., Or. 19, 8. 

15	 Cfr. Greg. Nis., In suam ord. PG 46, 545 B; Bas., In Is. III, 107. 

16	 Greg. Naz., Or. 32, 10. 



FOondament: ecclesiologicı ala Padrı Cappadocı

ULE HCL le altre, avendo C55€ sSimmpatla, SECONdO la COMUNIONE spirituale. Percio .  GE
membro soffre, solfrono NSIeME le membra, glorificato membro G1

rallegrano NS1emMEe le membra” (1 (‚OT (COLNE partı In UL1O [  O, C1ASCU-ODTLUN7 (1 NO1 ne SpIrIto NO1 formiamo SO] perche S1AM0 STAa battezzati!
In SO10 Spirito»17. Nisseno parla dell ’ unita del (OVve OgnI membro
ha ula funzione DOI 11 Chlesa Y ımano15

L immagine COMUNIONE che G] Qeve realizzare aitraverso la Alversita del
membrIi del CAar15M1 rimanda all immagine Aivinita che < E Indivisibile DUL In
EGSEeTI1I Aistint1»19.

57 Limmagine Trinita

DreSsuppost VeiIid COMUNIONE ULLavIia 110  —> INallClcallQ“ perche Cappadoci,
destinatarı tradizione ecclesiastica, da loro TICeEeVUTAa arricchita209, DercepISCO-

11 PDUunNTO (1 partenza DL rifare la cComuUuN1loOoNEe21 econdo loro G] Qeve TICOMINCIATE
110  —> SItuAazZIiONeEe eEsistente crealia dall’indifferenz nel conifronti del CAanNnonIı nıcen],

In Segult0o dall’eresia, da qualcosa che COSTITUISCE anche 11 fondamento
Dpropria fede dallimmagine (1 DIO che Uno ne SOSTAaNzZa TINO ne relazione

Persone
La COMUNIONE eccleslale SUO1 ivelli, SECONdO 10TO, Qeve riflettere 11 mM1S{Ie-
tiIriınıtarıo 11 5 [ 10) fondamento ultimo In tale mIistero Le Ire DHELSOLC del-

la Trinita, fferma Basilio, ()I10 «enumerate>», che la designazione (COLNE

«sSeconda» «Terza» Persona mplichi ula diImIinuzione ULla Subordinazlone: «INON
CONTNAaMO infatti addizionaAando quando procediamo all’uno Y DIU 1cendo UL1O Aue

tre, HNCDNULC DrImMO SECONdO erzo (‚ome dunque, ()I10 UL1LO uU10, 110  —>

0010 anche Aue del? Per la ragione che G] chlama anche l immagine del CHDULC
110  —> VI (0)I10 Aue Non G1 Scinde 11 potfere regale, ne G] (lvide la glorla. Allo STeSSO

17 De S5D 1 61; ecir SPATARU, Sacerdot: Aiaconesse. La gerarchia ecctiesiastica SEeCcOndo i Padrt
appadoct, Bologna 2007, (1-18 %1 vedano In dettaglio le pagıne 1-2

15 (ir (IBEG NIS., Hom In ( ant. ( antıie.
14 (IBEG (}r 31,

ED. 140 «NO1 rifiutiame Cli accogliere U1  ; piu recenltie profiessione Cli fede sSerıitta (a gltrı DEL nol,
ne OS1AM@O divulgare Il Irutte del NOSITO pensliero, DEL 11011 rendere le parole pieta, INSe-
IN1aMO0 COloro che C1 interrogano quello che STAlO insegnato (lal Santı padrı»

21 De S5D 1 «I0 COILLLUTIE Cli tuttı gli QVversarı NnNeMmMI1C1 s Allecl Qottrina quello Cli
SCUOLere Il iIondamenteo fece In Gristo, sopprimendo Ia tracdizione apostolica, distruggendola total-
enie»

AA224

Fondamenti ecclesiologici nei Padri Cappadoci

A
rt

ic
ol

i

une per le altre, avendo esse simpatia, secondo la comunione spirituale. Perciò “se 
un membro soffre, soffrono insieme tutte le membra, se è glorificato un membro si 
rallegrano insieme tutte le membra” (1 Cor 12,26). E come parti in uno tutto, ciascu-
no di noi è nello Spirito: tutti noi formiamo un sol corpo perché siamo stati battezzati 
in un solo Spirito»17. Il Nisseno parla dell’unità del corpo umano dove ogni membro 
ha una funzione e poi paragona il corpo della Chiesa al corpo umano18.

L’immagine della comunione che si deve realizzare attraverso la diversità dei 
membri e dei carismi rimanda all’immagine della divinità che «è indivisibile pur in 
esseri distinti»19.

3.1.2. L’immagine della SS. Trinità

I presupposti della vera comunione tuttavia non mancano perché i cappadoci, 
destinatari della tradizione ecclesiastica, da loro ricevuta e arricchita20, percepisco-
no il punto di partenza per rifare la comunione21. Secondo loro si deve ricominciare 
non dalla situazione esistente creata dall’indifferenza nei confronti dei canoni niceni, 
e in seguito dall’eresia, ma da qualcosa che costituisce anche il fondamento della 
propria fede: dall’immagine di Dio che è Uno nella sostanza e Trino nella relazione 
delle Persone. 

La comunione ecclesiale a tutti i suoi livelli, secondo loro, deve riflettere il miste-
ro trinitario e avere il suo fondamento ultimo in tale mistero. Le Tre persone del-
la Trinità, afferma Basilio, sono «enumerate», ma senza che la designazione come 
«seconda» o «terza» Persona implichi una diminuzione o una subordinazione: «Non 
contiamo infatti addizionando quando procediamo dall’uno al più: dicendo uno e due 
e tre, e neppure primo e secondo e terzo. […] Come dunque, se sono uno e uno, non 
sono anche due déi? Per la ragione che si chiama re anche l’immagine del re, eppure 
non vi sono due re. Non si scinde il potere regale, né si divide la gloria. Allo stesso 

17	 Bas., De Sp. S. 16, 61; cfr. D. Spataru, Sacerdoti e diaconesse. La gerarchia ecclesiastica secondo i Padri 
Cappadoci, Bologna 2007, 77-78. Si vedano in dettaglio le pagine 71-246. 

18	 Cfr. Greg. Nis., Hom. in Cant. Cantic. 7. 

19	 Greg. Naz., Or. 31, 14.

20	 Bas., Ep. 140, 2: «Noi rifiutiamo di accogliere una più recente professione di fede scritta da altri per noi, 
né osiamo divulgare il frutto del nostro pensiero, per non rendere umane le parole della pietà, ma inse-
gniamo a coloro che ci interrogano quello che è stato insegnato dai santi padri». 

21	 Bas., De Sp. S. 10, 25: «lo scopo comune di tutti gli avversari e nemici della sana dottrina è quello di 
scuotere il fondamento della fede in Cristo, sopprimendo la tradizione apostolica, e distruggendola total-
mente».



Damılan Spataru

modo che L’autorita 11 potfere che C1 UL1O SOl0, COS] anche UuNnıIcCA la gloria
che eleviamo, 110  - molte 1...)»22

Analogamente esiste anche Ordine ne Chlesa locale, Ordine Ira le Chilese Artıcol|particoları Ordine ne Chiesa ıuniversale che ULLaVvIa 110  —> implica disugua-
lNanza ne loro natura eccles]ale. In altro ordine, la Chiesa universale, 5{1 volta,
110  —> DUO C5561€ Concepnita COILLNE la Chiese particoları ne (COLLNE ULla fe-
derazione (1 Chiese particoları23. ESSa, la Chlesa universale, 110  —> 11 risultato
COMUNIONE Chiese particoları nel 5{10 mIistero ESSENzZIale ula realta ONTIO-

logicamente temporalmente Drevia a Ognl singola Chlesa particolare: «Infatti,
tologicamente, la Chiesa-mistero, la Chiesa ULla ed UunNnıca SECONdO Padri precede la
Cre4zZ10Ne, partorisce le Chlilese particoları (COLLNE fglie, G1 esprime In C5S55C, madre

110  - prodotto Chiese particoları. Inoltre, temporalmente, la Chiesa G] manıl-
festa nel g10rNO (1 Pentecoste ne comunIita del centoventI! rIunNnIıt1 atitorno arıa

4a1 dodiel Apostoli, rappresentantı dell ’ unica Chiesa futuri fondatori Chlilese
l0call, che hanno ULla mM1SS101N€ orlentata 1 mondo: 1a allora la Chlesa parla
le lingue»24,

Per Basıilio la KOInNnONIa |COomunNnlone| G1 Qeve realizzare Innanzıtutto 1 1vello l0ca-
le, ne Dpropria Q10CeS]. 653 «TITO Va la 5{1 Sorgente nel miIistero tirinitarıo (1 DIO,
11 5 [ 10) Carattere ESSENZlalmente eccles]lale raspare In modo emmMmMenNnTe G1A. nel STruppI
ne fraternitäa ascetiche, G1A. nel rapporti gerarchicı Ira VEeESCOVO VCSCOVO, ira

Chiesa Chiesa, AlLlCOLA ne terminologia ECUCAaTISTICA:; SECONdO 11 VESCOVO Na-
doce, OgnI cComunita (1 2ASCeElTl (1 verginl, (COLNE quella del semplici fedeli, fa parte
integrante Chlesa locale Non HCL NL esclusa, marginalizzata esoter1Ica,
anche 11 5 [ 10) modo (1 esiIstenza CcConcreia le necessita HCL la 5{1 SOPravvivenza
esigeranno pPreSstO direttive, regole, egl]Ii adattamenti da parte (1 Basılio
STEeSSO doDO la 5{1 morte»25

La Trinita Persone (ivine fornisce 4a1 CTrIStanı modello perfetto (1 (;O11-

cordla: n]ente COS] utile DL cemenfare la concordia In coloro che SINCeramente G]

AD €55 15, 45
A Ultimamente G1 ACGENNA a{} U1a precedenza ('hiesa Uuniversale nel conironti ('hiesa particolare,

ecir ‚AATTANEO, La C(’hiesa locale, 130-140

Ax KATZINGER, L’ecctiestotogia COStHEUZIONE "Fumen gentium , In FISICHELLA (a (CUTL A, (’ONCUILO
Vaticano H. Receztione attualita alta IHCce Adel ZuÖLLEO, (inisello Balsamo 2000, e ecir ERNARDI, (Gre-
gOorto n Vaztianzo. T eotogo nelft’eta OFr dela Hatrıstica tıt Saint Gregotre de ÄANaztanze, Parıs

Koma 1997, 59-60
A POUCHET, Bastle e FTan pf7 SO HNIVEFS dA’amis d apres COrrespon dance. (nNe sirategite de H-

NION, St1uclia Ephemeridis Augustinianum 36, Koma 1992,

S225

Damian Spataru

A
rticoli

modo che l’autorità e il potere che ci regge è uno solo, così anche unica è la gloria 
che eleviamo, e non molte […]»22. 

Analogamente esiste anche un ordine nella Chiesa locale, un ordine tra le Chiese 
particolari e un ordine nella Chiesa universale che tuttavia non implica disugua-
glianza nella loro natura ecclesiale. In altro ordine, la Chiesa universale, a sua volta, 
non può essere concepita come la somma delle Chiese particolari né come una fe-
derazione di Chiese particolari23. Essa, la Chiesa universale, non è il risultato della 
comunione della Chiese particolari ma nel suo mistero essenziale è una realtà onto-
logicamente e temporalmente previa ad ogni singola Chiesa particolare: «Infatti, on-
tologicamente, la Chiesa-mistero, la Chiesa una ed unica secondo i Padri precede la 
creazione, e partorisce le Chiese particolari come figlie, si esprime in esse, è madre 
e non prodotto delle Chiese particolari. Inoltre, temporalmente, la Chiesa si mani-
festa nel giorno di Pentecoste nella comunità dei centoventi riuniti attorno a Maria 
e ai dodici Apostoli, rappresentanti dell’unica Chiesa e futuri fondatori delle Chiese 
locali, che hanno una missione orientata al mondo: già allora la Chiesa parla tutte 
le lingue»24.

Per Basilio la koinonia [comunione] si deve realizzare innanzitutto al livello loca-
le, nella propria diocesi. Essa «trova la sua sorgente nel mistero trinitario di Dio, e 
il suo carattere essenzialmente ecclesiale traspare in modo eminente sia nei gruppi 
o nelle fraternità ascetiche, sia nei rapporti gerarchici tra vescovo e vescovo, o tra 
Chiesa e Chiesa, o ancora nella terminologia eucaristica; secondo il vescovo cappa-
doce, ogni comunità di asceti o di vergini, come quella dei semplici fedeli, fa parte 
integrante della Chiesa locale. Non è per nulla esclusa, o marginalizzata o esoterica, 
anche se il suo modo di esistenza concreta e le necessità per la sua sopravvivenza 
esigeranno presto delle direttive, delle regole, degli adattamenti da parte di Basilio 
stesso o dopo la sua morte»25. 

La Trinità delle Persone divine fornisce ai cristiani un modello perfetto di con-
cordia: niente è così utile per cementare la concordia in coloro che sinceramente si 

22	 Bas., De Sp. S. 18, 45. 

23	 Ultimamente si accenna ad una precedenza della Chiesa universale nei confronti della Chiesa particolare, 
cfr. Cattaneo, La Chiesa locale, 75. 130-140.

24	 J. Ratzinger, L’ecclesiologia della costituzione “Lumen gentium”, in R. Fisichella (a cura di), Il Concilio 
Vaticano II. Recezione e attualità alla luce del Giubileo, Cinisello Balsamo 2000, 72; cfr. J. Bernardi, Gre-
gorio di Nazianzo. Teologo e poeta nell’ètà d’oro delà patristica (tit. or. Saint Grégoire de Nazianze, Paris 
1995), Roma 1997, 59-60.

25	 R. Pouchet, Basile le Grand et son univers d’amis d’après sa correspondance. Une stratégie de commu-
nion, Studia Ephemeridis Augustinianum 36, Roma 1992, 78. 



FOondament: ecclesiologicı ala Padrı Cappadocı

dedicano alle COSEe (1 DIO QUaNTO “essere A accordo DIO; n]ente Incıita alla (1VI-
S1IONE COS] SICUTrAMente QUaNTO 11 AISaCCOordo tale argoment0>» 6, Infatti, CId QUESTO
11 cComando (1 G.TIStO rivolto 4a1 SUO1 discepoll, (1 andare 4a4MMAaesSTITaTe le NazlOoNl,ODTLUN7 battezzandole nel OLE dell unica Trinita. CTIStT1AaNO INVITATIO DEerCcIO professare
la VeiIid fede aC0d0Orare 11 Padre, 11 Figlio 10 SpIrIto anto «Una volta definito QUESTO,
IrOoveremo L’accordo anche G1 altre questionl, NO1 che S1AM0 adoratorIi GSTesSsa
Trinita che crediamo quasiıi ne GSTesSsIA dottrina»27.

57 La (‚,Aiesda, HOO dı generazione dı crescıta dı perfezionamento
La Chlesa UCCUNA DOSTO particolare nel pensiero del Padri Cappadocl]. Quando

parliamo STIrufiura Chiesa 110  —> DOossiamo collocare SUO1 MIMISTITI ordinatlı
all esterno (1 6554 (COLNE la gerarchla la Chiesa OSSEeTO Aue realta distinte. MmM1-
nIısStrI ordinatı 110  —> ordıinatiı 24551emMe 4a1 lalcı OTMAanoO 11 mI1st1co Chiesa

Chiesa 11 MIMNISITO ordinato (lventa 10 STITUMeEeNTO aIIraverso 11 quale Scende In
abbondanza Ognl oTazla SCHILDLC ne Chiesa 11 CTISt1AaNO ragglunge la plenezza del-
la vita spirituale aitraverso me771 che 6554 me disposizione, C10@ Sacrament1

Quando QUESTO funzionamento s interrompe,Qla confusione la 5SCUd-
razıone, OgnI PTFOSTESSO spirituale.

regorl10 (1 1553 parla 5SYJCSSO dottrina perfezione collega 11 5{10

A1ISCOrFrSO In modo InevIitabile all'importanza Chiesa (COLNE u0g0 (1 generazlone,
(1 CTEeSCITIA (1 perfezionamento spirituale: «Penso che la Chlesa G1A. definita grembo
maferno (1 COloro che (0)I10 generati In conformita DIO; CS5d, infatti, portando ne
1010 VISCEeTE COloro che In lel g1iunNgOoNO alla completezza, 11 CoOoNduce alla Iuce alra ver-

la fede»28
La Chiesa 11 (1 G(risto La 5{1 ula dimensione errena celeste ne

STeSSO empo 653 Sviluppa ula OLOSCEIN2ZA (1 (.rIisSto ne 5{1 figura realizza
aliraverso S1101 membrI ideale COMUNIONEe «qualora divenlamo Lunico

(1 GrIisto, avendo quaniti 2,SSUNTIO la forma (OIl un unica impronta», allora
risplende l immagine ripristinata®?.

regorl10 (1 1553 fferma L’unita Chiesa me In rilievo la realta (11-

(IBEG (}r 6, 172

(IBEG (}r 22, 172

(ir (IBEG NIS., Dett., 46, 5{3

(IBEG NIS., Mort., SR (1PEG NIS., Hom. In ( ant. ( antie. ecir ÖLKER, Gregorto n /VISSQ.
1L0SOfO ISTICO 11t. Gregor DON YSSa alfs Mystiker, Wieshaden Milano 1993, Ur

2726226

Fondamenti ecclesiologici nei Padri Cappadoci

A
rt

ic
ol

i

dedicano alle cose di Dio quanto l’essere d’accordo su Dio; e niente incita alla divi-
sione così sicuramente quanto il disaccordo su tale argomento»26. Infatti, era questo 
il comando di Cristo rivolto ai suoi discepoli, di andare e ammaestrare le nazioni, 
battezzandole nel nome dell’unica Trinità. Il cristiano è invitato perciò a professare 
la vera fede e adorare il Padre, il Figlio e lo Spirito Santo: «Una volta definito questo, 
troveremo l’accordo anche sulle altre questioni, noi che siamo adoratori della stessa 
Trinità e che crediamo quasi nella stessa dottrina»27. 

3.1.3. La Chiesa, luogo di generazione di crescita e di perfezionamento

La Chiesa occupa un posto particolare nel pensiero dei Padri cappadoci. Quando 
parliamo della struttura della Chiesa non possiamo collocare i suoi ministri ordinati 
all’esterno di essa come se la gerarchia e la Chiesa fossero due realtà distinte. I mi-
nistri ordinati e non ordinati assieme ai laici formano il corpo mistico della Chiesa. 
Nella Chiesa il ministro ordinato diventa lo strumento attraverso il quale scende in 
abbondanza ogni grazia e sempre nella Chiesa il cristiano raggiunge la pienezza del-
la vita spirituale attraverso i mezzi che essa mette a disposizione, cioè i sacramenti.

Quando questo funzionamento s’interrompe, avvengono la confusione e la sepa-
razione, e cessa ogni progresso spirituale. 

Gregorio di Nissa parla spesso della dottrina della perfezione e collega il suo 
discorso in modo inevitabile all’importanza della Chiesa come luogo di generazione, 
di crescita e di perfezionamento spirituale: «Penso che la Chiesa sia definita grembo 
materno di coloro che sono generati in conformità a Dio; essa, infatti, portando nelle 
sue viscere coloro che in lei giungono alla completezza, li conduce alla luce attraver-
so la fede»28. 

La Chiesa è il corpo di Cristo. La sua è una dimensione terrena e celeste nello 
stesso tempo. Essa sviluppa una conoscenza di Cristo nella sua figura e realizza 
attraverso i suoi membri l’ideale della comunione: «qualora diveniamo tutti l’unico 
corpo di Cristo, avendo tutti quanti assunto la forma con un’unica impronta», allora 
risplende a tutti l’immagine ripristinata29. 

Gregorio di Nissa afferma l’unità della Chiesa e mette in rilievo la realtà delle di-

26	 Greg. Naz., Or. 6, 12. 

27	 Greg. Naz., Or. 22, 12. 

28	 Cfr. Greg. Nis., Deit., PG 46, 573 B. 

29	 Greg. Nis., Mort., PG 46, 532 D; Greg. Nis., Hom. in Cant. Cantic. 8; cfr. W. Völker, Gregorio di Nissa. 
Filosofo e mistico (tit. or. Gregor von Nyssa als Mystiker, Wiesbaden 1955), Milano 1993, 97.



Damılan Spataru

V1ISIONI provocalte eErTEesSIE Egli utilizza l immagine 1blica tunica (1 (.rIisSto
CUCITIUTE quella del mantello Chiesa, acendo riterimento (IV 19,253

ed fferma che la Chiesa eucıituresi Quando fferma che Esiste «11l empoO Artıcol|(1 STTAaCClare empoO (1 CUCICEe>» (Qo 3,7), presenta ula rilettura turbolenze
esIstentI allora ne Chiesa5ö2.

Per cottolineare l’opera (1 unita Commpluta da GrIisto, la CUI1 realizzazione la
Chiesa locale tende, Tegor10 me In AaN1Les1 L’unita Chlesa (OIl la moltitudine
(1 quelli che (0)I10 ALl1COLA ontanıl, utilizzando espressionI suggestive In QUESTO

(COLNE DL esempIO la Chiesa «plenezza un1cCa>», la Chiesa «UnN1cCa»S3, XUunNn1CAa
Chiesa ed UN1ICO gregge»54, «quello che raduna "Intero creato»>25. Questi ITre erm1-
nı Indicano la dimensione Indissolubile protologica ed escatologica dell’ecclesiologia
(1 regorl10 (1 NIissa36.

fattorı1 geneticı dell’ecclesiologia

50 La acra Scrittura
Basıilio ferma DIU volte l’origine L’autorita divina. Scrittura, 11 5{10 ru0ol0

pedagogico la 5{1 importanza DL la vita del Cristianı «La V1a maesira la
SCODerTa del QOvere la Irequentazione Scritture Ispirate da DIO In C5S55C, infatti,
G] TOVANO le (1 condotta. Inoltre la descrizione vita egl]Ii 1l10MINI
beatli, tramandatacı (COLNE immagıne vivente del modo (1 VIVere SECONdO DIO, C1
DOSta AInanzı ailinche IMIMNAaMO le loro buone 2Z107N1 COSI, CIaSCUNO, meditando
quel lato del 5{10 Carattere In CI G] AaCCOTrSe (1 C5561€ manchevole, TOVA la medicina
CaAaNalC (1 ' “AaAllalt la 5 { 1C malattlia, (COLNE In Ospedale apertOo tuttı» .57

(Ir (1PEG NIS., ED. 1 11

21 (Ir (1PEG NIS., CL VIL, {, 60-61

(Ir (IBEG NIS., CL VI, 6, 19-20:; INEL (a CUT (1), Gregotre de YSSE. Homelies Sr L’ecctiestiaste,
416, Parıs 1996, 67-75

22 (1PEG NIS., CL L,
I5Ld., IL,

25 I5Ld., ILL,
(Ir INEL, Gregotre de YSSE,
BAS., ED @, ecir Hom In Ps /‚ 2 209 A-717 Basıilio, nell’£p. indirizzata (ıregor10 (l1 Na-
Z1aNZzO, prende l icdea dell apostolo 2010 che SCT1VE 11meoeteo: « | utta Ia crıittura infattiı ispirata (a IHO

utjle DEL insegnare, cConvincere, COTTESSETE, formare qalla g1ustizla, perche Il 10MO0 (l1 I HO S12 completo
hben preparato DEL Ognı bucna>» (2 Im 3,16) ecir SCAZZOSO, Introduzione ala ecctiesiotogia n Sn

AD227

Damian Spataru

A
rticoli

visioni provocate dalle eresie.30 Egli utilizza l’immagine biblica della tunica di Cristo 
senza cuciture o quella del mantello della Chiesa, facendo riferimento a Gv 19,23 
ed afferma che la Chiesa è senza cuciture31. Quando afferma che esiste «un tempo 
di stracciare e un tempo di cucire» (Qo 3,7), presenta una rilettura delle turbolenze 
esistenti allora nella Chiesa32.

Per sottolineare l’opera di unità compiuta da Cristo, verso la cui realizzazione la 
Chiesa locale tende, Gregorio mette in antitesi l’unità della Chiesa con la moltitudine 
di quelli che sono ancora lontani, utilizzando delle espressioni suggestive in questo 
senso, come per esempio: la Chiesa «pienezza unica», la Chiesa «unica»33, «unica 
Chiesa ed un unico gregge»34, «quello che raduna l’intero creato»35. Questi tre termi-
ni indicano la dimensione indissolubile protologica ed escatologica dell’ecclesiologia 
di Gregorio di Nissa36. 

3.2. I fattori genetici dell’ecclesiologia 

3.2.1. La Sacra Scrittura 

Basilio afferma più volte l’origine e l’autorità divina della Scrittura, il suo ruolo 
pedagogico e la sua importanza per la vita dei cristiani: «La via maestra verso la 
scoperta del dovere è la frequentazione delle Scritture ispirate da Dio. In esse, infatti, 
si trovano tutte le norme di condotta. Inoltre la descrizione della vita degli uomini 
beati, tramandataci come immagine vivente del modo di vivere secondo Dio, ci è 
posta dinanzi affinché imitiamo le loro buone azioni. E così, ciascuno, meditando su 
quel lato del suo carattere in cui si accorge di essere manchevole, trova la medicina 
capace di sanare la sua malattia, come in un ospedale aperto a tutti».37

30	 Cfr. Greg. Nis., Ep. 19, 11.

31	 Cfr. Greg. Nis., Eccl. VII, 7, 60-61.

32	 Cfr. Greg. Nis., Eccl. VI, 6, 19-20; F. Vinel (a cura di), Grégoire de Nysse. Homélies sur l’ecclésiaste, SC 
416, Paris 1996, 67-75.

33	 Greg. Nis., Eccl. I, 2. 

34	 Ibid., II, 1.

35	Ibid., III, 1. 

36	 Cfr. Vinel, Grégoire de Nysse, 67.

37	 Bas., Ep. 2, 3; cfr. Id., Hom. in Ps. I, PG 29, 209 A-212 A. Basilio, nell’Ep. 2 indirizzata a Gregorio di Na-
zianzo, prende l’idea dell’apostolo Paolo che scrive a Timoteo: «Tutta la Scrittura infatti è ispirata da Dio 
e utile per insegnare, convincere, correggere, e formare alla giustizia, perché l’uomo di Dio sia completo 
e ben preparato per ogni opera buona» (2 Tm 3,16) ; cfr. Scazzoso, Introduzione alla ecclesiologia di san 



FOondament: ecclesiologicı ala Padrı Cappadocı

personage] dell Antico lestamento Alventano modelli HCL CTrIStanı (ap-
padocila. Basilio attriıbuisce 4a1 personage] Bibbla la funzione (1 esempI (1 VIrTUu:
«In Ognl mO0do, (COLLNE DIttor1, quando dipingono un immagine tenendone uın altraODTLUN7
HCL modello, guardano irequentemente all’originale CEITCAallQO (1 riprodurre 11 CaTrTal-
lere (1 quello ne propria d ’ arte, COS] OCCOILLE che anche colul che G] sforza
(1 ra;  1ungere la perfezione In le partı virtu, guardi alla vita del SAanTlı
(COLNE STaiue vivent] UNCIOSC, che, aIIraverso ] Iimitazione, faccia DrOpDrIO 11 bene
(1 quelli» .36

almıi, loro volta, presi interpretati VeTrSeEeTITIO DL VerSseTtTtO, IiIrono alla COIl

1ta VEIO nutrimento spirituale>?.

520 H battesimo
La COMUNIONE ne Chiesa locale LESUDDOULC Innanzıtutto la fede 11 battesimo:

«La fede 11 battesimo (0)I10 Aue modi salvezza, Luno all altro conglunt!
inseparabill. La fede infatti G] perfeziona COIl 11 battesimo, 11 battesimo G1 on G1 -
la fede L’una altro ra;  1UuNgONO 11 Compimento mediante 0 STeSS]I OM1 (ome
infatti crediamo nel Padre Figlio SpIirito anTlo, COS]I anche battezz1lamo nel OLE

del Padre del Figlio SpIirito Ssanto»40 TE a C5561€ Aue realta spirituali,
la fede 11 battesimo liberano 11 Singolo Cal 5{10 Isolamento 10 inglobano nel

Chlesa COILLNE membro41. In segulto, 11 battezzato partecipando 4a1 frutti
STrazla che pervade QUESTO CLESCE realizza ula COMUNIONE che CoOoNduce alla
perfezione dell’intero

battesimo Qeve C556 1€ apprezzato ne 5{1 giusta dimensione ecclesiologica
spirituale: «Percio 110  —> disprezzare 11 AIvInO AavacTrTo 110  —> renderlo banale
ell uso (1 |9101075 110  —> crederlo (1 |9101075 importanza. PercIi1o, C10 che G] In
C550 ula C054 orande, da 6554 SCAaturiscono {ffetti mirabili»42.

econdo regorl10 (1 1553, aiiraverso 11 battesimo INCOMINCIANO 11 CammınO (1
purificazione “"aSCEesa la perfezione anche la COMUNIONEe La dottrina

perfezione ha COILLNE base la teorl1a dellimmagine: 110  —> SOl0o 11 SIingolo L’inte-

Bastlto, 123-17/0
28 ED. @,
U (ir SPATARU, Sacerdot: MdiacoNneSSe, 151-147

De S5D AIL,
41 (ir ÖLKER, Gregorto n /VISSC,

(IBEG NIS., In baptismum CArEStt, 46, 581

AD228

Fondamenti ecclesiologici nei Padri Cappadoci

A
rt

ic
ol

i

I personaggi dell’Antico Testamento diventano modelli per i cristiani della Cap-
padocia. Basilio attribuisce ai personaggi della Bibbia la funzione di esempi di virtù: 
«In ogni modo, come i pittori, quando dipingono un’immagine tenendone un’altra 
per modello, guardano frequentemente all’originale e cercano di riprodurre il carat-
tere di quello nella propria opera d’arte, così occorre che anche colui che si sforza 
di raggiungere la perfezione in tutte le parti della virtù, guardi alla vita dei santi 
come a statue viventi e operose, che, attraverso l’imitazione, faccia proprio il bene 
di quelli».38

I Salmi, a loro volta, presi e interpretati versetto per versetto, offrono alla comu-
nità un vero nutrimento spirituale39.

3.2.2. Il battesimo

La comunione nella Chiesa locale presuppone innanzitutto la fede e il battesimo: 
«La fede e il battesimo sono i due modi della salvezza, l’uno all’altro congiunti e 
inseparabili. La fede infatti si perfeziona con il battesimo, il battesimo si fonda sul-
la fede e l’una e l’altro raggiungono il compimento mediante gli stessi nomi. Come 
infatti crediamo nel Padre e Figlio e Spirito Santo, così anche battezziamo nel nome 
del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo»40. Oltre ad essere due realtà spirituali, 
la fede e il battesimo liberano il singolo dal suo isolamento e lo inglobano nel corpo 
della Chiesa come membro41. In seguito, il battezzato partecipando ai frutti della 
grazia che pervade questo corpo, cresce e realizza una comunione che conduce alla 
perfezione dell’intero corpo. 

Il battesimo deve essere apprezzato nella sua giusta dimensione ecclesiologica e 
spirituale: «Perciò non disprezzare il divino lavacro e non renderlo banale a causa 
dell’uso di poca acqua, e non crederlo di poca importanza. Perciò, ciò che si opera in 
esso è una cosa grande, e da essa scaturiscono effetti mirabili»42.

Secondo Gregorio di Nissa, attraverso il battesimo incominciano il cammino di 
purificazione e l’ascesa verso la perfezione e anche verso la comunione. La dottrina 
della perfezione ha come base la teoria dell’immagine: non solo il singolo ma l’inte-

Basilio, 123-170.

38	 Bas., Ep. 2, 3. 

39	 Cfr. Spataru, Sacerdoti e diaconesse, 151-142. 

40	 Bas., De Sp. S. XII, 28. 

41	 Cfr. Völker, Gregorio di Nissa, 99. 

42	 Greg. Nis., In baptismum Christi, PG 46, 581 C. 



Damılan Spataru

umanıiıita dQeve C556 1€ Dortatrice dell' immagine. Quando utilizza l immagine
«colomba perfetta»43, Sviluppa un ampia speculazione che G1 avvolge (OIl ITre cerchl
CONCEeNTTICI QUESTO imbolo GSI hanno nell unita la loro COMNULE Caratteristica Artıcol|Aistintiva: L’unita dell individuo ne 5{1 pleneZZa, la Chlesa (COLNE UNICO
L’unita (COLNE escatologicat*.

50 Leucarıstia
La COMUNIONE 110  —> realizzata da ualche egge auUutonoma del

celebrazione EUCATISTICA. Parola (1 DIO pronunclata spiegata 5{1 volta «al-
Linterno comunIita eEUCAarTIStica» 45 L’Eucaristia la Parola ()I10 Aue momentI!
principaliı basılları che realilzzano fortificano la COomMUNI1IONE Non Soltanto la cele-
brazione EUCATISTICA. In GSTesSsIA la proclamazione Parola che concretilzzano
ideale COMUNIONE la forza SpIirıto Aantfo che fa del Dallc del VINO 11
Orpo 11 5Sangue (1 TISTO che garantisce L’autenticitäa dell interpretazione
Parola47. ntorno 4a1 Aue moment!, la Parola ı Eucaristia, G] realizza la COMUN10-
ne45

L’assemblea riuniıita DL la celebrazione EUCATISTICA ntorno 1 VESCOVO mosira
(COLNE la OAliversita DELSOLNGC, del CAarısmı del ruolil 110  —> ne diminulsScCe la
mun1ı0Ne la Qeve commpletare rinforzare: gulda presiede, altro G] fa TUl-
dare dirigere, 110  —> fanno entramb!ı la GSTesSsa C054 Luno altro Alventano
ula cola C054 In SO10 GrIisto, mMessl1 NS1I1emMeEe In 2CCOrdoOo STeSSO Spir1to»49,

Basıilio rileva la forza SpIirıto anTto che fa del Dallc del VINO 11 Orpo 11
5angue (1 G.TIStO ferma che ne COMUNIONE EUCATISTICA. C10 che G] TICEVE (0)I10 11
Orpo 11 5angue (1 G(TrIisSto «NO1; infatti, mang1amo la 5{1 arne bevlamo 11 5{10

4 (1PEG NIS., Hom. In (‚ ant. ( antıie. 15 Ia «colomba perietta>» viene intesa In MOdo del personale: «COLUL11
dunque che, (a bambine che CI d, grazle qalla ecrescıita G1 sviluppa 1NO (iventare OIL1LD completo».

44 (Ir ÖLKER, Gregorto n /VISSQ. 1L0SOfO MESLLCO, t1t. Gregor DON YSSa als Muystiker, Wieshaden
Milano 1993, 260

2453 SCAZZOSO, Introduzione alta ecctestotogia n S{1:  P Bastlto, 145 (S1 veda intero (ISCOrSO C111 IsStero
('hiesa qlle pagıne 71-236): ecir JUASTEN, Patrotogia. [ Padrıt greci Secoll IV-V), vol IL, lorine 1950,
226

25 BAS., ED, S,
2A7 (Ir BAS., ED, 217, CNn

A Per Ia prospettiva Cli U1a ecclesiologia eUCAarıistica dopo i (C'onecilie Vaticano G1 veda I0 STG Cli (LATTANEO,
La C(’Hiesa locale, 51-S7 importante Ia cottolineatura S11 eologia Oortodossa rappresentalta In (JUESLO
STG AAal e0logo Ortodossao Afanas’ ev che G1 rifa qalla eologia patrıstica el Drım1ı SECOlL.

4U (1PEG (}r 3 11

2290229

Damian Spataru

A
rticoli

ra umanità deve essere portatrice dell’immagine. Quando utilizza l’immagine della 
«colomba perfetta»43, sviluppa un’ampia speculazione che si avvolge con tre cerchi 
concentrici su questo simbolo. Essi hanno nell’unità la loro comune caratteristica 
distintiva: l’unità dell’individuo nella sua pienezza, la Chiesa come unico corpo, e 
l’unità come speranza escatologica44. 

3.2.3. L’eucaristia

La comunione non è realizzata da qualche legge autonoma del cosmo, ma dalla 
celebrazione eucaristica e dalla Parola di Dio pronunciata e spiegata a sua volta «al-
l’interno della comunità eucaristica»45. L’Eucaristia e la Parola sono i due momenti 
principali e basilari che realizzano e fortificano la comunione. Non è soltanto la cele-
brazione eucaristica in se stessa o la proclamazione della Parola che concretizzano 
l’ideale della comunione ma è la forza dello Spirito Santo che fa del pane e del vino il 
Corpo e il Sangue di Cristo46 e che garantisce l’autenticità dell’interpretazione della 
Parola47. Intorno ai due momenti, la Parola e l’Eucaristia, si realizza la comunio-
ne48. 

L’assemblea riunita per la celebrazione eucaristica intorno al vescovo mostra 
come la diversità delle persone, dei carismi e dei ruoli non nuoce né diminuisce la co-
munione ma la deve completare e rinforzare: «uno guida e presiede, l’altro si fa gui-
dare e dirigere, e non fanno entrambi la stessa cosa […], ma l’uno e l’altro diventano 
una sola cosa in un solo Cristo, messi insieme e in accordo dallo stesso Spirito»49. 

Basilio rileva la forza dello Spirito Santo che fa del pane e del vino il Corpo e il 
Sangue di Cristo e afferma che nella comunione eucaristica ciò che si riceve sono il 
Corpo e il Sangue di Cristo: «Noi, infatti, mangiamo la sua Carne e beviamo il suo 

43	 Greg. Nis., Hom. in Cant. Cantic. 15: la «colomba perfetta» viene intesa in modo del tutto personale: «colui 
dunque che, da bambino che era, grazie alla crescita si sviluppa fino a diventare un uomo completo».

44	 Cfr. W. Völker, Gregorio di Nissa. Filosofo e mistico, (tit. or. Gregor von Nyssa als Mystiker, Wiesbaden 
1955), Milano 1993, 260.

45	 Scazzoso, Introduzione alla ecclesiologia di san Basilio, 143 (si veda l’intero discorso sul mistero della 
Chiesa alle pagine 171-236); cfr. J. Quasten, Patrologia. I Padri greci (secoli IV-V), vol. II, Torino 1980, 
236. 

46	 Bas., Ep. 8, 4. 

47	 Cfr. Bas., Ep. 217, can. 75. 

48	 Per la prospettiva di una ecclesiologia eucaristica dopo il Concilio Vaticano II si veda lo studio di Cattaneo, 
La Chiesa locale, 51-87. È importante la sottolineatura sulla teologia ortodossa rappresentata in questo 
studio dal teologo ortodosso N. Afanas’ev che si rifà alla teologia patristica dei primi secoli. 

49	 Greg. Naz., Or. 32, 11. 



FOondament: ecclesiologicı ala Padrı Cappadocı

5angue dAivenendo partecIpl, aitiraverso “Incarnazlone la vita Ssens1ibile del Verbo
saplıenza» >0 «INON sapete chl COoluI1 che dovete ricevere? COoluI1 che ha detto

10 mMI0 Padre VEILLTEILNO Iu1 dimoreremo DICSSO (1 1u1>» 1,ODTLUN7 regorl10 (1 1553 presenta 11 DECCATO (COLLNE fonte (ivisione natiura uLL1La-

rimedio efficace Leucaristla. Questo 5{10 approfondimento DUO C556 1€ inteso
anche (COLNE rimedio DL rifare la COMUNIONE (OIl STeSS]I COIl 0 altrı «C OIl

COloro che, avendo veleno propinato (OIl insidlia, rT1eSCONO a estinguerne
la forza ES]71ale (OIl altro farmaco, anche L’antidoto dQeve penetrare (COLLNE 11
veleno dentro le VISCEeTe dell’ uomo perche da queste la forza del medicamento Salu-
lare G1A. Adistribuita 11 COS] nNOlL, dOoDO aAaVvVer aSSaporato quel che isgrega
la nOosITra natura, AVEVaAlllO (1 2SSOluto DISOSNO (1 OLUI che riunifica QUAaNTO
Q1IvISO, perche tale rimedio introdotto dentro (1 NO1 eliImmMasse (OIl la Dpropria efficacia
antıtetica 11 male DEerNICIOSO 1a penetrato nel NOSITO COrpo»>2,

Princıpi DCE 13808  - ecclesiologıia dı cComunlone
Ogni battezzato chlamato risvegliare In GE 11 desider10 HaCce dell’unita

all iInterno Chlesa locale Tegor10 (1 AZ1I1AaNnzo presenta alCUun] DPIINCIDI che
DOSSQOLLO C5561€ utili alla portala (1

53 H modo dı nariare
parlare S1UStO 1 mMmOomentTtoO OPPOrTIUNO, 11 parlare uldato raglone, 11 G1 -

lenzIio DIU DreZ1I0SO parola, la ode «condita col Sale» 110  —> HCL L’adulazione
(COLNE strada che CONducCce Y bene SUDNLELLNO: «A SCIO1ZONO la ingua fanno al7are
la VOCe COILLNE fosse ula tromba 11 presente beneficio QUESTO bellissimo spettacolo,
cOostitulto da . igli (1 DIO che dispersi”, riunıitı « Ormare ula CSa cSola” che
r1pOoSsano S0 le STEeSSE .11 che CAamMmmMINANO la Cd5d (1 DIO ne concordla,
conglunti nell’ unica armon13. che appartiıene 1 bene 4110 SpIr1to»>3;

53 L’umilta
R1Iconoscersı1 PIcCcOlI HCL ra  1ungere le C0S del cielo, 110  —> C556 1€ nu. nel 111011-=

— () ED. S,
l De JeJuntio L, 11

y A (IBEG NIS., (}r (‚at 2
} 4 (IBEG (}r 6, (}r 6,

A{)230

Fondamenti ecclesiologici nei Padri Cappadoci

A
rt

ic
ol

i

Sangue divenendo partecipi, attraverso l’Incarnazione e la vita sensibile del Verbo e 
della sapienza»50. «Non sapete chi è colui che dovete ricevere? È colui che ha detto: 
Io e mio Padre verremo a lui e dimoreremo presso di lui»51.

Gregorio di Nissa presenta il peccato come fonte della divisione della natura uma-
na. Il rimedio efficace è l’eucaristia. Questo suo approfondimento può essere inteso 
anche come rimedio per rifare la comunione con se stessi e con gli altri: «come 
coloro che, avendo preso un veleno propinato con insidia, riescono ad estinguerne 
la forza esiziale con un altro farmaco, ma anche l’antidoto deve penetrare come il 
veleno dentro le viscere dell’uomo perché da queste la forza del medicamento salu-
tare sia distribuita a tutto il corpo, così noi, dopo aver assaporato quel che disgrega 
la nostra natura, avevamo di nuovo assoluto bisogno di Colui che riunifica quanto è 
diviso, perché tale rimedio introdotto dentro di noi eliminasse con la propria efficacia 
antitetica il male pernicioso già penetrato nel nostro corpo»52. 

3.3. Principi per una ecclesiologia di comunione 
Ogni battezzato è chiamato a risvegliare in sé il desiderio della pace e dell’unità 

all’interno della Chiesa locale. Gregorio di Nazianzo presenta alcuni principi che 
possono essere utili e alla portata di tutti.

3.3.1. Il modo di parlare

Il parlare giusto e al momento opportuno, il parlare guidato dalla ragione, il si-
lenzio più prezioso della parola, la lode «condita col sale» non per l’adulazione ma 
come strada che conduce al bene supremo: «A me sciolgono la lingua e fanno alzare 
la voce come fosse una tromba il presente beneficio e questo bellissimo spettacolo, 
costituito da “i figli di Dio che erano dispersi”, riuniti “a formare una cosa sola” che 
riposano sotto le stesse ali e che camminano verso la casa di Dio nella concordia, 
congiunti nell’unica armonia che appartiene al bene e allo Spirito»53; 

3.3.2. L’umiltà 

Riconoscersi piccoli per raggiungere le cose del cielo, non essere nulla nel mon-

50	 Bas., Ep. 8, 4.

51	 Bas., De jejunio I, 11. 

52	 Greg. Nis., Or. Cat. 27, 1.

53	 Greg. Naz., Or. 6, 7; Id., Or. 6, 2.



Damılan Spataru

al8 ed C556 1€ Y (1 del mondo, C556 1€ fuori ed C5561€ ne
C5561€ coloro che hanno parte del 51gn0re, C5561€ DOoverI HCL 11 del clell ed
eEsercitare la regalita poverta®?t; Artıcol|

55 Servitore Parola
Un altro modo HCL arTIVare alla DaCci all’ unıta 11 rImanere aTilaccalilo alla Pa-

rola (iventare Servıitore Parola divina:; 6554 buon consigliere buon
ula gulda DL la strada che CoOoNduce In a.1tO Valido A1UIO nel combat-

timent0o>>

55 La preghiera
«Ma poiche la rapidita HaCce 110  —> basta garantire la SICUTEZZA, 110  —>

DHalLC ualche AISCOTSO ralorzarla DIO 110  —> VvIeNE In Aa1UTO QUESTO AISCOTSO
SUVVIA (OIl preghiere ragionamenti! rendiamo tabile questa DHaCce HCL QUAaNTO ne
NnOSITe Torze»56.

33 H nerdono
«F aSSUTdO che DIO OTrdinIi (1 perdonare 110  —> SO10 GE volte SEITAanTta volte GE

anche quelli che hanno DECCALO CONTITO (1 nNOl1, perche perdonando G] ottiene 11 perdo-
che DOI NO1 offendiamo anche quelli che 110  —> C1 hanno fatto nıente, Provando DIU

placere (1 QUaNTO Droviamo r1cevendo benefici aglı altrı»>7.

Lelemento miminısterlale

L’elemento ministerlale dell’ecclesiologia costitunlto Cal SaCcerdozIloO, VISTO ne
5{1 triplice dimensione: l episconato, presbiterato 11 Alaconato. Quello che 1IMpOr-

(Ir (1PEG (}r 6,
3}7 (Ir (1PEG (}r 6,

(1PEG (}r 6,
(1PEG (}r 2 15 ecir MOSSAY (a CT 1, Gregotre de ANazıianze. DISCOUFS 20-25, Parıs 1980,
195-197: OMITA, L’atteggiamento n Basılio g eretict HOR CFESELANL, In Nicolaus X /1 (1980)
168-170

A231

Damian Spataru

A
rticoli

do ed essere al di sopra del mondo, essere fuori della carne ed essere nella carne, 
essere coloro che hanno parte del Signore, essere poveri per il regno dei cieli ed 
esercitare la regalità a causa della povertà54; 

3.3.3. Servitore della Parola 

Un altro modo per arrivare alla pace e all’unità è il rimanere attaccato alla Pa-
rola e diventare servitore della Parola divina; essa è un buon consigliere e un buon 
compagno, una guida per la strada che conduce in alto e un valido aiuto nel combat-
timento55. 

3.3.4. La preghiera

«Ma poiché la rapidità della pace non basta a garantire la sicurezza, se non ap-
pare qualche discorso a rafforzarla e Dio non viene in aiuto a questo discorso […], 
suvvia con preghiere e ragionamenti rendiamo stabile questa pace per quanto è nelle 
nostre forze»56. 

3.3.5. Il perdono 

«È assurdo che Dio ordini di perdonare non solo sette volte ma settanta volte sette 
anche quelli che hanno peccato contro di noi, perché perdonando si ottiene il perdo-
no, e che poi noi offendiamo anche quelli che non ci hanno fatto niente, provando più 
piacere di quanto ne proviamo ricevendo benefici dagli altri»57. 

4. L’elemento ministeriale

L’elemento ministeriale dell’ecclesiologia è costituito dal sacerdozio, visto nella 
sua triplice dimensione: l’episcopato, presbiterato e il diaconato. Quello che è impor-

54	 Cfr. Greg. Naz., Or. 6, 2.

55	 Cfr. Greg. Naz., Or. 6, 5.

56	 Greg. Naz., Or. 6, 12.

57	 Greg. Naz., Or. 22, 15; cfr. J. Mossay (a cura di), Grégoire de Nazianze. Discours 20-23, SC 270, Paris 1980, 
195-197; A. Romita, L’atteggiamento di S. Basilio verso gli eretici e i non cristiani, in Nicolaus 8/1 (1980) 
168-170.



FOondament: ecclesiologicı ala Padrı Cappadocı

anTtfe da cottolineare In QUESTO StudIi0O 110  —> la differenza Ira QliversI gradi gerarchicı
la MISUTrAa In CI 11 MIMNMISITO r1I1esCe Svolgere la 5{1 attıivita In COMUNIONE

(OIl le altre Chlilese localıODTLUN7
Lecclesiologia dı cComunlone ira Jle hlese partıcoları altraverso l’episcopato

regorl10 (1 1553 esSeMPIO HCL 11 ru0ol0 importante che Svolge ne Chiesa
Q Oriente>8. DOpoO la morfie (1 Basıilio CONTINUA l’opera (1 unita IN1IZ1A13. da 5 [ 10) Tatello,
110  —> SO10 1vello locale Partecipa QliversI concili SINOdI QOVve G1 prendono deciIsionIi
importantı DL la vita Chiesa 1 Concilio (1 Antiochla (OVve partecipa
che JulL, G1 adotta iImbolo (1 fede che rTI1ICONOSCEe L’unita divina. del Padre, del Figlio

SpIirıto AanTto VENSONGO firmati alCUnN] documentI! (1 Origine LOINALA. 1vello
dottrinale G1 enta approccIo Ira Melez1io (1 Antiochla (1l CaNO del neo-niceni)
Paolino (1l CaNO del vecchl-nicenIi (1 Antiochla). s 1 1DOTHZZa che regorl10 12 SVOltO

ru010 importante In QUESTO avendo egli STeSSO CONTAaLTTı (OIl vecchli-nicen..
Lettera 100 Basıilio, SCTIVendo KEusebio VEeESCOVO (1 amosaTta, fferma 11 fatto

che TegOr10 (1 1553 TIUNISCE del SInodiI a CIra «Infatti S1AM0 Circondatı da
alfarı degn! (1 Ognl PTreOCCUP azlone talı che richiedono la Iua collaborazione, DL
L’elezione del VESCOVI HCL L esame 10 StudIO (1 C10 che G1 concertando CONTITO (1
NO1 semplicita (1 TegOr10 (1 1553, che (1 radunare del SINOdI a CIra

che 110  —> tralascla alcuna O0OCCASIONe DL rTecarcı difficoltä»59
In ula GETIE (1 vlagel regorl10 (1 1553 r1I1esCe CLCEALE L’unita all iInterno (1 alCuNe

cComunita lacerate (Qivision.].

47 H VLAGGLO ({ Ibora
Ibora G] TOVA VICINO a 1553, Sede del monastiero ondato da Macrina Basilio.

Un ambascerla (1 Ibora G1 LECA da regorl10 0 chiede (1 provvedere (1
VEeESCOVO la loro citta L’elezione da parte (1 TegOr10 CeIiId la garanzla re fede
regorl10 rIUSCITA In quUESTa mpresa, QUESTO fatto G] vedra Y Conecilio (1 (‚ostantıno-
Doli QOVve Sara presente 11 VEeESCOVO (1 Ibora®60.

35 (ir ( Teod AVI, 1, (SC 497 , 117)
Y ED. 100 ecir ED. 58

(ir MARAVAL, Un correspondanit Ade Gregotre de ÄVaztianze identifie: Pansophios d Tbora, In VChr A
(1988) 24-26

A232

Fondamenti ecclesiologici nei Padri Cappadoci

A
rt

ic
ol

i

tante da sottolineare in questo studio non è la differenza fra i diversi gradi gerarchici 
ma la misura in cui il ministro sacro riesce a svolgere la sua attività in comunione 
con le altre Chiese locali. 

4.1. L’ecclesiologia di comunione tra le Chiese particolari attraverso l’episcopato 
Gregorio di Nissa è un esempio per il ruolo importante che svolge nella Chiesa 

d’Oriente58. Dopo la morte di Basilio continua l’opera di unità iniziata da suo fratello, 
non solo a livello locale. Partecipa a diversi concili e sinodi dove si prendono decisioni 
importanti per la vita della Chiesa: al Concilio di Antiochia (378) dove partecipa an-
che lui, si adotta un simbolo di fede che riconosce l’unità divina del Padre, del Figlio 
e dello Spirito Santo e vengono firmati alcuni documenti di origine romana. A livello 
dottrinale si tenta un approccio tra Melezio di Antiochia (il capo dei neo-niceni) e 
Paolino (il capo dei vecchi-niceni di Antiochia). Si ipotizza che Gregorio abbia svolto 
un ruolo importante in questo senso, avendo egli stesso contatti con i vecchi-niceni. 
Nella Lettera 100 Basilio, scrivendo a Eusebio vescovo di Samosata, afferma il fatto 
che Gregorio di Nissa riunisce dei Sinodi ad Ancira: «Infatti siamo circondati da 
affari degni di ogni preoccupazione e tali che richiedono la tua collaborazione, per 
l’elezione dei vescovi e per l’esame e lo studio di ciò che si va concertando contro di 
noi dalla semplicità di Gregorio di Nissa, che cerca di radunare dei sinodi ad Ancira 
e che non tralascia alcuna occasione per recarci delle difficoltà»59. 

In una serie di viaggi Gregorio di Nissa riesce a creare l’unità all’interno di alcune 
comunità lacerate dalle divisioni.

4.1.1. Il viaggio a Ibora

Ibora si trova vicino ad Anissa, sede del monastero fondato da Macrina e Basilio. 
Un’ambasceria di Ibora si reca da Gregorio e gli chiede di provvedere di un nuovo 
vescovo la loro città. L’elezione da parte di Gregorio era la garanzia della retta fede. 
Gregorio riuscirà in questa impresa, e questo fatto si vedrà al Concilio di Costantino-
poli dove sarà presente il vescovo di Ibora60. 

58	 Cfr. Cod. Teod. XVI, 1, 3 (SC 497, 117).

59	 Bas., Ep. 100; cfr. Id., Ep. 58. 

60	 Cfr. P. Maraval, Un correspondant de Grégoire de Nazianze identifié: Pansophios d’Ibora, in VChr 42 
(1988) 24-26.



Damılan Spataru

4 7 H SOgGLOFNO ({ Sebaste

TegOr10 (1 1553 INVITLATIO regolare ULla SItUAZIONE delicata ebaste
Sede VesSCovile (1 questia c1itta VI VEeSCOVI ODPDOstI 1 CONCILlIO (1 1Ce2. L’intenzIio- Artıcol|

(1 TegOr10 quella (1 eleggere VEeESCOVO NnıcenO Alla fine Tegor10 STeSSO Sara
eletto (COLLNE VESCOVO (1 questia C1tta, 110  —> contestazlonI] da parte (1 alCUnN]
Sacerdotl fedeli che metiteranno In dAubbio la 5{1 ortodossla, 2CCUSANdOLO (1 aAaVvVer r'1-
conciliato SEegUaCI (1 Aarcell0O Q Ancirael. TegOr10 G] lamentera del COomportamen(To
egl]Ii abıitantiı (1 ebaste G1 difendera richlamando Aue aspetti importantıi:

a} Egli STATIO INCAarıcato Cal Conecilio (1 Antiochla (1 prendere ula decisione r1]1-
Suardo 1 partito (1 Aarcell0O Q Ancira: «NOI1I bblamo alfermato (OIl forza davantı 1
5Signore che 110  —> CIAVaAalllO allontanatı fede del anflTı Padri che 110  —> AaVEValllQO

fatto n]ente SiUd1IZI0 ed riguardo quelli del partıto (1 Aarcell0 che
(0)I10 rıtornatı alla COMUNIONE ecclesiastica; perche Tatelll colleghI Ortodos-
G] A Orilente C1 AVEVallQO Incaricatı (1 prendere ula decisione DL quello che
questia ente, (OIl 11 loro 2CCOrdoOo C10 che Sara fatto, NO1 bblamo regolato "Intera
faccenda»62.

La 5{1 COSCIeNZzZA quella (1 ESSEeTSI SCHILDIC basato sull insegnamento del s1-
che STATIO tramandato aglı anostoli, insegnamento (1 CI egli STeSSO (iven-

LAalO UL1O SITUmMeEeNTO (1 trasmı1ıssione «NOI1I confessiamo, In quello che C1 riguarda,
che l insegnamento dato da es11 aglı apostoli men{tire 0 TAaSMmMıSe “11 miIistero
P K  piet  a , 11 fondamento la radice fede re 5 d 1lld, crediamo che NL Esiste
(1 pIU ublime (1 pIU SICUTO (1 quUESTa tradizione»®3.

4 7 La MISSIONE In Arabıa Gerusaltemme
Concilio (1 Costantinopoli INCAaTrıca TegOr10 (1 1553 11 VEeESCOVO Elladio

(1 metiftere In Ordine le faccende COMUNI Chiesa Indipendentemente Cal fatto
(1 C556 1€ VESCOVO (1 ula piccola c1itta (1l Nisseno) UDDULC VEeESCOVO (1 ula grande c1itta
(Elladio), la mela Qeve C5561€ la GS{iessia DL Aue 11 buon Ordine Chiesa
Le eventuali ricchez7z7e L orgoglio 110  —> devono C5561€ presı In CoNnsiderazlone. Per
QUESTO motivo regorl10 fferma «Se la dignita vIene giudicata SECONdO 11 SaCcerdozIloO,

uguale UNICO che NO1 STATIO conferito Cal Concilio 11 privilegio, pIuUttOStO la
Carlca, (1 rimettere In Ordine 0 alfari COMUNI, (1 modo che In quUESTa (dignita) NO1

61 (Ir (1PEG NIS., ED.
G7 (1PEGD D,
G3 (1PEGD D,

A233

Damian Spataru

A
rticoli

4.1.2. Il soggiorno a Sebaste (379)

Gregorio di Nissa è invitato a regolare una situazione delicata a Sebaste. Sulla 
sede vescovile di questa città vi erano vescovi opposti al concilio di Nicea. L’intenzio-
ne di Gregorio è quella di eleggere un vescovo niceno. Alla fine Gregorio stesso sarà 
eletto come vescovo di questa città, ma non senza contestazioni da parte di alcuni 
sacerdoti e fedeli che metteranno in dubbio la sua ortodossia, accusandolo di aver ri-
conciliato i seguaci di Marcello d’Ancira61. Gregorio si lamenterà del comportamento 
degli abitanti di Sebaste e si difenderà richiamando due aspetti importanti:

a) Egli è stato incaricato dal Concilio di Antiochia di prendere una decisione ri-
guardo al partito di Marcello d’Ancira: «Noi abbiamo affermato con forza davanti al 
Signore che non eravamo allontanati dalla fede dei Santi Padri e che non avevamo 
fatto niente senza giudizio ed esame riguardo a quelli del partito di Marcello che 
sono ritornati alla comunione ecclesiastica; ma è perché i fratelli e i colleghi ortodos-
si d’Oriente ci avevano incaricati di prendere una decisione per quello che concerne 
questa gente, e con il loro accordo su ciò che sarà fatto, noi abbiamo regolato l’intera 
faccenda»62. 

b) La sua coscienza è quella di essersi sempre basato sull’insegnamento del Si-
gnore che è stato tramandato agli apostoli, insegnamento di cui egli stesso è diven-
tato uno strumento di trasmissione: «Noi confessiamo, in quello che ci riguarda, 
che l’insegnamento dato da Gesù agli apostoli mentre gli trasmise “il mistero della 
pietà”, è il fondamento e la radice della fede retta e sana, e crediamo che nulla esiste 
di più sublime e di più sicuro di questa tradizione»63. 

4.1.3. La missione in Arabia e Gerusalemme

Il Concilio di Costantinopoli (381) incarica Gregorio di Nissa e il vescovo Elladio 
di mettere in ordine le faccende comuni della Chiesa. Indipendentemente dal fatto 
di essere vescovo di una piccola città (il Nisseno) oppure vescovo di una grande città 
(Elladio), la meta deve essere la stessa per tutti e due: il buon ordine della Chiesa. 
Le eventuali ricchezze e l’orgoglio non devono essere presi in considerazione. Per 
questo motivo Gregorio afferma: «Se la dignità viene giudicata secondo il sacerdozio, 
è uguale e unico che a noi è stato conferito dal Concilio il privilegio, o piuttosto la 
carica, di rimettere in ordine gli affari comuni, di modo che in questa (dignità) noi 

61	 Cfr. Greg. Nis., Ep. 5. 

62	 Greg. Nis., Ep. 5, 2.

63	 Greg. Nis., Ep. 5, 4.



FOondament: ecclesiologicı ala Padrı Cappadocı

S1AM0 uguall. Ma S1AM0 guardati In NO1 StessI1, spogliandoci dignita SaCerdo-
tale, qualcuno ha pIU dell’altro ... 17 »064,

Una mM1SSIONEe del particolare, conferita TegOr10 (1 1553, quella (1ODTLUN7 dare ne Drovincla (1 Arabıla DL ristabilire L’ordine ecclesiastico minacclato
erTesiIe «In ragione dell incarıco che m1 STATIO ALa tio da COoluI1 che SUVErNa la nOosIra
vita, m1 arTF1VO Ordine Cal Aantfo GConcillo, quello (1 andare In questi Dosti HCL r1STA-
bilire L’ordine ne Chiesa Tabla E, 1CCOMEe “"Arabla 1 confine (OIl la regione
(1 Gerusalemme, hO (1 fare 4110 STeSSO modo (OIl Capı SAanie Chiese
(1 Gerusalemme, loro Situazlone, perche questa 1652 CId tLormen-
tala perche AVEVAdllQO DISO£NO (1 mediatore»6 .

PrOprIO DL la 5{1 ortodosslia TegOr10 mandato anche (erusalemme (QOve
CId VESCOVO Cirillo quest ’ ultimo, DL 11 fatto (1 STATIO ordinato da VESCOVO

arlano, CeIiId SOSPETLATO agli ortodoss]. LO (1 regorl10 CIiId quello (1 portare alla
COMUNIONE quelli che G] allontanatı Chiesa66. La 5{1 mM1SSIONEe rimarra

ES1T10 DOSIEIVO ed egli STeSSO Sara amaregglato Cal COMPOorTamenTO (1 quel CT1-
St1anl, provera, ne STeSSO empDO, la 91018 (1 av er DOTULO PFESarCc DICSSU luoghl
Santıe“.

(ome bblamo VISTO, Tegor10 (1 1553, In modo particolare dopO la morfie (1
5 [ 10) Taltfello Basıilio, INCAarıcato Cal SINnOdo (1 Antiochla Cal Concilio (1 (‚ostantıno-
DOLL, In1Iz1a per10do0 dedicato all intento (1 eliminare le ereslie, mot1vo
divergenze all interno cComunita cristliane, CLCEALE L’unita aitorno 1 VESCOVO

locale, garante fede ortodossa del COoncilio (1 1Ce2.
L’attivita (1 TegorI10, Svolta anche oltre confini 5 { 1C piccola c1itta (1 1553,

C1 dimostra 11 desider10 l importanza COMUNIONE COIl le altre Chiese rivela
L’idea (1 IN1Z10 (1 universalita Chiesa Sol0 la COMUNIONE (OIl oli altrı VESCOVI
aldatı sull’insegnamento (1 es1 tramandato aglı apostoli 4a1 loro SUCCESSOTI, DUO
garantire L’unita Chlesa L armonla ne comunita.

(1 11 a4CCennIı (1 TegOr10 (1 1553 alla COMUNIONE rimangonoO Purtiroppo lIimitati alla
Chiesa A Oriente 110  —> oltre Questa realta anche normale. TegOr10 agisce
(COLNE elegato del Goncili, 110  - (1 Dpropria In1z1latıiva (COLNE fa Basilio. DEerCcIO QOvere
del Concili mettersli In relazilone (OIl la Chlesa ı  Cccidente COIl 11 VESCOVO (1 0Ma

(IBEGD 1, 31-372

G5 (IBEGD 2, 172

(ir OGÜUE, Historre Äitteratre dı MOUNUDEMeEeN MONASLLGLUE ans [ antiquiie, vol 2, Parıs 1993,
(ir (IBEG NIS., ED, 3, A

AL234

Fondamenti ecclesiologici nei Padri Cappadoci

A
rt

ic
ol

i

siamo uguali. Ma se siamo guardati in noi stessi, spogliandoci dalla dignità sacerdo-
tale, qualcuno ha più dell’altro […]?»64. 

Una missione del tutto particolare, conferita a Gregorio di Nissa, è quella di an-
dare nella provincia di Arabia per ristabilire l’ordine ecclesiastico minacciato dalle 
eresie: «In ragione dell’incarico che mi è stato affidato da colui che governa la nostra 
vita, mi arrivò un ordine dal Santo Concilio, quello di andare in questi posti per rista-
bilire l’ordine nella Chiesa d’Arabia. E, siccome l’Arabia è al confine con la regione 
di Gerusalemme, ho promesso di fare allo stesso modo con i capi delle sante Chiese 
di Gerusalemme, un esame della loro situazione, perché questa (Chiesa) era tormen-
tata e perché avevano bisogno di un mediatore»65.

Proprio per la sua ortodossia Gregorio è mandato anche a Gerusalemme dove 
era vescovo Cirillo ma quest’ultimo, per il fatto di esser stato ordinato da un vescovo 
ariano, era sospettato dagli ortodossi. Lo scopo di Gregorio era quello di portare alla 
comunione quelli che si erano allontanati dalla Chiesa66. La sua missione rimarrà 
senza esito positivo ed egli stesso sarà amareggiato dal comportamento di quei cri-
stiani, ma proverà, nello stesso tempo, la gioia di aver potuto pregare presso i luoghi 
santi67.

Come abbiamo visto, Gregorio di Nissa, in modo particolare dopo la morte di 
suo fratello Basilio, incaricato dal Sinodo di Antiochia e dal Concilio di Costantino-
poli, inizia un periodo tutto dedicato all’intento di eliminare le eresie, motivo delle 
divergenze all’interno delle comunità cristiane, e a creare l’unità attorno al vescovo 
locale, garante della fede ortodossa del concilio di Nicea.

L’attività di Gregorio, svolta anche oltre i confini della sua piccola città di Nissa, 
ci dimostra il desiderio e l’importanza della comunione con le altre Chiese e rivela 
l’idea di un inizio di universalità della Chiesa. Solo la comunione con gli altri vescovi 
saldati sull’insegnamento di Gesù tramandato agli apostoli e ai loro successori, può 
garantire l’unità della Chiesa e l’armonia nella comunità.

Gli accenni di Gregorio di Nissa alla comunione rimangono purtroppo limitati alla 
Chiesa d’Oriente e non vanno oltre. Questa realtà è anche normale. Gregorio agisce 
come delegato dei Concili, e non di propria iniziativa come fa Basilio. È perciò dovere 
dei Concili mettersi in relazione con la Chiesa d’Occidente e con il vescovo di Roma.

64	 Greg. Nis., Ep. 1, 31-32.

65	 Greg. Nis., Ep. 2, 12.

66	 Cfr. A. de Vogüe, Histoire littéraire du mouvement monastique dans l’antiquité, vol. 2, Paris 1993, 35.

67	 Cfr. Greg. Nis., Ep. 3, 3-4.



Damılan Spataru

Cenn] dı ecclesiologia unıyersale atltraverso la collemialita episcopale
ıl mıinıstero petrino

dOossier Lettere (1 Basılio Indirizzate a anasılo, 4a1 VEeSCOVI orlentaliı ed Artıcol|Occidentali la Lettera 1 Da Damaso forniscono alcCcune NOZIONI ecclesiologiche (1
Basilio, 110  - issate ALla sistematicamente, un idea (1 COMUNIONE 110  —> del
definita Ira le Chiese orlentaliı Occidentali (OIl 11 Da Damaso

AA La COMUNIONE CON VESCOUVI ortentalı
In DrImMO momentftoOo G] 012a 11 grande desiderio (1 Basilio (1 tenere Unı GE

VESCOVI COTrePISCODI 5{1 A10CeS]. Basıilio desidera che la collegialita eDI-
ScConale G1A. vissuta da VESCOVI, CoNdizione richlesta anche Cal Coneilil quando G]
devono prendere decisionIi In COMNULE HCL la vita Chiesa Uno del momentI!
In CUI1 G] maniftfesta COIl CONCTEe{Ie77A la colleglalita del VESCOVI quello d -

CTAazZ]ı0OnNe epIiscopnale. Da quando 11 Concilio (1 1CeA2 Dprescrive la QUESTO
ARRNG liturgico, pOossibile, (1 VESCOVI, UDDULC almeno (1 ITre DroviIncIia
ecclesiastica, QUESTO Vale (COLLNE che G] vuole rispettare anche In CITCOSTANZE
2455321 diffeili che SCHILDLC VvIeNE ricordata®s.

5 10 (1 orande responsabilita COoONduce Basılio PreoOCCUParsı altre
Chiese, le CUI1 InnumerevolIl difficolta 10 OPPrimonNO Per enfiare (1 fare progredire la
pacificazione Chiese, Basilio In Ognl la Q10CesSI (1 C111 mMeiIrO-

polita. Non E56112 intraprendere del SIrl pastorali ne Drovince limitrofe VUDDULC
In Armenla, SOPTAatiUuttO DL IntrattenersI (OIl VESCOVI, volte riunıitı In SIn0odo; G]
ASSICUTA rettitudine loro fede, stabilisce ristabilisce (OIl loro la COIl

nı10Ne, riconduce SEH g1usto CAamMMmMmMINO COloro che G] SMAarr1ıSCONO, ricordando loro la
professione (1 fede nıcena la tradizione del Padri

VEeSCOVI ‚ Egitto In esilig, Basıilio manifesta 11 desiderio (1 unita. Egli 245521410
Cal desiderio (1 TOVATEe del VEeSCOVI che S1IANO rimastı 62 ne tradizion! apOoSTO-
1C «(10 che magglormente m1 sSpinge Y desiderio (1 unIırmı VO1I la fama.
zelo VOSITa pieta HCL l ortodossla, C10@ che la fermezza del VOSITO 110  - fu
00554 ne quantita del 1IDrI1, ne varleta Aalse argomentazlonl. Ma VO1I
a velie AISCONOSCIUTO quelli che Introducevano novita contrarie aglı insegnamenti a NO-
stolicl, 110  —> VI SG1IEeTIEe plegatı tollerare In S11eNzZ10 11 danno perpetirato da lo0r0»69.

tema Chlesa fflitta da anTtfe ETESIE me In ril1ievo 11 pensiero (1 A51-

G5 (Ir NIC L, Cal GCOD 4, 8-17): LAGd Cal 17 (Joannou V/2, 0-1
Y BAS., ED, 265, (Court. ILL, 128)

39235

Damian Spataru

A
rticoli

4.2. Cenni di ecclesiologia universale attraverso la collegialità episcopale
e il ministero petrino

Il dossier delle Lettere di Basilio indirizzate ad Atanasio, ai vescovi orientali ed 
occidentali e la Lettera al papa Damaso forniscono alcune nozioni ecclesiologiche di 
Basilio, non fissate ancora sistematicamente, e un’idea di comunione non del tutto 
definita tra le Chiese orientali e occidentali e con il papa Damaso. 

4.2.1. La comunione con i vescovi orientali 

In un primo momento si nota il grande desiderio di Basilio di tenere uniti a sé 
tutti i vescovi e i corepiscopi della sua diocesi. Basilio desidera che la collegialità epi-
scopale sia vissuta da tutti i vescovi, condizione richiesta anche dai Concili quando si 
devono prendere delle decisioni in comune per la vita della Chiesa. Uno dei momenti 
in cui si manifesta con concretezza la collegialità dei vescovi è quello della consa-
crazione episcopale. Da quando il Concilio di Nicea prescrive la presenza a questo 
atto liturgico, se è possibile, di tutti i vescovi, oppure almeno di tre della provincia 
ecclesiastica, questo vale come norma che si vuole rispettare anche in circostanze 
assai difficili e che sempre viene ricordata68. 

Il suo senso di grande responsabilità conduce Basilio a preoccuparsi delle altre 
Chiese, le cui innumerevoli difficoltà lo opprimono. Per tentare di fare progredire la 
pacificazione delle Chiese, Basilio percorre in ogni senso la diocesi di cui è metro-
polita. Non esita a intraprendere dei giri pastorali nelle province limitrofe oppure 
in Armenia, soprattutto per intrattenersi con i vescovi, a volte riuniti in Sinodo; si 
assicura della rettitudine della loro fede, stabilisce o ristabilisce con loro la comu-
nione, riconduce sul giusto cammino coloro che si smarriscono, ricordando loro la 
professione di fede nicena e la tradizione dei Padri.

Ai vescovi d’Egitto in esilio, Basilio manifesta il desiderio di unità. Egli è assetato 
dal desiderio di trovare dei vescovi che siano rimasti saldi nelle tradizioni aposto-
liche: «Ciò che maggiormente mi spinge al desiderio di unirmi a voi è la fama dello 
zelo della vostra pietà per l’ortodossia, e cioè che la fermezza del vostro cuore non fu 
scossa né dalla quantità dei libri, né dalla varietà delle false argomentazioni. Ma voi 
avete disconosciuto quelli che introducevano novità contrarie agli insegnamenti apo-
stolici, e non vi siete piegati a tollerare in silenzio il danno perpetrato da loro»69.

Il tema della Chiesa afflitta da tante eresie mette in rilievo il pensiero di Basi-

68	 Cfr. Nic. I, can. 6 (COD 9, 8-17); Laod. can. 12 (Joannou I/2, 10-17).

69	 Bas., Ep. 265, 2 (Court. III, 128).



FOondament: ecclesiologicı ala Padrı Cappadocı

110 Sull universalita Chiesa che TOVIAMO (OIl molte ImmMmagınl. Una (1
questie rappresenta 11 desiderio (1 Basilio HCL L’unita. Questo desiderio pIeNO
(1 «In ualche u0g0 erra VI (0)I10 ALl1COLA COloro che Adimostrano 11ODTLUN7 inconfondibile del discepoli (1 G(risto La nOosITra Situazlone, dunque, m1
Simile a AaSTTI In ula costellazione nNOTLUrNa, brillantı 0 unı In ula parte del clelo,
0 altrı In un altra, 11 CUI1 splendore 1a (1 DL GE sradito, DIU ALl1COLA In QUAaNTO
Inatteso»/0

Sara altro fatto spingere Basıilio a INVOCATE L’aluto egl]Ii altrı VEeSCOVI le
rTIUNIONI SInodiI localı 110  - Dpotfevano risolvere problemi pIU STaVI Drovocalı
erTesiIe regorl10 (1 azlanzoQ, dOoDoO 11 SOgg1l0rnO GL cattedra episcopale (1 OSTAanNnTı-
nopolli dell esperienza (OIl NnNumerosI S1inodI precedenti! maniftfesta la
loro Inconsistenza COIl questie parole: «Se QevO CQire la veritäa, m1 SECNTIO disposto CV1-
lare OgnI (1 VESCOVI; poiche 110  —> hO mal VISTO SINOdO condotto ES110
felice, che rimediasse, 110  —> pIuttosto aAra VasSscC, malı esistent1i Infatti, la r.valita

L ambizione 0010 DIU forti ragione 110  —> m1 G1 ritenga Stravagante parlo
COS] mediatore DIU prohbabile che Ncorra Iu1 STeSSO In ualche imputazione
pIuUttOStO che elimmare le ImputazlonIi C111 (0)I10 assoggettatı 0 altrı» / 2.

A 2 La COMUNILONE CON VESCOUI occidentali
La grande confusione Chiese spinge Basıilio rivolgersi 4a1 VESCOVI

Occidentali 1 VEeESCOVO (1 0Ma L’appello che Basıilio fa 0Ma ula tradizione
Chlilese che G] TOVANO In difficoltäa La TIMAa Lettera (1 Clemente RKRomano 4a1 (‚O-

rInNnz] DrImMO ACCEIMNNLO In QUESTO 1gNazlo (1 Antiochla G1 rivolge alla Chlesa (1
0Ma che egli qualifica «presidente Carlta»72, C10@ KXCAPNO dell universo CYr1IsSt1a-
NO» (3 1gNazlo Saluta. In 6554 la Chiesa QOVve Pietro Paolo «hanno dato ordin1»/4, la
Chiesa che ESEeTCIIA (OIl (.TISTO V’episkope G1 Chlesa (1 Antiochla, In quel mMmOomenTtO
priva del 5{10 VEeESCOVO Ireneo (1 1o0ne, nel mMmOomentTtoO dell’apparizione NOSI, CV1-

ED. 154 (Court. IL, S-{
{1 (IBEG NAZ., ED 150 1-7 . ID., (}r 2 14 SC 270, 250): ecir MOSSAY, Gregotre de ANaztanze. ISCOUFS Al}

23, 270, Parıs 1980, 250, 1ia 1 RISOGLIO, Ecctiestotogia, In Rıvista lasalliana 1-4 (1973) 368:
RIMI OSTA (a (CUTL A, Gregorto ANaztitanzeno. DESIE (‚IP 150 Koma 1999, 26-927

(ir GNAZIO AÄNTIOCHIA, BoOom. preamb. SE 1 106)
7{3 (ir INNERATH, La Iradizione dottrinalte Adel Hrimato n Pietro net primo miltennio, In Hrimato

Adet SHOGESSOÖT E n Pietro nel minıIısStero C(NIesa. C’onsideraztont Longregazione HEF Ia Dottrina
Fede, DOcumentı ct1uCli 1 (itta del Vaticano 2002, 51-553

(ir GNAZIO AÄNTIOCHIA, BoOom. 4, SE 1 113)

226236

Fondamenti ecclesiologici nei Padri Cappadoci

A
rt

ic
ol

i

lio sull’universalità della Chiesa che troviamo espressa con molte immagini. Una di 
queste rappresenta il desiderio di Basilio per l’unità. Questo è un desiderio pieno 
di speranza: «In qualche luogo della terra vi sono ancora coloro che dimostrano il 
segno inconfondibile dei discepoli di Cristo. La nostra situazione, dunque, mi è parsa 
simile ad astri in una costellazione notturna, brillanti gli uni in una parte del cielo, 
gli altri in un’altra, il cui splendore è già di per sé gradito, ma più ancora in quanto 
inatteso»70.

Sarà un altro fatto a spingere Basilio ad invocare l’aiuto degli altri vescovi: le 
riunioni o i Sinodi locali non potevano risolvere i problemi più gravi provocati dalle 
eresie. Gregorio di Nazianzo, dopo il soggiorno sulla cattedra episcopale di Costanti-
nopoli (382), a causa dell’esperienza con i numerosi Sinodi precedenti manifesta la 
loro inconsistenza con queste parole: «Se devo dire la verità, mi sento disposto a evi-
tare ogni convegno di vescovi; poiché non ho mai visto un sinodo condotto a un esito 
felice, e che rimediasse, e non piuttosto aggravasse, i mali esistenti. Infatti, la rivalità 
e l’ambizione sono più forti della ragione – non mi si ritenga stravagante se parlo 
così – e un mediatore è più probabile che incorra lui stesso in qualche imputazione 
piuttosto che eliminare le imputazioni cui sono assoggettati gli altri»71. 

4.2.2. La comunione con i vescovi occidentali 

La grande confusione delle Chiese spinge comunque Basilio a rivolgersi ai vescovi 
occidentali e al vescovo di Roma. L’appello che Basilio fa a Roma è una tradizione 
delle Chiese che si trovano in difficoltà. La Prima Lettera di Clemente Romano ai Co-
rinzi è un primo accenno in questo senso. Ignazio di Antiochia si rivolge alla Chiesa di 
Roma che egli qualifica «presidente della carità»72, cioè «capo dell’universo cristia-
no»73. Ignazio saluta in essa la Chiesa dove Pietro e Paolo «hanno dato ordini»74, la 
Chiesa che esercita con Cristo l’episkopè sulla Chiesa di Antiochia, in quel momento 
priva del suo vescovo. Ireneo di Lione, nel momento dell’apparizione della gnosi, evi-

70	 Bas., Ep. 154 (Court. II, 78-79).

71	 Greg. Naz., Ep. 130, 1-2 ; Id., Or. 22, 14 (SC 270, 250); cfr. J. Mossay, Grégoire de Nazianze. Discours 20-
23, SC 270, Paris 1980, 250, nota 1; F. Trisoglio, Ecclesiologia, in Rivista lasalliana 40/1-4 (1973) 368; C. 
Crimi – I. Costa (a cura di), Gregorio Nazianzeno. Poesie/2, CTP 150, Roma 1999, 26-27.

72	 Cfr. Ignazio di Antiochia, Ad Rom. preamb. (SC 10, 106). 

73	 Cfr. R. Minnerath, La tradizione dottrinale del primato di Pietro nel primo millennio, in AA.VV., Il primato 
del successore di Pietro nel ministero della Chiesa. Considerazioni della Congregazione per la Dottrina 
della Fede, Documenti e studi 19, Città del Vaticano 2002, 51-53.

74	 Cfr. Ignazio di Antiochia, Ad Rom. 4, 3 (SC 10, 113).



Damılan Spataru

denzla. l importanza del legame fra la tradizione la SUCCESSIONE apostolica.
Schaftz fferma «Dallla. Chiesa tradizione ne quale 11 legame (OIl Or1g1-

particolarmente forte, Aliventa la Chiesa capitale che COMUNICA. Y mondo Artıcol|Intero le loro eggl; 0Ma paradosı! che testimon1a (Alventa la 0Ma
legislazione che comanda»/>.

(‚ostat1amo (1 SEegulto che L’attivita episcopale (1 Basıilio 110  —> limitata alla realta
spazlale C(appadocla prende ula dimensione universale che vuole COINVOlI-
SCer«c "Intera Cristlanita: L’unita la DHaCce Chiesa devono (Qliventare la brama (1
Ognl rappresentante (1 65524 La Lettera AM04 mosira la COSCIeNZAa (1 Basilio (1 C5561€

In COMUNIONE (OIl la Chiesa universale: «unıtı HCL 10 STeSSO ensiero»/6. CAaZzZz0SsSO
Nerma «Anche l Oriente, DIU che 11 SIUFIdIcO, ha MAaNntfIenNnuTtfO 11
natiura spirituale Sacramentale del VOCSCOVO, 11 pastore SUDLELLNO, 110  - DL QUESTO 11-
mıita 11 5{10 Interesse alla Dpropria A10Ces]. Infatti, 1 VESCOVI, SECONdO “"antica tradizione
risalente A, 11 Paolo, (0)I10 In relazilone epistolare COIl le Chlilese (1 quel DODoOL che
hanno DISO£NO (1 SUSSICdI (1 Aa1UTI materlall morali, ne la Chiesa minimamente
cConcepibile VeCSCOVO, dato che "Apostolorum locum ePISCODI tenent” (Girolamo
ED 476) C, (1 CONSCHUENZA, 11 pastiore CANO ha la responsabilita (1 mantlie-
EIt SalvoO 11 DrOprIO STEHSC lottando In favore verita contrapponendosI all er-
LOIE (Bas., ED 214, OUr 1L, 206) Dunque aglı occhl del Padri Cappadocı 11
VESCOVO porta L’aureola Santıta dignita Sacerdotale COILLNE 1 emMpO
Chiesa apostolica»77. Alcuni esempI mMOSTIrAaNO chlaramente L anımo aperto (1 Basıilio

la 5{1 idea (1 universalita Chiesa
Lettera 03 Basıilio chlede LINVIO (1 ula MISSIONE Occidentale che

EIValt SEH DOSTO la SItuAazZIiONeEe rlallacciare rapporti (OIl la Chiesa antiochena: «In-
fatti 11 5ignore ha Q1IvISO, SL, le Isole (dal continentI! alIraverso 11 HNMalC, ha Conglunto
0 Isolanı 4a1 continentI! aliraverso la Carıita. C1 (ivide 0 ını agli altrı, ratelli,

110  - vogliamo Adlviderei (1 nOosIra volonta. Uno SO10 11 51gn0re, ula cola la fede,
medesima la S12 che VOI VI cConsiderlate CANO (1 QqUuUanla la Chiesa, 11
CaNO 110  —> DUO (lire 4a1 pIeAl: .  non hO DISOgNO (1 27  vo1l G1a che VI ponlate In altro DULL-
IO nell oradaıne del membrIi Chiesa, 110  —> potetie (lire nNOlL, che S1AM0 ordinatlı nel
medesImo .  non bblamo DISOSNO (1 VOo1  27 Infatti ula IAa ha DiSsOogNO dell ’ al-
tra, piede rende G3 L’altro, 0 occhl] vedono chlaramente SOl0o guardano

{3 SCHATZ, H DrImato Adel DUÜDU. La S 7U  S SLIOFLG Ortgint fino (l NOSTF gLiOrNn! tit Der Hapstliche Pri-
Ma  —> SPeIne Geschichte ON den Ursprungen HIS ZUFr Gegenwart, ürzburg Bresc1ia 1996, AL

70 D 204,
{{ SCAZZOSO, Introduzione allta eCCLeSLOLOgLA n San Bastlto, 341-247

AD237

Damian Spataru

A
rticoli

denzia l’importanza del legame fra la tradizione e la successione apostolica.
Schatz afferma: «Dalla Chiesa della tradizione nella quale il legame con l’origi-

ne è particolarmente forte, diventa la Chiesa della capitale che comunica al mondo 
intero le loro leggi; dalla Roma della paradosi che testimonia diventa la Roma della 
legislazione che comanda»75.

Costatiamo di seguito che l’attività episcopale di Basilio non è limitata alla realtà 
spaziale della Cappadocia ma prende una dimensione universale che vuole coinvol-
gere l’intera cristianità: l’unità e la pace della Chiesa devono diventare la brama di 
ogni rappresentante di essa. La Lettera 204 mostra la coscienza di Basilio di essere 
in comunione con la Chiesa universale: «uniti per lo stesso pensiero»76. Scazzoso 
afferma: «Anche se l’Oriente, più che il senso giuridico, ha mantenuto il senso della 
natura spirituale e sacramentale del vescovo, il pastore supremo, non per questo li-
mita il suo interesse alla propria diocesi. Infatti, i vescovi, secondo l’antica tradizione 
risalente a san Paolo, sono in relazione epistolare con le Chiese di quei popoli che 
hanno bisogno di sussidi e di aiuti materiali e morali, né la Chiesa è minimamente 
concepibile senza vescovo, dato che “Apostolorum locum episcopi tenent” (Girolamo 
Ep. 41: PL 22, 476) e, di conseguenza, il pastore capo ha la responsabilità di mante-
nere salvo il proprio gregge lottando in favore della verità e contrapponendosi all’er-
rore (Bas., Ep. 214, 4: Court. II, 206) […]. Dunque agli occhi dei Padri Cappadoci il 
vescovo porta l’aureola della santità e della dignità sacerdotale come al tempo della 
Chiesa apostolica»77. Alcuni esempi mostrano chiaramente l’animo aperto di Basilio 
e la sua idea di universalità della Chiesa.

Nella Lettera 203 Basilio chiede l’invio di una missione occidentale che possa os-
servare sul posto la situazione e riallacciare i rapporti con la Chiesa antiochena: «In-
fatti il Signore ha diviso, sì, le isole dai continenti attraverso il mare, ma ha congiunto 
gli isolani ai continenti attraverso la carità. Nulla ci divide gli uni dagli altri, o fratelli, 
se non vogliamo dividerci di nostra volontà. Uno solo è il Signore, una sola la fede, 
medesima la speranza. Sia che voi vi consideriate capo di tutta quanta la Chiesa, il 
capo non può dire ai piedi: “non ho bisogno di voi”; sia che vi poniate in un altro pun-
to nell’ordine dei membri della Chiesa, non potete dire a noi, che siamo ordinati nel 
medesimo corpo: “non abbiamo bisogno di voi”. Infatti una mano ha bisogno dell’al-
tra, e un piede rende saldo l’altro, e gli occhi vedono chiaramente solo se guardano 

75	 K. Schatz, Il primato del papa. La sua storia dalle origini fino ai nostri giorni (tit. or. Der päpstliche Pri-
mat. Seine Geschichte von den Ursprüngen bis zur Gegenwart, Würzburg 1990), Brescia 1996, 47.

76	 Bas., Ep. 204, 7.

77	 Scazzoso, Introduzione alla ecclesiologia di San Basilio, 241-242.



FOondament: ecclesiologicı ala Padrı Cappadocı

Ns1ıeme No1 infatti ammettiamo la nOosIra debolezza chliediamo 11 VOSITO PPOSggIO
applamo che, anche 110  —> GAareie presenti! materlalmente, almeno COIl L’aluto
preghiere C1 GAareie (1 grande utilita ne CITCOSTANZE DIU impegnative»/S.ODTLUN7 SC1IS5MA. antiocheno riemerge 11 ru0ol10 (1 Basılio (1 mediatore rappacificato-

Ira Orilente Occidente. (1l ppelli all Occidente fanno vedere 11 ru0ol0 (1 mediatore
(1 Basilio. Egli (1 risolvere problemi (OIl 11 del VESCOVI Occidentali
(Alventa In QUESTO modo 11 protagonista L ambasclatore (1 quella DPaCC6, (1 uell an-
tica stabilita cConcordlia ne fede che le Chiese (OIl! prima SCISMA
dell’ arlanesIimo: «S1amo venuti] questa ambascerla queESTa mediazlione
ingannı ne artificio, DL desiderio (1 DHaCcC dell ınmione recIproca (1 NO1 che
NuIr1amMO 0 STeSSI sentimentI G1 dottrina che riguarda la Chliesa»/9.

A 2 LO scambio eptistolare
Un altro attore importante che fa Intravedere L’idea dell universalita Chiesa

10 SCambIio epistolare. Questa ula prassı In uUSO gla partire (dal SeCOl precedenti
che aumenta In QUESTO Dper10d0, costituendo (1 COMUNIONE fra le Chlilese

VIncolo (1 collegialita Ira VEeSCOVI Basıilio SCTIVE Y VESCOVO (1 Milano, Ambrogio,
questie parole: «(irand]ı NumMeTrOoSsI (0)I10 don] (1 NOSITO 51gnore, 110  —> possibile
MISUTATE la loro grandezza ne 1U LLET AL la loro quantita. Uno del mMassımı dOonNnl, DL
cColor che accogliere SUO1 benefici (e (1 QUESTO G] TIralita ora), che ha

nNOlL, sepnparatı lontananza del luoghl, (1 C556 1€ VICINI aiiraverso 11 COLLOquUIO
agli erıtti Egli ha 11 beneficio (1 CONOSCEeTCI In uplice modo:

UL1O alIraverso 0 INCONTFI, altro alIraverso 11 COLlloquiIO epistolare»80.
VESCOVI (1 0Ma G1 distinguonoO particolarmente In quUESTa attivita pastorale ed

QUESTO DropOSItO culfficiente ricordare papı Clemente Komano, Vıittore L, Dionigl.
Clemente RKRomano Interviene ne Aiscordie CINETISE ne cComunita (1 (‚orınto ed
nNsıiste C111 DIINCIDIO SUCCESSIONE, garanzla dell’ordine ne Comunita; 11 DaNd
Vıittore Interviene In materla (1 ula disciplina che riguarda la Chlesa universale:
ECCEITO la Chiesa (1 Efeso, le comunIita CONdIvVISerO la tradizione 1OINANAa (1
ebrare la festa Pasqua la domenica, INVEeCeEe (1 celebrarla 11 San; 11 DaNd

ED. 203,
ED. S2: ecir ED 66,
ED, 197 ecir POUCHET, Le Combalt DUF Ia DALX Ades Eglises, TeItmMOtHLU eptstolaire de SCHNT Bastle,

In echerches pf7 Iradition. eianges Hatrıstiques fferts (‚ rouzel, ThHhH S Parıs 1992, A11-
AD

A238

Fondamenti ecclesiologici nei Padri Cappadoci

A
rt

ic
ol

i

insieme. Noi infatti ammettiamo la nostra debolezza e chiediamo il vostro appoggio. 
Sappiamo che, anche se non sarete presenti materialmente, almeno con l’aiuto delle 
preghiere ci sarete di grande utilità nelle circostanze più impegnative»78. 

Nello scisma antiocheno riemerge il ruolo di Basilio di mediatore e rappacificato-
re tra Oriente e Occidente. Gli appelli all’Occidente fanno vedere il ruolo di mediatore 
di Basilio. Egli cerca di risolvere i problemi con il consenso dei vescovi occidentali e 
diventa in questo modo il protagonista e l’ambasciatore di quella pace, di quell’an-
tica stabilità e concordia nella fede che le Chiese conoscevano prima dello scisma e 
dell’arianesimo: «Siamo venuti a questa ambasceria e a questa mediazione senza 
inganni né artificio, ma per desiderio di pace e dell’unione reciproca di tutti noi che 
nutriamo gli stessi sentimenti sulla dottrina che riguarda la Chiesa»79. 

4.2.3. Lo scambio epistolare

Un altro fattore importante che fa intravedere l’idea dell’universalità della Chiesa 
è lo scambio epistolare. Questa è una prassi in uso già a partire dai secoli precedenti 
che aumenta in questo periodo, costituendo un segno di comunione fra le Chiese e 
un vincolo di collegialità fra i vescovi. Basilio scrive al vescovo di Milano, Ambrogio, 
queste parole: «Grandi e numerosi sono i doni di nostro Signore, e non è possibile 
misurare la loro grandezza né enumerare la loro quantità. Uno dei massimi doni, per 
color che sanno accogliere i suoi benefici (e di questo si tratta ora), è che ha concesso 
a noi, separati dalla lontananza dei luoghi, di essere vicini attraverso il colloquio 
concesso dagli scritti. Egli ha concesso il beneficio di conoscerci in un duplice modo: 
uno attraverso gli incontri, l’altro attraverso il colloquio epistolare»80. 

I vescovi di Roma si distinguono particolarmente in questa attività pastorale ed è 
a questo proposito sufficiente ricordare i papi Clemente Romano, Vittore I, Dionigi. 
Clemente Romano interviene nelle discordie emerse nella comunità di Corinto ed 
insiste sul principio della successione, garanzia dell’ordine nella comunità; il papa 
Vittore I interviene in materia di una disciplina che riguarda la Chiesa universale: 
eccetto la Chiesa di Efeso, tutte le comunità condivisero la tradizione romana di ce-
lebrare la festa della Pasqua la domenica, invece di celebrarla il 14 Nisan; il papa 

78	 Bas., Ep. 203, 3.

79	 Bas., Ep. 82; cfr. Ep. 66, 1. 

80	 Bas., Ep. 197, 1; cfr. R. Pouchet, Le combat pur la paix des Églises, un leitmotiv épistolaire de saint Basile, 
in AA.VV., Recherches et tradition. Mélanges patristiques offerts à H. Crouzel, ThH 88, Paris 1992, 211-
227.



Damılan Spataru

Dionig AIa la comunIita (1 (‚esarea (1 Cappadocla che colfre HCL le INVAas1ıonNnı arba-
riches1. DPrOpOSItO (1 quest ultimo Basılio ha parole (1 grande rispetto: «5applamo
infatti (Secondo QUaNTO C1 tramandato), DL C556 1 116 informati Cal nOostrI padri che Artıcol|
(0)I10 STAaTll interrogatı ettere ufttora custodite DICSSU (1 nNOlL, che quel DIioNIgT,
11 beatissimo VEeESCOVO che G] distinse DICSSO (1 VO1I HCL la sollecitudine ne fede
DL OgnI altra virtu, VeNIVa VISITaTre (OIl ettere la nOosIra Chlesa (1 Gesarea,
che consolava DL ettera nOostrI padri che mandava riscattare sSchlavıtu
fratelli»82.

La Lettera (1 Da (AUulIO 37-35 Indirizzata 4a1 VEeSCOVI orlentalIl EvVvidenzla
l importanza SCambIio epistolare: «DJOVEeVA C5561€ ecrıtto nNOl, ailinche In
QUESTO modo da VeN1ISSEe sSta.bilito C10 che SIUStO; COlpit infatti VESCOVI;
110  —> colpite Chiese Causali, ira quelle che 0 STEeSSI apostoli SuIdaronO HCL -
sonalmente. Per quale mot1vo particolarmente CITrCa la Chiesa (1 Alessandrlia 110  —> füu
crı1ıtto nOo17? OrSe ignorate che questia CId la CoNsuetudine: che crı1ıtto prima

nNOl, COS] stabilito C10 che g1uSt0? SE dunque CeIiId SOSPETLATO qualcosa del
SECNETE nel conifronti del VESCOVO (1 1a, (dOveva C5561€ crıitto alla Chiesa (1 QquD»>$3,

AA La collegialita [a SUCCESSIONEC apostolica
Lidea collegialita del VEeSCOVI nel Padri Cappadocı 5SYJCSSO In

azlione (OIl le CONtroversie trınıtarıe rimanda In modo Indiretto Y CONCETITO
SUCCESSIONE apostolica. Non SO10 Basilio, anche TegOr10 (1 HVARIIVAU regorl10
(1 1553 hanno vegliato GL Chlesa locale In LEe5S5511110 (1 loro VeNUuTO LHNENO QUESTO
dQOvere del mıinistero episcopale.

La collegialita episcopnale (1 unita. VEeESCOVO Atarbio (1 Neocesarea,
Basıilio rImprovera 11 S] LeNzZ10 alfermando l importanza COMUNIONE (OIl 0 altrı
VEeSCOVI SOl0 In QUESTO modo G] fa vedere la sollecitudine COMLLULLE HCL L’unita
Chiese «DaDpDI, infatti, che NO1 110  —> Sostenlamo DL le Chiese ULla lotta parı quella
che CONduUuconO 0 aVVersarı A llch dottrina DL la loro Aistruzione 11 loro (O111-

pleto annıentamento, nu. DUO impedire che la verita DerIsSca, cancellata Cal neMI1CIN,
che anche NOI partec1iplamo alla condanna, DL 110  - AaVvVer dimostrato, (OIl OgnI zelo
CULd, ne concordia recCIproca ne COMNULE aspirazione DIO, la sollecitudine

Al (Ir STUDER, Papato, In JACT L, 2641
A BAS., ED, (Court. L, 65-166)
x [ULIUS L, ED AVEYVOV T(% PÜUATE ad Antitochenos, 341 IL, 10 [ IH 15003): ecir CHATZ, I primato

Adel DUÜDU, 65-66

239239

Damian Spataru

A
rticoli

Dionigi aiuta la comunità di Cesarea di Cappadocia che soffre per le invasioni barba-
riche81. A proposito di quest’ultimo Basilio ha parole di grande rispetto: «Sappiamo 
infatti (secondo quanto ci è tramandato), per esserne informati dai nostri padri che 
sono stati interrogati e dalle lettere tuttora custodite presso di noi, che quel Dionigi, 
il beatissimo vescovo che si distinse presso di voi per la sollecitudine nella fede e 
per ogni altra virtù, veniva a visitare con delle lettere la nostra Chiesa di Cesarea, 
che consolava per lettera i nostri padri e che mandava a riscattare dalla schiavitù i 
fratelli»82. 

La Lettera di papa Giulio I (337-352) indirizzata ai vescovi orientali evidenzia 
l’importanza dello scambio epistolare: «Doveva essere scritto a tutti noi, affinché in 
questo modo da tutti venisse stabilito ciò che è giusto; i colpiti infatti erano vescovi; e 
non erano colpite Chiese causali, ma tra quelle che gli stessi apostoli guidarono per-
sonalmente. Per quale motivo particolarmente circa la Chiesa di Alessandria non fu 
scritto a noi? Forse ignorate che questa era la consuetudine: che venga scritto prima 
a noi, e così venga stabilito ciò che è giusto? Se dunque era sospettato qualcosa del 
genere nei confronti del vescovo di là, doveva essere scritto alla Chiesa di qui»83. 

4.2.4. La collegialità e la successione apostolica

L’idea della collegialità dei vescovi nei Padri Cappadoci è messa spesso in re-
lazione con le controversie trinitarie e rimanda in modo indiretto al concetto della 
successione apostolica. Non solo Basilio, ma anche Gregorio di Nazianzo e Gregorio 
di Nissa hanno vegliato sulla Chiesa locale e in nessuno di loro è venuto meno questo 
dovere del ministero episcopale.

La collegialità episcopale è segno di unità. Al vescovo Atarbio di Neocesarea, 
Basilio rimprovera il silenzio affermando l’importanza della comunione con gli altri 
vescovi. Solo in questo modo si fa vedere la sollecitudine comune per l’unità delle 
Chiese: «Sappi, infatti, che se noi non sosteniamo per le Chiese una lotta pari a quella 
che conducono gli avversari della sana dottrina per la loro distruzione e il loro com-
pleto annientamento, nulla può impedire che la verità perisca, cancellata dai nemici, 
e che anche noi partecipiamo alla condanna, per non aver dimostrato, con ogni zelo 
e cura, nella concordia reciproca e nella comune aspirazione a Dio, la sollecitudine 

81	 Cfr. B. Studer, Papato, in DACL I, 2641.

82	 Bas., Ep. 70 (Court. I, 165-166).

83	 Iulius I, Ep. 'Anšgnwn t¦ gr£mata ad Antiochenos, a. 341 (Mansi II, 10 C; Dh 13003); cfr. Schatz, Il primato 
del papa, 65-66.



FOondament: ecclesiologicı ala Padrı Cappadocı

da NO1 dovuta. HCL L’unita Chliese 11 dunque: CACCIA. Cal LUO aNımMO la ( OIl-

VINZIONE (1 110  —> av er DISO£NO COMUNIONE (OIl alcun altro Non e, infatti, egnO0
(1 chl Cammına SECONdO Carita, ne (1 chl Compie 11 cComando del 51gn0re, separarsıODTLUN7 Cal CONTATTIO (OIl fratelli»$4.

VEeESCOVO Ascolilo (1 Tessalonica, Basilio SCTIVe «11 DOI anche (1 110  - 11-
mitare la nOosITra 1018 QUESTO aSSaggl0, (1 SCTIIVEeTrEe OgnI qualvolta le Ta
] 0cCcasione, (1 AGCCGCLESCEIEL tuO1 sentimentI (1 NOI (OIl INCONITITI Irequenti (1
mostrarcl (COLNE VIVONO In CONcordia le VOSTITEe Chiese»85. Basılio ferma che
grande COMDItO lavorare HCL L’unita Chiesa «Unificarla condurla all’ unıta
a4rmon1ı1ca (1 SO10 COMPItO unicament: (1 OLUI che CaAaNalC (1 donare alle
0554 1INn1a la DOosSsIbilita (1 Ornare In NervI In HCL 5{1 inefT-
fabile potenza uttavıa, 11 5Signore Compie le COSEe grandi HCL (1 COloro
che ()I10 egni (1 1u1»86.

Conclusione

Abblamo VISTO la SItuAazZIiONeEe diffiecile Chiesa cCappadoce alCuni a4CCennIı (1
natura ecclesiologica DromoOSssı COIl (dal Ire Padri

cCappadoci 110  —> (0)I10 SOL0 del CY1tICI alla SItuAazZIiONeEe esistente La loro ula CT1-
tica COSTTULLVA. ESSI1, infatti, Alventano del VeTI protagonist! ne STOrZO (1 ridare
alla Chiesa 11 5{10 «Aantıico splendore»®7, L «antica stabilita “"antica concordia ne
fede»88, «Ja forza aIIraverso la Concordla», (1 «unilicarla condurla all’ unıta al 1110 -

1C2 (1 SOl0 COrpo»®9 HCL riacquistare «l antıco Vanlto dell ’ ortodossia»90.
Attraverso ula formazione intellettuale spirituale Considerevole, (OIl S1UStO

approCcCcIO ira la cultura. 11 mMeESSaggl0 cCristi1ano, (OIl ula fede Maiuratia
vicCcIssitudini del empoO (una SItuAazZIiONeEe ECONOMICA precarla) dall’eresia, (OIl ula

BAS., ED 65
.. BAS., ED 154

ED. 66,
(ir BAS., ED 25,

ED. 66,
BAS., ED 66,

ED, Y2, ecir KOSCHORKE, Spuren der alten Zei Studcdien Z Kirchendegriff Ades Bastlius ON

Lesareda, reiburg 1991,

/4{)240

Fondamenti ecclesiologici nei Padri Cappadoci

A
rt

ic
ol

i

da noi dovuta per l’unità delle Chiese. Ti prego dunque: caccia dal tuo animo la con-
vinzione di non aver bisogno della comunione con alcun altro. Non è, infatti, degno 
di chi cammina secondo carità, né di chi compie il comando del Signore, separarsi 
dal contatto con i fratelli»84. 

Al vescovo Ascolio di Tessalonica, Basilio scrive: «Ti prego poi anche di non li-
mitare la nostra gioia a questo assaggio, ma di scrivere ogni qualvolta te se ne offra 
l’occasione, di accrescere i tuoi sentimenti verso di noi con incontri frequenti e di 
mostrarci come vivono in concordia le vostre Chiese»85. Basilio afferma che è un 
grande compito lavorare per l’unità della Chiesa: «Unificarla e condurla all’unità 
armonica di un solo corpo è compito unicamente di Colui che è capace di donare alle 
ossa senza linfa la possibilità di tornare in nervi e in carne, per mezzo della sua inef-
fabile potenza. Tuttavia, il Signore compie tutte le cose grandi per mezzo di coloro 
che sono degni di lui»86. 

5. Conclusione

Abbiamo visto la situazione difficile della Chiesa cappadoce e alcuni accenni di 
natura ecclesiologica promossi con successo dai tre Padri. 

I cappadoci non sono solo dei critici alla situazione esistente. La loro è una cri-
tica costruttiva. Essi, infatti, diventano dei veri protagonisti nello sforzo di ridare 
alla Chiesa il suo «antico splendore»87, l’«antica stabilità e l’antica concordia nella 
fede»88, «la forza attraverso la concordia», di «unificarla e condurla all’unità armo-
nica di un solo corpo»89 per riacquistare «l’antico vanto dell’ortodossia»90. 

Attraverso una formazione intellettuale e spirituale considerevole, con un giusto 
approccio tra la cultura greca e il messaggio cristiano, con una fede maturata dalle 
vicissitudini del tempo (una situazione economica precaria) e dall’eresia, e con una 

84	 Bas., Ep. 65.

85	 Bas., Ep. 154.

86	 Bas., Ep. 66, 2.

87	 Cfr. Bas., Ep. 28, 1.

88	 Bas., Ep. 66, 1.

89	 Bas., Ep. 66, 2.

90	 Bas., Ep. 92, 3; cfr. K. Koschorke, Spuren der alten Liebe: Studien zum Kirchenbegriff des Basilius von 
Cesarea, Freiburg 1991, 33. 



Damılan Spataru

pratica religi0sa esemplare, Cappadocıi riportano la Chiesa (1 allora, lacerata Cal
male a rinnovamento strutturale spirituale egnO0 (1 C556 1€ ricordato
aglı studI ecclesiologici attuall. Artıcol|Non C1 (0)I10 1, leggendo Padri, che 11 fondamento Chiesa «l ’eredita
che es11 COILLNE DIO CTeO (COLNE ONO eredito, che la prefiguro, che la STaZzla
porto cCompimento, che (.rIisSto rINNOVO:; che profeti formarono, (1 C111 0 apostoli
STITINSEeTO legamlı, (1 C111 0 evangelisti fornirono L’assetto»91.

(111 elementi! ecclesiologici che STannNO alla base fioritura. spirituale che
VENSONGOG aCccennatı (dal Padri 101008 questl: l importanza (1 battezzatlı ne loro
Alversita (1 ministerIı CAarısmı uldati SpIrItO anTto L’unico Bene: |im-
magıne Chlesa (COLNE grembo SPaZzlO (1 realilzzazione spirituale; l immagine

Chiesa (COLNE In CUI1 OgnI memDbro, COILLNE nel dQeve svolgere
ru0ol0 cComplementare 110  —> SOVVEeTSIVO DL CONcCcreil7z7zATrTe la VeiIid COMUNI1ONE:; |im-

portanza acTra Scrittura (COLNE fonte (1 OgnI A1ISCOTSO (1 nutrimento spirituale;
l immagine triıniıitarıa Leucaristica (COLLNE modello CenTtro COMUNIONE ira
membrIi Chiesa locale, particolare universale.

Nell’attivita del Padri che G] rispecchla In modo specifico nell impegno HCL L’uni-
ta Chlesa bblamo VISTIO che da ULla parte 11 loro ePISCODAaTO VISSUTO In modo
proficuo Y 1vello Chlesa locale, che, dall’altra parte, E615T0N0 manifte-
STAazZIONI (1 estensione dell attivita episconale Y (1 fuori csfera orientale, fino
cConglungersI! (OIl molte Chiese Occidentall COIl la Chiesa (1 0Ma

L’unita Chiesa, ondata sugli elementi menzlonatl, anche ull’epi-
SCODATO, GL collegialita episconale C111 ministero petrino, la radice Jurali-
ta Qlversita del ministerI1, del CAarısmı Varı]e forme (1 apostolato nonche

Qlversita (1 tradizion!i liturgiche cultuali Ira le (iverse Chiese Infatti, Padri
desiderano ula Chiesa unita ne fede, nell’ amore S0 SO10 CaNO, es1 GrIisto,

110  —> ula Chlesa C111 manch!I! la Caratteristica diversita. In QUESTO G]
2CCennatlo 1 ru0ol10 mediatore SVOltO da TegOr10 (1 1553 da Basililo.

Fra questi elementi! ecclesiologic1, UL1O che alla fine Qeve primegglare. Se-
cCondo 11 pensiero del N1ISSenoO, G1 lasclassero uldare dall’amore, ula cola

pervadesse 1, allora subentrerebbe la CoNdizione plena unita: «al-
lora quello che G1 calva risulta C556 1€ un unita, perche G1 r1iducono Luno (OIl

altro all’ unita, nell’ essere connaturatı (OIl Lunico bene»9%2.

zl (1PEG (}r 4, 67
U (1PEG NIS., Hom. In (‚ ant. ( antıie. 15

z471241

Damian Spataru

A
rticoli

pratica religiosa esemplare, i cappadoci riportano la Chiesa di allora, lacerata dal 
male umano, ad un rinnovamento strutturale e spirituale degno di essere ricordato 
dagli studi ecclesiologici attuali. 

Non ci sono dubbi, leggendo i Padri, che il fondamento della Chiesa è «l’eredità 
che Gesù come Dio creò e come uomo ereditò, che la Legge prefigurò, che la grazia 
portò a compimento, che Cristo rinnovò; che i profeti formarono, di cui gli apostoli 
strinsero i legami, di cui gli evangelisti fornirono l’assetto»91. 

Gli elementi ecclesiologici che stanno alla base della fioritura spirituale e che 
vengono accennati dai Padri sono questi: l’importanza di tutti i battezzati nella loro 
diversità di ministeri e carismi guidati dallo Spirito Santo verso l’unico Bene; l’im-
magine della Chiesa come grembo e spazio di realizzazione spirituale; l’immagine 
della Chiesa come corpo in cui ogni membro, come nel corpo umano, deve svolgere 
un ruolo complementare e non sovversivo per concretizzare la vera comunione; l’im-
portanza della Sacra Scrittura come fonte di ogni discorso e di nutrimento spirituale; 
l’immagine trinitaria e l’eucaristica come modello e centro della comunione tra i 
membri della Chiesa locale, particolare e universale.

Nell’attività dei Padri che si rispecchia in modo specifico nell’impegno per l’uni-
tà della Chiesa abbiamo visto che da una parte il loro episcopato è vissuto in modo 
proficuo al livello della Chiesa locale, e che, dall’altra parte, esistono delle manife-
stazioni di estensione dell’attività episcopale al di fuori della sfera orientale, fino a 
congiungersi con molte Chiese occidentali e con la Chiesa di Roma. 

L’unità della Chiesa, fondata sugli elementi sopra menzionati, ma anche sull’epi-
scopato, sulla collegialità episcopale e sul ministero petrino, è la radice della plurali-
tà e della diversità dei ministeri, dei carismi e delle varie forme di apostolato nonché 
della diversità di tradizioni liturgiche e cultuali tra le diverse Chiese. Infatti, i Padri 
desiderano una Chiesa unità nella fede, nell’amore e sotto un solo capo, Gesù Cristo, 
e non una Chiesa a cui manchi la caratteristica della diversità. In questo senso si è 
accennato al ruolo mediatore svolto da Gregorio di Nissa e da Basilio.

Fra tutti questi elementi ecclesiologici, è uno che alla fine deve primeggiare. Se-
condo il pensiero del Nisseno, se tutti si lasciassero guidare dall’amore, se una sola 
speranza pervadesse tutti, allora subentrerebbe la condizione della piena unità: «al-
lora quello che si salva risulta essere un’unità, perché tutti si riducono l’uno con 
l’altro all’unità, nell’essere connaturati con l’unico bene»92. 

91	 Greg. Naz., Or. 4, 67.

92	 Greg. Nis., Hom. in Cant. Cantic. 15. 



FOondament: ecclesiologicı ala Padrı Cappadocı

Questa unita atituata STaZzlie all’ unıta (OIl 10 SpIirıto Aantfo porta Y risultato DL
C111 (0)I10 SO10 SO10 SDIr1t09S. Quest unico la Chlesa questa
5{1 unita rispecchla L’unita divina. Ma anche «QUESTO a.1tO fine G] 110  —> r’aS-ODTLUN7 giungere GL erra, C550 ULLavIia PDUunNTO fermo CUI1 tende "Intero SVIluUnDO,
che G1 realizzerä nell aldila, quando 11 DECCATO Sara SCOM1LDAISQO parteciperanno
Y bene»94.

Y (ir H3A

ÖLKER, Gregorto n /VISSC, S

AL242

Fondamenti ecclesiologici nei Padri Cappadoci

A
rt

ic
ol

i

Questa unità è attuata grazie all’unità con lo Spirito Santo e porta al risultato per 
cui tutti sono un solo corpo e un solo spirito93. Quest’unico corpo è la Chiesa e questa 
sua unità rispecchia l’unità divina. Ma anche se «questo alto fine si possa non rag-
giungere sulla terra, esso è tuttavia un punto fermo a cui tende l’intero sviluppo, e 
che si realizzerà nell’aldilà, quando il peccato sarà scomparso e tutti parteciperanno 
al bene»94. 

93	 Cfr. ibid.

94	 Völker, Gregorio di Nissa, 98. 


