Contributi RTLu XIV (2/2009) 325-343

Liturgiewissenschaft und Priesterausbildung.
Auf der Suche nach dem mystagogischen
Liturgen von morgen

Cornelius Roth
Theologische Fakultdt Fulda

Hinfiihrung

Wer mit der Ausbildung von Priesteramtskandidaten von heute zu tun hat, macht
die Beobachtung, dass liturgische Fragen, v.a. im Sinn der rechten Feier des Got-
tesdienstes, eine immer groBere Rolle spielen. Dabei war der durchschnittliche Se-
minarist in den 70-er und 80-er Jahren des vergangenen Jahrhunderts eher daran
interessiert, den Gottesdienst modern zu «gestalten», wihrend seit den 90er Jahren
und in der ersten Dekade des 21. Jahrhunderts mehr der gegenldufige Trend zu be-
obachten ist. Es wird ein groer Wert auf das Recht und die Rubriken gelegt und eine
«Gestaltung» — die ja jeder Liturge unwillkiirlich vollziehen muss! — wird skeptisch
bis ablehnend beurteilt. Die Orientierung an klaren Regeln steht im Vordergund,
wihrend die in dem rechtlichen Rahmen mdoglichen Freiheiten, die es seit der Litur-
giereform allein schon durch die Auswahlmoglichkeiten gibt, eher zur Verunsiche-
rung fiithren.

Nun ist ein solches, eher rubrizistisches Verstindnis von Liturgie auch ein Ge-
nerationenproblem. Eine gewisse Skepsis gegeniiber der liturgischen Erneuerung
des 20. Jahrhunderts und des II. Vatikanischen Konzils kommt ganz einfach durch
die Tatsache, dass nach dem Konzil liturgisch gesehen «das Kind mit dem Bade
ausgeschiittet wurde». Die Liturgie wurde vielerorts nicht als Einbruch der Herr-
lichkeit Gottes in unsere Zeit, als Geheimnis von Christi Tod und Auferstehung gefei-

1 Frei nach PauL WaTzLAwicks Wort: «Man kann nicht richt kommunizieren» (In., Menschliche Kommunika-
tion. Formen, Storungen, Paradoxien, Bern u.a. 1969, 50-53), konnte man fiir die Liturgie sagen: «Man
kann nicht nicht gestalten».

325



=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Liturgiewissenschaft und Priesterausbildung

ert, sondern menschengerecht «gestaltet», so dass jede Eucharistiefeier ihr eigenes
Thema bekam und man sich iiberlegte, welche Texte (auch nicht-biblische) denn
am Wochenende im Gottesdienst an der Reihe sein sollten. Neben der Tendenz der
Gestaltung trat die zweite Tendenz der Pddagogisierung und Indoktrinierung?. Litur-
gie wurde vor allem als didaktische Veranstaltung betrachtet, nach der die Gottes-
dienstbesucher iiber sich und die Welt (und eventuell auch etwas iiber Gott) gelernt
haben sollten. Von daher ist dem Seminaristen von heute, die Kinder ihrer postmo-
dernen Zeit sind und sich neu nach Spiritualitdt und Gotteserfahrung sehnen, nicht
zu verdenken, dass sie mit einer solchen Art von Gottesdienst nichts mehr anfangen
konnen. Statt der Pddagogisierung und dem Erlebnis von Gemeinschaft steht fiir den
heutigen Menschen stidrker wieder das Erlebnis Gottes im Mittelpunkt. Das Gespiir
fiir die katabatische Dimension der Liturgie ist grofler geworden. Dies geht bei vielen
Priesteramtskandidaten - Ausnahmen bestétigen die Regel — einher mit einer Sehn-
sucht nach klarer Ordnung und Orientierung.

Nun hat Liturgie natiirlich etwas mit rechtlichen Vorgaben zu tun, wenn sie Li-
turgie der Kirche sein mochte3. Die Gotteserfahrung von Jahrhunderten driickt sich
in den Texten der Orationen und Gebete aus. Nicht nur aus Griinden des Gehorsams
gegeniiber der kirchlichen Autoritét, sondern auch aufgrund der Einheitlichkeit und
Wiedererkennbarkeit und aus Respekt vor der jahrhundertelangen liturgischen Tra-
dition ist es daher geboten und sinnvoll, sich an die vorgeschriebenen Texte zu hal-
ten. Die Erfahrung von «Free-Style-Gottesdiensten», die man in den letzten 30 bis
40 Jahren mancherorts machen musste, mochte man zu Recht nicht mehr unbedingt
erleben. Dennoch: Wenn ein Priester von Morgen ein echter «Mystagoge» sein moch-
te, d.h. jemand, der mit geistlicher Reife und Kompetenz in das Geheimnis Gottes
einfiihren kann (durch seine Transparenz fiir Christus), dann kann er sich nicht nur
an rechtliche Vorgaben halten, v.a. nicht dann, wenn er deren inneren Sinn nicht
verstanden hat. Neben seiner fachlich-liturgischen Kompetenz (die natiirlich das li-
turgische Recht einschlieBt) ist deswegen fiir den Liturgen von Morgen die geistliche
Kompetenz das Entscheidende. Hat jemand innerlich verstanden, um was es in der

2 Sehr anschaulich dargestellt von R. MESSNER (cfr. Ip., Art. Sakramentalien, in TRE 29 [1998] 658) hinsicht-
lich mancher Sachbenediktionen im Benediktionale, z.B. der «Briickensegnung», bei der es im Segensge-
bet u.a. heiBt: «LaB uns in dieser Briicke auch ein Bild unseres Lebens sehen und eine Mahnung, Griben
zwischen den Menschen zu iiberwinden. Das gewéhre uns...» (cfr. BENEDIKTIONALE, Studienausgabe fiir die
katholischen Bistiimer des deutschen Sprachgebietes, Freiburg-Basel-Wien 1994, 382).

3 Zum Spannungsfeld der Liturgie zwischen Ordnung und Freiheit cfr. M. KUNZLER, Die Liturgie der Kirche,
Paderborn 20032, 258-263; P. HARNONCOURT, Liturgie zwischen Gesetz und freier Gestaltung, in Musik und
Altar 21 (1969) 141-159; K. RICHTER, Spontaneitdit, Kreativitit und liturgische Ordnung nach dem neuen
Missale, in BiLi 43 (1970) 7-14.

326



Cornelius Roth

Liturgie geht? Ist im liturgischen Bewusstsein verankert, dass nicht der Priester,
sondern Jesus Christus der eigentliche Liturge ist?

In der Diskussion um die Neubelebung des sog. «tridentinischen» Ritus wurde hin
und wieder darauf aufmerksam gemacht, dass es bei der wiirdigen Liturgie letztlich
auf die Person des Priesters ankommt. Ich teile diese Meinung. Doch stehen dabei
nicht in erster Linie sein Wissen und die Kenntnis der Rubriken im Vordergrund,
sondern das Verstidndnis fiir den geistlichen Sinn der Liturgie. Beide Formen des
romischen Ritus — der ordentliche und der auBerordentliche — kénnen wiirdig und
unwiirdig gefeiert werden. Weder kommt es nur auf die liturgischen Vorschriften an,
so als ob durch eine klare Reglementierung die Feier der Eucharistie automatisch
wiirdiger wird; noch bedeutet die groBziigigere Gestaltungsmoglichkeit im ordentli-
chen Ritus von 1970 zwangsldufig, dass die Eucharistie dadurch unwiirdiger gefeiert
wird. Vielmehr kommt es vor allem anderen auf die Person des Liturgen an, auf
seine «mystagogische» Kompetenz.

In diesem Sinne ist fiir die liturgische Ausbildung der Priesteramtskandidaten zu
fordern, dass sie selbstverstidndlich ein historisches, rechtliches, theologisches und
pastorales Wissen vermittelt, letztlich aber auf ein spirituelles Fundament gestellt
sein muss. Aus der personlichen Christusbeziehung ergibt sich — wenn iiberhaupt
— eine wiirdige Feier der Liturgie. Die Kenntnis der historischen Entwicklungen, der
rechtlichen Aspekte und der theologischen Bedeutung der liturgischen Handlungen
erschlieBen sich dann aus diesem geistlichen Verstindnis heraus. So ist danach zu
fragen, wie der Liturge von morgen zwischen den extremen Polen der Rubrizistik
und des «Gestaltungswahns» eine gesunde Mitte finden kann, die ihn als geistlichen
Liturgen auszeichnet. «Mystagogie tut Not.», schreibt Michael Kunzler, und er fiigt
im Hinblick auf die Priester hinzu: «Vielleicht miissen auch sie zu einer neuen und
vertieften Weise des Zelebrierens finden, um ihren Gemeinden diese Gottesbegeg-
nung zu ermdglichen und sich selber als Priester vielleicht ganz neu darin zu fin-
den»4.

Auf der Suche nach einer solchen mystagogisch-liturgischen Ausbildung fiir das
21. Jahrhundert ist es sinnvoll, zunéchst einen Blick in die Geschichte zu werfen5:
Wie geschah die liturgische Ausbildung der Priesteramtskandidaten durch die Jahr-
hunderte hindurch? Welche Rolle spielte die liturgische Bewegung Anfang des 20.
Jahrhunderts auf die Priesterausbildung? Was haben Regenten und/oder Liturgie-

4 M. KUNZLER, Liturge sein. Entwurf einer ars celebrandi, Paderborn 2007, 8.11.

5 Hinsichtlich des Faches «Liturgiewissenschaft» ist wichtig B. KRANEMANN, Grenzgdngerin zwischen den
theologischen Disziplinen. Die Entwicklung der deutschsprachigen Liturgiewissenschaft im 19. und 20.
Jahrhundert, in TThZ 108 (1999) 253-272. Dort auch weiterfiihrende Literatur.

327

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Liturgiewissenschaft und Priesterausbildung

wissenschaftler gemacht, als die «68er» kamen? Diese Fragen sollen im Folgenden
etwas ndher behandelt werden, um von daher auf die Entwicklung der liturgischen
Ausbildung in den Priesterseminaren seit der Liturgiereform des II. Vatikanischen
Konzils zu schauen.

1. Zur Geschichte der liturgischen Ausbildung

Wie die ganze Priesterausbildung war auch die liturgische Aushildung bis weit
ins Mittelalter hinein weitgehend unterbelichtet. Sie beschréinkte sich vor allem
auf die Kenntnis und das Einiiben der Riten sowie die Befidhigung zur Verwaltung
der Sakramente6. In den Kapitularen Karls des Grofsen werden fiir die liturgische
Ausbhildung der Kleriker folgende Biicher bzw. Inhalte vorgeschrieben: Das Liber
Sacramentorum, das Poenitentiale, der Cantus Romanus und die Kenntnisse des
liturgischen Kalenders. Ulrich von Strafburg (+ 1277) nennt als wichtigste Aufgabe
die «richtige Spendungsweise der Sakramente». In den Basler Didzesanstatuten von
1434 ist von einer «Priifung auf den Gesang, den Kalender, die Feste, sowie eine
volkssprachliche Erkldrung des Vaterunsers und des Credo» die Rede. Die Havelber-
ger Examensordnung (1460-1487) nennt als Inhalt der liturgischen Priifung Fragen
nach Anzahl und Art, Form und Materie der Sakramente. Im Allgemeinen waren die
zukiinftigen Kleriker zur Ausbildung bei einem Pfarrer, bei dem der Alumnus gleich-
sam «in die Lehre ging. Durch Chor- und Ministrantendienst wuchs er organisch in
die Liturgie hinein und iibte sich so in Gesang und gottesdienstlicher Tatigkeit»7.

Das Seminardekret des Trienter Konzils enthélt im Lehrplan fiir die Alumnen ne-
ben Grammatik, Gesang und Berechnung der Kirchenfeste, das Erlernen der Sakra-
mentenspendung sowie der kirchlichen Brduche und Zeremonien. Das allgemeine
Urteil iiber die Priesterausbildung gilt auch fiir die Liturgie: «Nicht die Umbildung
als solche war das Charakteristikum; woran es vielen fehlte, das war die tiefe theolo-
gische Bildung, das Wurzelschlagen und lebendige Wachsen in der Wissenschaft von
Gott und den gottlichen Dingen»8.

6  Cfr. zum Folgenden M. F. LANGENFELD, Bischdfliche Bemiihungen um Weiterbildung und Kooperation des
Seelsorgeklerus. Pastoralkonferenzen im deutschen Sprachraum des 19. Jahrhunderts. Eine institutio-
nengeschichtliche Untersuchung, Rom-Freiburg-Wien 1997, 68-77.

7 LANGENFELD, Bemiihungen, 76.

8  LANGENFELD, Bemiihungen, 75 (Zitat H. FINKE).

328



Cornelius Roth

Wie das Leben in einem tridentinischen Seminar hinsichtlich der liturgischen
Ausbildung aussah, kann exemplarisch an der Geschichte des Kdlner Priestersemi-
nars dargestellt werden, die gut dokumentiert ist%. Aus der &dltesten Seminarordnung
des Kolner Priesterseminars von 1615 geht hervor, dass die Liturgie vor allem eine
praktische Angelegenheit des Alltags war. Wortlich heif3t es da: «An allen Werktagen
widmen die Seminaristen frithmorgens eine Viertelstunde dem miindlichen Gebe-
te, an Sonn- und Festtagen der Betrachtung; abends halten sie ihre Gewissenser-
forschung. Mittags nach der Erholung wird die lauretanische Litanei gebetet. Eine
Viertelstunde vor der Abendmahlzeit ist geistliche Lesung. Nach der Mahlzeit, um
8 Uhr, wird die Litanei von allen Heiligen gebetet. Die Gebetsiibungen werden vom
Censor oder Hebdomadarius geleitet, der auch wihrend des Aufstehens und Schla-
fengehens das Miserere vorbetet, desgleichen vor dem Beginn der Studien das Gebet
Actiones nostras, wobei alle knien. Die zum Breviergebet verpflichteten gebrauchen
das kolnische Brevier. Die Hl. Messe lesen die Priester (die Alumnen setzten nach der
Priesterweihe ihre Studien im Seminar noch einige Zeit fort) nach romischem Ritus;
auch der liturgische Gesang ist romisch. Tédglich wohnen die Seminaristen dem hl.
MeBopfer bei, an Sonn- und Feiertagen auch der Predigt und dem Katechismus, der
Marianischen Kongregation, so oft die Oberen es anordnen. Alle acht Tage empfan-
gen sie die heiligen Sakramente»10.

«Learning by doing», konnte man sagen. Der Tag eines Kolner Seminaristen war
geprigt von Gebeten von morgens bis abends. Die Ausbildung insgesamt war hinge-
gen recht diirftig. Die meisten Kandidaten absolvierten nur eine einjihrige Ausbil-
dung vor der Subdiakonatsweihe in Form eines praktisch-aszetischen Kurses — die
Hauptaufgabe war die Pflege der Frommigkeit und das Einiiben der Riten, wobei
darunter der Ritus der Messe, der gregorianische Choral und iiberhaupt die «Worte,
die Kleriker wissen miissen» zu verstehen sind. Fiir die aus irgendwelchen Griinden
dispensierten Kandidaten galt als Minimum die «Kenntnis der Riten des Hochamtes
und der Stillmesse»11. Mitte des 18. Jahrhunderts gab es zwei Typen von Semina-

9 Cfr. E. RECKERS, Geschichte des Kolner Priesterseminars bis zum Untergang der alten Erzdiozese, Koln
1929; H. J. HEcKER, Chronik der Regenten, Dozenten und Okonomen im Priesterseminar des Erzbistums
Koln 1615-1950, Diisseldorf 1952; E. HEGEL, Die Situation der deutschen Priesterausbildung um die Wen-
de vom 18. zum 19. Jahrhundert, in Kirche und Theologie im 19. Jahrhundert, hg. von G. Schwaiger, Got-
tingen 1975, 25-39; N. TRriPPEN, Das Kolner Priesterseminar im 19. und 20. Jahrhundert, Siegburg 1988;
H. BENz, Der Weg zum «Seminarium Clementinum». Ein Beitrag zur Priesterausbildung im Erzbistum
Koln, in Hirt und Herde. Religiositdt und Frommigkeit im Rheinland des 18. Jahrhunderts, hg. von F.G.
Zehnder, Koln 2000, 141-174.

10 HECKER, Chronik der Regenten, 291.

11 RECKERS, Geschichte, 165.

329

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Liturgiewissenschaft und Priesterausbildung

risten: die einen, die den angesprochenen einjiahrigen praktisch-aszetischen Kurs
absolvierten (aufgrund eines Seminardekretes von 1749), und die anderen so ge-
nannten «Portionisten», denen ein volles vierjihriges Theologiestudium zugestan-
den wurde. In deren Tagesordnung vom 30. Mai 1739, die sich nur unwesentlich
von der dltesten Seminarordnung von 1615 unterscheidet, ist fiir die Samstage die
Behandlung der Rubriken des Breviers und des Missale vorgesehen, sowie ein Ge-
sprich bzw. eine Ubung iiber die Riten und Zeremonien12.

Betrachtet man die Regenten und Dozenten des Kolner Priesterseminars im 19.
Jahrhundert, so féllt auf, dass fast alle von ihnen im liturgisch-rubrizistischen Be-
reich téitig waren. Johannes Mohren (1777-1828) war seit 1813 erster Professor fiir
Liturgie am Priesterseminar Koln. Schon friiher hatte er die liturgischen Ubungen
begleitet. Ein besonderes Gewicht wurde auf den Choralgesang gelegt, der vier bis
sechs Stunden pro Woche unterrichtet wurde. Dabei ging es zwar hauptsichlich
um den «Cantus Gregorianus», doch gab es auch andere Tone zu horen. Von Aloys
Malmedie, der von 1830-1833 Gesanglehrer war, wird iiber die Gesangsiibungen
im Sommersemester 1831 berichtet, er habe «deutsche Kirchengeséinge, mehrere
protestantische Chorile, ein einziges Lied vom allerheiligsten Altarsakrament, kein
Marienlied» singen lassen. Unter dem Gesanglehrer Albert Gereon Stein wurde 1861
ein Examen im Choralgesang eingefiihrt. Bemerkenswert ist auch der romische Ein-
fluss, den Matthias Heinrich Kirch, als Professor beauftragt mit der theoretischen
und praktischen Ausbildung der Seminaristen in der Liturgie von 1861-1871, in der
Ausbildung geltend machen wollte. Er bestritt die RechtméBigkeit der Kélner litur-
gischen Biicher, setzte sich mit seiner Meinung aber nicht durch. Auch in anderen
Seminaren wie im Seminarium Ernestinum in Bamberg kam es damals schon zu
einer Auseinandersetzung zwischen Anhéngern der romischen Liturgie und der Li-
turgie der Ortskirche. So kursierte dort bis 1811 ein deutschsprachiges Ritual (zuerst
Taufritual), das in der Pastoral eingesetzt wurde13.

Festzuhalten ist, dass im 18./19. Jahrhundert in den deutschen Priestersemina-
ren liturgische Ubungen eine wichtige Rolle spielten!4. Institutionell war die Bedeu-
tung der Liturgie fiir die ganze Kirche bereits durch die Griindung einer Akademie

12 RECKERS, Geschichte, 303-304.

13 Cfr. Seminarium Ernestinum. 400 Jahre Priesterseminar Bamberg, hg. von M. Hofmann, Bamberg 1986,
135-136.

14 Auch in Fulda waren die Liturgievorlesungen mit praktischen Ubungen verbunden. Cfr. dazu D. Von-
DERAU, Ausbildung und Fortbildung der Priester im 19. und beginnenden 20. Jahrhundert, in AmrhKG 51
(1999) 141- 168 (ibid. 147, nota 20).

330



Cornelius Roth

fiir Liturgiewissenschaft durch Papst Benedikt XIV. (1740) und der Stiftung der Scho-
la Sacrorum Rituum fiir die Priesterausbildung (1748) deutlich geworden. Zudem
wurde bereits 1754 ein Lehrstuhl fiir Liturgik in Prag eingerichtet. Dennoch war die
Liturgik als ordentliches Lehrfach im theologischen Studienplan von Franz Stephan
Rautenstrauch (1782) nicht vorgesehen, sondern wurde im Rahmen der Pastoral-
theologie behandelt. Dadurch bekam die Disziplin — zumindest im deutschsprachigen
Raum - langfristig eine praktisch-pastorale Dimension. Geschichte und Theologie
der Liturgie waren in diesem Rahmen zwar auch vorgesehen, das Schwergewicht lag
aber auf der Praxis und den liturgischen Ubungen!15.

Dies wird auch in dem Vorlesungsverzeichnis fiir die Priesteramtskandidaten des
Bistums Passau aus dem 19. Jahrhundert deutlich, wobei hier schon langsam eine
Entwicklung zu einer mehr systematischen Betrachtungsweise festzustellen ist. Ist
im Studienjahr 1833/34 noch ganz allgemein von «Liturgik und liturgischen Ubun-
gen» die Rede, so wird 1859/60 prézisiert, dass das Fach Liturgik das heilige Mess-
opfer, das Brevier, die heiligen Sakramente mit Ausschluss des Busakramentes be-
inhalte und vierstiindig zu lesen sei. AuBerdem heiBt es: «Die praktischen Ubungen,
die zur Hilfte liturgische, zur Hélfte Predigtiibungen sind, werden jedes Mal nach
den vormittdgigen Vorlesungen an beliebigen Tagen gehalten. Im Durchschnitt mag
etwa auf jede Woche eine solche Ubung treffen»16. 1908/09 wird bereits zwischen
allgemeiner und spezieller Liturgik unterschieden. Im Wintersemester wird in der
allgemeinen Liturgik 2-stiindig iiber die Theorie des Kultus im allgemeinen und des
katholischen Kultus im Besonderen gelesen, in der speziellen Liturgik werden das
Breviergebet und seine Geschichte, das heilige Messopfer (2-stiindig), die Rubrizi-
stik (2-stiindig) und liturgische Ubungen (1-stiindig) behandelt. Auch die Sakramente
der Taufe, Eucharistie und «Krankendlung», die Geschichte der romischen Messe
und die exegetisch-liturgische Erkldrung ausgewihlter Psalmen gehdéren zum Pro-
gramm. Dabei sind in jedem Semester 7 Stunden liturgische Vorlesungen und Ubun-
gen vorgesehen!

15 Der Streit um das Wesen der eher pastoral ausgerichteten «Liturgik» auf der einen und einer eher syste-
matisch arbeitenden Liturgiewissenschaft auf der anderen Seite wurde schon im 19. Jahrhundert gefiihrt.
Cfr. dazu KRANEMANN, Grenzgdngerin, 254-258. Neuere Ansétze unterscheiden weiterhin zwischen Litur-
gik und Liturgiewissenschaft, machen aber geltend, dass auch die Liturgik nicht nur die Vermittlung von
technischen Fertigkeiten meint, man also sprachwissenschaftlich «Liturgik» nicht etwa von «Technik»
ableiten kann. Cfr. neben KRANEMANN, ibid., 255, nota 7 auch B. JEGGLE-MERZ, Im Feiern erst erschlief3t sich
die Liturgie. Die liturgische Praxis als Forschungsfeld der Liturgiewissenschaft, in Liturgische Theologie.
Aufgaben systematischer Liturgiewissenschaft, hg. von H. Hoping — B. Jeggle-Merz, Paderborn 2004,
131-164 (ibid. 152, nota 74).

16 Cfr. 100 Jahre Priesterseminar und Priestererziehung in Passau, hg. von F. Riemer, Passau 1928, 285.

331

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Liturgiewissenschaft und Priesterausbildung

Der Einfluss der liturgischen Bewegung, der weiter unten noch nidher behan-
delt wird, ist im Vorlesungsplan fiir den Pastoralkurs des Wintersemesters 1927 er-
kennbar. Hier wird zwischen der Liturgik (3-stiindig), die der Spiritual hélt, und der
Rubrizistik (vom Subregens gehalten, 2-stiindig) unterschieden. Wihrend es in der
Rubrizistik weiterhin um die Rubriken des Breviers und der hl. Messe, den Ritus der
Vesper und die Benediktionen geht, beschéftigt man sich in der Liturgik mit der litur-
gischen Bewegung der Gegenwart, ihren Wurzeln, ihren verschiedenen Richtungen,
ihrem Segen und ihrer Begrenztheit, behandelt Ursprung, Voraussetzungen und Ge-
genstand des christlichen Kultes, die liturgische Person und ihre Betétigung in Wort
und Handlung, die liturgische Sprache, Haltungen und Bewegungen, das Kirchen-
jahr, die geschichtliche Entwicklung der Hl. Messe, die Psalmen, die Geschichte des
romischen Kanons, die Frage der Epiklese und vieles andere mehr, was auch heute
noch Inhalt liturgischer Vorlesungen ist.

Im 20. Jahrhundert wird der Einfluss der liturgischen Bewegung auf die Prie-
sterseminare insgesamt deutlicher spiirbar. Dennoch wird man sagen miissen, dass
dieser Einfluss, den die Vertreter der liturgischen Bewegung (Romano Guardini, Odo
Casel, Josef Andreas Jungmann u.a.) auf die Priesterausbildung hatten, nicht wirk-
lich maBgeblich war. Alles in allem ging die liturgische Tagesordnung der Seminare
bis zum Konzil so weiter wie es schon seit dem Tridentinum war. Eine echte Umstel-
lung gab es erst nach dem Konzil.

Einen bemerkenswerten Beleg hierfiir findet sich in der Geschichte des Kélner
Priesterseminars, in dem es im Sommersemester 1926 — mitten in der Hochzeit der
liturgischen Bewegung — zu einer Art «liturgischen Palastrevolution» kam. Die Auf-
zeichnungen der Seminarchronik zeigen, wie sehr die Liturgiegestaltung, die Gebets-
brduche und der Stil der Frommigkeit in dieser Zeit immer mehr in Frage gestellt
wurde. Schon am 23. Médrz 1923 hatte der Senior notiert, dass von der Kommuni-
tdt im gemeinschaftlichen Gebet tiglich etwa 20 Vater unser gebetet werden, und
darum gebeten, ob man nicht statt der drei bzw. fiinf Vater unser beim Gebet nach
Tisch mittags den Hymnus Adoro te und abends Pange lingua beten diirfe, um die
Gebete nicht ausschlieBlich an den Vater, sondern auch christologisch auszurichten.
Im Sommersemester 1926 wurde es dann konkreter: Die Seminargemeinschaft hatte
sich zusammengefunden und drei liturgische Verbesserungsvorschlige unterbreitet.
Zum einen sollten das Morgen- und Abendgebet so verdndert werden, dass an Stelle
der bisherigen Gebete Prim und Komplet gebetet werden (so war es auf der Burg
Rothenfels bei Romano Guardini Praxis). «Bei Ablehnung dieses Vorschlags solle
um ein neues Morgen- und Abendgebet gebeten werden, das kerniger, knapper und
responsorialer gehalten sei unter Ersetzung der Pater noster durch Responsorien

332



Cornelius Roth

und Reduzierung der tédglichen 3 (drei) Litaneien auf zwei»17. Der zweite Vorschlag
betraf das Breviergebet. Man bat um eine bessere Verteilung der Horen und eine
Aufteilung der groBen Komplexe. Nur so kdnne ein wiirdiges Breviergebet ermog-
licht werden. AuBerdem solle «das Eindringen in den liturgisch-aszetischen Ge-
halt des Breviers einen Platz im offiziellen Unterricht des Seminars wiederfinden».
SchlieBlich wiinschte man sich, dass die Seminarmesse in Zukunft als missa recitata
gefeiert werde (wie es in Maria Laach — nicht weit von Kéln - seit 1921 praktiziert
wurde!8) und die Gebete und Lieder daran angepasst werden mogen.

Die Vorschldge wurden vom damaligen Regens von Berrenrath entweder abge-
lehnt oder ignoriert. Jedenfalls gab es keine Anderung im Tagesplan. Alles blieb
beim Alten. Enttduscht stellte der Senior fest: «Es konnte nicht erreicht werden, dass
wir im Monat Juni nicht zweimal tédglich die Herz-Jesus-Litanei beten mussten. In
diesem Monat beteten wir jeden Tag vier Litaneien morgens und mittags die Herz-
Jesu-Litanei». Ein notwendiger «innerer Neubau», der von den Seminaristen ange-
mahnt wurde, konnte in Kéln damals noch nicht erreicht werden.

Es gibt aber auch positive Beurteilungen der liturgischen Bewegung hinsicht-
lich der Priesterausbildung. So schrieb Kardinal Bertram im so genannten «Bres-
lauer Gutachten» vom 18.02. 194319, das u.a. vom damaligen Regens des Breslauer
Theologenkonvikts, Karl Kastner, erarbeitet wurde, dass viele Alumnen durch den
«Schott» und den stiarkeren Anteil am liturgischen Beten und Tun in ihrer Berufung
zum Priestertum bestéirkt worden seien. Die liturgische Bewegung wird positiv gese-
hen, auch hinsichtlich der Jugendverbédnde. Allerdings wird in demselben Gutachten
die liturgische Bewegung wegen ihrer «Erlebnistheologie» und ihrem «Antischola-
stizismus» auch kritisiert20. Wie Kardinal Bertram wirklich dachte, wird nicht ganz
deutlich. Mitten in der Krise der liturgischen Bewegung im Jahre 1943 schreibt er
wiederum {iiber deren positiven Einfluss auf die Priesterberufungen, da «viele jun-
ge Ménner durch die Ubung der aktiven Beteiligung (an der Liturgie) die Gnade
der priesterlichen Berufung gefunden hétten und von der Schonheit und dem un-

17 Cfr. zum Ganzen TRIPPEN, Das Kolner Priesterseminar, 147-148.

18 Cfr. R. BERGER, Pastoralliturgisches Handlexikon. Das Nachschlagewerk fiir alle Fragen zum Gottesdienst.
Freiburg 20053, 169 (Art. «Gemeinschaftsmesse»).

19 Cfr. den Text bei TH. Maas-EwERD, Die Krise der liturgischen Bewegung in Deutschland und Osterreich,
Regensburg 1981, 295-304.

20 Dies geht wohl darauf zuriick, dass ein Teil des Gutachtens nicht vom Regens, sondern dem damaligen
Fundamentaltheologen Josef Karl Koch stammt, welcher der liturgischen Bewegung eher negativ gegen-
iiber stand.

333

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Liturgiewissenschaft und Priesterausbildung

vergleichlichen Wert der heiligen Liturgie angezogen worden waren»21. Auch Kar-
dinal Innitzer (Wien) sah in der «Beférderung des Priesternachwuchses» eine der
«segensreichen Friichte der liturgischen Erneuerungsarbeit»22. Andererseits gab es
Seminarausbilder wie den Griinder der tiberdiézesanen Ausbildungsstitte in Lan-
tershofen August Doerner, der in seiner Kampfschrift «Sentire cum ecclesia» von
1941 gegen die Liturgische Bewegung heftig polemisierte und vor deren Einfluss vor
allem in der Priesterausbildung warnte23.

So wird es unter den Regenten und Seminarausbildern wie tiberhaupt im Kle-
rus Befiirworter und Gegner der liturgischen Bewegung gegeben haben. Unter den
Alumnen der 20-er und 30-er Jahre des 20. Jahrhunderts waren jedenfalls viele,
die aus dem Bund Neudeutschland, Quickborn und Jungborn stammten und damit
von der liturgischen Bewegung beeinflusst waren. Aus Mainz wird in dieser Zeit
von «Spannungen zwischen den beharrenden Kriften und den von der Jugendbe-
wegung und der liturgischen Bewegung gepréigten Alumnen»24 berichtet. Allerdings
hat die negative Erfahrung, die Romano Guardini im Mainzer Priesterseminar von
1908 bis 1910 machte, nicht direkt etwas mit der liturgischen Ausbildung, sondern
vielmehr mit der Atmosphére der Bevormundung und Denunziation zu tun gehabt25.
Von Regens Thadddus Hoch aus Rottenburg wird berichtet, er habe seine Alumnen
zur liturgischen Frommigkeit entsprechend der Zielsetzung der liturgischen Bewe-
gung erzogen. So habe es in den Kursgemeinschaften tédglich das Gebet fiireinander
gegeben und eine monatliche Messfeier in den Anliegen des Kurses26. Auch im Bam-
berger Priesterseminar war etwas von der liturgischen Bewegung spiirbar. In der
Seminarchronik wird erzéhlt, dass seit 1913 ein groBer Teil des jungen Klerus da-
von ergriffen war?7. Es kam z.B. im Seminar zu einer Diskussion um das liturgische
Verstindnis des Kultgerits. Auch eine Ausstellung iiber Neuheiten der liturgischen
Kunst fand 1931 dort statt.

21 Cfr. den Text bei Maas-EWERD, Krise, 638: «Accedit quod experimentiae testimonio multi Rectores Semi-
nariorum referunt, multos iuvenes per exercitium cooperationis activae supradictae gratiam vocationis
sacerdotalis invenisse, attractus pulchritudine et incomparabili valore sacrae liturgiae». Hervorhebung
C. Roth.

22 Bei MAAS-EWERD, Krise, 408.

23 Cfr. A. DORNER, Sentire cum ecclesia. Ein dringender Aufruf und Weckruf an Priester, Monchengladbach
1941. Die Vertreter der liturgischen Bewegung nannte er «Hyperliturgen» (passim).

24 Cfr. Das Seminar. 200 Jahre Mainzer Priesterseminar in der Augustinerstrafe und Perspektiven der
Priesterausbildung heute, hg. von H. Hinkel, Mainz 2005, 114.

25 Cfr. R. GUARDINL, Berichte iiber mein Leben, Diisseldorf 1984, 89-94.
26 'W. Gross, Das Priesterseminar Rottenburg. Anféinge — Regenten — Ereignisse, Rottenburg 1984, 41.

27 Cfr. HOFMANN, Seminarium Ernestinum, 215.

334



Cornelius Roth

All diese Entwicklungen wurden von der Enzyklika «Mediator Dei» (1947) von
Pius XII. aufgenommen?8. Beziiglich der Priesterausbildung wird hier deutlich ge-
macht, dass sie nicht allein zu einer schoneren und wiirdigeren Liturgie befdhigen,
sondern vor allem zu einer tieferen Christusverbundenheit fithren solle29. Notig sei
dabei «neben der Ausbildung in den aszetischen, theologischen, juridischen und pa-
storalen Disziplinen» ein richtiges «Verstindnis der heiligen Zeremonien» und der
«Vorschriften der Rubriken» (Nr. 196). Das Jahr 1947 war ohnehin ein wichtiges
fiir die Liturgiewissenschaft in Deutschland. Schon im April dieses Jahres — noch
vor Mediator Dei — hatte sich eine Konferenz der Liturgikdozenten an den Westdeut-
schen Priesterseminaren konstituiert (die spétere Arbeitsgemeinschaft katholischer
Liturgikdozenten) und ebenfalls noch 1947 wurde in Trier das Deutsche Liturgische
Institut gegriindet und der erste Lehrstuhl fiir Liturgiewissenschaft eingerichtet.

2. Die Entwicklung der liturgischen Ausbildung seit dem II.
Vatikanischen Konzil

Zwei wichtige Stellen in den Konzilstexten behandeln die liturgische Ausbildung
der Priesteramtskandidaten. Zum einen in der Liturgiekonstitution «Sacrosanctum
concilium» die Nr. 15-17, und zum anderen das Dekret iiber die Ausbildung der
Priester «Optatam totius» Nr. 16, wo aber nur auf die Liturgiekonstitution Bezug
genommen wird. Danach ist die Liturgiewissenschaft ordentliches Lehrfach an den
Theologischen Fakultiten und soll «sowohl unter theologischem und historischem
wie auch unter geistlichem, seelsorglichem und rechtlichem Gesichtspunkt» behan-
delt werden (SC 16). Wichtig ist der Hinweis, dass von den iibrigen theologischen
Kernfiachern «der Zusammenhang mit der Liturgie und die Einheit der priesterli-
chen Ausbildung deutlich» herausgearbeitet werden soll. Noch bedeutsamer ist aber
m.E. die Forderung in SC 17, dass die Alumnen «eine liturgische Formung des geist-
lichen Lebens erhalten, und zwar durch eine geeignete Anleitung, damit sie die heili-
gen Riten verstehen und aus ganzem Herzen mitvollziehen konnen, dann aber auch
durch die Feier der heiligen Mysterien selbst und durch die anderen vom Geist der
heiligen Liturgie durchdrungenen Frommigkeitsformen» (SC 17). Erst danach wird

28 Text in AAS 39 (1947) 521-595.

29 Cfr. KRANEMANN, Grenzgdngerin, 265.

335

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Liturgiewissenschaft und Priesterausbildung

von der «Beobachtung der liturgischen Gesetze» gesprochen. «So soll das Leben in
den Seminarien und Ordensinstituten durch und durch vom Geist der Liturgie ge-
formt sein» (ebd.). Eine Prioritét des geistlichen Verstdndnisses der Liturgie ist hier
eindeutig zu spiiren.

Die Rolle, welche die Nachkonzilszeit und speziell die 68-er Jahre im liturgischen
Leben der Priesterseminare spielte, hingt eng mit dieser Erneuerung des Konzils
insgesamt zusammen. Dennoch kann man sich fragen inwieweit in den Seminaren
die vom Konzil geforderte geistliche Sicht der Liturgie Wurzeln geschlagen hat. Die
Umstellung des liturgischen Programms, die in diesen Jahren in vielen Seminaren
festzustellen ist (hdufigere Gruppengottesdienste, Aufteilung der Gebetszeiten etc.),
héngt vermutlich weniger mit einer liturgischen Einsicht zusammen als mit dem
allgemeinen Streben nach einer freiheitlicheren Lebensordnung im Seminar30. Die
Umsetzung der Liturgiekonsitution, wie sie vor allem in Deutschland in den 70-er
und 80-er Jahren des 20. Jahrhunderts stattgefunden hat, fand seinen Niederschlag
auch im gottesdienstlichen Leben der Seminare. Die gefeierte Liturgie verdnderte
sich dort ebenso wie in den Gemeinden, mit all seinen positiven wie bedenklichen
Begleiterscheinungen. Veridnderungsbestrebungen im Sinn von Gestaltungsmoglich-
keiten innerhalb der Liturgie waren gefragt, und sie waren sogar von der Ratio fun-
damentalis von 1970 insofern gedeckt, als die Studenten danach nicht nur an die
Reform der Liturgie herangefiihrt, sondern zugleich zu einem Urteil iiber weitere
ReformmafBnahmen befdhigt werden sollten31.

Die Instruktion der Kongregation fiir das katholische Bildungswesen iiber die
liturgische Ausbildung der Priesteramtskandidaten vom 3.6.197932 versucht in die-
sem Zusammenhang eine Neubesinnung auf den geistlichen Gehalt der Liturgie.
Schon im ersten Teil tiber das liturgische Leben des Seminars wird auf die Funda-
mente einer echten Hinfithrung oder «Mystagogie» (Nr. 9) hingewiesen. Die liturgi-
sche Erziehung solle den Geist des Gebetes, der Anbetung und Danksagung atmen.

30 Cfr. KRANEMANN, Grenzgdngerin, 268: «Die bis heute nicht abgeschlossene Suche nach dem gesellschaft-
lichen Standort der Kirchen setzte ein, das Kirchenbild wandelte sich nach innen wie nach auflen, die
Rolle der Laien verdnderte sich erheblich, phéinotypisch an der Rollenverteilung im Gottesdienst, dem
Zueinander von Priester und Gemeinde, der Verwendung der Muttersprache abzulesen». Dies alles hatte
natiirlich Auswirkung auf die Priesterausbildung.

31 Cfr. KRANEMANN, Grenzgdngerin, 270. Cfr. zum Ganzen auch E.J. LENGELING, Kritische Bilanz. Liturgische
Bildung des Klerus und der Laien in den Aussagen des Zweiten Vatikanischen Konzils, in den rémischen
Ausfiihrungsbestimmungen und in den reformierten liturgischen Biichern, Regensburg 1976.

32 Text in Dokumente zur Erneuerung der Liturgie, 11, hg. von M. Kléckener, Kevelaer 1997, 351-397. Die
Nummern im Text beziehen sich auf die interne Zdhlung in der Instruktion.

336



Cornelius Roth

Dazu gehort u.a. ein «Verstidndnis der Symbolsprache der Liturgie» (Nr. 11). Regens
und Professoren sollten die Liturgie regelmédfig mit den Alumnen feiern und dabei
die liturgischen Dienste beachten. Wenn Diakone, Lektoren und Akolythen im Haus
sind, mogen diese ihre Dienste auch ausiiben. Auch eine Schola cantorum sollte in
jedem Seminar vorhanden sein. Wiinschenswert ist ein regelméafiger liturgischer
Dienst beim Bischof in der Domkirche, vor allem bei der Feier des osterlichen Tri-
duums. Es wird betont, dass «eine echte Auffassung vom Wesen der Liturgie» (Nr.
17) von Noten ist. Nur so konne man einerseits ausgiebig Gebrauch machen von den
verschiedenen Neuerungen in der Liturgie, aber auch die rechten Grenzen einhalten
(ebd.). In der Nr. 20 des Dokuments wird auf eine doppelte Fehlhaltung aufmerksam
gemacht, die auch heute héufig anzutreffen ist. Zum einen diirften die Alumnen die
liturgische Feier nicht «als bloBe Einiibung in den kiinftigen seelsorglichen Dienst
betrachten und erleben», sondern vielmehr «im Blick auf ihre derzeitige Lebenspha-
se, in bewusster, verstehender und andéchtiger Weise am liturgischen Mysterium
teilnehmen». Zum anderen diirfe es nicht zu einem Eklektizismus bei der Auswahl
liturgischer Texte kommen, sondern man sollte vielmehr «alle Schitze des Gebetes
der Kirche aufspiiren». Dabei ist die tdgliche Eucharistiefeier Mitte des ganzen Semi-
narlebens (Nr. 23). Es geht um ein Leben aus der Eucharistie, weswegen man auch
in der Ferienzeit «eifrig und regelmiBig» an der Hl. Messe teilnehmen soll (Nr. 25).

Das innere Verstidndnis fiir die Liturgie zeigt sich auch beim Stundengebet. Das
regelmiBige gemeinsame Gebet der Haupthoren Laudes und Vesper wird besonders
hervor gehoben, aber auch ein Einiiben in die anderen Horen ist sinnvoll. Wichtig ist
vor allem, dass es eine geistliche Einfiihrung in das Verstdndnis der Psalmen gibt.

Das Leben im Seminar betrifft auch die anderen Sakramente, vor allem die Bu3e
und die hl. Weihen, die ja regelmiBig wiederkehren. Wichtig fiir die propddeutische
Phase ist die Tatsache, dass darin auch eine kurze liturgische Anleitung im Sinne
einer Einfiihrung in die Hl. Messe, das liturgische Jahr, das Bu3sakrament und das
Stundengebet geschieht. Bevor ein Seminarist also richtig seine Studien aufnimmt
und das Seminarleben mit vollzieht, sollte ein liturgisches Fundament gelegt sein, da
dieses heutzutage nicht mehr vorausgesetzt werden kann.

Im zweiten Teil {iber die Liturgiewissenschaft als theologisches Lehrfach ist von
dem richtigen Verstidndnis der liturgischen Erneuerung die Rede, die «im Lichte der
gesunden Lehre und Uberliefung nicht nur des Westens, sondern auch des Ostens»
geschehen soll (Nr. 44b). Betont wird vor allem die Fiahigkeit zur Unterscheidung des
unverdnderlichen Teils der Liturgie von den anderen Teilen, die Wandlungen unter-

337

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Liturgiewissenschaft und Priesterausbildung

liegen33. Den Alumnen soll auch ein Verstédndnis fiir die Wahlmoglichkeiten inner-
halb der Rubriken gegeben werden (Nr. 46). Von daher bestimmt sich die Aufgabe
des Liturgieprofessors, der nicht nur Theologie, sondern auch Geschichte studiert
haben und ein feines Gefiihl fiir das offentliche Gebet der Kirche haben soll. Vor
allem aber miisse er sich bewusst sein, «dass seine Aufgabe nicht rein wissenschaft-
licher und technischer Natur, sondern mystagogisch ist, d.h., dass er die Alumnen in
das liturgische Leben und seiner Spiritualitit einzufiihren hat» (Nr. 51). So soll die
mystagogische Kompetenz der Liturgieausbilder auf die Alumnen iibergehen. Darin
lage das eigentliche Ziel der liturgischen Ausbildung im Seminar. Mit anderen Wor-
ten: «Die Vorbereitung auf die liturgische Praxis kann nicht mehr wie frither im Er-
lernen von Rubriken bestehen. Es geht in der erneuerten Liturgie um die Hinfithrung
zu einem Leitungsstil, der den ganzen Menschen umfasst und eine Synthese von Spi-
ritualitit, kompetenten Umgang mit dem Ritual, Kommunikationsbereitschaft und
dsthetischem Interesse versucht»34. Die Verbindung von «praktischem und mystago-
gischem Aspekt der liturgischen Ausbildung»35 ist fiir die Zukunft entscheidend.
Balthasar Fischer hat vor diesem Hintergrund vor inzwischen 30 Jahren 15 The-
sen formuliert, die beschreiben, was ein junger Seelsorger im Seminar iiber Litur-
gie gelernt haben sollte, um seiner pastoralliturgischen Aufgabe gerecht zu werden
— Thesen, die m.E. immer noch aktuell sind36. Als erstes nennt er das rechte Denken
von der Liturgie. «Der junge Seelsorger muss gelernt haben, dass Liturgie nicht etwa
gleichzusetzen ist mit dem AuBBenwesen, der Schale des gottesdienstlichen Gesche-
hens, sondern das durch die Zeiten fortdauernde Priesterwirken Christi darstellt»
(Nr. 1). Es gehe darum, Grenzen zu erkennen, «die der Variation und dem Experi-
ment gesetzt bleiben miissen, wenn der Gldubige erkennen soll, dass er Liturgie der
Kirche und nicht einen willkiirlich zurecht gemachten Gottesdienst dieses individu-
ellen Liturgen vor sich hat» (ebd.). Die mystagogische Kompetenz zeigt sich auch im
Vortrag der Texte: «Nur wer liturgische Texte innerlich begriffen hat, kann durch

33 Cfr. dazu auch J. RATZINGER, Liturgie — wandelbar oder unwandelbar? Fragen an Joseph Ratzinger, ur-
spriinglich erschienen in IKaZ 6 (1977) 417-427. Jetzt wiederaufgenommen in J. RATZINGER, Theologie der
Liturgie (Gesammelte Schriften, Band 11), 613-626, Freiburg 2008.

34 F. KOHLSCHEIN, Zur liturgischen Ausbildung der Priesteramtskandidaten im Priesterseminar, in LJ 38
(1988) 249-252 (ibid. 252).

35 P. GRADAUER, Romische Erldisse und Entscheidungen. Liturgische Ausbildung in Seminarien, in ThPQ 127
(1979) 388-389.

36 Cfr. B. FiscHER, Was muss der junge Seelsorger im Seminar iiber Liturgie gelernt haben, um seiner pasto-
ralliturgischen Aufgabe gerecht zu werden? Die Antworten der Instructio in fiinfzehn Grundaussagen, in
Seminarium 19 (1979) 753-758. Die folgenden Nummern im Text beziehen sich auf diesen Artikel.

338



Cornelius Roth

ihren Vortrag tétige und bewusste Teilnahme der Gldubigen entziinden» (Nr. 2).
Zu hiufig spiirt man noch beim Vortragenden, dass er das, was er momentan liest,
nicht richtig verstanden hat. Das betrifft nicht nur die Lesung oder das Rezitieren der
Psalmen, die hiufig vollig ohne Betonung heruntergeleiert werden, sondern auch
spiter als Priester den Vortrag der Orationen, in denen sich bisweilen eine tiefe
Theologie zeigt, die aber nicht zum Ausdruck gebracht wird, wenn man die Oration
einfach herunterliest. Fischer erwédhnt auch den «Blick auf die Reichtiimer der 6stli-
chen Liturgie» (Nr. 4), der natiirlich nur dann gelernt werden kann, wenn der junge
Seelsorger verstanden hat, dass die romische Liturgie nur eine katholische Liturgie
unter vielen ist, nicht die einzige. Ein solcher Hinweis will keineswegs die Giiltigkeit
der romischen Liturgie in Frage stellen, sondern positiv auf den Reichtum anderer
Liturgiefamilien aufmerksam machen. Ein reifes Verstindnis der Liturgie ergibt sich
auch durch die Einhaltung des Prinzips «lex orandi - lex credendi». Ein Wandel im
nachkonziliaren «lex orandi» baut natiirlich auf theologischen Weiterentwicklungen
im «lex credendi» auf. Der Bezug zur Theologie ist von eminenter Bedeutung, soll
das Gesetz des Betens nicht in Beliebigkeit ausarten. Eine gro3e Herausforderung
ist vor allem der richtige Umgang mit der Flexibilitit der neuen Liturgie (Nr. 6). Der
zukiinftige Priester «muss sich klar sein, dass man den fiir die frei geschaffenen Tei-
le notwendigen Takt und Geschmack durch Ubung lernt» (ebd.). Dazu gehéren auch
die Ubung im Gesang und eine ésthetische und kunstgeschichtliche Bildung. Sprech-
technisch muss der zukiinftige Seelsorger so ausgebildet sein, dass er akustisch ver-
standen wird. Kirchenjahr und Stundengebet soll er innerlich nachvollziehen und
ein Interesse fiir die gewachsenen Formen der Volksfrommigkeit haben, die er nicht
gegen die Formen liturgischer Frommigkeit auszuspielen braucht. Als Hauptziel der
liturgischen Bildung formuliert Fischer am Ende: «Der junge Seelsorger muss im
Rahmen seiner Ausbildung so etwas wie eine liturgische Mystagogie erfahren haben,
kraft derer er eine liturgische Spiritualitit erwerben und weitergeben kann. Gerade
in diesem Punkt wird er sich niemals fertig vorkommen» (Nr. 15).

Mit Bezug auf die rémische Instruktion von 1979 hilt Fischer fest, dass es ihr
gliicklicherweise gelungen sei, jenseits aller Warnungen vor Missbrauchen auf die
positive Aufgabe der liturgischen Ausbildung hinzuweisen. Diese besteht eben nicht
nur in der Vermittlung der wissenschaftlichen Fertigkeiten hinsichtlich des Vorste-
herdienstes in der Liturgie. Vielmehr geht es darum, auf Grund einer gediegenen
Ausbildung im historischen, theologischen und rechtlichen Sinn eine liturgische Spi-
ritualitdt zu entwickeln, «die dann von ihren gottesdienstlichen Unterweisungen, vor
allem aber von ihrem gottesdienstlichen Tun ausstrahlen soll in das heilige Volk Got-
tes» (ebd.). Analog zu den Dimensionen der Priesterausbildung im Ganzen, bei denen

339

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Liturgiewissenschaft und Priesterausbildung

immer wieder darauf aufmerksam gemacht wird, dass die menschliche und geistli-
che Reife im Grund die wichtigsten Dimensionen darstellen (denn aus ihnen ergeben
sich das Interesse fiir die Theologie und Pastoral), konnte man fiir die spezifisch
liturgische Ausbildung der Priesteramtskandidaten sagen, dass das Entscheidende
eine liturgische Spiritualitit ist, die zu einer mystagogischen Kompetenz fiihrt, diese
aber nur moglich ist durch eine gute Kenntnis der Geschichte und Theologie der
Liturgie.

In der deutschen Rahmenordnung fiir die Priesterbildung vom 12. Mérz 2003
(Neufassung von 1988)37 wird als Studienziel im Fach Liturgiewissenschaft «die
Kenntnis von Sinn, Wesen und Vollzug kirchlicher Liturgie» bezeichnet (Nr. 119).
Dabei geht es um die Vermittlung von sprachlichen, kommunikativen und &stheti-
schen Kompetenzen, die fiir die Feier von Gottesdiensten erforderlich sind. Dariiber-
hinaus ist von der Befihigung der zukiinftigen Priester die Rede, «ihren liturgischen
Dienst als Leiter gottesdienstlicher Versammlungen verantwortlich zu vollziehen, in
den verschiedenen Bereichen priesterlicher Tétigkeit das Verstidndnis liturgischen
Handels zu erschlieBen und die Glaubigen zur Wahrnehmung ihrer Aufgaben in der
gottesdienstlichen Feier hinzufiihren» (ebd.). Die geistlichen Aspekte bzw. eine litur-
gische Spiritualitit werden hingegen nicht erwidhnt. Ein Wort wie «mystagogische
Kompetenz» sucht man vergebens. Man konnte sie am ehesten mit der oben genann-
ten dsthetischen Kompetenz in Verbindung bringen, meint aber sachlich etwas an-
deres. Aus dem Sinn fiir das Schone in der Liturgie erwéchst noch nicht automatisch
eine geistliche Autoritét, auch wenn beides eng miteinander zusammen héngt.

3. Die heutige liturgische Ausbildung - Erfahrungen und
Optionen3s

Neben den Liturgievorlesungen an den Fakultiten, die je nach Ansatz des Do-
zenten stirker historisch, systematisch oder pastoral ausgerichtet sind, wird heute
in den Seminaren auf die liturgiepraktische Ausrichtung grof3en Wert gelegt, wenn

37 Cfr. DIE DEUTSCHEN BISCHOFE 73, Rahmenordnung fiir die Priesterbildung. Nach Uberarbeitung der Fassung
vom 01. Dezember 1988, Bonn 12. Mirz 2003. Die folgenden Nummern beziehen sich auf die interne
Zahlung des Dokumentes.

38 Cfr. hierzu auch C. RoTH, Mystagogie, ars celebrandi und Priesterausbildung, in ThGl 99 (2009) 189-204
(v.a. 200-204).

340



Cornelius Roth

auch der zeitliche Rahmen, der hierfiir vorgesehen ist in den einzelnen Semina-
ren sehr unterschiedlich, gegeniiber fritheren Zeiten39 sogar betrédchtlich geringer
sein kann und nicht mehr in erster Linie auf das Erlernen der Rubriken ausgelegt
ist. Da die Voraussetzungen der einzelnen Priesteramtskandidaten hinsichtlich ih-
rer liturgischen Vorbildung heute — da man nicht mehr von einem volkskirchlichen
Milieu ausgehen kann, in dem die meisten Alumnen wenigstens eine Zeitlang als
Messdiener Erfahrungen in der Liturgie sammeln konnten — sehr unterschiedlich
sind, arbeitet man in der liturgiepraktischen Ausbildung gerne individuell. Dabei
helfen die modernen Kommunikationsmittel (Video-Aufnahme und Besprechung),
die im Einzelnen vorhandenen Defizite buchstéblich vor Augen zu fiithren. In diesem
Zusammenhang sollte auf drei Dinge besonders geachtet werden: zum einen auf die
Sicherheit im Vollzug der Riten, die gleichsam das Fundament einer ars praesidendi
ist40; sodann auf die geistliche Dimension, welche die Tiefe des Vorsteherdienstes
ausmacht (was natiirlich in den praktischen Ubungen nicht «iiberpriift» werden
kann); und schlieBlich auf die Natiirlichkeit, die der Zelebrant im Vollzug der Gesten
und Riten besitzt.

In dieser Hinsicht wird in der Ausbildung zunehmend auch auf rhetorische Ubun-
gen Wert gelegt. Diese spielen ndmlich nicht nur in der Homiletik eine wichtige Rolle,
sondern fiir die ganze Liturgie, die ja ein Kommunikationsgeschehen ist, bei der
die Sprache und die Stimme des Liturgen eine besondere Rolle spielt4!. In der Aus-
bildung der Priesterseminare gehoren deshalb Sprecherziehung und Stimmbildung
inzwischen zu den standardméfBigen Ausbildungsinhalten. Dabei wird zunehmend
auch ein Blick auf die Sprach- und Sprechkultur in Rundfunk und Fernsehen gerich-
tet, auch wenn es dort um andere Inhalte geht als in den gottesdienstlichen Texten.
In puncto Verstdndlichkeit (Kommunikation) und Glaubwiirdigkeit des Sprechers

39 Siehe oben S. 329-330 zur liturgisch-rubrizistischen Ausbildung Anfang des 20. Jahrhunderts in Passau,
wo 7 Semesterwochenstunden Liturgie oder liturgische Ubungen vorgesehen waren.

40 Cfr. dazu u.a. H. STENGER, Liturgie und Liturgiewissenschaft aus der Sicht eines Pastoralpsychologen, in
LJ 38 (1988) 60-78; b., Zur Personlichkeit des geweihten Liturgen, in Ip., Fiir eine Kirche, die sich sehen
lassen kann, Innsbruck-Wien 1995, 113-121; G. PINCKERS, Vorstehen in der Eucharistie und in anderen
gottesdienstlichen Feiern. Uberlegungen zum liturgischen Leitungsdienst, in HID 46 (1992) 158-172; W.
HAUNERLAND, Mystagogie, liturgische Bildung und Feierkultur, in Priester und Liturgie, hg. von George
Augustin u.a., Paderborn 2005, 343-367 (ibid., 357-359). Wichtig und hilfreich auch die Ausfiihrungen
bei Tuomas KaBeL, Handbuch liturgische Présenz. Zur praktischen Inszenierung des Gottesdienstes, 1,
Giitersloh 2002; iv., Handbuch liturgische Présenz. Zur praktischen Inszenierung der Kasualien, 11, Gii-
tersloh 2007.

41 Cfr. dazu M. Prosst, Kommunikativer Vortrag liturgischer Texte. Anmerkungen zu einer unterschdtzten
Aufgabe, in LS 39 (1988) 225-227; W. HAUNERLAND, Sprachkultivierung und Gottesdienst. Zur praktischen
Relevanz einer liturgischen Textsortenlehre, in HID 56 (2002) 240-248.

341

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Liturgiewissenschaft und Priesterausbildung

(Authentizitit) gelten hier aber dieselben Standards. So wird es als sinnvoll empfun-
den, verschiedene Textformen (Vortrag einer Lesung, Predigt, Gebet) in der Sprech-
erziehung einzutiben.

Festzuhalten ist: Sowohl theologisch als auch praktisch wird heute in den theolo-
gischen Fakultidten und Seminaren viel getan, um die Priesteramtskandidaten litur-
gisch sinnvoll auszubilden. Fundament einer Ausbildung, die den zukiinftigen Priester
zu einem Mystagogen macht, sind und bleiben aber seine menschlichen Fahigkeiten
und vor allem sein eigener Glaube. Bei seinen Beobachtungen aus dem Pastoralkurs
der Priesteramtskandidaten in Trier hat Klaus-Peter Dannecker als Problem aus-
findig gemacht, «dass es kaum zu einer Reflexion der gefeierten Glaubensinhalte
kam und die schriftliche Ausarbeitung auf der sicher notwendigen praktisch-gestal-
terischen Ebene blieb, aber eine (liturgie-)theologische Auseinandersetzung sehr oft
fehlte»42. Bei einem Projekt, das Modell der Homiletik mit dem Schema «Kernsatz
- Uberzeugungssatz — Zielsatz» auf die Pastoralliturgie zu iibertragen, kam er zu
dem Ergebnis, dass es nicht mehr nur darum gehen kann, die Studierenden zu einer
«handwerklich» guten Durchfiihrung liturgischer Feiern auszubilden, sondern viel-
mehr die Verbindung von Theologie und praktischem Glaubensvollzug aufzuzeigen
wiire. Dabei benennt er die Fallstricke wie den pddagogischen Missbrauch der Litur-
gie und stellt fest, dass die Liturgie niemals etwas «bewusst machen» oder «verdeut-
lichen» kann, sondern immer Feier der Vergegenwértigung des Paschamysteriums
Christi ist. Die Mystagogie im Sinn der Hinfiihrung zum Geheimnis Gottes (verbunden
mit der eigenen religiosen Erfahrung) kommt durch die Feier der Liturgie selbst
und deren inneres Verstidndnis, nicht durch die pddagogische Geschicklichkeit des
Liturgen zustande. Denn: «Liturgie lernt man nicht durch akademisches Studium,
sondern durch Mitfeier wiirdiger Gottesdienste»43. In den Seminaren wird es deswe-
gen immer auch darauf ankommen, in welcher Form die Priester in der Hausleitung
die Gottesdienste feiern, denn an ihrer Kompetenz konnen sich die Seminaristen
ausrichten.

Wie also sollte die liturgische Priesterausbildung heute und fiir die Zukunft aus-
sehen? Zusammenfassend konnen drei Anregungen gegeben werden:
1. Die liturgische Ausbildung muss noch mehr als bisher von der geistlichen und

42 Cfr. K. P. DANNECKER, Elementarisierung in der Pastoralliturgie, in Seelsorge lernen in Studium und Beruf,
hg. von G. Kéhl, Trier 2006, 278-285 (ibid. 278).

43 S. SWAYNE, Mystagogische Liturgie. Liturgische Bildung durch geistliches Feiern, in Gottesdienst 18 (1984)
81-83, ibid. 83.

342



Cornelius Roth

personlichen Reife des Zelebranten ausgehen und diese fordern, damit er zu einem
kompetenten liturgischen Mystagogen der Gemeinde werden kann. Gerade in der
Konkurrenz zu anderen Ritualanbietern ist die liturgische Qualitdtssicherung sehr
stark von der menschlichen und geistlichen Kompetenz des Vorstehers abhéngig.

2. Die liturgische Ausbildung von morgen wird weiterhin die Tradition von ge-
stern im Auge behalten. Der Reichtum der katholischen Liturgie iiber die Jahrhun-
derte hinweg ist ein Schatz, den es neu zu entdecken gilt, um die zeitgeméfe Gestal-
tungsform der Liturgie im 21. Jahrhundert zu finden. Dies sollte bei aller — an sich
berechtigten — Rede von der «Kurskorrektur», die durch die liturgischen Reformen
des II. Vatikanischen Konzils gekommen ist, nicht vergessen werden. In diesem Zu-
sammenhang ist sicher auch ein unbefangenerer Umgang mit dem réomischen Ritus
von 1962 anzuraten, aber auch mit Traditionen, die vor das Konzil von Trient rei-
chen und andere alte Riten (des Ostens und des Westens) in den Blick nehmen.

3. Immer schon hat die Liturgie moderne, zeitgeméfBe Formen in ihre verschiede-
nen Riten integriert. Dies wird auch in Zukunft der Fall sein. Eine Offenheit fiir welt-
liche Rituale ist nur dann abzulehnen, wenn der christologische Kern dabei aus dem
Blick gerit. Deswegen bedarf es immer wieder der theologischen Versicherung der
Liturgie durch die Christologie und Trinititslehre. Wo diese aber gegeben ist, darf
man in Zukunft vielleicht noch mutiger als bisher neue Formen innerhalb der Litur-
gie entwickeln, die stirker aus der Lebensmitte der Menschen von heute genommen
sind. Fiir die Priesterausbildung bedeutet dies, dass zur liturgisch-mystagogischen
Ausbildung auch eine Offenheit fiir gesellschaftliche Entwicklungen mitsamt ihren
Ausdrucksformen gehoren darf.

343

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




