Articoli RTLu XIV (3/2009) 435-452

Il rito di Yom Kippur: vertice della funzione
sacerdotale

Giorgio Paximadi
Facolta di Teologia (Lugano)

Nella teologia veterotestamentaria il sacerdozio riveste una funzione di primaria
importanza: il sacerdote non e infatti solo ’esecutore del rito templare, ma riveste
anche la funzione di insegnante ed interprete della legge (Dt 33,10) e di giudice (cfr.
Dt 17,9; 21,5) ed e incaricato di trarre oracoli (Dt 33,8). Nelle sezioni sacerdotali del
Pentateuco tali funzioni sono presenti, in maniera particolare per quanto riguarda le
leggi sacrali (cfr. Lv 11,1-2), ma quella che viene posta maggiormente in rilievo e la
funzione cultuale. Al centro di questa funzione sta il ruolo sacerdotale nello svolgi-
mento dei riti di purificazione. Il libro del Levitico, dopo aver regolato i rituali dei vari
sacrifici (Lv 1-7), aver descritto il rito della consacrazione dei sacerdoti, riprendendo
quanto era precisato in Es 28,39-40 (Lv 8-9), ed aver regolato alcune questioni rela-
tive alle regole che essi devono seguire nell’esercizio del loro ministero ed alle loro
spettanze, dedica i capp. 11-15 alle regole di purita: la purita degli animali (11), la
puerpera (12), la lebbra (13-14), le impurita sessuali (15). La conclusione di queste
leggi di purita (Lv 15,31) e significativa: YHWH, rivolto a Mose e ad Aronne, cosi li
ammonisce «separatel gli israeliti dalla loro impurita, perché non muoiano per la
loro impurita, qualora rendano impura la mia Dimora2 che & in mezzo a loro» (Lv
15,31). La rad. nzr & un termine tecnico che indica «separare», ma anche «consa-
crarey; il nazireo (Nm 6,1-21) e colui che si & separato per Dio con voti particolari. In
questo senso la rad. pud anche voler dire «astenersi»: il separato per Dio si separa

1 cosi che deve essere tradotto il testo, secondo la lettura massoretica. Molte traduzioni tuttavia, compre-
sa la nuova CEI, leggono hizhartem, da zhr «<ammonire», variante presente nel samaritano, nella LXX e
nella siriaca. Si tratta pero di un’evidente lectio facilior volta a comprendere un termine tecnico sacerdo-
tale difficile.

2 Dimora ¢ una traduzione piu appropriata del termine ebraico miskan di quanto sia il tradizionale Taber-
nacolo, data la derivazione della parola dal verbo $akan, che vuol dire, appunto, «dimorare».

435



=
=
=
<

I rito di Yom Kippur: vertice della funzione sacerdotale

dalle cose impure3. Gli attori di quest’azione di separare sono gli stessi citati al v.
2, ossia Mose ed Aronne. La classe sacerdotale, che qui entrambi rappresentano, e
dunque particolarmente designata per compiere questa separazione/consacrazione.

1. La teologia della purita

11 separato e il popolo di Israele, e il motivo della separazione ¢ il fatto che la
dimora di YHWH si trova in mezzo a loro ed essi non devono contaminarla. Le di-
sposizioni contenute nel cosiddetto «codice di purita» (Lv 11-15), ma anche quelle
del codice deuteronomico (Dt 14,3-21) hanno esattamente la funzione di separare il
popolo dal contesto dell’'umanita perché esso possa ospitare la presenza di YHWH;
per questo dev’essere puro. Nel caso in cui essi divenissero impuri, si verificherebbe
la catastrofica fattispecie di un’impurita che entra direttamente a contatto con la
santita perché I'impurita degli Israeliti contamina in modo pericoloso il santuario
e l'altare (Lv 16,16)4. La conseguenza di una cosi catastrofica sciagura sarebbe la
morte di tutto il popolo (Lv 15,31). La pena normale per chi volontariamente provo-
chi questo contatto diretto tra le due sfere & il karet, ossia la «recisione dal popolo»
che causa la morte di colui che ne & colpito. E il caso, ad esempio, di chi mangia la
carne sacrificale essendo in stato di impurita (Lv 7,20-21), ma anche di chi trascu-
ra la purificazione dopo il contatto con un morto (Nm 19,13-20). Evidentemente in
questo caso, essendo coinvolto tutto il popolo, sarebbe inappropriato usare questa
terminologia; per conseguenza viene usato il verbo «morire», che indica bene la con-
seguenza di un atteggiamento che porti alla distruzione del popolo.

La caratteristica principale del concetto di purita che troviamo nei numerosi riti

3 Cfr. G. MAYER, nzr, in TWAT V, 330.

4 Ai vv. 18-19 in riferimento al rito del sangue che il Sommo Sacerdote deve svolgere sull’altare degli
olocausti, il verbo kipper & usato accanto ai verbi tihar e giddas («purificare» e «consacrare»). Risulta
dunque chiaro che le impurita degli israeliti hanno come effetto di contaminare I’altare. Che poi non si
tratti semplicemente di contaminazioni derivanti da un contatto con una fonte di impurita ma di trasgres-
sioni della legge, risulta chiaro dal v. 21, nel quale si parla di colpe (4wonof), di trasgressioni (hatta’6
e di «ribellioni» (pes2%m). Quest’ultimo termine ricorre in Lv solo in questo contesto (16,16.21), ma &
impiegato altrove, non in contesto liturgico-sacrale, per indicare trasgressioni alla legge (cfr. Gn 31,36; Es
22,8), colpe morali (cfr. Amos 1,3 e passim), colpe contro Dio (Es 34,7; Nm 14,18) o anche comportamenti
scorretti nei confronti di una persona autorevole (1 Sam 25,28). Si tratta dunque di un termine che indica
genericamente il concetto di «violazione»: queste «violazioni», nel caso dell’altare associate al concetto di
«impurita», vengono tolte da esso per mezzo del rito del sangue e vengono poi caricate sul capro emissa-
rio. Sono dunque le violazioni alla legge a provocare la contaminazione dell’altare.

436



Giorgio Paximadi

di purificazione presenti nell’ambiente culturale del Vicino Oriente Antico consiste
nel fatto che essa ha un’origine demoniaca. I riti di purificazione sono anche riti di
esorcismo, tesi a scacciare la presenza demoniaca dal luogo sacro. L’impurita bibli-
ca ha invece, eminentemente, un’origine umana. Per la mentalita vicino orientale
antica, infatti, 'impurita ha la capacita di attaccare la presenza della divinita stessa.
In un rituale hittita, non solo il tempio ed i sacrificatori devono essere purificati,
ma anche il dio stesso, per mezzo di un atto di transfert magico durante il quale si
sfoglia una cipolla intendendo eliminare gli strati di impurita nei quali la divinita
avvolta (ANET 346). In un rito di purificazione accadico si bruciano due figurine rap-
presentanti demoni che minacciano la divinita, dopo che, ad ogni buon conto, si sono
fatte loro delle offerte (ANET 331-332)5. Non mancano altri testi che mostrano come
I’ambiente religioso vicino orientale antico fosse ossessionato dalla potenza dell’im-
purita demoniaca, che, tanto per Israele che per i suoi vicini, era concepita come
una sostanza fisica, una specie di miasma aereo che possiede una sorta di attrazione
magnetica per la sfera del sacroé; di conseguenza e necessario tenerla lontana dai
luoghi e dagli atti di culto. A causa della sua concezione religiosa particolare pero,
Israele tende ad assumere di fronte a questo problema un’attitudine limitativa: «Ne
sont, en effet, considérés comme impurs, tm°, que certaines espéces animales, la
“lepre”, tout ce qui touche a la sexualité, et la mort»7. A questi si aggiungono anche
gli escrementi umani, ma non nel sistema sacerdotale di cui ci occupiamo (cfr. Dt
23,13-15; Ez 4,12-15). In maniera particolare questa concezione limitativa si mani-
festa nell’eliminazione della caratteristica demoniaca dell’impurita. Cido pud essere
constatato da piu fatti:

1) 1l semplice laico non & di per sé danneggiato dall'impurita in quanto tale, che
quindi non & portatrice di malattie o di maledizioni, ma dal fatto di trascura-
re, colpevolmente o inconsapevolmente, la purificazione in quanto ordinata da
YHWH (Lv 5,2-3; Nm 19,13-20). L’infrazione per distrazione di un comanda-
mento negativo (Lv 4,22.30) o positivo (Nm 15,27) comporta la necessita di
purificare I’altare degli olocausti, mentre quella del Sommo Sacerdote o di tutta
la comunita contamina I’altare dell’incenso (Lv 4,5-7.16-18). Piu grave ¢ il caso
dei peccati volontari (ribellioni), che si spingono a contaminare anche I’Arca

-

5 J. MiLGROM, Leviticus, AB 3 New York 1991, 256.

6 Ibid., 257; Ip., Impurity is miasma: a response to Hyam Maccoby, in JBL 119 (2000) 729-733; Ib., The
dynamics of purity in the priestly system, in Purity and Holiness, The Heritage of Leviticus, a cura di
M.J.H.M. Poorthuis - J. Schwartz (Jewish and Christian perspectives series 2), Leiden 2000, 29-32.

7 A. MARrx, L’impureté selon P. Une lecture théologique, in Bib 82 (2001) 363-384; 363.

437




=
=
=
<

I rito di Yom Kippur: vertice della funzione sacerdotale

2)

3)

4)

5)

dell’Alleanza (Lv 16,16). L’impurita dunque ¢ lesiva solo nei confronti delle
cose sacre e solo in quanto e trascurata, ossia in quanto comporta un’infrazione
della legge; dunque a causa di un’attitudine umana volontaria3.

11 posto dei demoni & dunque preso dagli esseri umani, che possono causare
I’allontanamento di YHWH dal santuario con i loro peccati rituali e morali®.
Nel caso della «lebbra» (Lv 13) o delle affezioni sessuali (Lv 15), il rito di puri-
ficazione, contrariamente a quanto avviene nell’ambiente religioso del Vicino
Oriente Antico, non serve alla loro guarigione, ma alla reintegrazione nel con-
testo cultuale e sociale dell’ammalato guarito. La casa «lebbrosa» (Lv 14,33-47)
non contamina il suo proprietario o gli oggetti in essa contenuti se non dopo che
la sua impurita e stata dichiarata ed essa posta in quarantena (Lv 14,46-47);
non ¢ nemmeno stabilito che la veste «lebbrosa» (Lv 13,47-59) contamini chi
eventualmente la indossi.

Un animale impuro non contamina il santuario nemmeno da morto: nessuna
prescrizione & infatti data per un caso simile. Nemmeno un cadavere umano
richiede la purificazione del luogo santo; & solo I'infrazione alla legge che con-
tamina il santuario.

I riti di purificazione non sono mai accompagnati da formule magiche, cosa che
¢ invece la regola generale nel Vicino Oriente Antico. La cosa si inscrive d’al-
tronde nella tendenza di P ad avere una liturgia sostanzialmente silenziosa. In
realta il canto doveva essere la regola, ma forse solo come accompagnamento.
Questo & presumibilmente dovuto al fatto che, durante il culto, la parola dell’of-
ficiante si trasforma spesso in una formula magica.

Nella concezione teologica del sistema di purita sacerdotale ¢ dunque 1'uomo
ad essere demonizzato. «Solo lui pud contaminare il santuario ed obbligare Dio ad
andarsene»10,

Si vede quindi che, per la teologia levitica, il concetto di purita ¢ un concetto rela-
zionale, che definisce le caratteristiche che il popolo deve avere per ospitare nel suo
seno la presenza di Dio. Cio pero deriva da un fatto fondamentale: Israele & il popolo
di YHWH, che a sua volta & stato scelto tramite I’Alleanza. E chiaro dunque che, per
P, purita ed Alleanza sono concetti strettamente apparentati.

A conclusione della sezione del Lv dedicata alla purita troviamo la descrizione del
rito del giorno dell’espiazione. Nel sistema di purita descritto in Lv 11-15 le impurita

8  MILGROM, Leviticus, 257-258.
9 Ibid., 316.
10 Ibid., 260.

438



Giorgio Paximadi

«normali», ossia quelle che derivano da cause quotidiane, possono essere purificate
per mezzo del passare del tempo e, eventualmente, delle abluzioni, mentre quelle
«anormali», perché connesse al parto (cap. 12) o derivanti da una malattia, come la
«lebbra» descritta nel cap. 13 e le malattie sessuali del cap. 15, richiedono un sacri-
ficio di purificazione. Non sono pero questi gli unici casi, né i pitt importanti, in cui si
offre un sacrificio di purificazione. Lv 4 stabilisce che la trasgressione involontaria di
un comandamento negativo (Lv 4,2 «facendo qualcosa di proibito»), di cui si prenda
coscienza, anche se non genera un’impurita nel colpevole, la genera per il santuario,
che richiede di essere purificato tramite un sacrificio faffat. Nm 15,22 aggiunge
anche I'inosservanza dei comandamenti positivi. In ogni caso Nm 15,30-31 afferma
come regola generale che la violazione deliberata (beyad ramah - «a mano alzata»)
non & remissibile per mezzo di un sacrificio. Un caso particolare & pero quello delle
colpe deliberate descritte in Lv 5,1-4, ossia I’omissione di testimonianza, pur avendo
udito la formula di scongiuro, la trascuratezza nel compiere i riti di purificazione
entro il tempo previsto (cosa implicita nel fatto che di per sé questi casi di impurita
non richiedono sacrifici di purificazione, se le prescritte pratiche sono fatte in tempo
utile11), il giuramento fatto per leggerezza (che pero non comporta di per sé danni
al prossimo), ed alcuni casi previsti dal sacrificio “2$a2m, quelli in cui & implicato un
comportamento fraudolento e quindi un’evidente responsabilita, ad esempio i falsi
giuramenti previsti in Lv 5,20-26. L’aspetto caratteristico di questo caso & che per
I'efficacia di questo tipo di sacrifici si richiede la confessione esplicita della colpa
commessa. E anche importante notare che il peccato di cui & questione in Lv 5 & un
peccato occulto: il colpevole ne sente rimorso (o ne viene a conoscenza — il caso della
purificazione trascurata) e lo confessa; in questo caso lo rende espiabile per mezzo
di un sacrificio. Milgrom afferma che questo & un principio fondamentale della legge
sacerdotale: la confessione ha la capacita di trasformare in inavvertenza una colpa
deliberata, e dunque di renderla espiabile per mezzo di un sacrificiol2. Esclusa da
questo tipo di espiazione sarebbe appunto la colpa deliberata ed impenitente, il cui
colpevole, evidentemente, non e disposto a confessare.

Il livello di impurita, e quindi di purificazione necessaria, del Santuario, non e poi
sempre lo stesso: nel caso del Sommo Sacerdote e del popolo nella sua integralita,
I'impurita si spinge fino alle soglie del Santo dei Santi, per cui & necessario purificare
con il sangue della vittima il velo di separazione tra i due ambienti del Santuario e

11 Cfr. ibid., 298.

12 Ibid., 301-302. Si & osservato che Milgrom ha spesso la tendenza a sistematizzare troppo i dati che racco-
glie dal testo, quasi a voler formare un sistema (cfr. B. LANG, Kipper, in TWAT, 1V, 309).

439




=
=
=
<

I rito di Yom Kippur: vertice della funzione sacerdotale

I’altare degli incensi, ed occorre un giovane toro. Per un capo o per un uomo del po-
polo basta purificare I’altare degli olocausti ed occorre un capro maschio nel primo
caso ed una capra femmina nel secondo

Il pericolo grave e pero, evidentemente, costituito da tutte quelle inavvertenze
di cui non ci si avvede in seguito e, soprattutto da tutte quelle colpe deliberate il cui
colpevole non confessi. Tutte queste trasgressioni non vengono purificate e passano,
per cosi dire, inosservate, e — in certo modo “incancrenendosi” — finiscono per tocca-
re il luogo stesso della presenza di YHWH: I’Arca dell’Alleanza ed il Santo dei Santi.
Se non si corresse ai ripari, queste trasgressioni porterebbero alla maggiore cata-
strofe possibile per il popolo: il santuario non potrebbe piu ospitare la presenza di
YHWH. Occorre dunque correre ai ripari con il minuzioso rito di Yom Kippur, che in
certo qual modo e il vertice del sistema sacrificale sacerdotale ed ha un’importanza
teologica di primo piano: e cio che permette la permanenza di YHWH in mezzo al suo
popolo nonostante la sua indegnita. A questo punto si puo anche vedere che il confine
tra impurita cosiddetta «rituale» ed indegnita morale diventa labile: le impurita piu
pericolose non sono quelle che riguardano I'uomo e derivano da cause accidentali
ed inevitabili, ma quelle che derivano da atti che noi definiremmo immorali, fatti
deliberatamente. Atti di questo genere non sono remissibili se non con la morte del
colpevole; lasciano perd una sorta di «resto» pericolosissimo: I'impurita del santua-
rio che penetra fino all’Arca. Dato che i colpevoli non possono offrire il sacrificio di
purificazione, o perché sono inconsapevoli o perché sono morti, tocca alla comunita
intera celebrare il rito di Yom Kippur.

2. Svolgimento del rito di Yom Kippur

Il rito ha uno svolgimento complicato, che prevede:

- un abbigliamento speciale, consistente nei soliti capi di abbigliamento dei sacer-
doti: calzoni, tunica, cintura e tubante. In questo caso pero e prescritto che devono
essere tutti di lino; anche la cintura non deve avere quella commistione sacra di lino
e lana che e invece caratteristica dell’abbigliamento sacerdotale!3. Quello che invece
il Sommo Sacerdote non indossa, sono i suoi abiti speciali descritti in Es 28: li ripren-
dera alla fine del rito, quando offrira i due olocausti che lo concludono. Queste vesti

13 Cfr. Es 28,39. Che la cintura fosse di materiale misto & implicito nel fatto che era un oggetto tessuto con
filati colorati (r0gém); ora, nell’antichita, solo la lana poteva venir tinta. Per una sintesi di questa proble-
matica cfr. G. PAXIMADI, E io dimorero in mezzo a loro, in ReBib 8, Bologna 2004, 185.

440



Giorgio Paximadi

tutte di lino hanno un valore particolare: servono ad entrare nel Santo dei Santi — &
I’'unica occasione in cui il Sommo Sacerdote fa questo — e dunque si caricano di una
speciale santita. E stato fatto notare che abiti totalmente di lino sono caratteristici
delle creature angeliche (cfr. Ez 9,2-3.11; 10,2; Dan 10,6; Mal 2,7); I'ingresso nel
Santo dei Santi corrisponderebbe cosi all’ammissione tra le sfere celestil4. Per que-
sto motivo (v. 23) sono deposte nel santuario stesso, nella prima sala, e non vengono
portate all’esterno: sono cariche della sovraeminente santita del Santo dei Santi.

- Un giovenco, due arieti e due capri per i vari sacrifici.

Il rituale unisce un sacrificio hatta’ per il Sommo sacerdote (il giovenco), un
sacrificio hatta’t per il popolo, il rito del capro emissario, ed infine I'offerta dei due
arieti in olocausto.

Il primo gesto del Sommo Sacerdote & I'offerta del giovenco hatta’t per sé e per la
propria casa. Dopo 'immolazione del giovenco, il rito si ferma e il Sommo Sacerdote
sorteggia tra i due capri quale dev’essere immolato e quale inviato ad Azazel.

Il sangue del giovenco dev’essere poi portato nel Santo dei Santi. Questo fatto
induce ad una precauzione particolare: il Sommo Sacerdote si munisce di un incen-
siere a paletta, vi mette sopra l'incenso e porta il tutto (incenso e sangue) dietro il
velo15. 1l senso di questo gesto & cosl spiegato: «perché non muoia». Il significato
preciso non & comunque per nulla chiaro: da un lato risulta evidente che lo scopo
della nube d’incenso & quello di schermare 1’Arca per evitare al Sommo Sacerdote
una vista diretta della presenza di YHWH, dall’altro bisogna tener conto del fatto
che I'incenso ha di per sé la funzione di placare YHWH (come in generale qualsiasi
divinita) quand’e adirato: si veda il racconto di Nm 17,8-15; in questo caso la sua ira
potrebbe essere causata dal fatto stesso che qualcuno si presenti davanti alla sua di-
retta presenza. Un atteggiamento analogo era tenuto in molti rituali vicino orientali
antichi; cosi in Egitto, nel culto quotidiano, il sacerdote che si presentava davanti
alla statua del dio provvedeva previamente a bruciare dell’incenso, ed in seguito
rassicurava il dio sulle sue buone intenzioni (cfr. ANET 325-326). Se pero il Sommo
Sacerdote deve porre I'incenso dopo essere entrato, allora ¢’e almeno un momento
in cui I’Arca risulta visibile ai suoi occhi. In questo senso dunque 1’opinione sadducea
sembra essere ragionevole, ma non & supportata dal testo. Milgrom, seguendo il ra-
gionamento rabbinico, pensa che vi fossero due ingredienti nel fumo: una sostanza

14 MILGROM, Leviticus, 1016.

15 Questa parte del rito ha dato origine a violentissime controversie tra i farisei, che sostenevano che I'in-
censo dovesse essere posto sulla brace una volta che il Sacerdote fosse entrato nel santuario (ed & il senso
pit probabile del testo), ed i sadducei, per i quali I'incenso doveva essere infuso prima di entrare.

441




=
=
=
<

I rito di Yom Kippur: vertice della funzione sacerdotale

fumogena accesa fuori dal Santo dei Santi con funzione di schermo, e I'incenso vero
e proprio, con funzione propiziatorialé. La differenza tra I'interpretazione farisea e
quella sadducea consisterebbe nel fatto che i primi pensavano che I'incenso dovesse
essere infuso quando il Sommo Sacerdote si trovava gia dentro il Santo dei Santi,
mentre i secondi pensavano che tale gesto dovesse essere compiuto fuoril?. Entrambi
sarebbero pero stati d’accordo sull’idea che una sostanza fumogena doveva essere
accesa fuori. In effetti i testi rabbinici parlano di questa sostanza fumogena, ma nulla
nel testo biblico ne fa il minimo cenno, e poi I'interpretazione si scontra con il fatto
che il v. 13 parla esplicitamente di “@nan haggetoret (la nuvola d’incenso), dunque una
distinzione tra la «nuvola» e I’«incenso» sembra artificiale. Un ulteriore problema
consiste nel fatto che al v. 2 si parla di un pericolo di morte per il sacerdote connesso
con I'apparire di YHWH nella nuvola, sopra il kapporet il coperchio aureo dell’Arca
dell’Alleanza. Che cosa sarebbe questa nuvola? Quella prodotta dall’incenso o quella
connessa alla manifestazione di YHWH ed equivalente alla k2bdd (cfr. Es 16,10)? A
mio avviso, bisogna tener conto del fatto che il testo non & un codice rubricale, come
mostrano numerosi dettaglil8; si tratta piuttosto di un testo che spiega in sintesi i
gesti di un rito che nessun altro puo vedere, se non il Sommo Sacerdote, il quale ¢ da
solo per la maggior parte del tempo. Mi pare che I'idea della sostanza fumogena sia
un tentativo di razionalizzazione del fatto che il rito dell’incenso ha sostanzialmente
due valori: il primo e quello di fornire un mezzo (simbolico — sacramentale?) che
manifesti 'apparizione di YHWH sul kapporet, il secondo di fornire una protezione al
sacerdote per mezzo sia dello schermo che concretamente offre il fumo dell’incenso,
sia del valore propiziatorio e «calmante» che I'incenso ha nei confronti della divini-
ta. Avendo qui a che fare con un rito antico, non ¢’¢ nulla di strano che si verifichi
un’accumulazione di significati.

Il secondo gesto compiuto dal Sommo Sacerdote una volta entrato nel Santo dei
Santi consiste nell’aspersione del kapporet sette volte «verso oriente». L’ espressione
desta problemi: dato che la facciata della Dimora & volta verso oriente (Es 26,22),
il Sacerdote, entrando nel Santo dei Santi, volge la faccia a occidente e le spalle ad
oriente, dunque se eseguisse le aspersioni in quella posizione esse risulterebbero
verso occidente, non verso oriente. E probabile che la frase voglia indicare il lato
orientale del kapporet medesimo, che e quello che il Sacerdote si trova davanti, en-

16 MILGROM, Leviticus, 1030-1031.
17 Cfr. Bab. Yoma 1,8.

18 Vi & ad esempio un problema riguardante la manipolazione esatta degli oggetti: spesso il Sommo Sacer-
dote ha meno mani degli oggetti che deve portare.

442



Giorgio Paximadi

trando nel Santo dei Santi. Altrimenti si puo pensare che il Sacerdote debba fare il
giro dell’Arca per spruzzare «verso oriente», ma questa traduzione & meno probabi-
le19. Questa prima aspersione ¢ fatta con il sangue del giovenco offerto per i peccati
propri e della propria casa.

Il rito si ripete tale e quale con il capro hattat per gli israeliti. Stavolta per un ver-
so si specifica che il rito e identico a quello usato per il toro, per ’altro che ’aspersio-
ne dev’essere compiuta «sopra il kapporet» e «davanti al kapporet». 11 confronto tra
il v. 14 ed il v. 15 permette di precisare che il Sommo Sacerdote asperge il kapporet
otto volte: una al di sopra e sette sul davanti20. Il v. 16 indica che tale rito purifica il
santuario dalle «impurita» (fum?o0), dalle «ribellioni» (peszim) e dalle «trasgressio-
ni» (hatta’ot), comprendendo cosi le impurita derivate dalle trasgressioni delle leggi
contenute nei capp. 11-15 ma anche le impurita «morali» che ricadono sul santuario
dalla trasgressione degli altri comandamenti prescrittivi. £ da rilevarsi la precisa-
zione teologica, rara nei testi sacerdotali. Dopo la duplice purificazione del Santo dei
Santi e singolare osservare che si tace di una purificazione dell’altare dell’incenso,
esplicitamente prescritta peraltro in Es 30,10, e si passa subito (v. 18) a quella del-
I’altare degli olocausti. Il motivo di quest’assenza puo essere indicato nel fatto che
essa venga considerata ovvia; in questo caso il rito verrebbe compiuto con la moda-
lita descritta in Lv 4,6-7.17-18. Di questo fatto e possibile tuttavia offrire un’altra
spiegazione. In Es 25, testo che descrive gli oggetti di culto presenti nelle due stanze
della Dimora, la descrizione di questo altare & omessa; si & spesso detto che questo
fatto curioso sia causato dal fatto che l’altare stesso sia un’introduzione secondaria
nel culto dell’antico Israele2l, ¢ tuttavia pit probabile che I’omissione sia dovuta al
fatto che quest’utensile liturgico non é rivestito della stessa funzione simbolica che
viene attribuita agli altri oggetti presenti nel santuario, I’Arca, il kapporet, la tavola
dei pani ed il candelabro, e di conseguenza viene descritto in un secondo momento.
Da un’analisi del testo di Es 30,1-10 e del suo contesto si puo infatti sottolineare

19 In questo senso sembra andare I. CARDELLINI, [ sacrifici dell’antica Alleanza, Cinisello Balsamo 2000, 376,
quando parla di un’aspersione «dal lato orientale» e di sette «davanti». Tuttavia resta inspiegabile, e
frutto di un probabile errore, come quest’autore possa affermare che il Sommo Sacerdote compie que-
st’aspersione «uscito dal luogo santissimo dietro il velo», quando, con ogni evidenza il kapporet, qualun-
que cosa esso sia, e descritto come un oggetto che si trova all’interno del Santo dei Santi.

20 Cosi anche CARDELLINI,  sacrifici, 376. La modalita esatta di quest’aspersione non risulta chiara nel testo,
e questo ha dato origine ad interpretazioni diverse: cfr. MiLGroMm, Leviticus, 1032.

21 B. BAENTSCH, Exodus — Leviticus — Numeri, Gottingen 1903 258-259; A. B. EnrticH, Randglossen zur Hebrd-
ischen Bibel; Erster Band, Genesis und Exodus, Leipzig, 1908, 383; G. BEER — K. GALLING, Exodus, HAT 3,
Tiibingen 1939, 147; R. E. CLEMENTS, Exodus, Cambridge 1972, 192.

443




=
=
=
<

I rito di Yom Kippur: vertice della funzione sacerdotale

che l'altare interno rappresenta lo strumento per mezzo del quale l'offerta degli
israeliti e portata di fronte alla presenza di YHWH22, mentre I’Arca e il suo kapporet
individuano questa stessa presenza. Il rito del sangue di Yom Kippur ha la funzione
di purificare la sede della presenza di YHWH, che potrebbe essere contaminata dal
comportamento degli israeliti: & questo il focus sul quale il testo si concentra, trala-
sciando un eventuale rito purificatorio dell’altare degli incensi. Che tale rito avvenis-
se e detto in Es 30,10: I'altare degli incensi deve essere purificato una volta all’anno,
ma non viene precisato il momento in cui avviene questa purificazione; collocarla nel
giorno di Yom Kippur, come fa Milgrom, & una congettura semplicemente probabile.
D’altronde occorre osservare che il rito non prevede nemmeno una purificazione de-
gli altri oggetti presenti nella Dimora (la lampada e la tavola), pur essendo questi di
altissima importanza teologica. Si puo affermare in sintesi che a Yom Kippur vengo-
no purificati solo quegli oggetti direttamente legati alla presenza divina: il kapporet,
trono di YHWH e l’altare degli olocausti, che non & semplicemente lo strumento per
offrire i sacrifici ma & esso stesso un simbolo della presenza di YHWH23, oltretutto
visibile al popolo e piti immediatamente fruibile. Durante i riti che si svolgono all’in-
terno del santuario il Sommo Sacerdote e solo: si tratta di un rito di passaggio24 che
lo mette in condizioni molto pericolose; chiunque altro fosse presente correrebbe un
rischio troppo elevato.

Uscito dalla Dimora, il sommo sacerdote compie il rito di espiazione sull’altare
esterno, secondo la modalita consueta, ossia bagnando del sangue mescolato dei
due animali i corni dell’altare e spruzzando sette volte il sangue sull’altare. Si dice
esplicitamente che tale rito non ha solo un valore di purificazione, ma anche di con-
sacrazione (v. 19)25. Sembrerebbe implicito che le impurita accumulatesi abbiano
fatto perdere all’altare la sua consacrazione.

22 Cfr. PAXiMADL, E io dimorero, 222-223; cfr. anche C. MEYERS, Realms of Sanctity: the Case of the «Mis-
placed» Incense Altar in the Tabernacle Text of Exodus, in Texts, Temples and Traditions, FS. M. Haran,
Winona Lake 1996, 33-46.

23 Cfr. PAxivADL, E io dimorero, 135-136.

24 1’espressione «rito di passaggio» deriva dal linguaggio dell’etnologia, ed ¢ stata introdotta da A. vAN GEN-
NEP, Les rites de passage, Paris 1909. Essa definisce le caratteristiche di quei riti durante i quali chi deve
essere elevato a un nuovo stato (sacrale o politico) viene separato dalla condizione normale di tutti gli
uomini attraverso un appropriato «rito di separazione» e viene introdotto nel suo nuovo stato attraverso
un «rito di aggregazione». Nel periodo che trascorre tra il rito di separazione e quello di aggregazione
I'iniziando si trova in una condizione «liminare», caratterizzata da un’accentuata passivita ('iniziando
non parla, non agisce, esegue passivamente gli ordini che gli sono impartiti) e da una serie di tabu.

25 | analogo infatti al rito di consacrazione dell’altare descritto in Es 29,36, nel quale I'altare, prima di rice-
vere I'unzione sacra, viene ripetutamente purificato con il sangue. Nel caso di Yom Kippur manca tuttavia
I'unzione con I’olio.

444



Giorgio Paximadi

Dopo la purificazione dell’altare esterno viene la parte pit peculiare e controver-
sa: il Sommo Sacerdote fa avvicinare I’altro capro e recita su di lui la confessione
delle colpe. E lui a farlo perché qui si tratta dell’impurith dovuta (anche) ad atti
volontari, dunque i colpevoli, che in questo caso sono tutti gli israeliti, non possono
avvicinarsi al Santuario. La confessione riguarda le iniquita (4wona?), le ribellioni
(pesaim) e le trasgressioni (hatta’o0); e rilevante il fatto che qui (v. 21) non si parla
di impurita (fum?0f) come al v. 16. Evidentemente si tratta di delitti volontari, dato
che e questo il caso in cui e richiesta una confessione esplicita che li riduce allo sta-
tus di inavvertenze. Il rituale, per mezzo del suo svolgimento, & attento a precisare
che non si tratta di un sacrificio, e tantomeno di un sacrificio ad Azazel: il capro e
posto «davanti a YHWH» (v. 10) e sono imposte su di lui due mani, contrariamente a
quanto avviene nel caso di una vittima sacrificale normale, sulla quale viene imposta
una mano sola (4,4.24.29). Il significato di questo gesto e stato dibattuto, ma sembra
possibile dire che si tratti di un trasferimento dei peccati sul capro, che poi ha la
funzione di portarli via, un po’ come l'uccello del rito di purificazione del «lebbroso»
asporta 'impurita della «lebbra».

Un problema particolare & costituito dall'interpretazione della parola “4za’zél,
a proposito della quale nulla & chiaro, a partire dall’etimologia per finire con il si-
gnificato. Il parallelismo del v. tra il nome di YHWH e quello di Azazel fa pensare
che siamo qui di fronte ad un nome personale indicante forse, una qualche entita
demoniaca del deserto, il che ci manifesta la grande arcaicita del rito. La LXX pero
traduce t@ &nomouteiw, interpretando come se fosse un composto di €z (capra) ed
“azal (andar via)26. Forse pero si puo ricollegare etimologicamente alle parole %6z e
°¢l e verrebbe a significare qualcosa come «il dio forte» o «forza del dio»27. In ogni
caso quest’essere ha un ruolo puramente passivo: non riceve il capro né lo fa morire;
sembra piu che altro un fossile di una concezione superata. Quello che soprattutto il
testo di P precisa (a modo suo, non esplicitandolo ma implicandolo nei dettagli stessi
del rito), & che non si tratta di un sacrificio, perché nessuna delle normali pratiche
sacrificali & compiuta su questo capro, anzi, non &€ nemmeno ucciso. Ci si potrebbe
chiedere se il capro sia un sostituto vicario di Israele, ma questo & improbabile,
perché il capro non € messo a morte in sostituzione dei colpevoli. Se bisogna trovare

26 La LXX pero utilizza un termine proprio del rito greco del ¢eppaxéc, un uomo che, durante le feste Targe-
lie, veniva simbolicamente scacciato per allontanare il peccato della comunita; & probabile dunque che
non intenda la parola come traduzione del temine ebraico, ma desideri piuttosto evitare cio che nel testo
sembra essere un nome divino accostato a quello di YHWH. Cfr. CARDELLINI, [ sacrifici, 380 n. 275.

27 In questo senso traducono la siriaca e Aquila. Cfr. CARDELLINI, / sacrifici, 381.

445




=
=
=
<

I rito di Yom Kippur: vertice della funzione sacerdotale

una sostituzione vicaria, questa & piuttosto presente nei due animali sacrificati2s. i
chiaro che siamo qui di fronte all’integrazione sacerdotale di un rito molto piu anti-
co. Nella sua nuova collocazione la dinamica del rito & comunque abbastanza chiara:
i riti sacrificali tolgono I'impurita dal santuario, mentre i peccati propriamente detti
sono trasferiti sul capro che e poi fatto oggetto di un rito di allontanamento29, sotto
la supervisione di un uomo a cio specialmente deputato, che sia cioeé capace di far si
che ’animale non ritorni indietro; costui ovviamente contrae un’impurita secondaria
che implica solo I’abluzione e non il passar del tempo, forse per permettergli di se-
guire la parte restante del rito. Si potrebbe anche pensare, facendo pitt spazio ad una
sostituzione vicaria, ad un’applicazione della pena del karet, nella quale il colpevole
viene «reciso dal suo popolo», tramite un intermediario.

Il rito si conclude con un’abluzione completa del Sommo Sacerdote in luogo sa-
cro, piu rito di desacralizzazione che di purificazione, nell’assunzione delle sue vesti
ordinarie30 e nell’offerta delle parti grasse dei sacrifici e degli olocausti. Data la
coincidenza tra I’offerente ed il sacrificante, il Sommo Sacerdote che officia tanto per
se stesso che impersonando I'intero popolo, il resto dei sacrifici & bruciato fuori dal
campo, con la conseguente impurita per chi li brucia.

3. La data ed il digiuno

Con i vv. 29-31 vengono introdotte la data in cui si deve eseguire questa proce-
dura, dato che all’inizio del testo non si da una data ma si presuppone che questo
sia un rito da eseguire tutte le volte che se ne provasse la necessita, e questa doveva
essere certamente la situazione piu antica, ed il fatto che durante questa giornata
si dovessero eseguire le pratiche del «chinare la testa», che comprendeva il digiuno
(non totale) e il non curare l'igiene personale (cfr. Esd 8,21-23; Dn 10,3.12) ed il
riposo sabbatico. Si tratta dell’'unico giorno di digiuno positivamente prescritto dalla
Torah.

28 Cfr. CARDELLINI, I Sacrifici, 378.
29 MILGROM, Leviticus, 1044.

30 Sicuramente sono le vesti liturgiche sue proprie, descritte in Es 28 e non come suppone DEIANA, Levitico,
I libri biblici 3, 173, le vesti comuni, non liturgiche. Quest’autore, in effetti, non si accorge che le vesti
indossate dal Sommo Sacerdote a Kippur (v. 4; cfr. Ip., ibid., 165) non sono le «vesti proprie del suo stato»,
ma altre vesti, utilizzate esclusivamente per questo rituale.

446



Giorgio Paximadi

4. 11 significato del rito

Il rito di Yom Kippur si presenta come il fattore di riequilibro di tutta la teologia
sacerdotale: cio che permette di sottolineare che la sussistenza di Israele non & sem-
plicemente affidata alla sua esecuzione dei comandamenti, che di per sé non puo
essere compiuta fino in fondo, ma ad una fattore che potremmo definire di «grazia»,
evidentemente utilizzando quest’espressione solo in senso analogico: Dio concede,
attraverso 1'uso del sangue (cfr. Lv 17,11) uno strumento per evitare 1’accumularsi
di quell’impurita, dovuta alle colpe «rituali» ma soprattutto morali, che, se prolife-
rassero indiscriminatamente, porterebbero alla rottura dell’Alleanza. La differenza
— enorme — tra la concezione levitica e quella neotestamentaria, che pero, a mio av-
viso, non presuppone una soluzione di continuita, ma piuttosto un approfondimento,
potrebbe essere cosi descritta: il concetto di responsabilita personale, pur ben pre-
sente, come si e visto, non & il criterio discriminante che determina la colpevolezza; il
male & considerato non solo dal punto di vista della sua soggettivita, ma anche come
una realta oggettiva che, una volta messa in atto, distrugge I’equilibrio dei rapporti
tra YHWH ed il suo popolo, indipendentemente dalla sorte riservata all’autore del
gesto. Tale sorte varia a seconda dei casi, ed & particolarmente pesante quando si sia
di fronte ad un atto deliberato (cfr. Nm 15,30-31), ma ’accumularsi di queste colpe,
descritto per mezzo dell'immagine dell’impurita crescente del santuario e dell’altare
compromette comungue le relazioni tra YHWH ed il suo popolo. E di estrema im-
portanza sottolineare il fatto che I’eliminazione di questo ostacolo, che ultimamente
metterebbe in pericolo la stessa Alleanza, ¢ ottenuta per mezzo di qualcosa che viene
presentato come dono di YHWH: il sangue.

4.1. 1l valore purificatorio del sangue

E necessario interrogarsi sulla motivazione per cui il sangue ha un’importanza
cosi centrale nei riti di purificazione. La motivazione teologica principale, ed una
delle poche spiegazioni teologiche presenti in P, & contenuta in Lv 17,11, che, in
realta, fa parte di H. In ogni caso P certamente condivide questa posizione. Il testo
(trad. Cei) suona cosi: «Poiché la vita della carne & nel sangue. Percio vi ho concesso
di porlo sull’altare in espiazione per le vostre vite; perché il sangue espia, in quanto
e la vita».

447




=
=
=
<

I rito di Yom Kippur: vertice della funzione sacerdotale

4.1.1. 1l sangue, da simbolo di morte a strumento di vita

D. J. McCarthy3! ha evidenziato come in tutto il mondo mediterraneo e vicino
orientale antico gli usi rituali del sangue non siano connessi con l'idea della vita, ma
piuttosto con la morte, la malattia e la guerra. Anche nella liturgia levitica il sangue
ha una grande importanza: deve essere riservato a Dio; in tutta la tradizione bibli-
ca la sua consumazione da parte dell’'uomo e assolutamente vietata; nei sacrifici
oggetto di un trattamento particolare: nel rito di kippur, nei sacrifici di espiazione
hatta’t e “asam, ma anche nel rito di purificazione per il «lebbroso» e per la casa
«lebbrosa» (Lv 14), e una funzione consacratoria in Es 29. Il motivo per cui I’affer-
mazione che «il sangue ¢ la vita» di Lv 17,11 abbia come conseguenza il suo valore
espiatorio e purificatorio non risulta immediatamente dal testo, ma, per I'autore
sacerdotale, le principali sorgenti di impurita sono tali perché simboleggiano le forze
della morte. Se dunque «impurita» & sinonimo di «morte», «santita» € sinonimo di
«vita». I’essere che contrae un’impurita subisce una diminuzione di vita32; essendo
il sangue identificato con la vita, ne consegue che esso appartiene a una sfera divina
e la sua applicazione sottrae al dominio della morte quanto ¢ da essa contaminato.
L'uomo pero non puo arrogarsi il diritto di disporre di questa sorgente di vita, ma
e solo per un permesso di Dio che il sangue puo essere usato per la purificazione:
«vi ho concesso di porlo sull’altare»; esso € dunque un dono di Dio all’'uomo, perché
tramite esso 'uomo possa effettuare i riti di purificazione.

11 sangue utilizzato in questi sacrifici dev’essere inteso come offerta sacrificale?
Alcuni lo negano osservando che non si parla mai di una libazione o di una offerta di
sangue; occorre tuttavia osservare che I'espressione di Lv 17,11 «per espiare per le
vostre vite» (ekappér ‘al-napsotékem) ricorre parallela in Es 30,12 e Nm 31,50, testi
in cui si parla di una quantita di metallo offerta a YHVH per evitare le nefaste conse-
guenze di un censimento, come segno dell’appartenenza di tutto il popolo a Dio, con
un valore di ricompensa per l'offesa portata ai suoi diritti sovrani. Il sangue diventa
dunque una compensazione per la colpa di cui ci si € macchiati uccidendo la vittima
sacrificale, come risulta chiaro da Lv 17,3, e appare difficile affermare che non sia
anch’esso un’offerta a Dio. D’altronde, che il sangue sia o non sia un’offerta sacrifi-
cale propriamente detta, non elimina la sua funzione di dono divino per effettuare
la purificazione: 'opera dell’'uomo, che offre la vittima sacrificale a Dio, trova il suo
fondamento in un dono di Dio.

31 D. J. McCARrTHY, «The Symbolism of Blood and Sacrifice», 171-181. Ip., «Further Notes on the Symbolism
of Blood and Sacrifice», 207-212.

32 Cfr. MiLGroM, Leviticus, 711 s. e 733. Cfr. anche N. FUGLISTER, Stihne durch Blut. Zur Bedeutung von Leviti-
cus 17,11, in Studien zum Pentateuch, FS. W. Kornfeld, a cura di N. Braulik, Freiburg i. B. 1977, 158.

448



Giorgio Paximadi

Vi & una continuita tra il concetto di «impurita» e quello di «peccato» come tra-
sgressione (anche involontaria) della legge di Dio: tanto I'«<impurita» che il «peccato»
sono perdite di vita; I'impurita, soprattutto nei casi piu gravi («lebbra», ossia malat-
tia della pelle che rende I'uvomo gia preda di un disfacimento cadaverico, gonorrea
e flusso mestruale patologico, che intaccano le sorgenti stesse della generazione),
perché rende I'uvomo in qualche maniera gia preda della morte, e il «peccato» per-
ché mette in pericolo la presenza di Dio nel santuario, cioe la garanzia della soprav-
vivenza stessa del popolo. A tale perdita di vita si ripara, per concessione esplicita
di Dio, usando I’elemento che & maggiormente portatore di vita: il sangue. Occorre
pero notare che, per la teologia dell’autore sacerdotale quello che & veramente im-
portante e il valore espiatorio del sangue nei confronti del santuario, e dunque la
contaminazione provocata dal peccato dell'uomo. Infatti il sangue entra nei riti di
purificazione dell’«impurita» praticamente soltanto nel caso della purificazione del
lebbroso, mentre la purificazione del santuario tramite il sacrificio hatta’t, nel quale
il rito del sangue ¢ centrale, e richiesta per qualsiasi trasgressione di un comando del
Signore. Risulta chiaro come la purificazione attraverso il sangue sia in buona parte
la sopravvivenza di un rituale arcaico, mentre tutto I'interesse teologico dell’autore
sacerdotale sia centrato sul problema della trasgressione alla legge33.

4.2. Il significato del verbo kipper ed il concetto di espiazione

Per una comprensione adeguata dei riti di espiazione, e particolarmente dello
Yom Kippur & necessario prendere in considerazione il significato e I'uso della rad.
kpr e del verbo connesso kipper. Si & spesso affermato che la rad. in questione do-
vesse essere posta in rapporto con I’arabo kafara, «coprire», e prenderebbe il signi-
ficato di «coprire un peccato». Una prova ulteriore di questo era vista nel fatto che il
kapporet ¢ effettivamente un coperchio (cfr. Es 25,21). Tuttavia, piti recentemente si
e fatto il legame con 'accadico kuppuru, che vuol dire «pulire ritualmente» (strofi-
nando con un detergente rituale), e non ha niente a che vedere con il «coprire»34.

Riguardo al problema del significato esatto del verbo, e della concezione esatta
dell’atto della purificazione rituale, occorre sottolineare la differenza tra la concezio-
ne di Milgrom e quella di Janowski35. In realta le due concezioni sono riconciliabili,

33 Cfr. PAxivabl, E io dimorero, 199-200.
34 Cfr. LaNG, Kipper, 304-305.

35 La concezione di Milgrom & sviluppata in vari punti del suo commentario al Levitico. Cfr. particolarmente
le pp. 256-258, per I'interpretazione di Janowski si veda invece la monografia Siihne und Heilsgeschehen,

449




=
=
=
<

I rito di Yom Kippur: vertice della funzione sacerdotale

e sono divise su un solo punto, quello dell’idea di sostituzione. Per Milgrom, come
visto, il peccato genera 'impurita del santuario, che causa conseguenze catastrofi-
che per tutta la comunita a causa del principio di responsabilita comune: il santuario
attira la conseguenza impura del delitto; il conseguente possibile allontanamento di
YHWH colpisce non solo e non tanto il colpevole del delitto, il quale o non e consa-
pevole o, se lo &, viene colpito da una pena, come il karet, che non & remissibile con
un sacrificio, quanto la comunita nel suo insieme. Quest’impurita viene cancellata
attraverso il sangue sacrificale, che & usato come detergente rituale per esplicita
concessione di YHWH, in quanto che «e la vita». Milgrom comunque ammette che
esistono rituali di sostituzione, quali quello del capro emissario e quello descritto
in Dt 21,1-9, ma che questi non fanno parte del sistema sacrificale: il rituale di Dt
non comprende un’imposizione delle mani, ma il lavaggio delle medesime sul corpo
della giovenca uccisa per I’occasione, mentre, nel caso del capro emissario, Milgrom
sottolinea il fatto che il Sommo Sacerdote impone entrambe le mani sul suo capo, e
non una sola, come invece accade nel caso dei sacrifici36. L’imposizione di una mano
sarebbe cosi 'attestazione della proprieta dell’animale, ed infatti avverrebbe in tutti
i sacrifici, non solo in quelli espiatori, mentre I'imposizione delle due mani avrebbe il
significato di trasferimento dei peccati dell’offerente su un altro soggetto, e dunque,
in un certo senso, di identificazione dell’offerente con quella che pero non e una vitti-
ma sacrificale, ma semplicemente lo strumento con cui vengono allontanati i peccati.
Ci si pu0 chiedere se questa distinzione tra una mano e due mani sia veramente co-
gente e, soprattutto, ci si pud domandare se questa sottolineatura di Milgrom non sia
dovuta al desiderio di eliminare dalla teologia del testo biblico il sospetto che P abbia
in mente il concetto di espiazione vicaria e, soprattutto, di sacrificio umano, anche se
fatto tramite intermediario.

La concezione di Janowski fa invece grande spazio a quest’idea di sostituzione
vicaria: per quest’autore la pressione della mano significa che I'offerente si identifi-
ca con I’animale, come segno del simbolico sacrificio della vita; il sangue spalmato
significa il completamento simbolico del sacrificio. Il punto debole di quest’idea & il
fatto che e innegabile che la funzione dei sacrifici espiatori37 sia quella di purificare

WMANT 55, Neukirchen-Vluyn 1982. Tutta la questione & riassunta in LANG, Kipper, 308-309.
36 MILGROM, Leviticus, 1041.

37 Ma anche in una certa misura dell’olocausto, cfr. Lv 1,4 che sembra contraddire Milgrom: ’olocausto non
prevede il rito del sangue sui corni o sulla parete dell’altare, dunque non c’e una purificazione dell’altare,
ma comungque si dice che I'olocausto serve a espiare: «posera la mano sulla testa della vittima dell’olo-
causto e questa sara accettata in suo favore, per espiare per lui». Probabilmente c’¢ qui il concorso
di due concezioni diverse: I’olocausto ha comunque un valore espiatorio generico dovuto ad un’idea di

450



Giorgio Paximadi

il santuario da un’impurita dovuta ad un atto inconscio, e dunque trascurato, oppure
deliberato, e «ridotto» con la confessione o non ridotto per la morte del colpevole.

Ci si potrebbe chiedere se effettivamente le due concezioni siano cosi opposte o
possano invece essere considerate complementari. I.’idea che il peccato contamini il
santuario & chiaramente presente. Si potrebbe pensare che la contaminazione possa
essere tolta solo con il sangue del colpevole, che pero ¢ indisponibile perché egli non
si puo dare la morte (I'idea del suicidio rituale & totalmente sconosciuta in ambito
semitico), Né puo essere offerto in sacrificio, perché il sacrificio umano non rientra
nel sistema sacrificale levitico, anzi ne & aborrito. Occorre pero offrire comunque
una vita, contenuta nel sangue, perché il sangue ¢ la vita e quindi espia (Lv 17,11), ed
ecco che entra in gioco il concetto di sostituzione: YHWH concede il sangue, di per sé
indisponibile (tanto quello umano che quello animale) per ottenere quell’espiazione
che altrimenti non potrebbe essere eseguita con risultati catastrofici. Quello del-
I’espiazione tramite il sangue-vita & un circolo vizioso: il colpevole dovrebbe offrire la
propria vita in espiazione, ma non puo, perché essa gli & indisponibile. Offre dunque
la vita di un animale, ma anch’essa & indisponibile, se non per un beneplacito divino:
& perché YHWH concede il mezzo dell’espiazione, il sangue che ¢ la vita, che e pos-
sibile effettuare I’espiazione. Dunque il paradosso e risolto da un intervento gratuito
di YHWHS3S,

5. Il ruolo del sacerdote nel rito di Yom Kippur

Da quanto descritto ed argomentato sopra, si pud comprendere come il rituale
del giorno dell’espiazione sia il punto di equilibrio del sistema rituale sacerdotale e
metta bene in evidenza il suo carattere teocentrico. Troppo spesso infatti, forse an-
che per un malinteso appiattimento dell’interpretazione dei testi veterotestamentari
sulla teologia paolina, si tende ad interpretare la pratica sacrificale come un tenta-
tivo di ingraziarsi la divinita per mezzo dell’offerta di beni. ’analisi del rito di Yom
Kippur chiarisce bene che, proprio nel cuore del rito che permette la continuita della

sostituzione, mentre i due sacrifici che presentano il rito del sangue aggiungono alla sostituzione anche
I'idea della purificazione del santuario, perché sono prescritti per delle trasgressioni specifiche di coman-
damenti che causano un’impurita del santuario e dunque mettono in crisi I'intero popolo.

38 Si potrebbe forse pensare ad un’idea di questo genere come background dell’affermazione giovannea:
«per questo il Padre mi ama: perché io do la mia vita, per poi riprenderla di nuovo. Nessuno me la toglie:
io la do da me stesso. Ho il potere di darla e il potere di riprenderla di nuovo» (Gv 10,17-18)?

451




=
=
=
<

I rito di Yom Kippur: vertice della funzione sacerdotale

permanenza di YHWH in mezzo al suo popolo e dunque la sussistenza di quest’ulti-
mo, vi & un dono di YHWH stesso, che dona la vita, di cui egli solo & depositario, per
permettere al suo popolo di continuare a sussistere. Al centro del culto israelita vi e
dunque sempre un dono divino: I’Alleanza, che, nel documento che la rappresenta,
ossia le tavole della testimonianza, ha una funzione fondamentale nel complesso
simbolico costituito dagli oggetti di culto conservati nella Dimora39, e il dono del san-
gue, che serve a mantenere I’Alleanza nonostante le infedelta, non solo cultuali, ma
anche morali, degli israeliti. In questo complesso la figura del Sommo Sacerdote as-
sume un ruolo fondamentale E il caso di ricordare che, nel sistema cultuale descritto
nei testi sacerdotali, e particolarmente in Es 28, in cui la descrizione del complicato
vestiario liturgico del Sacerdote Aronne contiene una descrizione della sua funzio-
ne come mediatore tra YHWH ed il suo popolo che lo descrive come colui che deve
rappresentare di fronte a Dio il popolo, ma anche come colui che, attraverso la sua
funzione oracolare e di insegnamento, rappresentata dagli oggetti chiamati “irim e
tummim che egli porta «sul cuore» durante I’esercizio delle sue funzioni (Es 28 30)
e che vengono presentati come un dono di YHWH stesso, porta al popolo le decisioni
ed i giudizi di YHWH40. 1l nostro testo aggiunge a questa funzione mediatoria un altro
elemento: il sacerdote e colui che e incaricato di presentarsi al cospetto di YHWH
stesso, per ristabilire la relazione tra YHWH ed il suo popolo, turbata dall’infedelta
a quell’Alleanza e a quella legge di cui egli stesso e il garante. Tale ristabilimento
avviene per mezzo di un dono di YHWH stesso, il sangue, ma la funzione mediatoria
del Sacerdote & essenziale perché la relazione tra Dio ed il suo popolo possa conti-
nuare.

39 Cfr. PAxiMADI, E io dimorero, 99-100.
40 Cfr. ibid., 181.

452



