Articoli RTLu XIV (3/2009) 453-470

Il prete: “uomo di comunione” perché
“uomo vero”?
Profili canonistici dell’identita e della missione del presbitero

Libero Gerosa
Facolta di Teologia (Lugano)

Nel mese di giugno 2009 le solennita del Sacratissimo Cuore di Gesu e dei Santi
Apostoli Pietro e Paolo, coincidenti con I'apertura dell’Anno Sacerdotale e la chiu-
sura dell’Anno Paolino, hanno offerto piu di un’occasione a Papa Benedetto XVI per
riflettere sull’identita e la missione del presbitero. E queste sue insistenti riflessioni
sul dittico consacrazione-missione dei ministri sacri sono sempre sfociate nell’iden-
tica conclusione: il presbitero altro non & «se non un uomo convertito e rinnovato
dallo Spirito» e percio «un uomo di unita e verita, consapevole dei propri limiti e, nel
contempo, della straordinaria grandezza della vocazione ricevuta»!. Estremamen-
te interessante e poi notare come le sue conclusioni sull’identita e la missione del
presbitero siano profondamente radicate nell’essere stesso di ogni cristiano, di ogni
battezzato. Anche per i presbiteri — afferma il Santo Padre - vale quanto gia scritto
nell’Enciclica Deus caritas est: «All’inizio dell’essere cristiano non c¢’¢ una decisione
etica o una grande idea, bensi I'incontro con un avvenimento, con una Persona, che
da alla vita un nuovo orizzonte e con cio la direzione decisiva»2. A livello sia teologico
che giuridico non & dunque possibile staccare la riflessione sull’identita e missione
del presbitero da quella sull’identita e missione del cristiano. Tanto il sacerdozio
comune di ogni battezzato come quello ministeriale di ogni presbitero sono infatti
espressioni ecclesiali — sia pure sostanzialmente diverse3 — dell’unico sacerdozio di
Gesu Cristo, come ci insegnano sia 1’esperienza paradigmatica dei primi discepoli,

1 BENEDETTO XVI, Udienza generale del 1° luglio 2009, in L’Osservatore Romano, 2 luglio 2009, 1. Cfr. pure
I'omelia del Giovedi Santo, 9 aprile 2009 (ora pubblicata in BENEDETTO XVI, Il nostro essere sacerdote: un
nuovo e radicale modo di unificazione con Cristo, Citta del Vaticano 2009).

2 BENEDETTO XVI, Enciclica Deus caritas est, n. 1.
3 Cfr. LG 10,2.

453



=
=
=
<

Il prete: “uomo di comunione” perché “uomo vero”?

in particolare di Pietro e Paolo, sia la teologia del Concilio Vaticano II e del nuovo
Catechismo della Chiesa Cattolica.

1. Fonti e fondamenti dell’identita del presbitero

1.1. La «ferita metafisica» di ogni battezzato: punto di partenza per ogni
riflessione sul sacerdozio ministeriale

«Ferito dal desiderio della bellezza» e 1’espressione usata dal Cardinale Joseph
Ratzinger per definire I'identita e la missione di un presbitero, grande educatore di
giovani generazioni alla fede cristiana, nell’omelia alle esequie di Mons. Luigi Gius-
sani, il 24 febbraio 20054. L'immagine di una «ferita metafisica» era gia stata usata
dal Prefetto della Congregazione per la Dottrina della fede nell’introduzione al primo
volume sulla storia del Movimento ecclesiale di Comunione e Liberazione5. Questa
stessa immagine non ¢ estranea alla mistica cristiana e tanto meno priva di fonda-
menti teologici nel Nuovo Testamento.

Ad esempio, quando una straordinaria mistica come santa Teresa d’Avila parla
delle «grandi grazie» che il Signore le ha elargito, evidenzia a chiare lettere due loro
caratteristiche: la prima che il Signore, in via generale, «si faceva vedere da Risorto»
e poi che lei, una volta confidate al Signore le sue pene, usciva «dalla preghiera pie-
na di consolazione e di nuove energie»6. Ora, come insegna Giovanni Paolo II, ogni
cristiano nella misura in cui vive e si lascia modellare dallo «“stupore” eucaristico»?,
puo fare un’esperienza analoga. Infatti, il Catechismo della Chiesa Cattolica al n.
2014 afferma che tutti i battezzati, mediante i sacramenti, sono chiamati a vivere
un’unione sempre pit intima con Gesu Cristo e che questa unione si chiama «misti-
ca».

Naturalmente cio non significa che a tutti i battezzati ¢ concessa una grazia straor-
dinaria come la «ferita d’amore» o «trasverberazione del cuore», esperimentata da
santa Teresa d’Avila, bensi che tutti i cristiani in forza del dono sacramentale dello

4 Cfr. J. RATZINGER, Innamorato di Cristo. In un incontro, la strada. Omelia, in Tracce-Litterae Communio-
nis 3 (2005) 20; qui citato da M. CAMISASCA, Don Giussani. La sua esperienza dell’'uomo e di Dio, Cinisello
Balsamo 2009, 17.

5 Cfr. M. Camisasca, Don Giussani, 17, nota 1.
6 S. TERESA DI GESU, Vita 29, 4.

7 Glovanni Paoro 11, Lettera enciclica Ecclesia de Fucharistia (2003), n. 6.

454



Libero Gerosa

Spirito Santo devono lasciarsi guidare nel loro cammino di conversione dall’amore
alla presenza del Risorto nella loro vita, spirituale e concreta3.

L’esperienza mistica di santa Teresa e straordinaria, unica, e proprio per questo
punto di riferimento da cui attingere criteri di discernimento validi anche oggi per di-
stinguere esperienze mistiche da illusioni derivanti da situazioni di fragilita psichica,
autentiche maturazioni spirituali da facili autosuggestioni d’origine psicologica?, ef-
fettivi cammini pastorali da momentanei successi organizzativi. Non a caso la grande
Madre mendica ardentemente la necessita di un discernimento, che le permetta di
evitare ogni inganno o illusione; con lacrime abbondanti supplica I'intercessione di
san Pietro e san Paolo, i modelli per antonomasia dei pastori e dei teologi, entrambi
consumati dalla «carita apostolica», che altro non & se non una «ferita d’amore», un
desiderio delicato, struggente e attento di amore al destino ultimo di ogni uomo.

Lo scopo del sacerdozio cristiano, ed in particolare di quello ministeriale & dun-
que quello di aprire il cuore di ogni uomo ad abbracciare Gesu Cristo, Colui che si &
manifestato come «via, verita e vita» (cfr. Gv 14,6). Ce lo attesta fin dal suo discor-
so di Pentecoste, Pietro, il «Pescatore d’uomini»10 per eccellenza, il Principe degli
Apostoli: «All'udire queste cose si sentirono trafiggere il cuore e dissero a Pietro e
agli altri apostoli: che cosa dobbiamo fare fratelli?» (At 2,37). L’Apostolo delle genti
condivide questa concezione del ministero sacro e laddove ne parla pitu diffusamente
lo definisce appunto sia «ministero di riconciliazione», sia «ministero della paternita
spirituale»11. Ed e guardando a questa esperienza dei primi discepoli, in cui si riflette
paradigmaticamente quella di Gesu Cristo in Croce, che Papa Benedetto XVI rie-
sce a descrivere con un «realismo inaudito»12 lo «stesso essere ed operare» di ogni
presbitero. Quest’ultimo € un «vero pastore d’anime» nella misura in cui vive il suo
sacerdozio ministeriale come uno strumento dello Spirito Santo atto a «trafiggere»

8 A tale riguardo cfr. L. GERosA, L ottavo giorno. Spunti di spiritualita cristiana, Castel Bolognese 2007,
149-152.

9  Cfr. a tale riguardo A. M. Sicari, Nel “Castello interiore” di Santa Teresa d’Avila, Milano 2006, 199-201.

10 Sul significato di questa espressione, che Gesu applica a Pietro il mattino della sua chiamata (cfr. Lc 5,10),
cfr. J. RATZINGER (BENEDETTO XVI), Servitori della vostra gioia. Meditazioni sulla spiritualita sacerdotale,
Milano 2008, 76-77.

11 A tale riguardo cfr. F. Manzi, Seconda lettera ai Corinzi. Nuova traduzione, introduzione e commento, in
Lettere di Paolo, a cura di B. MAGGIONI — F. MANzI, Assisi 2005, 399-637, soprattutto 405-406. Non solo gli
esegeti, ma anche i dogmatici attribuiscono un carattere universale a questo compito della riconciliazione
attribuita dall’Apostolo Paolo al Ministero, cfr. W. KASPER, Servitori della gioia. Esistenza sacerdotale
- servizio sacerdotale, Brescia 2007, 131-134.

12 Cfr. BENEDETTO XVI, Enciclica Deus caritas est, n. 12.

455




=
=
=
<

Il prete: “uomo di comunione” perché “uomo vero”?

il cuore degli uomini ed aprirlo al destino ultimo di tutti, perché — come insegnava
san Gregorio Magno!3 — il ministro sacro in quanto predicatore «deve intingere la
sua penna nel sangue del suo cuore» se vuole arrivare «all’orecchio del prossimo»,
al cuore di chi I’ascolta.

L’essenza di questa «esperienza mistica» comune ad ogni battezzato & alla base
della stessa lezione conciliare sulle due dimensioni del sacerdozio cristiano, quella
comune e quella ministeriale.

1.2. La lezione del Concilio Vaticano II sul sacerdozio ministeriale

«Mediante la rigenerazione e 'unzione dello spirito Santo» tutti i battezzati ac-
quistano un sacerdozio santo per «poter cosi offrire in sacrificio spirituale tutte le
attivita umane del cristiano» (LG 10,1) ed assieme formano il nuovo Popolo di Dio,
organicamente strutturato come una «comunita sacerdotale» (LG 11,1). Con queste
affermazioni, fondate nell’insegnamento dell’apostolo Pietrol4, i padri conciliari non
vogliono far propria 'uguaglianza stabilita da Lutero fra I’essere cristiano e I’essere
pretel5, bensi liberare la teologia cattolica sul sacerdozio ministeriale o gerarchico
dagli accenti troppo apologetici, che I’hanno purtroppo caratterizzata dal Tridentino
fino al Codice piano-benedettino. Questa nuova collocazione ecclesiale del sacerdozio
ministeriale presenta una notevole rilevanza anche sul piano giuridico: essa permet-
te infatti da una parte di superare ogni forma di clericalismo, dall’altra di indicare
la strada verso una corretta comprensione di entrambe le forme ecclesiali dell’'unico
sacerdozio di Cristo Gesu ed in particolare del sacerdozio ministeriale.

a) Il sacerdozio ministeriale ¢ al servizio del sacerdozio comune

Innanzitutto, il nuovo Popolo di Dio, che & la Chiesa, secondo il Concilio Vatica-
no II e per sua natura un «popolo sacerdotale» (LG 10,2), perché «restando uno ed
unico, deve estendersi a tutto il mondo e lungo tutti i secoli, affinché si compia cio
che la volonta di Dio si era riproposta quando in principio creo la natura umana una,

13 Cfr. BENEDETTO XVI, Catechesi di mercoledi 4 giugno 2008, in L’Osservatore Romano, 5 giugno 2008, 1.
14 Cfr. 1 Pt 2,4-10.

15 | soprattutto nello scritto De captivitate babylonica ecclesiae, pubblicato nel 1520, che Martin Lutero
stabilisce questa equazione; su come la teologia cattolica sul sacerdozio ministeriale sia stata troppo a
lungo condizionata dalla preoccupazione anti-riformatrice, cfr. J. RATZINGER, Il sacramento dell’ordine,
in Communio 59 (1981) 40-52, qui 51; K. LEUMANN, Das dogmatische Problem des theologischen Ansatzes
zum Verstéindnis des Amtspriestertums, in Existenzprobleme des Priesters, hrsg. von F. HENRICH, Miin-
chen 1969, 121-175, qui 150.

456



Libero Gerosa

e decise di raccogliere alla fine nell’'unita i suoi figli che erano dispersi» (LG 13,1).
All’interno di questo uno ed unico popolo sacerdotale le differenziazioni sono sempre
secondarie, strutturalmente ordinate I'una all’altra, funzionali e relative alla missio-
ne sacerdotale ed universale di tutto il nuovo Popolo di Diol6. Cosi si spiega anche
la differenza «di essenza e non soltanto di grado» (LG 10,2) fra sacerdozio comune
di tutti i fedeli ed il sacerdozio ministeriale dei fedeli investiti dell’ordine sacro. Nel
sacerdozio comune di tutti i battezzati si realizza la partecipazione suo modo e pro
sua parte (LG 31,1) di ogni «fedele battezzato» alla dimensione soggettiva del sacer-
dozio di Cristo; nel sacerdozio ministeriale, invece, si realizza la partecipazione dei
«fedeli ordinati» al sacerdozio di Cristo nella sua dimensione oggettiva. Queste due
forme di sacerdozio consistono in una diversa partecipazione all’'unico sacerdozio
di Cristo e come tali non possono essere né disgiunte, né contrapposte. La corretta
interpretazione dei testi del Concilio Vaticano II impone di considerare la loro distin-
zione «come frutto di una particolare ricchezza dello stesso sacerdozio di Cristo»17.
Cio non significa pero fondare teologicamente questa distinctio nell’affermazione un
po’ pragmatica «secondo cui il sacerdozio ministeriale ha come funzione specifica
di rappresentare Cristo in quanto capo del Corpo Mistico, che e la Chiesa, mentre
il sacerdozio comune ha come compito il rappresentare Cristo secondo una ragione
piu generica»18. Nella Chiesa non c’é¢ principio di rappresentazione ecclesiologica
che non sia contemporaneamente anche cristologica, perché il principio in perso-
na Ecclesiae non e come tale possibile nella realta sacramentale a prescindere dal
principio in persona Christi e viceversa. Cosi pure la semplice constatazione che il
sacerdozio ministeriale & conferito con il sacramento dell’ordine, mentre il sacerdo-
zio comune e conferito dal sacramento del battesimo, pur essendo esatta non spiega
in modo esaustivo sotto il profilo teologico la differenza degli effetti sacramentali
dell’ordine e del battesimo. La ragione teologica discriminante della differenza di
essenza fra le due forme concrete di sacerdozio cristiano va dunque ricercata nella

16 Per un approfondito commento di tutto il secondo capitolo della costituzione dogmatica Lumen gentium,
cfr. G. PHILIPS, La Chiesa e il suo mistero nel Concilio Vaticano II. Storia, testo e commento della Costitu-
zione Lumen gentium, 2 voll., Milano 1969, qui vol. 1, 119-196.

17 Giovanni Paoro 11, Novo incipiente. Ad universos Ecclesiae sacerdotes adveniente feria Vin coena Domini
(8 aprile 1979), in AAS 71 (1979) 392-417, qui citato da EV, vol. VI, n. 1296. Precedentemente anche la
Commissio Theologica Internationalis nel suo documento Themata selecta de ecclesiologia, pubblicato il
7 ottobre 1985 in occasione del XX anniversario della conclusione del Concilio Vaticano II, aveva espli-
citamente affermato: «Evidens est utrumque habere suum fundamentum et fontem in unico sacerdotio
Christi» (EV, vol. IX, n. 1688).

18 E. Corecco, Riflessione giuridico-istituzionale su sacerdozio comune e sacerdozio ministeriale, in Popolo
di Dio e sacerdozio, a cura di ATI, Padova 1983, 80-129, qui 80.

457




=
=
=
<

Il prete: “uomo di comunione” perché “uomo vero”?

natura stessa dell’'unico sacerdozio di Cristo, cui partecipano in modo diretto, nella
rispettiva specificita, sia il sacerdozio fondato sul battesimo che quello fondato sul-
I'ordine sacro: «ambedue infatti, ognuno nel suo modo proprio, partecipano all’'unico
sacerdozio di Cristo» (LG 10,2).

Come sia possibile che I'unico sacerdozio di Cristo si comunichi direttamente in
due modi diversi, reciproci e complementari, lo si puo dedurre dai testi dei capitoli
terzo e quarto della Lumen gentium, dove i padri conciliari parlano della diversa mo-
dalita di partecipazione dei laici e dei ministri ordinati ai tria munera Christi secondo
una prospettiva terminologicamente caratterizzabile come soggettiva ed oggettival9.
Riassumendo: Gesu Cristo ¢ sacerdote perché nell’essenza della sua struttura per-
sonale Egli & colui che si dona totalmente al Padre. E in questo amore di Cristo al
Padre, pienamente realizzato nell’obbedienza totale della Croce, che si esprimono
entrambi i due aspetti fondamentali del suo sacerdozio: quello soggettivo di colui che
si offre, e quello oggettivo di colui che si lascia sacrificare; quello soggettivo della
dedizione e dell’amore verso il Padre, proprio del sacrificante, e quello oggettivo
dell’obbedienza o oblazione al Padre, proprio del sacrificato o della vittima in croce
per 'espiazione dei peccati di tutti gli uomini. Nel sacerdozio di Cristo, questo secon-
do aspetto oggettivo di obbedienza espiatoria non ¢ aggiunto in modo estrinseco ed
accidentale come nell’Antico Testamento, ma costituisce assieme al primo aspetto,
quello soggettivo dell’amore, I’essenza stessa dell’unita della persona di Cristo, il
quale & una sola sostanza con il Padre.

In Cristo, e solo in Cristo, si realizza 1'unita perfetta fra sacrificante e sacrifica-
to: «I’Agnello sara il loro Pastore e li guidera alle fonti delle acque della vita» (Ap
7,17).

Nel passaggio dal sacerdozio di Cristo a quello della Chiesa i due elementi si di-
stinguono ancora una volta, ma a differenza di quanto avviene nell’Antico Testamen-
to, essi rimangono strettamente complementari e non estrinseci 'uno dall’altro. In
forza del principio dell'immanenza reciproca, implicata dalla struttura di communio
caratterizzante la realta ecclesiale a tutti i livelli, la Chiesa come Popolo di sacerdoti
non puo rinunciare ad una delle due forme concrete di sacerdozio cristiano senza
contemporaneamente eliminare anche 'altra.

Infatti, come il fedele battezzato, per realizzare il proprio sacerdozio comune
secondo tutta la radicalita soggettiva postulata dall’amore, ha bisogno di un’autorita

19 A livello dogmatico il tentativo pitt convincente di spiegazione di questo aspetto fondamentale dell’inse-
gnamento conciliare sul sacerdozio di Gesu Cristo & certamente quello elaborato da H. U. VON BALTHASAR,
Christlicher Stand, Einsiedeln 1977, 145-202.

458



Libero Gerosa

oggettiva che sia legittimata a provocarlo concretamente come il Padre ha provocato
il Figlio fino alla morte in croce, cosi il ministro ordinato ha bisogno dei battezzati,
o per lo meno dei catecumeni, per svolgere concretamente la funzione di servizio
propria del sacerdozio ministeriale all’interno della communio ecclesiale.

In questo senso, 'unita perfetta in Cristo dell’elemento soggettivo con quello og-
gettivo del sacerdozio della Nuova Alleanza, a livello ecclesiale trova un suo riscontro
analogico nel duplice fatto seguente. Da una parte il sacerdozio comune dei fedeli,
in quanto partecipazione all’aspetto formale soggettivo del sacerdozio di Cristo, con-
tinua a sussistere in chi riceve anche il sacerdozio ministeriale, che & a sua volta la
partecipazione all’aspetto formale oggettivo del sacerdozio di Cristo. Dall’altra, il sa-
cerdozio ministeriale pur non sussistendo nel sacerdozio comune di tutti i fedeli non
puo, a sua volta, prescindere da esso perché nella Chiesa il sacerdozio ministeriale
«non existit nisi in ordine ad exercitium sacerdotii communis»20. Infatti, nell’eco-
nomia della Nuova Alleanza, il sacerdozio ministeriale non & necessario per offrire
il sacrificio per interposta persona, come nelle religioni precristiane, o in nome del
Popolo, come nell’Antico Testamento, ma affinché i fedeli, insieme a Cristo, possano
offrire sé stessi nella piena oggettivita dell’obbedienza al Padre.

La sottolineatura di questa complementarieta sostanziale e di questa correlazio-
ne reciproca spiega come la differenza essentia et non gradu tantum (LG 10,2) fra le
due forme concrete di sacerdozio cristiano non implica né una separazione netta, né
tantomeno un’opposizione fra di loro.

La disgiunzione fra sacerdozio comune e sacerdozio ministeriale ¢ solo parziale.
Cogliere nell’elemento soggettivo ed oggettivo del sacerdozio di Cristo la ragione teo-
logica ultima di questa disgiunzione parziale non significa per nulla, come si e bre-
vemente illustrato, affermare che il sacerdozio cristiano «... nel ministero avrebbe
lo scopo di comandare, mentre nel sacerdozio dei fedeli avrebbe lo scopo di obbedi-
re»21, Simile giudizio pili che critico appare come una grossolana riduzione dell’inse-
gnamento conciliare, secondo cui nella Chiesa non c¢’e missione o plantatio Ecclesiae
che non sia realizzazione della comunione ecclesiale universale, in un posto concreto
e particolare, come non c’e esperienza autentica di comunione nel particolare senza
I’apertura alla missione universale. Questa realizzazione della comunione ecclesiale,
che trova la sua massima espressione nella communio eucharistica, non si da senza il
servizio del sacerdozio ministeriale verso il sacerdozio comune. Quest’ultimo & ride-

20 ComMIssIo THEOLOGICA INTERNATIONALIS, Themata selecta de ecclesiologia, in EV, vol. IX, n. 1734.

21 S. DianicH, Teologia del ministero ordinato. Una interpretazione ecclesiologica, Roma 1984, 87.

459




=
=
=
<

Il prete: “uomo di comunione” perché “uomo vero”?

stato dal primo in ordine alla costruzione della comunione ecclesiale e dal canto suo
il primo rimane autentico servizio, e non scade mondanamente in potere, proprio
grazie al sacerdozio comune di tutti i battezzati.

b) Il sacerdozio ministeriale appartiene alla costituzione della Chiesa e svolge
un suo ruolo specifico

In secondo luogo, una volta proclamato il carattere sacerdotale di tutto il Popolo
di Dio e con esso la priorita costituzionale del sacerdozio comune di tutti i battez-
zati su quello ministeriale, totalmente al servizio del primo, il Concilio Vaticano II
afferma a chiare lettere che entrambi sono ordinati I'uno all’altro e differiscono per
essentia et non gradu tantum (LG 10,2). Questa formula significa che il sacerdozio
sacro ministeriale né deriva dalla comunita, né rappresenta un semplice incremento
del sacerdozio comune di tutti i fedeli, bensi costituisce una diversa partecipazione
all’'unico sacerdozio di Cristo. In quanto tale il sacerdozio ministeriale pertinet ad
structuram essentialem Ecclesiae?? e possiede una sua specificita. Esso svolge una
funzione particolare all’interno della comunione ecclesiale, radicalmente diversa da
quella del sacerdozio comune e realizzata secondo un’intensita crescente nei suoi tre
gradi: diaconato, presbiterato ed episcopato23.

Alla luce dell’ecclesiologia di comunione insegnata dal Concilio Vaticano II, anche
se i decreti Optatam totius e Presbyterorum ordinis — il primo sulla formazione sacer-
dotale ed il secondo sul ministero e la vita dei presbiteri - non riescono a superare
del tutto la visione cultuale-sacerdotale del Tridentinum, & possibile rintracciare nel-
I'insieme dei testi conciliari gli elementi essenziali della funzione ecclesiale specifica
del sacro ministro. Gia in LG 10,2 si afferma che il sacro ministro compiendo il sacri-
ficio eucaristico in persona di Cristo «lo offre a Dio in nome di tutto il popolo» e poi in
LG 28,1 viene precisato che i presbiteri «agendo in persona di Cristo e proclamando
il suo mistero, uniscono i voti dei fedeli al sacrificio del loro capo». Nei due citati
decreti, infine, i padri conciliari precisano ad un tempo sia il fondamento teologico di
questa specificita, sia in che cosa essa concretamente consista. Innanzitutto, attra-
verso I'imposizione delle mani da parte del vescovo, i presbiteri sono «resi partecipi
in modo speciale del sacerdozio di Cristo» e percio «nelle celebrazioni eucaristiche

22 Commissio TEHOLOGICA INTERNATIONALIS, Themata selecta de ecclesiologia, n. 1735.

23 Questa distinzione in gradi non va percio confusa con la differenza di essenza fra le due forme di sacerdo-
zio cristiano; cfr. E. J. DE SMEDT, Das Priestertum der Gldubigen, in De Ecclesia. Beitrdge zur Konstitution
“Uber die Kirche” des II. Vatikanischen Konzils, hrsg. von G. BARAUNA, Bd. 1, Freiburg-Basel-Wien 1966,
380-992, qui 382.

460



Libero Gerosa

agiscono come ministri di colui che nella liturgia esercita ininterrottamente il suo
ufficio sacerdotale in nostro favore per mezzo del suo Spirito» (PO 5,1). La specificita
della funzione di presbiteri nella realizzazione della comunione ecclesiale consiste
dunque nella loro partecipazione, conferita dal sacramento dell’ordine, all’«autorita
con la quale Cristo stesso fa crescere, santifica e governa il proprio corpo» (PO 2,3).
Proprio perché tutti i sacri ministri, ed in particolare i vescovi avendo ricevuto la
pienezza dell’ordine sacro (LG 21,1), con la sacra potestas di cui sono rivestiti for-
mano e dirigono il popolo sacerdotale (LG 10,2), nella loro educazione e formazione
occorre tendere a farne dei «veri pastori d’anime» (OT 4,1), affinché raggiungano «la
santita nel modo loro proprio» (PO 13,1).

Questa nuova definizione della funzione ecclesiale specifica del presbitero ¢ una
conseguenza della concezione dinamica e comunitaria che i padri conciliari hanno
dell’ordine sacro24. Infatti tale sacramento non solo opera una particolare configu-
razione a Gesu Cristo, ma arricchisce «di una speciale effusione dello Spirito Santo»
(LG 21,2), che imprime il sacrum characterem e rende partecipe ai tria munera di
Cristo sacerdote, maestro e pastore, ossia alle funzioni di santificare, insegnare e go-
vernare. Questa triplice missione del sacro ministro «divinamente istituito» (LG 28,1)
viene esercitata innanzitutto dai vescovi, a cui e conferita «la pienezza del sacra-
mento dell’ordine» (LG 21,2), e poi dai presbiteri, che partecipando «dello stesso ed
unico sacerdozio e ministero di Cristo» (PO 7,1) sono i necessarios adiutores (PO 7,1)
del proprio vescovo. Infine, ma in modo diverso ed in grado inferiore vi partecipano
anche i diaconi, ai quali vengono imposte le mani «non per il sacerdozio, ma per
il servizio» (LG 29,1). Questa precisazione, ripresa nella formula consacratoria del
diaconato, evidenzia non solo il ruolo specifico del diacono nella comunione eccle-
siale, ma anche la dinamica interna specifica del potere sacro esercitato da vescovi e
presbiteri, ossia il «servire». La sacra potestas non & un potere come gli altri, perché
il suo tratto essenziale e caratteristico ¢ il servire25.

Per svolgere la missione conferitagli dal sacramento dell’ordine, il ministro
- sempre secondo il Concilio Vaticano II - viene inserito in una realta di comunione
gerarchica di natura sacramentale. In particolare i presbiteri «costituiscono insieme
con il loro vescovo un unico presbiterio» (LG 28,2) e formano cosi una «fraternita
sacramentale» (PO 8,1).

24 Ril giudizio di H. MULLER, Die Ordination, in HdbKathKR, 715-727, qui 715.

25 A tale riguardo cfr. L. Scuerrczyk, Die Verschiedenheit der Dienste: Laien — Diakone — Priester, in IKZ
Communio 25 (1996) 499-513, qui 506-507; L. GEROSA, L’interpretazione della legge della Chiesa. Princi-
pi, paradigmi, prospettive, Lugano 2001, 188-190.

461




=
=
=
<

Il prete: “uomo di comunione” perché “uomo vero”?

Tanto I’elemento dinamico della gradualita della partecipazione all’esercizio del-
la funzione ecclesiale del ministro sacro, quanto I’elemento comunitario del modo
di realizzare tale missione informano anche la concezione conciliare dello stato di
vita clericale e del cammino di santificazione specifico dei presbiteri. Se in PO 13,1
si afferma inequivocabilmente che & I'esercizio dei tria munera, assolto con impegno
costante ed instancabile, la fonte primaria dell’identita del presbitero e del suo speci-
fico cammino di santificazione?26, il sinodo dei vescovi del 1990 indica «nell’'unita del
presbiterio diocesano attorno al vescovo»27, il luogo privilegiato per acquisire tutti gli
strumenti e gli aiuti necessari alla realizzazione della propria missione ed alla san-
tificazione personale nel proprio stato di vita particolare. E solo nella coniugazione
libera, responsabile e concreta del primo elemento, I’esercizio della «missione ec-
clesiale» conferita dal sacramento dell’Ordine, con il secondo elemento, I’esperienza
della «fraternita sacramentale» vincolata dall’inserimento in un ordo, che i presbite-
ri o ministri sacri diventano in modo autentico «veri pastori d’anime» (OT 4,1), ossia
«uomini veri» capaci di generare ed edificare «comunione ecclesiale». Le norme del
Codice di diritto canonico in vigore favoriscono questa coniugazione?

2. I principali profili del presbitero emergenti dal CIC del 1983

2.1. Le norme codiciali sui “ministri sacri” come strumenti
costituzionalmente al servizio della comunione ecclesiale

Nel nuovo Codice le norme sul sacramento dell’ordine sono raggruppate in tre ca-
pitoli: la celebrazione ed il ministro dell’ordinazione (cann. 1010-1023); gli ordinan-
di (cann. 1024-1053); l'iscrizione e I’attestazione dell’avvenuta ordinazione (cann.
1053-1054). Ad essi il legislatore ecclesiastico ha premesso due canoni di notevole
importanza per capire in che misura la lezione conciliare sull’identita ecclesiale del
presbitero sia stata recepita nelle norme codiciali.

La prima di queste norme, il can. 1008 recita: «Con il sacramento dell’ordine
alcuni tra i fedeli, per divina istituzione, sono costituiti sacri ministri con il carattere

26 Purtroppo né il Concilio, né il CIC hanno saputo trarre tutte le conseguenze di questo principio a livello
delle norme che regolano la formazione e I’educazione del clero, cfr. E. Corecco, Sacerdozio e presbiterio
nel CIC, in Servizio Migranti 11 (1983) 354-372, soprattutto 355-356.

27 SiNopo DEI VEScovl (1990), La formazione dei sacerdoti nelle circostanze attuali. Lineamenta, n. 7; cfr.
pure CONGREGAZIONE PER IL CLERO, Direttorio per ministero e vita dei preti, Citta del Vaticano 1993, n. 19 e
n. 27.

462



Libero Gerosa

indelebile con cui sono stati segnati; essi cioé sono consacrati e deputati, ciascuno
secondo il suo grado, adempiendo in persona di Cristo Capo gli uffici di insegnare, di
santificare e di governare, a pascere il popolo di Dio». Sotto il profilo costituzionale
la prima novita, rispetto al can. 948 del CIC/1917, e quella contenuta nell’espres-
sione inter christifidelis?8. Con essa il legislatore ecclesiastico intende sottolineare
il legame di connessione esistente fra i sacri ministri e gli altri fedeli, membri della
comunita ecclesiale, al cui interno vige una vera aequalitas (can. 208). Ogni fedele
coopera all’edificazione della Chiesa secondo la propria collocazione nella communio
e la propria funzione, fondata nel dono di un carisma o nel sacramento. Nel caso dei
ministri sacri la differenza con gli altri fedeli ¢ determinata dal sacramento dell’ordi-
ne ricevuto dai primi, che conferisce loro in modo indelebile una funzione di servizio,
quella della paternita spirituale di fronte a tutta la comunita. Si tratta dunque di una
differenza funzionale, ossia strutturalmente finalizzata alla realizzazione effettiva
della comunione ecclesiale.

La seconda novita, pure ispirata dall’insegnamento conciliare sul sacramento
dell’ordine, consiste nella messa in risalto del fatto che tale sacramento deputa i
sacri ministri ad essere autorita nella comunita ecclesiale, ossia all’esercizio in per-
sona Christi Capitis della sacra potestas in tutti gli ambiti della vita ecclesiale, ed in
particolare a livello della funzione di insegnare, santificare e governare29. A questo
proposito due canoni del CIC del 1983 acquistano una particolare importanza nel
disegnare il profilo canonistico del presbitero: il can. 274 § 1 ed il can. 129 § 2. 1
primo recita: «Solo i chierici possono ottenere uffici il cui esercizio richieda la potesta
dell’ordine o la potesta di governo ecclesiastico». Il secondo precisa: «Nell’esercizio
della medesima potesta, i fedeli laici possono cooperare a norma del diritto».

Dall’accostamento dei due canoni si delinea nel CIC un profilo del presbitero con-
forme all'insegnamento del Concilio Vaticano II: identita e missione del presbitero
nella comunione ecclesiale sono definite non solo dal sacramento dell’ordine, ma
anche dalla conseguente strutturale collaborazione col vescovo nel servizio a tutti i
fedeli, in particolare ai fedeli laici. Infatti, se da una parte il sacramento dell’ordine
fa dei presbiteri dei necessarii adiutores et consiliarii del Vescovo (PO 7,1), al punto

28 Essa ricorre anche nel can. 207 che, sia pure in modo pil equilibrato rispetto al suo antecedente can. 107
del CIC/1917, parla della differenza fra laici e chierici.

29 Su come i cosiddetti tria munera altro non siano che i campi di applicazione della sacra potestas, cfr. L.
GEROSA, Vollmacht und Gemeinschaft in der Kirche, in S. DEMEL — L. MULLER (hrsg.), Kronung oder Entwer-
tung des Konzils? Das Verfassungsrecht der katholischen Kirche im Spiegel der Ekklesiologie des Zweiten
Vatikanischen Konzils, Trier 2007, 39-55.

463




=
=
=
<

Il prete: “uomo di comunione” perché “uomo vero”?

che quest’ultimo & tenuto ad ascoltarli30; dall’altra non solo i parroci, ma tutti i pre-
shiteri sono tenuti a «riconoscere» e «promuovere» il sacerdozio comune dei fedeli
laici31. Lo conferma in modo inequivocabile I’espressione cooperari possunt del can.
129 § 2, che contiene il concetto teologico-giuridico di «cooperazione». Quest’ultimo
non ha certamente un significato equivalente a quello di «partecipazione», conte-
nuto nelle parole partem habere possunt dello Schema 82, poi modificate nel testo
normativo definitivo32, ma tuttavia non puo essere sminuito nella sua portata giuri-
dico-pastorale. Anzi, sarebbe shagliato considerarlo una semplice riduzione, perché
il termine cooperatio, pur non avendo una risonanza altrettanto attiva del termine
participatio, ha un suo «peso teologico»33 specifico, che corrisponde meglio a livello
operativo alla dimensione ontologica sinodale della sacra potestas, la quale postula
sempre una corresponsabilita da parte di tutti i fedeli, in forza dei sacramenti del
battesimo e della confermazione. In questa prospettiva la proposta, che durante i
lavori per la redazione del testo codiciale definitivo aveva fatto I’allora Cardinale Jo-
seph Ratzinger, anche se poi e stata rifiutata, oggi puo tuttavia essere letta come una
sorta di interpretazione quasi «autentica» ed anticipata. Essa recita: «In exercitio
eiusdem potestatis ii, qui ordine sacro non sunt insigniti, suo modo ad normam iuris
adiuvare et cooperari possunt»34. Parlare della «cooperazione» come di un «aiuto»
non significa sminuire I'apporto dei fedeli laici, ma semplicemente collocarla a livello
dell’esercizio della sacra potestas e non a quello del suo possesso, come avrebbe la-
sciato intendere I'uso del termine «partecipazione». Del resto una simile interpreta-
zione e confermata anche dalla scelta del legislatore di dividere i contenuti normativi
del can. 129 in due paragrafi distinti: il primo tratta del «possesso» o «abilitazione»
dei ministri sacri, ossia ordinati, alla potesta di governo; il secondo semplicemente
della «cooperazione» a livello dell’esercizio di tale potesta3s.

30 1l can. 384 usa il termine audiat; cfr. a tale proposito il commento di E. Corecco, Sacerdozio e presbiterio
nel CIC, cit., 363.

31 Cfr. can. 275 § 2 del CIC.

32 A tale riguardo vedi 'analisi di U. BETTI, In margine al nuovo Codice di diritto canonico, in Antonianum
58 (1983) 628-647, qui 635.

33 [ I'espressione usata da U. BETTI, ibid., 636.

34 J. RATZINGER, Gutachtliche Stellungnahme, del 16 settembre 1982, 3, qui citato da U. BETT1, In margine al
nuovo Codice di diritto canonico, 636, nota 20.

35 A tale proposito cfr. W. Aymans — K. MORSDORF, KanR 1, 399. 11 fatto poi che il legislatore ecclesiastico ac-
canto al libro sul munus sacrificandi (cann. 834-1253) e a quello del munus docendi (cann. 747-833) non
abbia previsto un libro sul munus regendi legittima le seguenti conclusioni: 1. Lo schema dei tria munera
non puo essere considerato in senso stretto ed esclusivo; 2. La cooperatio di tutti i fedeli non & qualcosa

464



Libero Gerosa

Certo, questa chiarificazione sarebbe stata normativamente e pastoralmente piu
incisiva se nel can. 129 del CIC il legislatore ecclesiastico non si fosse limitato a
parlare semplicemente della cooperatio di tutti i fedeli nell’esercizio della potestas
regiminis, che & e rimane solo un aspetto della sacra potestas. Tuttavia il fatto che
nel can. 979 § 1 del CCEO il legislatore ecclesiastico non usi piu I’espressione pote-
stas iurisdictionis come analoga a quella di potestas regiminis lascia intendere che,
da una parte il munus regendi non e riducibile alla potesta di governo36, dall’altra
che la norma generale contenuta nel can. 129 § 2 circa la cooperatio di tutti i fedeli
in exercitio potestatis puo essere legittimamente intesa come una semplice executio
potestatis, estendibile a tutti i munera o ambiti in cui si applica I’esercizio personale
e sinodale della sacra potestas, e come tale corrispondente sia all’origine sacramen-
tale di quest’ultima, sia al suo essere costantemente informata dal principio costitu-
zionale della communio.

2.2. Pregi e limiti delle norme codiciali su statuto giuridico e formazione
dei presbiteri

Lo strutturale orientamento del sacerdozio ministeriale al servizio di quello co-
mune, insegnato dal Concilio Vaticano II ed ancorato nel CIC del 1983 come si & visto
nel paragrafo precedente, dovrebbe informare tutte le norme codiciali relative alla
«missione qualificata» del ministro sacro nell’edificazione della comunione eccle-
siale di tutti i fedeli, emergente in modo emblematico nella comunione eucaristica.
Dovrebbe informare in modo particolare sia lo statuto dei diritti e doveri dei presbi-
teri che la loro formazione. Se a livello del primo non mancano elementi positivi, sia
pure ancora perfezionabili, a livello della seconda le norme codiciali sono alquanto
carenti.

Benché il catalogo dei diritti e doveri di tutti i fedeli (cann. 208-231) sia sostan-
zialmente valido anche per i chierici, il Codice di diritto canonico del 1983 dedica
un intero capitolo agli specifici «obblighi e diritti dei chierici» o ministri sacri3’. La
prima e pitt importante novita di questo catalogo e I’assenza di «privilegi clericali»
ed il suo essere costantemente orientato all’esercizio corretto e fecondo del servizio

che concerne solo ed esclusivamente il munus regendi e pertanto il principio generale contenuto nel can.
129 § 2 puo essere esteso anche agli altri campi o ambiti di applicazione della sacra potestas.

36 Su tutta la questione relativa all’esercizio della potesta sacra nella Chiesa, cfr. L. GERosA, La “sacra pote-
sta” dei pastori e la “cooperatio” di tutti i fedeli al suo esercizio nella comunione ecclesiale. Appendice,
in P. KRAMER, Servizio e potere nella Chiesa, Lugano 2007, 195-219, soprattutto 210-213.

37 Cfr. cann. 273-289.

465




=
=
=
<

Il prete: “uomo di comunione” perché “uomo vero”?

presbiterale all’interno della comunione ecclesiale38. 1l legislatore ecclesiastico del
1983 non solo elenca come propri dei presbiteri alcuni diritti fondamentali, come il
diritto di associarsi (can. 278), il diritto di proseguire gli studi e la propria formazione
teologica (can. 279), il diritto a praticare una certa forma di vita comune (can. 280),
il diritto ad una remunerazione adeguata, alla previdenza sociale (can. 281), nonché
ad un tempo conveniente e sufficiente di ferie annuali (can. 283 § 2), ma evidenzia
pure come la «necessaria fedelta all’esercizio delle funzioni ricevute come sacerdote
e pastore non annulla gli ampi spazi di liberta e autonomia di cui gode il presbitero,
principalmente nella dimensione diocesana dell’esercizio del ministero ordinato»39.
Infatti, come risulta dai commenti piut autorevoli ai cann. 273 e 274 § 2, 'obbedienza
canonica del presbitero verso il proprio Vescovo diocesano ¢ legata all’esercizio del
ministero sacro e percio non solo implica una legittima autonomia per tutti gli altri
ambiti di vita, compresa la vita spirituale, ma non & pure equiparabile al rapporto
istaurato dal voto di obbedienza fra religioso e superiore del proprio istituto di vita
consacrata40. Del resto il Pontificio Consiglio per i testi legislativi ha recentemente
precisato che il rapporto di comunione gerarchica tra Vescovo diocesano e presbiteri
diocesani da una parte «e limitato all’ambito dell’esercizio del ministero e quindi
agli atti ad esso direttamente connessi, nonché ai doveri generali dello stato cleri-
cale», dall’altra esso «eé irriducibile sia al rapporto di subordinazione gerarchica di
diritto pubblico nel sistema giuridico degli stati, sia al rapporto di lavoro esistente
tra datore e prestatore di opera»4l. D’altronde la stessa proibizione di «assumere
uffici pubblici, che comportano una partecipazione all’esercizio del potere civile»
(can. 285 § 3), nonché I'obbligo «di osservare la continenza perfetta e perpetua per
il regno dei cieli» (can. 277 § 1), sono descritti dal legislatore ecclesiastico del 1983
come «condizione e dono» per garantire al presbitero una piu grande liberta ed una
legittima autonomia nell’esercizio del proprio servizio ecclesiale42. Di conseguenza

38 Questo duplice carattere positivo del catalogo codiciale di diritti e doveri del presbitero ¢ messo in luce
da P. KRAMER, Das Profil des priesterlichen Dienstes. Kirchenrechtliche Anmerkungen zur Rezeption des
Zweiten Vatikanischen Konzils, in Trierer Theologische Zeitschrift 2 (2009) 109-130, soprattutto 124-
127.

39 G. INarrt, 11 Popolo di Dio. La struttura giuridica fondamentale tra uguaglianza e diversita, Roma 2007,
184.

40 A tale riguardo cfr. ad esempio il commento di T. RINcON nell’edizione italiana del CIC diretta da J. I. Ar-
rieta, Roma 2004, 235.

41 PONTIFICIO CONSIGLIO PER I TESTI LEGISLATIVI, Nota del 12 febbraio 2004, in Communicationes 36 (2004) 33-
38.

42 A tale riguardo, cfr. P. KRAMER, Das Profil des priesterlichen Dienstes, 125.

466



Libero Gerosa

questo servizio pastorale informa pure tutta la spiritualita sacerdotale e diventa la
via specifica grazie alla quale il presbitero puo e deve camminare verso il raggiungi-
mento della propria santificazione43. In questo cammino un ruolo educativo partico-
larmente importante spetta alla cura del «vincolo di fraternita e di preghiera» (can.
275 § 1) ed alla «consuetudine di vita comune» (can. 280).

11 vincolo di fraternita e di preghiera fra presbiteri piti che un diritto o un dovere
€ un criterio di giudizio da applicare prima e dopo l'ordinazione sacerdotale per
garantire un esercizio del ministero sacro effettivamente capace di educare tutti
i fedeli alla comunione ecclesiale44. Questo criterio di giudizio ha un fondamento
teologico che va sempre coniugato con la liberta del seminarista o del presbitero.
11 fondamento teologico & stato richiamato da Papa Benedetto XVI nel suo discorso
al clero di Roma del 13 maggio 2005, laddove afferma: «I.’ascesi sacerdotale, che
anche oggi € necessaria... non va collocata accanto all’azione pastorale, come un
peso aggiuntivo che rende ancora pill gravosa la nostra giornata. Al contrario, nel-
I’azione stessa dobbiamo imparare a superarci, a lasciare e donare la nostra vita».
La liberta con cui questa ascesi sacerdotale va coniugata ¢ quella relativa alla scelta
del direttore spirituale, garantita dai can. 239 § 2 e 249 § 4 del CIC e richiamata dal
n. 68 dell’Esortazione Apostolica Pastores dabo vobis. Questa liberta non solo legit-
tima l’accoglienza nei seminari diocesani tradizionali di candidati al presbiterato
appartenenti a Movimenti ecclesiali o Nuove Comunita, ma anche I’esistenza di nuovi
itinerari formativi specifici, come quelli legati agli istituti religiosi o alla missione
ecclesiale dei seminari Redemptoris Mater, nati dal Cammino Neocatecumenale45,
Questi criteri di fraternita e liberta sono anche il principio ispiratore delle norme
codiciali sulla formazione dei presbiteri?

Se alla luce della lezione conciliare sulla struttura teologico-giuridica del sacra-
mento dell’ordine i sacri ministri appaiono inconfondibilmente come «veri pastori
d’anime» (OT 4,1) e, nella misura in cui sono investiti della «pienezza del sacramento
dell’ordine» (LG 21,2), costituiscono addirittura il «Principio visibile ed il fondamento
dell’unita» (LG 23,1) della Chiesa, le corrispondenti norme codiciali sulla formazione
dei chierici (cann. 232-264) appaiono invece ispirate a ben altri principi.

Innanzitutto in conformita al principio stabilito dal Decreto conciliare sulla for-

43 Cfr. PO 13 e 14 ed il commento di G. GRESHAKE, Priester sein in dieser Zeit, Regensburg 2005, 276 ss.
44 Atale riguardo, cfr. G. INcrrt, 17 Popolo di Dio, 185.

45 Su quest’ultimo argomento, cfr. L. GEROSA, Il riconoscimento del Cammino Neocatecumenale: una nuova
“chance” pastorale per le Chiese particolari in Europa?, in Nuova Umanita 147-148 (2003) 387-406, so-
prattutto 396-397.

467




=
=
=
<

Il prete: “uomo di comunione” perché “uomo vero”?

mazione sacerdotale secondo cui non essendo possibile in questo campo «sancire
leggi se non di carattere generale» occorre elaborare in ogni nazione o rito una par-
ticolare sacerdotalis institutionis ratio (OT 1), sarebbe stato pil legittimo attendersi
una normativa codiciale ben piu sobria e capace di lasciare ampi spazi alle sacer-
dotalis rationes delle singole Conferenze dei vescovi, la cui competenza & tuttavia
riconosciuta al can. 242. In secondo luogo, alla luce dell’insegnamento conciliare
non si capisce perché il legislatore abbia voluto spostare ’accento dalla formazione
oggettiva a svolgere la funzione di pastori o sacri ministri a quella soggettiva dell’at-
titudine spirituale per esercitarla in modo spiritualmente fruttuoso. Dalle descrizioni
della «formazione spirituale» e della «preparazione dottrinale degli alunni del semi-
nario» (can. 244) si ricava la netta impressione che in generale nel CIC, e non solo nei
cann. 245 e 258, «la fruttuosita dell’apostolato & vista prima di tutto in funzione della
santificazione soggettiva. Evidentemente ’aspetto soggettivo e quello oggettivo sono
interdipendenti, ma I’accento messo sul primo piuttosto che sul secondo & un’indica-
zione chiara del fatto che il CIC affronta il problema prima di tutto con la preoccu-
pazione di formare gli alunni a vivere bene il proprio status vitae, quello clericale,
piuttosto che la loro funzione apostolica, rimanendo legato ad una prospettiva piut
vicina a quella tridentina che a quella della ecclesiologia scaturita dal Vaticano I1»46.
Indizi inequivocabili di questo orientamento non del tutto conforme all’insegnamento
del Concilio Vaticano II, sono facilmente reperibili sia nelle norme sulla formazione
dei chierici, sia in quelle riguardanti il loro stato di vita. Due esempi emblematici
sono offerti dai cann. 276 § 2 e 245 § 2.

Nel primo il legislatore ecclesiastico, nel tentativo di formalizzare a livello nor-
mativo I'indicazione di PO 13,1 circa la centralita della funzione pastorale per tutta
la vita del chierico e dunque anche per la sua santificazione, rispetto al testo con-
ciliare all’avverbio sincere sostituisce fideliter ed al sostantivo munera sostituisce
officia (nel senso di doveri di stato). Analogamente nel secondo il legislatore invece
di riportare tale e quale ’espressione necessarios adiutores et consiliarios, usata in
PO 7,1 per definire la collocazione ecclesiale dei presbiteri, parla semplicemente di
fidi cooperatores. In entrambi i casi la prospettiva costituzionale dei testi conciliari,
capace di ridefinire la funzione dei chierici all’interno della communio fidelium e
dunque di indicare quest’ultima come criterio educativo e metodo della loro santifi-
cazione personale, viene ridotta ad un’esortazione morale, di tipo soggettivo, e come
tale incapace di costituire un principio programmatico per la vita e la spiritualita del
clero diocesano.

46 E. Corecco, Sacerdozio e presbiterio nel CIC, 356.

468



Libero Gerosa

Questo principio & stato messo chiaramente in luce da Papa Giovanni Paolo II
nell’Esortazione apostolica Pastores dabo vobis del 1992, dove non solo definisce
come «essenzialmente relazionale» l'identita del presbitero, ma afferma pure che
proprio per questa ragione «l’ecclesiologia di comunione diventa decisiva per co-
gliere I'identita del presbitero, la sua originale dignita, la sua vocazione e missione
nel popolo di Dio e nel mondo»47, ed anche a livello formativo non si puo «pensare
al sacerdozio ordinato come se fosse anteriore alla Chiesa, perché & totalmente al
servizio della Chiesa stessa»48. Questo stesso principio non & pero quello decisivo sia
nella formulazione delle norme, eccessivamente dettagliate, che il CIC dedica alla
formazione dei chierici (cann. 232-264), sia in quella della Costituzione Apostolica
Sapientia Christiana49. Mentre le prime non distinguono, e quindi non collegano in
modo organico, la formazione accademica da quella spirituale-pastorale, le seconde
sono ancora legate ad una unita di misura statica, come il numero degli anni, e non a
quella dinamica, flessibile ed adattabile alle diverse situazioni culturali, degli ormai
sempre pil diffusi ECTS50. Se per la formazione spirituale-pastorale, ma anche cate-
chetica, e necessario prevedere nei seminari diocesani un periodo propedeutico o di
noviziato51, in quella accademica e assolutamente necessario offrire finalmente per-
corsi differenziati, cosi da garantire sia la circolarita evidenziata da Papa Giovanni
Paolo II fra filosofia e teologia, sia la coniugazione di fede e ragione messa in luce da
Papa Benedetto XVI. Solo cosi sara possibile superare le attuali difficolta e garantire
in futuro un cammino formativo per tutti i presbiteri, differenziato ed adeguato allo
scopo di «pervenire a quella intelligenza del cuore che sa vedere prima ed e in grado
poi di comunicare il mistero di Dio ai fratelli»52.

47 G1ovanNI Paoro I1, Esort. apostolica Pastores dabo vobis, n. 12, in AAS 84 (1992) 657-804.
48 Ibid., n. 16.
49 11 testo si trova in AAS 71 (1979) 469-499.

50 In merito alla necessita di ricostruire un’unita organica fra sapere teologico e vita di fede, cfr. L. GEROSA,
“Intellectus fidei” und “communio” an der Theologischen Fakultit Lugano, in Forum Katholische Theolo-
gie 20 (2004) 49-53.

51 la proposta che S. E. J.-L. BRuuEs fa in un suo contributo pubblicato il 4 luglio 2009, in Die Tagespost.
Forum n. 27, 17.

52 GIovanNI Paoro 11, Esort. apostolica Pastores dabo vobis, n. 51.

469




=
=
=
<

Il prete: “uomo di comunione” perché “uomo vero”?

3. Conclusione

Il prete & dunque un “uomo di comunione” perché “uomo vero”? Si, certo, perché
sia sotto il profilo teologico che giuridico, la sua identita — umana ed esistenziale — &
tutta informata dalla sua missione nella Chiesa. Come documentato dal suo ruo-
lo nella celebrazione eucaristica, il presbitero & chiamato ad attivare il sacerdozio
comune di tutti i fedeli in un’unica offerta, grazie alla quale a lui ed agli altri fedeli
¢ possibile riaprire la “ferita metafisica” del battesimo ed abbracciare con tutta la
propria persona Gesu Cristo, Colui che con il suo sacrificio in Croce redime I'umanita
di ogni battezzato e la porta a compimento nella comunione ecclesiale. Quest’ultima
non & né qualcosa di puramente formale, né un vago sentimento53, ma una «realta
complessa»54, nella quale al presbitero spetta il ruolo di essere strumento dello Spi-
rito Santo per coniugare la communio fidelium con la communio cum Deo nel cuore
di ogni fedele. Come afferma Giovanni Paolo II nell’Esortazione Apostolica Pastores
dabo vobis: «I presbiteri sono, nella chiesa e per la chiesa, una ripresentazione sa-
cramentale di Gesu Cristo capo e pastore, ne proclamano autorevolmente la parola,
ne ripetono i gesti di perdono e di offerta della salvezza, soprattutto col battesimo, la
penitenza e I’eucaristia, ne esercitano ’'amorevole sollecitudine, fino al dono totale di
sé per il gregge, che raccolgono nell’'unita e conducono al Padre per mezzo di Cristo
nello Spirito. In una parola, i presbiteri esistono e agiscono per I’annuncio dell’evan-
gelo al mondo e per l'edificazione della chiesa in nome e in persona di Cristo capo e
pastore»55. E proprio perché, grazie al sacramento dell’ordine, & reso partecipe del-
I’azione direttiva di Cristo Capo e Pastore, il presbitero «e specificatamente abilitato
ad essere, sul piano pastorale, l'uomo della comunione, della guida e del servizio di
tutti»6. In altre parole — come ha affermato Papa Benedetto XVI nel suo gia citato
celebre discorso al clero di Roma del 13 maggio 2005 - il presbitero «ha un rapporto
costitutivo con il Corpo di Cristo, nella duplice e inseparabile dimensione di Eucari-
stia e di Chiesa, di corpo eucaristico e corpo ecclesiale».

53 Cfr. NEP 2.
54 LG 8.
55 GIovAaNNI Paoro II, Esort. apostolica Pastores dabo vobis, n. 15.

56 CONGREGAZIONE PER IL CLERO, Istruzione Il presbitero, pastore e guida della comunita parrocchiale, Roma
2002, n. 9.

470



