Dibattiti RTLu XIV (3/2009) 499-515

Lire et faire lire la Bible

Bernardo Estrada
Pontificia Universita della Santa Croce (Roma)

1. Introduction

Le chapitre VI de Dei Verbum constitue le premier traité organique sur la relation
vitale qui unit la Sainte Ecriture & tous et & chacun des fideles!; et on peut le qualifier
d’authentique magna charta de la rencontre de chaque chrétien avec la révélation
divine, spécialement en ce qui concerne la parole écrite2. La se manifeste, en effet,
un échange de perspective sur le role et la fonction de la Sainte Ecriture dans la
vie de I'Eglise, comme le fruit mar de I'étude de la Bible dans les années précédant
immédiatement la Constitution conciliaire.

On peut dire que la Dei Verbum est venu jeter une lumiere nouvelle sur beau-
coup d’aspects qui étaient en fait déja présents, de facon implicite, au sein de 1'Egli-
se: «I’Eglise a toujours témoigné son respect a ’égard des Ecritures, tout comme a
I’égard du Corps du Seigneur lui-méme, puisque, surtout dans la Sainte Liturgie,
elle ne cesse, de la table de la Parole de Dieu comme de celle du Corps du Christ, de
prendre le pain de vie et de le présenter aux fideles»3. D’ou I'intérét de souligner la
primauté et le caractere central de I'Ecriture sur le Magistere: celui-ci «n’est pas
au-dessus de la Parole de Dieu; il la sert, n’enseignant que ce qui a été transmis»#4;

1 Cfr. G. GuBERTI, Cento anni di esegesi biblica, in C. M. MARTINI, G. GHIBERTI, M. PESCE, Cento anni di cam-
mino biblico, Milano 1995, 24.

2 Cfr. R. A. FERREIRA, La Sagrada Escritura en la vida de la Iglesia segtn la Const. “Dei Verbum” n. 21,
Pamplona 1985.

3 DV 21.
4 DV 10.

499



=
=
b=
©
£
(&)

Lire et faire lire la Bible

c’est cela qu’il faut déduire encore de ce qui suit: «la prédication ecclésiastique
tout entiere, tout comme la religion chrétienne elle-méme, il faut donc qu’elle soit
nourrie et guidée par la Sainte Ecriture»>. Ce qui favorise ainsi une délicate et
fine symbiose, un échange continuel entre 'usage pratique de la Bible et son étude
scientifique, approfondie par 'exégese et ’herméneutiqueé. Dans les premiers sie-
cles du christianisme comme au moyen-age, elle fut le livre fondamental pour la
formation des fideles. Le De Doctrina christiana de saint Augustin? est un bel exem-
ple d’instruction théologique fondée sur la Sainte Ecriture.

Mais si la Bible est essentiellement le livre qui contient la révélation de Dieu aux
hommes, elle est aussi le lieu ol le Pere s’avance de facon tres aimante a la rencon-
tre de ses fils, en engageant une conversation avec eux. Les fideles y trouvent, de leur
cOté, la nourriture qui éclaire leur esprit, fortifie leur volonté et les pousse a ’amour
de Dieu. La réception des Ecritures est donc I'ouverture de toutes les facultés & une
parole transcendante, qui se manifeste dans la lecture ou I’écoute d’un texte déter-
minés.

Pour I’ensemble des fideles, la lecture de 1'Ecriture se réalise avec la profonde
conscience d’étre Eglise, d’appartenir au Corps du Christ en qualité de communauté
des croyants. Dans 'Eglise, tous recoivent le méme esprit et participent 4 la méme
foi dans la diversité des fonctions. L’Eglise nourrit 'union entre les pasteurs et les
fideles, les prétres et les laics, les exégetes de profession et les simples lecteurs de la
Bible. Elle aide les uns et les autres en éclairant les passages difficiles a interpréter
et en résolvant les doutes. En somme, Elle conduit les uns et les autres a écouter avec
humilité la Parole de Dieu transmise dans la Bible sans jamais se perdre dans des
discussions purement humaines?. Les diverses fonctions de pasteur, de mystagogue,
de philologue, d’historien et d’interprete s'unissent, dans 'unique corps de I'Eglise,
pour approfondir et accroitre la connaissance de la Parole et, par voie de consé-
quence, la vie divine dans I'Eglise.

La parole suscite la foi et convoque I'Eglise. De son coté, la foi de I'Eglise ac-
cueille, défend, interpreéte et transmet la parole. C’est donc a partir du méme mys-

5 DV 21.

6 Cfr. C. M. MARTINI, La Bibbia nella vita del credente oggi, in C. M. MARTINI, G. GHIBERTI, M. PESCE, Cento anni
di cammino biblico, 109.

7 CCL 32, 1-167.
8 Cfr. DV 23.

9 Cfr. C. M. MARTINI, La Sacra Scrittura, nutrimento e regola della predicazione e della religione, in S. LYoN-
NET, K. HRUBY, M. ZERWICK ET AL., La Bibbia nella Chiesa dopo la “Dei Verbum”, Roma 1969, 171.

500



Bernardo Estrada

tere de la parole qu'on déduit les criteres d’interprétation et de compréhension de
la Sainte Ecriture!0. C’est sur ce méme mystere de la parole qu'on se fonde pour
affirmer, d’'une part, I'identité a la foi divine et humaine du livre sacré et, d’autre
part, son insertion vitale dans 'ensemble de la foi de I'Eglise. La vie dans l'esprit
dans le Corps mystique du Christ permet souvent de confronter la propre interpré-
tation du texte sacré avec celle qui surgit, enrichie, du sensus fidei. 1l faudra, de
surcroit, tenir compte de I'approfondissement qui provient des lumieres recues de
I'étude attentive de la Biblell,

Enfin, on peut affirmer qu'«une si grande force, une si grande puissance se
trouve dans la Parole de Dieu, qu’elle se présente comme le soutien et la vigueur
de I'Eglise, et pour les fils de I'Eglise, comme la solidité de la foi, la nourriture de
I’dme, la source pure et intarissable de la vie spirituelle»12.

Pour comprendre la parole de Dieu et la faire propre dans la vie personnelle,
il est nécessaire de suivre un modus agendi qui, sans exclure la légitime pluralité
des méthodes existant dans I'Eglise, contient néanmoins certaines normes d’inter-
prétation1s:

— En premier lieu, contempler le mystere de I'Incarnation, dont fait partie la pa-
role écrite dans sa sobre «essentialité», moyennant I'usage du sens littéral-his-
torique pour découvrir ce que les auteurs sacrés ont bien voulu nous transmet-
tre. A cet effet, il est nécessaire de faire une exégese correcte, une exégese qui
évite des interprétations arbitraires et considere en méme temps, le mystere du
Christ et de I'Eglise;

— Confronter le passage étudié a d’autres textes de la Bible de fagcon que chaque
partie soit lue dans ’ensemble; et en particulier, lire le Premier Testament a
la lumiere du Deuxieme — ou le Premier trouve son sens plénier. Le Nouveau
Testament doit aussi étre lu a la lumiere de ’Ancien afin de reconnaitre la pé-
dagogie divine qui conduit '’humanité a travers le chemin historique du Salut;

— Lire le texte dans le contexte ecclésial et sacramentel, pour partager et vivre
la foi de I'Eglise. En revenant quelque peu en arriére, nous pouvons dire qu’en
ouvrant la Bible, nous trouvons le Pére qui nous parle dans le Christ par la force
de I'Esprit. L’attitude de fidélité a la parole fait partie, en méme temps, du mys-

10 Cfr. La Bibbia nella vita della Chiesa, in E. Lora (ed.), Enchiridion de la Conferenza Episcopale italiana,
5: 1991-1995, Bologna 1996, 2926.

11 Divina eloquia cum legente crescunt. S. GREGOIRE MAGNE, Omelie su Ezechiele 1, VII, 8, CCL 142, 87.
12 DV 21.
13 Cfr. La Bibbia nella vita della Chiesa, 2930-2932; CCC, 111-114.

501

9
o
Q

—
=3
=3




=
=
b=
©
£
(&)

Lire et faire lire la Bible

tere de I’Eglise. Celle-ci — Corps du Christ et Epouse de I'Esprit — a son origine
dans le décret salvateur de Dieu le Pere.

— Chercher dans le texte la réponse aux grandes interrogations d’aujourd’hui.
L’Ecriture est une parole vivante et efficace4; et elle ’est pour tous et chacun
des lecteurs. Elle les aime, les illumine et les conforte. Bien que générée dans
le passé, la Parole possede la force de I'Esprit; et 'Esprit donne la réponse aux
inquiétudes et aux problemes de notre temps;

— Enfin, il ne faut pas oublier que Dieu lui-méme a voulu intervenir dans I’histoire
des hommes avec des faits et gestes, avec sa parole vivifiante qui font, des lors,
partie de la vie des hommes. La dimension transcendante de la parole de Dieu
se conjugue avec les exigences du langage et de la littérature, suivant la condi-
tion et les exigences des destinataires.

2. La Lectio Divina

La Bible n’est pas seulement un témoignage écrit et un support de foi pour I’Egli-
se ou encore une réalité qui — avec le Corps du Christ — illustre le mystere du salut,
qui se transforme par la suite en expérience de vie et en témoignage de service et de
charité. Elle est aussi objet de méditation et d’annonce, d’interprétation, de réflexion
spirituelle et de communication. Tout cela se réalise dans la lectio divina, d’out nait
I’amour constant et effectif pour la parole de Dieu — source de vie spirituelle et de fé-
condité apostolique —; et la lectio divina suscite aussi un meilleur approfondissement
et une connaissance adéquate du mystere révélé. Dans le document L’interprétation
de la Bible dans UEglise, il en est question en ces termes: «lecture individuelle ou
communautaire, d'un passage plus ou moins long de I'Ecriture accueillie comme
parole de Dieu et se développant sous la motion de I’Esprit en méditation, priere et
contemplation»15.

La lectio divina conduit a I’écoute de la parole de Dieu en contact direct avec la
Sainte Ecriture. Elle est en méme temps le lieu fondamental ol se réalise la sym-
biose harmonieuse entre I'exégese scientifique et 'usage pratique de 1'Ecriture dans
I'Eglise. La Concile Vatican II la décrit comme 1’exercice par lequel on apprend «une

14 Cfr. Heb 4,12.
15 CoMMISSION BIBLIQUE PONTIFICALE, L interprétation de la Bible dans I’Eglise (IBE), Rome 1993, IV.C.

502



Bernardo Estrada

science éminente de Jésus Christ (Phil 3,8)», grice a la lecture fréquente des divines
Ecritures16. La lectio divina est le moment o1 la lecture d’une page biblique devient
priere et transforme la vie. Elle est en outre un exercice méthodique et ordonné, et
en aucun cas fortuit, de I’écoute de la Parole dans le silence du dialogue avec Dieu.
Aucun passage de la Bible n’est exclu: la lectio divina a comme point de départ que
toute la Sainte Ecriture est porteuse d’un message du salut.

En somme, la lectio est divina non seulement parce qu’elle s’exerce sur la parole
de Dieu écrite, en maintenant avec cette parole écrite une relation spéciale, mais
aussi parce qu’elle met 'esprit du lecteur, son intelligence et son coeur en contact
avec le Pere, le Verbe et I'Esprit Saint. Elle nous place dans une optique trinitaire.
Mus par I’Esprit, nous cherchons le Christ pour contempler le Perel7.

Née dans l'antiquité des temps de la Bible hébraique, la lectio s’est consolidée
dans la communauté chrétienne primitive et s’est répandue a I’époque médiévale.
En effet, la préoccupation d’une fréquente — mieux encore, quotidienne — lecture de
I’Ecriture appartient 4 une pratique antique dans I'Eglise. Des le Illeme siecle de
notre ere, nous trouvons des témoignages de 1’exercice collectif de la lectio divina.
Origene préchait ses homélies en se fondant sur un texte de I'Ecriture, lu tout au
long de la semaine. Il y avait alors des assemblées quotidiennes consacrées a la
lecture et a I’explication de I’Ecriture. L’expérience du Maitre de Césarée de Pales-
tine apparait dans une lettre adressée a son disciple Grégoire le Thaumaturge. On
y lit: «applique-toi principalement & la lecture des divines Ecritures: car nous avons
besoin de beaucoup d’application lorsque nous lisons les livres divins de peur de
prononcer quelque parole ou d’avoir quelque pensée trop téméraire a leur sujet. En
t’appliquant a les lire avec I'intention de croire et de plaire a Dieu, frappe a la porte
de ce qui est fermé et le gardien t’ouvrira, le portier dont Jésus a dit: “celui qui garde
la porte lui ouvre” (Jn 10,3). En t’appliquant a cette lecture divine cherche avec droi-
ture et avec une confiance inébranlable en Dieu le sens des divines Ecritures caché
au grand nombre. Ne te contente pas de frapper et de chercher car il est absolument
nécessaire de prier pour comprendre les choses divines. C’est pour nous y exhorter
que le Sauveur a dit non seulement “frappez et I’on vous ouvrira”, et “cherchez et
vous trouverez” mais aussi: “demandez et I'on vous donnera” (Mt 7,7; Lc 11,9)»18.
L'objectif final, conclut Origéne en écrivant a Grégoire, est de pouvoir dire: «nous

16 DV 25.
17 Cfr. G. DE RoMa, La lectio divina, in VitaCon 25 (1989) 574.
18 Lettre de Origene a Gregoire le Thaumaturge 4, SC 148, 192-194.

503

9
o
Q

—
=3
=3




=
=
b=
©
£
(&)

Lire et faire lire la Bible

sommes devenus participants du Christ, mais nous sommes aussi devenus parti-
cipants de Dieu»19. Dans I'exhortation apparait pour la premiere fois 'expression
Beia avdyvmotg, lectio divina. 11 est fort probable que I'expression lectio divina soit
ensuite passée a I'Eglise latine & travers saint Ambroise, qui conseille de se nourrir
du Verbe céleste moyennant la lectio divina, de facon a oublier la faim (corporelle)
physiologique20.

Cette premiere facon de vivre la lectio — que nous pouvons appeler biblico-exé-
gétique — n’a pas toujours été bien accueillie par les chrétiens et a été postérieure-
ment abandonnée2!. Un parcours a travers les méthodes de lecture de la Bible dans
I'Eglise permet d’observer les différentes facettes de la lectio divina, caractéristi-
ques des périodes différentes de 1'histoire22.

En tout premier lieu, nous trouvons la «recherche de Dieu». Pour Grégoire de
Nisse, la axoloveia (la suite, le suivre) est le fil conducteur qui permet d’étre constam-
ment & la recherche du Seigneur i travers I'Ecriture. Bien conscient de I'impossibi-
lité de pénétrer et de connaitre a fond I’essence divine par la raison, Grégoire sait
cependant harmoniser, dans sa méditation personnelle, les efforts de la raison et de
la foi dans sa quéte patiente et persévérante de la vérité. Il s’établit ainsi une relation
entre la réalité divine et la capacité réceptive de ’homme dans la lecture biblique.

Augustin affirme que la vie du véritable chrétien est, dans son intégralité un
«saint désir»23, tandis que Grégoire le Grand souligne que ce désir ne s’accomplit
que rarement. Ce qui stimule alors I'ardeur de la charité et dilate le coeur24.

Une deuxieme phase de la lectio est celle qui devient priere, spécialement dans
le silence du désert. Pour les ermites comme Antoine, Jean Climaque ou Romual-
do, la lectio divina signifie un chemin de I'esprit que 1'on doit vivre de toutes ses
forces jusqu’a atteindre I'union avec Dieu. Jean Climaque emploie, pour la décrire,
le terme cuvovcia, parole qui indique généralement I'union de deux personnes et qui
n’est pas du tout étrangere a 'expérience de I'intimité amoureuse; la lecture de la

19 Ibid., 195.

20 «Quasi homo conmune sibi arcessit auxilium ut divince pabulo lectionis intentus famem corporis necle-
gat». S. AMBROISE, Expositio in Luc. 1V, 20, CSEL 32, 149.

21 ORIGENE, Homélies sur la Genése X, 1, SC 7bis, 254.
22 Cfr. M. MasiNI, La «lectio divina», Cinisello Balsamo 1996, 105-157.

23 Cfr. S. AuGusTIN, Commento all’Epistola ai Parti di san Giovanni IV, 6, in Opere di Sant’Agostino, Roma
1968, 1716.

24 «Scriptura sacra videlicet, quem spiritaliter replet, amoris igne succendit». S. GREGOIRE MAGNE, Commen-
taire sur le Cantique des Cantiques, Préface 5, CCL 144, 7-8.

504



Bernardo Estrada

Bible doit conduire a cette fin. Ainsi donc, la lectio et la oratio constituent — comme
I’avaient déja vécu Origene, Jérome et Cyprien — ’aspect fondamental de I'union
mystique, du dialogue avec Dieu.

Un troisieme aspect de la lectio est la lecture assidue des cénobites. Ils ajoutent
la caractéristique de la vie commune a I'isolement (éloignement) de la société. Pa-
come et Basile ont ouvert un sillon fécond, emprunté par la suite par Jean Cassien
et Paladio. Priere et lecture communautaire, se relayant dans la vie de ces anciens
spécialistes de I'Ecriture, ont purifié et ont fortifié leurs Ames, mues déja par le désir
de Dieu.

Divers moyens sont proposés. A coté d’une lecture individuelle, on suggere une
lecture en groupe. Le texte conciliaire souligne que la priere doit accompagner la
lectio, car elle est la réponse a la Parole que Dieu nous donne dans I’Esprit. «De
nombreuses initiatives pour une lecture communautaire ont été pris par le peuple
chrétien et on ne peut qu’encourager ce désir d’'une meilleure connaissance de Dieu
et de son dessein de salut en Jésus Christ a travers les écritures»25.

Dans la lectio divina, le trésor accumulé de 'exégese conflue dans la vie ordi-
naire du peuple de Dieu a travers les differents modes de rapprochement, partant de
I’apport scientifique jusqu’a la divulgation. La lecture du texte proprement dit est le
point de départ dans I’ascension vers une meilleure compréhension du texte.

Le premier niveau n’est pas seulement celui de la lecture mais aussi de 1’attente,
la lectio. Puis la question et I’étude du texte méme, la meditatio, qui suit (son cours
normal), sa «juste vie», dans une confrontation avec la théologie biblique et I’ensei-
gnement de I'Eglise26. Elle conduit & désirer et a prier, I'oratio. Il faut attendre aussi
la compréhension véritable de la parole dans le texte et la mise en pratique dans la
ligne de I'accomplissement des Ecritures (operatio), tandis qu’on la concoit comme
une grace du Dieu vivant qui parle par le moyen des lettres divines (contemplatio).

Toutes ces étapes s’appuient logiquement sur une authentique exégese?7?, en ac-
cord avec les circonstances et la culture de celui qui s’y exerce.

25 IBE, IV.C.2.
26 Cfr. C. M. MARTINI, La Bibbia nella vita del credente, 112.

27 Cfr. HUGUE DE SAINT VICTOR, Six opuscules spirituels, SC 155, 46. L’auteur considérait en effet ces cing
niveaux: lectio, meditatio, oratio, operatio, contemplatio. Selon G. bE Roma, La lectio divina, in VitaCon
25 (1989) 570, la présentation de la lectio en quatre moments est 'ceuvre de Guigo le Chartreux, et ces
moments seraient: lectio, meditatio, oratio, contemplatio. En réalité la meditatio et la oratio peuvent étre
considérées comme deux moments de la priere.

505

9
o
Q

—
=3
=3




=
=
b=
©
£
(&)

Lire et faire lire la Bible

3. De la lectio au sens

Saint Thomas rappelle que la tiche du bon interprete n’est pas celle de considé-
rer les paroles du texte, mais son sens28. Pour tirer profit de la lectio divina, il faut
avant tout qu’elle soit conforme au texte29. Le sens littéral de 1’écriture est celui qui
a 6té exprimé directement par les auteurs humains inspirés30. «Etant le fruit de
I'inspiration, ce sens est aussi voulu par Dieu, auteur principal. On le discerne grace
a une analyse précise du texte, située dans son contexte littéraire et historique»31.

L’analogie entre le mystere de I'Incarnation et celui de la parole révélée n’est
pas, dans sa formulation, une nouveauté. Le Pape Jean Paul II en parle dans le texte
qui sert d’introduction au document L’interprétation de la Bible dans [’Eglise32. A
I'image de la personne du Verbe incarné qui possede deux natures, divine et hu-
maine — on peut ainsi affirmer qu’il est vrai Dieu et vrai homme -, la sainte Ecriture
est aussi a la fois parole de Dieu et parole des auteurs humains. Méme si le Verbe a
assumé les limitations de la nature humaine pour nous révéler le mystere divin, Dieu
a décidé de se faire connaitre a '’humanité en utilisant le langage de cette derniere.
Par conséquent, pour comprendre la Parole de Dieu dans I'Ecriture, il faut avant tout
la considérer comme expression humaine. Un «saut spirituel», qui ne prendrait en
considération cette vérité, n’est pas possible.

Ce fait implique trois caractéristiques:

1) Le role littéraire des auteurs/éditeurs dans la composition des livres sacrés. En
effet, les livres existent grace a leur effort intellectuel et littéraire. Nous devons
par conséquent connaitre les modes d’expression de leur temps et lieu, et ne

28 «Officium est enim boni interpretis non considerare verba sed sensum». S. THOMAS D’AQUIN, In Matthceum
XXVIL, I, n. 2321, Torino-Roma 1951, p. 358.

29 «Nulla confusio sequitur in sacra scriptura, cum omnes sensus fundentur super unum, scilicet litteralem;
ex quo solo potest trahi argumentum». S. Thomas d’Aquin, S.7h. I, q. 1, a. 10, ad 1.

30 On remarque I’évolution a partir de la classique intentio auctoris vers une plus large expressio auctoris
qui, sans méconnaitre son intention, se détache de I'intellectualisme et du psychologisme de I’hagiogra-
phe pour entrer dans une compréhension plus large du texte en tant que communication objective de
signification. Le barycentre se déplace de la subjectivité de I'auteur et du processus mental que génere
le texte, «vers le produit littéraire, vers le texte lui-méme». R. ViGNoLO, Questioni di ermeneutica, in G.
GHIBERTI, F. MosETTO, L'interpretazione della Bibbia nella Chiesa, Leumann (Torino) 1998, 283.

31 IBE, II.B.1.c. Pour OriGENE Homélies sur la Genese 11, 6, SC 7his, 106, le lecteur doit chercher dans la
«leerte» du texte biblique la «premiere compréhension», et I'exégete la «premiere interprétation».

32 Cfr. IBE, Allocution de sa Sainteté le Pape Jean Paul II, 6. Vid Pt XII, Divino Afflante Spiritu, EB 559 et
DV 13, qui améliore et élargit la formulation de I’encyclique.

506



Bernardo Estrada

pas non plus perdre de vue que tout ce qu’ils racontent n’a pas la méme valeur
théologique.

2) La nature historique du processus de rédaction de I'Ecriture. «La Bible, en ef-
fet, ne se présente pas comme une révélation directe de vérités intemporelles,
mais bien comme I’attestation écrite d’une série d’interventions par lesquelles
Dieu se révele dans I'histoire humaine»33. Les livres bibliques répondent aux
circonstances historiques particulieres, sous forme de pensée et d’expression
propres a une période déterminée de I’humanité. On doit donc connaitre les
modeles intellectuels des auteurs et les circonstances d’édition pour capter leur
message, tout en sachant que ce qu’ils ont écrit, est, au moins en partie, histo-
riquement conditionné.

3) Les limitations propres des hagiographes. L’auteur divin n’élimine pas les
défauts ou les erreurs des auteurs/éditeurs humains au moment d’écrire la
Bible. 1l est donc nécessaire de mener une étude approfondie sur la vérité de
la sainte Ecriture sans prétention d’une absolue précision scientifique sur les
détails historiques ou sur les questions purement scientifiques. Il faut avant
tout chercher les différentes raisons — normalement de caractere religieux — qui
ont poussé I'auteur a écrire ce qu’il a écrit.

L’analyse des sources et de la personnalité des auteurs bibliques fait partie de
I’ensemble des méthodes historico-critiques, qui illuminent, par leur vision diachro-
nique, le dynamisme historique et la riche complexité de la Sainte Ecriture. S’il est
certain que dans I’exégese catholique de la premiere moitié du XXeme siecle, on con-
sidérait ces méthodes avec une certaine réserve, étant conscient du postulat philo-
sophique de certains de leurs principes fruit de la pensée des siecles immédiatement
antérieurs34, on constatait aussi un important progres dans 1’étude et ’analyse des
textes bibliques, spécialement dans leur confrontation avec les cultures des peuples
de 'antique orient, pour ne pas parler de ’aide apportée par les techniques littérai-
re-rédactionnelles a la connaissance et a I’approfondissement de la parole inspirée.

L’Encyclique Divino Afflante invitait les exégetes a en faire usage dans la recher-
che du sens littéral de I'Ecriture. Il s’agit d’une tiche essentielle de I’exégese et, pour
remplir cette tache, il est nécessaire de déterminer le genre littéraire des textes35, ce
qui s’effectue a l'aide de la méthode historico-critique.

33 IBE, Conclusion.

34 Cfr. J. RATZINGER, L’interpretazione biblica in conflitto, in 1. DE LA POTTERIE (ed.), L’esegesi cristiana oggi,
Casale Monferrato 1991, 111-114.

35 Cfr. Enchiridion Biblicum, 560.

507

9
o
Q

—
=3
=3




=
=
b=
©
£
(&)

Lire et faire lire la Bible

La méthode historico-critique, utilisée de facon objective, n’implique en soi
aucun a priori. «Si son usage s’accompagne de tels a priori, cela n’est pas di a la
méthode elle-méme, mais a des options herméneutiques qui orientent I'interpréta-
tion et peuvent étre tendancieuses»36.

Face a l'effort fourni et aux résultats obtenus par ’analyse historico-critique de
la parole révélée, on ne doit pas oublier que I’exégese catholique est consciente du
fait que La Bible nous est parvenue a travers un long processus évolutif, sachant en
méme temps que la forme finale du texte est 'expression de la parole de Dieu. Par
conséquent il ne serait pas correct de se concentrer sur les sources sans dédier une
attention a la forme finale du texte et au contenu de son message. L’équilibre syn-
chronie-diachronie est un bon guide dans I'interprétation de la Bible. «A la tendance
historicisante qu’on a pu reprocher a I’ancienne exégese historico-critique, il ne fau-
drait pas que succede I’exces inverse, celui d’un oubli de I'histoire, de la part d’'une
exégese exclusivement synchronique»37. Il faut rejeter également une reconstruction
hypothétique en lieu et place du texte inspiré: cette méthode se montre parfois in-
suffisamment attentive a I’aspect dynamique de la signification et aux possibilités de
développement du sens. «Lorsqu’elle ne va pas jusqu’a 1’étude de la rédaction, mais
s’absorbe uniquement dans les problémes de sources et de stratification des textes,
elle ne remplit pas complétement la tiche exégétique»3s.

«Cette méthode, dit Benoit XVI, n’épuise pas le travail d’interprétation pour ceux
qui voient dans les écrits bibliques la Sainte Ecriture et qui la croient inspirée par
Dieu»39. 1l est certain que le sens biblique ne s’épuise pas dans ce que les auteurs
humains ont dit consciemment. Si la Dei Verbum insiste sur I’effort pour «rechercher
ce que les hagiographes ont eu réellement l'intention de nous faire comprendre,
ce qu’il a plu a Dieu de nous faire connaitre par leur parole», le méme document
conciliaire précise ensuite: «mais comme I’Ecriture Sainte doit étre lue et interpré-
tée avec le méme Esprit qui I’a fait écrire, pour découvrir correctement le sens des
textes sacrés, il ne faut pas donner une moindre attention au contenu et a I'unité de
I’Ecriture tout entiére, compte tenu de la Tradition vivante de I'Eglise tout entiere,
et de I'analogie de la foi»40. L’interprétation catholique doit employer aussi bien les

w

6 IBE, .LA.4.

7 Cfr. IBE, LA4.f.

38 IBE, Conclusion.

9 BENoIT XVI, Jésus de Nazareth, Paris 2007, 14s.
40 DV 12.

w

508



Bernardo Estrada

principes scientifiques qui permettent de mieux expliquer que les principes positifs
qui permettent d’étudier la Bible comme tout autre message humain, que les prin-
cipes théologiques ou spirituels qui permettent de percevoir avec les yeux de la foi
ce qui n’apparait pas de facon évidente dans la littéralité du texte4l. L’interprétation
dans la Tradition biblique et dans la Tradition de 1'Eglise éclaire les divers aspects
du probleme d’interprétation de I’Ecriture; c’est ce que tend & ignorer la méthode
historico-critique42.

Le fait que 'Fglise ne considere pas la Bible simplement comme un ensemble
de documents historiques concernant ses origines, mais «l’accueille comme Parole
de Dieu qui s’adresse a elle, et au monde entier, dans le temps présent»43, impli-
que comme conséquence pratique I'actualisation de ce qui est permanent. «Pour
manifester la portée qu’ils ont pour les hommes et les femmes d’aujourd’hui, il est
nécessaire d’appliquer leur message aux circonstances présentes et de 1’exprimer
dans un langage adapté & I’époque actuelle»44. Evénements, personnages et textes,
spécialement de ceux de I’Ancien Testament, sont médités dans la lectio divina dans
le contexte du discours unique et unitaire développé dans I'Ecriture: le cadre com-
plet de I’histoire du salut et son apogée dans le Christ45.

Le processus historique qui débouche naturellement sur le salut offert par le Fils
de Dieu incarné tient compte de deux principes fondamentaux:

— Premierement, Dieu a inspiré tout ce que contiennent aussi bien I’Ancien que
le Nouveau Testament, étant leur auteur principal. Par conséquent, les actions
réalisées et les paroles prononcées s’unifient organiquement, malgré leur dissé-
mination dans le temps; et il en est ainsi par le fait d’avoir une méme origine et
une méme fin. L’ceuvre divine en faveur de son peuple, racontée dans I’Ancien
Testament, trouve son plein accomplissement dans le Nouveau Testament.

— Le second principe — presqu’une conséquence du premier — concerne les réa-
lités de I'ancienne alliance. Ces réalités sont images et figures de la nouvelle
alliance. Une exégese théologiquement correcte suppose aussi bien le dévelop-
pement de ’histoire du salut qui conflue dans I’événement «Jésus Christ», que
I'interprétation du texte biblique a partir de la typologie.

41 «Pectus Iesu Sacra Scriptura est, quia sicut in pectore cor, et in corde vita est, sic latet in Sacra Scriptura
spiritualis ille sensus ex quo vivificatur homo et reviviscit intrinsecus». Goprrol bE AbMoONT, Homilice domi-
nicales LI; PL 174, 339.

42 Cfr. M. A. TABET, Introduccion general a la Biblia, Madrid 2003, 454.
43 IBE, IV.
44 IBE, IV.A.1.

45 Cfr. N. LoHFINK, Esegesi biblica in cambiamento, Brescia 1973, 158-183.

509

9
o
Q

—
=3
=3




=
=
b=
©
£
(&)

Lire et faire lire la Bible

Quiconque s’enferme dans une notion étroite, historiciste du sens littéral, est in-
capable de saisir le sens dynamique des textes bibliques qui, a un autre niveau de
compréhension, permet de reconnaitre en eux une continuité profonde.

On doit souligner le sens spirituel, a savoir «le sens exprimé par les textes bibli-
ques, lorsqu’on les fit sous I'influence de I’Esprit Saint dans le contexte du mystere
pascal du Christ et de la vie nouvelle qui en résulte»46. Sa relation avec le sens lit-
téral, spécialement dans I’Ancien Testament, est évidente, sinon on ne saurait pas
parler de ’accomplissement I’Ecriture, de la réalisation de I’événement pascal com-
me le point saillant de l'intervention divine dans I’histoire d’Israél au bénéfice du
genre humain. Nous pouvons dire avec De Lubac que I’Ecriture interprétée dans
I'Eglise sous I'illumination de I’Esprit Saint est cette base qui soutient toute 1’écono-
mie traditionnelle47.

La caractéristique du Nouveau Testament est d’étre lié au témoignage de I’An-
cien Testament, lequel se comprend maintenant comme une unité et une totalité
significative. L’ensemble de I'Ecriture appartient au nouveau peuple de Dieu4s. Tou-
te interprétation biblique doit étre jugée sous ce critere de concorde, sous peine de
demeurer en dehors de la logique de son herméneutique49. Tout en reconnaissant
I'unité, il faut cependant respecter aussi la diversité des deux Testaments, leur pro-
pre fonction historique, et éviter de les confondre.

Ce pour cela que si le Christianisme posseéde un livre — comme c’est le cas pour le
Judaisme et I'Islam —, ce n’est pas une religion de livre50. Le christianisme est avant
tout la religion de la parole, non seulement orale, écrite et muette, mais aussi de la
Parole incarnée et vivante5l. Toute lectio divina authentique est christocentrique,
christologique, christique, c’est-a-dire orientée nécessairement vers le mystere du
Christ.

Au matin de la Pentecote, Pierre s’adresse aux juifs de Jérusalem et de la dias-
pora avec les paroles du prophete Joél: «Apres cela je répandrai mon Esprit sur
toute chair. Vos fils et vos filles prophétiseront, vos anciens auront des songes, vos
jeunes gens, des visions. Méme sur les esclaves, hommes et femmes, en ces jours-

46 IBE, II.B.2.

47 Cfr. H. pE LUBAC, La Révélation divine, Paris 19833, 162.

48 Cfr. A. DuLLES, The Craft of Theology: From Symbol to System, New York 1992, 73-76.
49 Cfr. J. RATZINGER, L’interpretazione biblica in conflitto, 105.

50 Cfr. CCC, 108.

51 Cfr. S. BERNARD, In laudibus Virginis Marice hom. 4,11, in Sancti Bernardi Opera omnia IV, Roma 1966,
57; H. bk LuBAc, Exégeése médiévale 11/1, Paris 1961, 197.

510



Bernardo Estrada

la, je répandrai mon Esprit. Je produirai des signes dans le ciel et sur la terre»52.
Le prophéte se réfere a I’épisode raconté dans le livre des Nombres, quand 1’Esprit
du Seigneur descend sur les soixante-dix anciens choisis pour aider Moise dans le
gouvernement du peuple. Ils ont commencé a prophétiser. Ensuite, il est dit qu’Eldad
et Medad, qui étaient restés au camp, prophétisaient aussi. Devant la demande de
Josué de les en empécher, Moise lui répondit: «Serais-tu jaloux pour moi? Ah! Puisse
tout le peuple de Yahvé étre prophete, Yahvé leur donnant son Esprit!»53.

La relecture du livre des Nombres se réfere au temps messianique comme celui
dans lequel tout le peuple prophétisera, parce que I’Esprit sera descendu sur les
jeunes et les anciens, le temps de la plénitude désiré par Moise et contemplé par Joél
dans une vision du futur.

Quant a Pierre, il fait une relecture de Joél en précisant que ce temps s’est accom-
pli. Le don des langues est pour ’apotre le symbole qui indique I’accomplissement de
la prophétie, I'actualisation du texte, I’effusion de I'Esprit. Cependant, son discours
ne s’arréte pas a signaler le don prophétique comme manifestation du temps salvi-
fique. Il cite, en effet, le texte de Joél et il conclut en parlant des prodiges dans le ciel
et sur la terre. La derniere relecture comprend, pour ainsi dire, une seconde partie
lue a la lumiere des miracles réalisés par Jésus Christ. Il n’est pas seulement ques-
tion des tépartoa, prodiges, mentionnés par le prophete, mais des miracles, dvvauerg,
et des signes onpelo, qui sont le fruit de son pouvoir. Parmi ceux-ci, on signale sa
résurrection, en vainquant la mort et en évitant la corruption du sépulcre.

Cette double relecture et actualisation — on rencontre déja des précédents dans la
communauté du désert de Judée — me semblent un bon point de départ pour I'inter-
prétation de I'Ecriture in sinu Ecclesiae. En plus de la culture scientifique moderne,
on a recourt a la tradition religieuse d’Israél et de la communauté chrétienne pri-
mitive54. Les passages bibliques, s’appuyant a leur tour sur des textes antérieurs a
I’Ecriture — pour approfondir leur signification ou affirmer leur accomplissement55
— constituent, d’une part, le fondement de I'unité interne de la Bible, et d’autre part,
ils soulignent le dynamisme herméneutique qui se manifeste dans la parole inspirée
et se perpétue dans la vie méme de I’Eglise.

I

2 J1 3,1-3; cfr. Act 2,17-19a.
3 Nom 11,29.

54 Cfr. Act. 2,22-36.

5 Cfr. IBE, IILA.1.

w1

@

511

9
o
Q

—
=3
=3




=
=
b=
©
£
(&)

Lire et faire lire la Bible

4. Jésus Christ, centre de I’Ecriture

C’est sur cette coincidence que repose la pratique de la lectio divina, qui enrichit
la spiritualité chrétienne — laquelle est essentiellement une imitatio Christi — spi-
ritualité d’'une dialectique du texte et de I’expérience. La lecture biblique conduit
au Christ. Saint Augustin a fixé de fagon incisive et claire ce qui le poussait a aller
de I’avant dans son long chemin intellectuel et spirituel: «dans les livres, dit-il, je
cherchais les trésors de la sagesse et de la science du Christ»56. Avec saint Jérome,
on peut ajouter que «la méconnaissance des Ecritures est la méconnaissance du
Christ». La conviction présente dans 'Eglise deés son début, et recueillie par 'exégese
du moyen-age, est que toute I'Ecriture trouve dans le Christ son contenu, sa vérité
et son objectif57. Toute I'Ecriture, aussi bien ’Ancien que le Nouveau Testament,
est orientée vers le Christ58. Pour Luther, le critere d’inspiration et de canonicité
des livres bibliques était de faire voir le Christ, qu’ils le montrent, qu’ils poussent le
lecteur vers le Christ: was Christum treibt59, pour le dire avec ses mots. Et ¢’est ainsi
que la Parole s’est incarnée. Le Christ nous offre la clé de lecture des Ecritures.

Les paroles initiales de 'Evangile selon saint Jean, «le Verbe était en Dieu et le
Verbe était Dieu»60, sont une bonne maniere de contempler la réalité christologique
dans les livres sacrés. Le texte sacré ne contient pas seulement les paroles pronon-
cées par le Verbe incarné — dans certains passages des évangiles, on peut en effet dé-
couvrir la ipsissima vox Iesu®! — mais aussi la révélation de Dieu aux hommes. Pour
le chrétien, sa relation avec I'Ecriture — toujours dans une attitude de vénération, de
fidélité, d’amour — et sa connaissance constituent une nécessité vitale62. Ainsi quand
nous lisons la Bible, nous avons devant les yeux, comme dans un miroir, le Fils de

56 S. AUGUSTIN, Confesiones XI, 2, 4, CCL 27, 196.

57 «Omnis divina Scriptura unus liber est. Et ille unus liber Christus est, quia omnis divina Scriptura de
Christo loquitur et omnis divina Scriptura in Christo impletur». HUGUE DE SAINT VICTOR, De archa Noe mo-
rali et mystica 11, 7, CCCM 176, 46.

58 «Tota Sacra Scriptura, tam novi quam veteris testamenti, ad solum respicit Christum». GopFRroI DE AD-
MONT, Homilice dominicales XV; PL 174, 108.

59 M. LUTHER, Werke, WA 39,147. Vid M. MasinI, Lectio divina, 80-83.
60 Jn 1,1.
61 Cfr. J. JEREMIAS. La derniere cene. Les paroles de Jésus, Paris 1972, 238-240.

62 Cfr. JEAN PauL 11, Litt. Ap. Patres Ecclesiae, EV 7, 39.

512



Bernardo Estrada

Dieu lui-méme63. Saint Ambroise affirmait: «les écritures qui nous sont transmises
sont le Corps (du Fils de Dieu)»64. Elles nous permettent d’entrer en un contact inef-
fable avec la divinité.

Ce fait de se trouver dans la sphere divine met le lecteur en relation non seule-
ment avec le Verbe mais aussi avec I’Esprit, qui «a laissé des traces de sagesse dans
toutes les écritures, mémes des traces minimes»65. Dans la lectio divina, on invoque,
affirme Grégoire le Grand, la présence de I’Esprit, et Lui-méme répond en nous don-
nant la sapientia%6. En plus cette sagesse conduit & donner au lecteur I’«intelligence»
du Christ, en partageant les mémes sentiments du Christ et les désirs de I’Esprit:
«C’est par le Christ que nous recevons I’Esprit, et celui-ci nous communique la pro-
pre pensée du Christ»67. Les textes naissent dans le contexte de 'autorévélation
de Dieu, «ils naissent de I’Esprit Saint, par la force duquel a lieu et se comprend la
révélation; I’Esprit fait que I’hnomme prend conscience du Christ; il fait que ’homme
croyant, aimant et vivant dans le Christ s’accroche a lui, le fasse sien, soit convaincu
de Lui, le réalise dans sa vie. L’Ecriture est 'ceuvre du Prneuma du Christ»68.

L’Incarnation du Verbe et le mystere pascal du Christ mort-ressuscité et intronisé
ala droite du Pere comme Seigneur et donneur de I’Esprit, constituent le point culmi-
nant de la révélation et aussi, par voie de conséquence, de la lecture biblique69.

Toute la Bible trouve alors son point de convergence et de continuité dans la
personne et dans la vie de Jésus Christ. Le Christ lui-méme trace dans I'’Evangile
le chemin vers l'intelligence des Ecritures, chemin qui conduit & sa personne et &
sa mission, et explique souvent les textes les moins clairs. Dans d’autres occasions,
Jésus Christ justifie son comportement en faisant voir qu’ainsi s’accomplissent les
oracles prophétiques. A propos de sa familiarité avec les publicains et les pécheurs,
il dit: «Allez donc apprendre ce que signifie: ¢’est la miséricorde que je veux, et non

63 «Cum igitur Scripturam sanctam legimus, Verbum Dei tractamus, Filium Dei per speculum et in &nigma-
te prae oculis habemus». RUPERT DE DEUTZ, De sancta Trinitate et operibus eius, XXXIV-XLIIL: De operibus
Sipiritus Sancti I, 6, CCCM 24, 1827. Cfr. M. MasinI, Lectio divina, 171.

64 «Corpus eius traditiones sunt scripturarum». SAINT AMBROISE, Expositio in Luc VI, 33, CSEL 32, 245.

65 Cfr. ORIGENE, Selecta in psalmos 4; PG 12, 1081.

66 «Unde et Spiritus sapientie mobilis describitur, ut per hoc quod nusquam deest, ubique nobis occurrere
designetur». S. GREGOIRE MAGNE, Moralia in Job XXIX, 12, 24; CCL 143B, 1450.

67 Cfr. L. CERFAUX, Le Christ dans la théologie de saint Paul, Paris 1954, 220.
68 R. GUARDINIL, Sacra Scrittura e scienza della fede, in 1. DE LA POTTERIE (ed.), L’esegesi cristiana oggi, 62.

69 Cfr. M. MasiNI, Lectio divina, 177.

513

9
o
Q

—
=3
=3




=
=
b=
©
£
(&)

Lire et faire lire la Bible

le sacrifice»79. 1l fait, & des nombreuses occasions, allusion aux textes qui trouvent
leur signification dans sa vie et dans son ministere, en les invitant a chercher dans
I'Ecriture: «n’avez-vous pas lu... ?»71. Il reproche aux disciples leur compréhension
limitée72; ou encore il leur rappelle, par exemple, la multiplication des pains73 et
leur demande: «<ne comprenez-vous pas encore?». Il sera encore plus difficile aux
disciples de comprendre la passion et mort de Jésus Christ74. Aussi, dans 1'Evangile
selon saint Jean, leur mancque de syntonie avec la parole révélée est évidente, spécia-
lement lorsque Jésus leur parle du Pere et de sa relation avec Lui75.

La rencontre de Jésus avec les disciples d’Emmaiis, apres la résurrection, est
décrite par Luc en ces termes: «Puis, commencant par Moise et parcourant tous les
prophetes, il leur interpréta dans toutes les Ecritures ce qui le concernait»76. Il s’agit
la d’'une authentique lecon d’exégese, compte tenu, entre autres choses, du verbe
employé, dieppevedey, qui n’a pas de correspondance dans le grec classique, et qui
apparait une seule fois dans la Septuaginta??. Ce verbe est utilisé dans le Nouveau
Testament, en dehors de Luc, seulement dans la Premiere épitre aux Corinthiens78
pour expliquer le charisme de I'interprétation de 'Ecriture et des langues?9. L’Evan-
géliste fait voir que Jésus commence par Moise (Tordh), continue avec les propheétes
(NVebiim) et il termine probablement avec les écrits (Ketubim), mentionnant ainsi les
trois sections traditionnelles qui composent la Bible hébraique. La méme liste ap-
parait substantiellement peu apres sur les levres de Jésus au Cénacle: «c’est bien
la ce que je vous disais, étant encore avec vous: que doit s’accomplir tout ce qui est
écrit de moi dans la Loi de Moise, les Propheétes et les Psaumes»80; les Psaumes sont

70 Mt 9,13.

71 Cfr. Mt 12,3.5.7.

72 Cfr. Mt 8,17.21; 13,13.

73 Cfr. Mc 8,21.

74 Cfr. Lc 18,34.

75 Cfr. Jn 3,10; 7,27; 8,27s; 12,16; 13,12; 14,9; 16,3; 17,23, etc.
76 Cfr. Lc 24,27.

77 Cfr. 2 Mac 1,36.

78 Cfr. 1Cor 12,305 14,5.13.27.

79 D’habitude, quand il fait allusion a I’explication d un texte, Luc préfere parler d’«ouverture» et fait usage
du verbe dwavoiyewy, un mot dont il est le seul a utiliser (7 fois sur 8 dans le NT).

80 Lc 24,44.

514



Bernardo Estrada

pris ici comme collection des Ecrits, dont ils constituent une partie significatives!.
Ces textes refletent la premiere conviction chrétienne que I'Ecriture témoigne de
facon largement diffuse le mystere du Christ et en particulier la facon dont s’est dé-
veloppée la vie de Jésus. En effet, le discours de Paul dans la synagogue d’Antioche
de Pisidies? illustre le parcours historico-salvifique, qui part de la terre d’Egypte et
culmine dans la passion, mort et résurrection de Jésus Christ comme événement
culminant du salut. Il s’agit, en fin, de la preparatio evangelica de I’Ancien Testa-
ment, que Fitzmyer appelle «lecture globale» de la Bibles3. Plus qu’'une induction
détaillée a partir du texte de I’Ancien Testament, cette conviction semble jaillir de la
communauté chrétienne primitive quand elle interprétait les textes qui anticipaient,
d’une certaine fagon, la mission de Jésus34.

9
o
Q

—
=3
=3

81 On emploie ici la figure rhétorique de la synecdoque.

2 Cfr. Hch 13,16-42.

83 Cfr. J. A. FitzmyER, The Senses of Scripture Today, in IThQ 62 (1996/97) 101.
84 Cfr. J. NoLLAND, Luke 18:35-24:53, Dallas 1993, 1205.

3

515



