RTLu XV (1/2010) 5-12

Editoriale
Non essere vittime, ma protagonisti della
globalizzazione (CV 42)

André-Marie Jerumanis —- Markus Krienke
Facolta di Teologia (Lugano)

La Caritas in veritate si confronta con i problemi specifici della «societa in via di
globalizzazione», come Benedetto XVI caratterizza le res novae del XXI secolo nella
introduzionel. Questa & caratterizzata dalla «interdipendenza di fatto tra gli uomini
e i popoli» e dalla distruzione dell’«interazione etica delle coscienze e delle intelli-
genze»2, ed ha quindi, come conseguenza sociale, la dissoluzione dei legami etici
ed umani. Tale processo sarebbe partito dai «Paesi economicamente sviluppati» ed
avrebbe caratterizzato I'intera sfera internazionale di conseguenza3. Esso consiste,
nella prospettiva sociale, nel prevalere della prospettiva tecnica e degli imperativi
impersonali dei meccanismi sociali con la conseguente sottomissione dell'uomo a
tali strutture anonime. Il problema che si verifica & che in tal modo le istituzioni
sociali sono compromesse nel loro compito primario di garantire la liberta umana;
al contrario esse diventano il suo piul grosso rischio: in questo senso, 'uomo tardo-
moderno si trova esposto sempre di pili a meccanismi nei confronti dei quali si spe-
rimenta come privato dalle sue possibilita esistenziali. Queste «esigenze obiettive»
(Sachgesetzlichkeiten), anche se sono state originate e messe in atto dall’'uomo, si
rivolgono contro la sua liberta.

Questo processo viene analizzato dalla recente enciclica non solo per I’ambito
dell’economia, anche se questo, forzato dalla recente crisi, risulta il pitt emblema-
tico sia per il suo trattamento all’interno dell’enciclica sia per la sua ricezione: «La
convinzione poi della esigenza di autonomia dell’economia, che non deve accettare
“influenze” di carattere morale, ha spinto I'uomo ad abusare dello strumento econo-

1 Cfr. CV5-7.
2 CV9.

3 Cfr. CV 33. Cfr. in merito J. RATZINGER, Europa. I suoi fondamenti spirituali ieri, oggi e domani, in: M. PERA
— J. RATZINGER, Senza radici. Europa, relativismo, cristianesimo, islam, Milano 2004, 47-72, qui 58s.



Editoriale: Non essere vittime, ma protagonisti della globalizzazione (CV 42)

mico in modo persino distruttivo. A lungo andare, queste convinzioni hanno portato
a sistemi economici, sociali e politici che hanno conculcato la liberta della persona
e dei corpi sociali e che, proprio per questo, non sono stati in grado di assicurare la
giustizia che promettevano»4.

La prospettiva dell’enciclica, quindi, ¢ piu ampia del solo aspetto economico e
considera in generale la riduzione della dimensione dell’'uomo ad uno sviluppo pro-
grammabile con imperativi tecnico-sistemici, ad uno sviluppo che viene definito puro
progresso (economico e tecnico in generale) ma che non considera la sua sostanza
umana e personale, nella prospettiva della quale esso diventa vocazione ossia vero
sviluppo umano. Come formula I’enciclica, 'uomo sotto I'imperativo tecnico-sistemi-
co, si sperimenta come «vittima», non come «protagonista» della globalizzazione: la
chiave per rendere giustizia all'uomo non e 'organizzazione tecnicamente perfezio-
nata, non consiste in sistemi perfettamente funzionanti, ma ¢ appunto la vocazione.
Per questo, la risposta della Dottrina sociale della Chiesa non & «tecnica»; la Chiesa
«non ha soluzioni tecniche da offrire»>5.

Siccome la «opzione per i poveri» costituisce la cartina da tornasole per la Dottri-
na sociale della Chiesa, anche la recente enciclica la tematizza, pur non menzionan-
dola esplicitamente: i poveri non costituiscono un gruppo di persone tecnicamente
da «organizzare» e «gestire», non sono un «fardello», ma devono essere conside-
rati, nella prospettiva della «vocazione», come una «risorsa»6. L’ingiustizia sociale
non si rivela quindi nella disuguaglianza materiale di per sé, ossia al livello della
distribuzione dei beni materiali che & tecnicamente «organizzabile» e «gestibile»,
ma soprattutto perché in questa prospettiva materialistica I'imperativo sistemico-
tecnico sostituisce la dimensione personal-etica della «dignita» e della «liberta» del
singolo?. Mentre nelle encicliche ‘classiche’ dalla Rerum novarum alla Centesimus
annus questo «perfettismo» fu declinato in chiave politica, Benedetto XVI lo applica
agli sviluppi tardo-moderni della «globalizzazione». In tale contesto, non e piu un
sistema politico (il socialismo) nel quale viene scoperto il rischio della «dignita» e
della «liberta» dell'uomo, ma tale rischio ormai parte dai sistemi dell’economia e
della tecnica.

Ricordiamo che & stato gia Antonio Rosmini ad avvertire da questo «perfettismo»:
«[ill perfettismo, cioe quel sistema che crede possibile il perfetto nelle cose umane, e

4 CV34.
CV9; cfr. GS 36, OA 4, CA 43.
6 CV35.

o

7 Cfr. RATZINGER, Europa, 58s., 67-72.



André-Marie Jerumanis — Markus Krienke

che sacrifica i beni presenti [cioe la dignita umana] alla immaginata futura perfezio-
ne, e un effetto dell’ignoranza. Egli consiste in un baldanzoso pregiudizio, pel quale
si giudica dell’'umana natura troppo favorevolmente [...]. In certo ragionamento io
parlai del gran principio della limitazione delle cose e ivi dimostrai, CHE VI SONO DE’
BENI LA CUI ESISTENZA SAREBBE AL TUTTO IMPOSSIBILE SENZA L’ESISTENZA DI ALCUNI MALI»S.
Non & forse proprio questa dimensione della limitazione dell'uomo e dell’impossibi-
lita di un’organizzazione moralmente perfetta che viene negata dall’“ideologia” del
perfetto sistema economico e della tecnica? L’“ideologia” della perfettibilita tecnica
sacrifica 'uomo allo sviluppo diventato solo progresso. Al di la di questa “tecniciz-
zazione” dell’ambito sociale e della messa a rischio della liberta umana, Benedetto
XVI prospetta la strategia per riscoprire e per recuperare la prospettiva del «vero
sviluppo umano» che esige pero un atteggiamento che dia spazio all'uomo e alla sua
liberta per essere compresa come «vocazione»: questa dimensione viene sviluppata
soprattutto per 'ambito interpersonale dove 'imperativo “tecnico” si esprime in ter-
mini economici. A tal punto il Papa sottolinea che la «logica» dell’economia, il «con-
tratto», deve essere fondata ed integrata con quella dimensione che & 'uomo nel suo
essere fratello e Figlio di Dio: queste due dimensioni vengono espresse dalla realta
del «dono» e del «perdono» — entrambi aspetti che la «logica» dell’economia come
imperativo tecnico delle relazioni interpersonali non riesce a cogliere. Tale dimensio-
ne si schiude appunto non per un atteggiamento controllabile e perfezionabile come
prevedono i sistemi sociali, ma per quei momenti spontanei nei quali 'uomo scopre
I’'«eccedenza» e il «principio di gratuita» come momenti della rivelazione del «vero
umano» in chiave di «verita e carita». Percio ’appello del Papa ad essere attenti alla
«carita» riapre gli spazi per la giustizia e la liberta negli ambiti ormai pervasi dalla
tecnicizzazione ed economicizzazione. Soprattutto vengono trattati, dall’enciclica, gli
ambiti dell’economia, dell’ambiente e dei mass media. In questo senso & chiaro che
la prospettiva aperta dall’enciclica non consiste in «ricette solamente social-tecni-
che, ma solo [in] un ripensamento cultural-antropologico»9.

Da enciclica sociale, la Caritas in veritate si basa sulla domanda quale prospet-
tiva deriva dalla dignita dell’'uomo e dall'immagine cristiana dell’'uomo per le res
novae del tempo. Analogamente, quindi in chiave di “differenza nella continuita”10,

8 A. RosMmINI, Filosofia della politica, a c. di M. d’Addio, Roma 1997, 104s. Cfr. il rispecchiamento di questa
definizione nell’affermazione dell’enciclica: «La convinzione di essere autosufficiente e di riuscire a elimi-
nare il male presente nella storia solo con la propria azione ha indotto I'uomo a far coincidere la felicita
e la salvezza con forme immanenti di benessere materiale e di azione sociale» (CV 34).

9 L. Roos, Die Enzyklika - ein «Schrottpapier»?, in http://www.christliche-sozialethik.de/aktuelles.html;
(consultato il 17.02.2010), 1-4, qui 1.

10 Cfr. cv12.



Editoriale: Non essere vittime, ma protagonisti della globalizzazione (CV 42)

all’antisocialismo e all’anticostruttivismo delle encicliche dalla Rerum novarum alla
Centesimus annus, la Caritas in veritate, rifacendosi alla Populorum progressio, ini-
zia una riflessione su liberta e dignita umana che focalizza il potere impersonale e si-
stemico dei sistemi sociali internazionali, soprattutto dei mercati e dell’ordinamento
economicoll. In questo contesto risulta decisivo che il giudizio della Populorum pro-
gressio sulla «dittatura economica»12 non e stata ripresa e che anzi il mercato riceve
un elogio a pari livello della Centesimus annus, ma Benedetto XVI avverte allo stesso
momento anche in modo pil insistente dai pericoli dell’economicizzazione della vita
umana per cui la logica del mercato deve essere integrato con quella del «dono».

Con queste considerazioni iniziali & prospettato allo stesso momento lo svilup-
po dei contributi di questo numero della nostra Rivista: I’approfondimento tematico
dell’enciclica viene svolto dagli Articoli di Markus Krienke!3, André-Marie Jeruma-
nis'4 e Roberto Ruozil5 che trattano questa prospettiva sistematica a partire dalla
comprensione del «nuovo paradigma» che Benedetto XVI introduce, mantenendo la
piena continuita con la tradizione della Dottrina sociale della Chiesa. Questo nuovo
«paradigma» ha due conseguenze centrali proprio nel campo della bioetica e del-
I’economia: sono questi infatti i due ambiti centrali in cui il Papa individua le crisi del
nostro tempo e nei quali si realizza la sua interpretazione generale della globalizza-
zione e della tarda modernita. La bioetica viene trattata da lui in tante occasioni, e
sempre egli ricorre all'importanza di introdurre, tramite una riconsiderazione per-
sonalistica del diritto naturale, la prospettiva umana ed etica in questo ambito che
ormai ¢ dominato dalle necessita della tecnica e non pit dalla vocazione dell’'uomo.
L’economia, poi, & quella parte dell’enciclica che a buone ragioni finora ha suscitato
il maggiore interesse in quanto si cerca di capire quale strategia di risposta all’attua-
le crisi il Papa ricava dalla sua analisi del sistema economico e dalla sua interpreta-
zione tardo-moderna della Dottrina sociale della Chiesa.

I Contributi di questo numero si occupano, poi, di due ulteriori dimensioni im-
portanti dell’enciclica. Essi non trattano dei momenti fondativi dell’enciclica ma di

11 N. GorpscHMIDT — A. HaBIscH, Was die Wirtschaft vom Papst lernen kann?, in: Frankfurter Allgemeine
Zeitung, 12. Februar 2010, 14.

12 PP 59.

13 Professore associato di Etica sociale cristiana e di Dottrina sociale della Chiesa presso la Facolta di Teo-
logia di Lugano; Direttore della Cattedra «Antonio Rosmini».

14 Professore ordinario di Teologia morale presso la Facolta di Teologia di Lugano; Direttore del Centro
Studi Hans Urs von Balthasar.

-
=

Professore ordinario emerito di Economia degli Intermediari Finanziari presso I'Universita Bocconi Mila-
no; e stato Rettore della stessa Universita dal 1995 al 2000.



André-Marie Jerumanis — Markus Krienke

due ambiti di concretizzazione del nuovo paradigma dell’enciclica, come esso e stato
esplicato dagli Articoli. Ed il fatto che tali dimensioni ulteriori sono state assunte per
la prima volta in un’enciclica sociale e di grande importanza, perché — interpretando
gli sviluppi sociali attuali — aprono prospettive per I'ulteriore sviluppo della Dottrina
sociale della Chiesa: evidentemente si tratta dell’aspetto dell’ambiente e dei mezzi di
comunicazione. Markus Vogt16 e Massimiliano Padulal? rileggono criticamente le af-
fermazioni dell’enciclica in merito, valorizzano positivamente I’attenzione assegnata
a questi problemi sociali, ma rammaricano pure che le potenzialita analitiche e le
strategie di soluzioni, che sono ormai oggetto di riflessione non solo nelle discipline
specifiche ma anche a livello dell’Etica sociale cristiana, non vengono del tutto ripre-
se dalla Caritas in veritate. Ma sottolineano I'importanza che I’enciclica introduce
la riflessione su questi argomenti nella chiave della tarda modernita ossia della mi-
naccia che gli imperativi tecnico-sistemici costituiscono per la «dignita» e «liberta»
umana nonché per la «giustizia sociale». Ettore Malnati!8 integra non solo questi due
contributi ma l'intero delle prospettive proposte da questo numero con una lettura
riassuntiva dei temi principali dell’enciclica, completando il quadro di prospettive
specialistiche con la dimensione generale.

Nel suo contributo ai Dibattiti, Linda Gutpelcal? aggiunge alle riflessioni basate
sul testo dell’enciclica un argomento che non parte dall’enciclica stessa ma che nel-
I'interazione con essa da una chiave interessante di lettura che fa scoprire gli aspetti
dell’«identita relazionale» all’interno dell’argomentazione della Caritas in veritate.

Vincenzo Pacillo20 e John Egbulefu?l, a loro volta, contribuiscono con i loro reso-
conti di due eventi importanti: Pacillo riassume le discussioni di una tavola rotonda
su Verita, giustizia e diritto naturale nella prospettiva interreligiosa svoltasi lo scor-
so 3 dicembre tra un esperto ebreo, islamico e cristiano presso la Facolta di Teologia
di Lugano; mentre il prete nigeriano Egbulefu riassume i temi del Sinodo per I’Africa,
aggiungendo una sua valutazione personale.

16 Professore ordinario di Etica sociale cristiana presso la Facolta di teologia cattolica della Ludwig-Maximi-
lians-Universitdt Miinchen.

17 Professore a contratto presso I'Istituto Pastorale «Redemptor Hominis» della Pontificia Universita Latera-
nense; Professore invitato presso la Pontificia Facolta di Scienze dell’Educazione Auxilium.

18 Professore di Dogmatica presso il Seminario di Udine e presso la Facolta Teologica del Triveneto; Profes-
sore invitato della Facolta di Teologia di Lugano.

19 Assistente alla cattedra di Teologia morale della Facolta di Teologia di Lugano.

20 Professore associato di Diritto ecclesiastico e delle religioni presso la Facolta di Giurisprudenza dell’Uni-
versita di Modena e Reggio Emilia; Docente presso I'Istituto DiReCom della Facolta di Teologia di Luga-
no.

21 Professore consociato di Dogmatica presso la Pontificia Universita Urbaniana.



Editoriale: Non essere vittime, ma protagonisti della globalizzazione (CV 42)

Le recensioni cercano di “commentare” e “riflettere” lo svolgimento dell’inter-
pretazione dell’enciclica in questo numero attraverso la discussione di alcuni studi
recenti. Innanzitutto il tema spinoso della tarda modernita, 'identita dell’individuo,
viene problematizzato dal volume curato di Heiner Keupp sulla Costruzione delle
identita, e le rispettive conseguenze costruttive e critiche per la teologia morale tro-
viamo tratte dal libro curato da Gerhard Droesser, Ralf Lutz e Jochen Sautermeister,
dal titolo Identita concreta. Stephan Lessenich aggiunge a queste considerazioni sul-
I'identita individuale la riflessione delle specifiche trasformazioni del sociale, trat-
tando della Reinvenzione del sociale. Dopo questo approfondimento di una dimen-
sione diventata centrale, proprio con la recente enciclica, anche per ’antropologia
teologica e per la Dottrina sociale della Chiesa, lo sguardo si rivolge sulla risposta
dell’Enciclica: seguono le recensioni della raccolta di commenti importanti all’enci-
clica, pubblicata sotto il titolo Amore e verita, e di due volumi generali sulla Dottrina
sociale della Chiesa, ossia dell’Introduzione di Flavio Felice insieme a Paolo Asolan,
e del nuovo Manuale monumentale sulla Dottrina sociale della Chiesa apparso in
Germania. Sempre pili importante diventa per la Dottrina sociale della Chiesa la
disciplina dell’Etica del diritto che costituisce nientemeno che la dimensione episte-
mologica della Dottrina sociale della Chiesa in quella «modernita realizzata» che & la
«tarda modernita»: i costumi e I’ethos come mezzo dell’organizzazione sociale sono
sempre di piu sostituiti dal diritto. Percio per I’Etica sociale cristiana ¢ importante
il confronto con questa disciplina che ormai anche in giurisprudenza e nelle scienze
sociali guadagna consensi. Da quest’ultime due prospettive, infatti, parte il libro di
Fischer e Strasser dal titolo Etica del diritto. Un dialogo promettente si lascera, in
tale merito, impostare con I’Antropologia giuridica che ¢ tematizzata da Ottavio De
Bertolis. Le domande importanti che un’etica del diritto deve affrontare si focalizza-
no inoltre nel problema dell’Autorita e del potere: in questo senso, il volume curato
da Stefano Biancu e Giuseppe Tognon analizza i concetti e dibattiti centrali in merito
come essi caratterizzano I’attuale discussione nell’Etica del diritto. Come disciplina
importante per la futura Dottrina sociale della Chiesa avanza anche l'etica dei mass
media sui quali recentemente & uscito il volume di Massimiliano Padula dal titolo
Immersi nei media.

Gia negli articoli e contributi, e a maggior ragione nelle recensioni viene realiz-
zata la riflessione teologica sull’enciclica magisteriale, riflessione che spesso funge
sotto il titolo Etica sociale cristiana. Essa riconosce la dignita e I’autorita dell’enci-
clica, ma prende anche sul serio il compito del lavoro riflessivo che essa assegna
alla teologia e a quel discorso interdisciplinare che quest’ultima ¢ chiamata di intra-
prendere. Questa riflessione evidentemente costituisce un livello diverso da quello

10



André-Marie Jerumanis — Markus Krienke

dell’autorita magisteriale e si ispira a quest’ultima: ’Etica sociale cristiana ha come
base e come differentia specifica della sua epistemologica I’autorita dei documenti
pontefici. In questo senso, anche la prospettiva critica — qualora espressa nei suoi
limiti appena delineati, e cioe qualora & oggettiva e costruttiva —, come ricorda Ge-
rhard Kruip nel suo commento al documento sociale, & da intendere come segno di
«carita nella verita»22.

L’attuale fase della ricezione dell’enciclica si caratterizza come una seconda fase,
di riflessione e di approfondimento, rispetto ad una prima fase che immediatamente
dopo la pubblicazione dell’enciclica ha dato i primi commenti, spesso attraverso i
mass media. Gia tale fase ha prodotto due atteggiamenti di analisi che si divido-
no geograficamente per le Alpi: mentre al sud delle Alpi notavamo un’atmosfera di
predominante entusiasmo per I’enciclica, al nord prevaleva un’atmosfera di scetti-
cismo. Queste prime reazioni ormai si sono attenuate e I'attuale fase di riflessione
e approfondimento sta producendo, sia nell’ambito cisalpino che in quello transal-
pino, convegni, saggi scientifici, raccolte di commenti, numeri tematici di riviste e
quant’altro23. In questo quadro anche la Facolta di Teologia di Lugano si inserisce
con una serie di conferenze serali, con una tavola rotonda e con la pubblicazione di
questo numero tematico sull’enciclica. Tramite queste iniziative si cerca di eviden-
ziare il carattere particolare che Lugano, a meta tra sud e nord, puo contribuire alla

22 Cfr. G. Kruip, Wahrheit vor Liebe, Manoscritto dell’intervento in NDR-Kultur il 12 luglio 2009, il documen-
to si trova all’indirizzo http:/www.christliche-sozialethik.de/aktuelles.html (consultato il 17.02.2010), 1-
7.

23 Per le raccolte di commenti cfr. in Italia: BENEDETTO XVI, Lettera Enciclica Caritas in veritate, a c. di
A. Campati, Soveria Mannelli 2009; AA.VV., Amore e verita. Commento e guida alla lettura dell’Encicli-
ca Caritas in veritate di Benedetto XVI, Milano 2009; AA.VV., Carita globale. Commento alla Caritas in
veritate, Roma 2009; inoltre la riflessione a partire dall’enciclica a c. di D. TETTAMANZI, Etica e capitale,
Milano 2009; per la Germania cfr. Caritas in veritate, Amosinternational. Gesellschaft gerecht gestalten.
Internationale Zeitschrift fiir christliche Sozialethik 3 (2009); K. ABMEIER — A. SIEBERT, Moralische Weg-
marke. Die Enzyklika «Caritas in veritate» und ihr Echo, a c. di Konrad-Adenauer-Stiftung (Analysen und
Argumente, 68), Berlin 2009. Pars pro toto per gli articoli scientifici finora apparsi cfr. in Italia: G. SALVINI,
L’enciclica «Caritas in veritate», in La Civilta Cattolica, q. 3822 (2009) 457-470; G. CrePALDI, Sulla strada
della Carita nella Verita, in BENEDETTO XVI, Caritas in veritate, a c. di G. Crepaldi (Quaderni dell’Osser-
vatorio, 10), Siena 2009, 9-42; G. CAMPANINI, Linee guida per la lettura, in: BENEDETTO XVI, Caritas in
veritate, a c. di G. Campanini, Bologna 2009, 5-64; per la Germania: P. J. CorpEs, Kirchliche Soziallehre
und Offenbarung. Zur Enzyklika «Caritas in veritate», in Die neue Ordnung 5 (2009) 324-332; G. Kruip,
Entwicklung und Wahrheit. Die Sozialenzyklika Benedikts XVI. erméglicht viele Lesarten, in Herder Kor-
respondenz 63 (2009) 388-392; R. MaRrX, Die Globalisierung gestalten - in verantworteter Freiheit. Zur
Sozialenzyklika Papst Benedikts XVI., in Stimmen der Zeit 10 (2009) 651-661. Cfr. inoltre i commenti
monografici di M. Toso, La speranza dei popoli. Lo sviluppo nella carita e nella verita, Roma 2009, e di L.
Leuvzzi, Eucarestia e carita intellettuale. Prospettive teologico-pastorali dell’Enciclica Caritas in veritate,
Citta del Vaticano 2009

11



Editoriale: Non essere vittime, ma protagonisti della globalizzazione (CV 42)

discussione ormai vasta e piena di iniziative. Infatti, si puo notare senza dubbi che
i relativi dibattiti, anche nella ormai «seconda fase», si svolgono rispettivamente in
modo chiuso, e non si ispirano a vicenda. Tale mancanza di interazione scientifica
tra «sud» e «nord» delle Alpi rispecchia comunque una caratteristica generale dei
dibattiti sulla Dottrina sociale della Chiesa ossia sull’Etica sociale cristiana. In que-
sto senso, Lugano vorrebbe offrire un punto di incontro, e cerca di realizzarlo in
occasione della Caritas in veritate con questo volume tematico che riunisce le due
prospettive che inoltre non vengono limitate ad un argomento specifico dell’enciclica
ma cercano di rendere presente sempre la dimensione complessiva ed integrativa
della stessa?4. In tal modo, la Facolta di Teologia di Lugano si presenta come punto
d’incontro di diverse prospettive europee con I'intenzione di rendere la dimensione
complessiva ed integrativa dell’enciclica.

24 Gli articoli raccolti in questo numero si riferiscono alle encicliche sociali secondo le loro sigle ormai
comunemente accettate e recepite, citandole secondo i paragrafi e senza riferimento ad un’edizione par-
ticolare. Per la Caritas in veritate viene usata la sigla CV.

12



