Contributi RTLu XV (1/2010) 87-101

Schritte zur Integration der
Schopfungsverantwortung in die Soziallehre
der katholischen Kirche

Markus Vogt
Katholisch-Theologische Fakultdit, Ludwig-Maximilians-Universitdt (Miinchen)

Fiinf Abschnitte mit eindringlichen Analysen und Appellen widmet die Enzyklika
Caritas in veritate dem Thema zu Schopfungsverantwortung (Nr. 48-52). Darin wird
ein breiter Bogen von grundlegenden Reflexionen iiber die Grammatik der Schop-
fung als Ausdruck eines Planes der Liebe und der Wahrheit bis zur Notwendigkeit
eines neuen Bundes zwischen Mensch und Umwelt zum Schutz des Menschen gegen
seine Selbstzerstorung geschlagen. Durch Abgrenzung gegen «Evolutionsdetermi-
nismus» auf der einen Seite und «neu-heidnischen Pantheismus», der die Okolo-
gie zur Ersatzreligion erhebt, auf der anderen, erhilt die Darlegung philosophische
Wiirze. Priagnante Postulate fiir einen verdnderten Umgang mit Energie durch den
Ausbau von Effizienztechnik und die Nutzung erneuerbarer Ressourcen sowie fiir
einen verbesserten Zugang armer Linder zu Energie stellen den Bezug zur aktuellen
Umweltpolitik her. So ist der 6kologische Abschnitt der Enzyklika in vieler Hinsicht
sicherlich inhaltsreich und innovativ. Gerade nach dem Scheitern der Klimakonfe-
renz in Kopenhagen im Dezember 2009 findet die moralische Autoritit des Papstes
zu diesem Themenbereich auch in der breiten Offentlichkeit verstirkte Beachtung.
Mit der Friedensbotschaft zum 1. Januar 2010 unter dem Titel «Willst du den Frie-
den, so bewahre die Schopfung»! hat der Papst diese Linie fortgefiihrt und zu einem
zentralen ethisch-politischen Thema seines Pontifikates erhoben.

Gerade vor dem Hintergrund dieser Anerkennung und Akzentsetzung sollten je-
doch aus sozialethischer Sicht auch einige auffallende Liicken in der Thematisierung
von Schopfungsverantwortung bedacht werden: Das Wort «Klima» wird lediglich

1 BENEDIKT XVI., Willst du den Frieden, so bewahre die Schopfung (Botschaft zum Weltfriedenstag am 1. Ja-
nuar 2010), http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_
20091208_xliii-world-day-peace_ge.html (abgerufen am 1.02.2010).

87



=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Schritte zur Integration der Schépfungsverantwortung in die Soziallehre der katholischen Kirche

einmal am Rande erwédhnt (Nr. 50). Der Terminus «Klimawandel» sowie Beschrei-
bungen und Bewertungen der damit verbundenen Phédnomene fehlen in der Sozi-
alenzyklika vollstindig. Da sich der Klimawandel seit Jahren weltweit zum Fokus
der wissenschaftlichen, 6ffentlichen und politischen Debatte {iber Umweltfragen
etabliert hat, ist dies erkldrungsbediirftig. Moglicherweise sind der Papst und seine
Berater nicht von der Faktizitit des Klimawandels iiberzeugt. Einen Hinweis darauf
geben mehrere Konferenzen im Vorfeld, bei denen dezidiert auch sogenannte «Kli-
maskeptiker» eingeladen wurden. Denkbar ist auch, dass der Klimawandel nach
Uberzeugung der Verantwortlichen nicht in den Kompetenzbereich der Kirche fillt.
So grenzt sich der Text ausdriicklich gegen «technische Fragen» ab, fiir die die Kir-
che nicht zustindig sei und zu denen die Enzyklika keine Aussagen machen wolle
(Nr. 9). Eine weitere Erklarungsmaoglichkeit ist, dass andere Themen als vorrangig
betrachtet wurden. Der Text ist auch ohne Klimawandel bereits mit der Vielfalt an-
gesprochener Fragen thematisch eher iiberlastet. Ist also der Klimawandel in den
Augen der Autoren fiir das Verstdndnis der gegenwirtigen Entwicklungsprobleme
der Menschheit von nachrangiger Bedeutung? Die Beantwortung dieser Frage ist ein
Schliissel fiir das sozialethische Verstidndnis der Enzyklika sowie fiir die Analyse der
Chancen und Briiche in ihrer éffentlichen Kommunikation.

1. Klimaforschung und ihre kirchliche Wahrnehmung

Zweifellos ist der Klimawandel ein hochst komplexes Phinomen, das verschie-
dene epistemologische Probleme aufwirft. So kénnen einzelne Wetterinderungen
nicht monokausal auf “den Klimawandel” zuriickgefiihrt werden2. Auch werden
Prognosen zu seinen Folgen wissenschaftlich kontrovers diskutiert. Aufgrund der
Wechselwirkung zwischen biologischen, geologischen, hydrologischen, glaziologi-
schen und anderen Systemen gibt es viele unbekannte Variablen. Hinzu kommt die
Abhiéngigkeit des Klimas von gesellschaftlichen Entscheidungen, etwa im Energie-
bereich, die wir heute noch nicht kennen. So spricht man in den Klimamodellen eher
von «Szenarien» im Sinne von “Wenn-dann-Aussagen” als von Prognosen. Dennoch
beruhen die wesentlichen Folgerungen iiber den Klimawandel «auf Messdaten und
elementarem physikalischen Verstindnis»3. Seit Mitte der 1980er-Jahre ist der Kli-

2 Vgl. A. LIeNkamP, Klimawandel und Gerechtigkeit. Eine Ethik der Nachhaltigkeit in christlicher Perspekti-
ve, Paderborn 2009, 50-54; C. SCHONWIESE, Klimatologie, Stuttgart 20083.

3 S. RAHMSTORF — H. J. SCHELLNHUBER, Der Klimawandel, Miinchen 20074, 7.

88



Markus Vogt

mawandel Gegenstand intensiver weltweiter Forschungen. Der Weltklimarat (IPCC
— Intergovernmental Panel on Climate Change) ist mit iiber 2.000 Wissenschaftlern
bzw. hoheren Beamten der Umweltministerien weltweit eines der gréf3ten wissen-
schaftlichen Gremien, die es je gab. Aufgrund des Vergleichs von Modellrechnungen
mit empirischen Daten, die weit iiber Wetterphdnomene hinausreichen und inzwi-
schen mehrere Jahrtausende der Erdgeschichte umfassen, ist der Klimawandel mit
groBer Wahrscheinlichkeit bestiitigt (nach dem Sprachgebrauch des IPCC mit «min-
destens 95 %»). In den Grundlagen haben wir es mit messbaren Daten, gepriiften
Modellen und Tatsachen zu tun. Der Hauptfaktor fiir die gro3e Bandbreite der Kli-
mamodelle ist die Beriicksichtigung der Moglichkeit unterschiedlicher gesellschaftli-
cher Entwicklungen im Umgang mit Energie.

Hierzu nur einige Zahlen4: Der CO,-Gehalt der Luft, von dem die globale Durch-
schnittstemperatur wesentlich abhéngt, ist hoher als mindestens in den letzten
400.000 Jahren. Die globale Mitteltemperatur ist bereits um 0,7° Celsius erhoht (seit
1900) und wird bis Ende des Jahrhunderts um 1,1° bis 6,4° Celsius ansteigen. Ma-
ximal 2° Celsius (in manchen Szenarien auch 3°) gelten als mit stabilen Lebensbe-
dingungen fiir den Menschen vereinbar. Aufgrund regionaler Differenzen sowie der
damit verbundenen Zunahme von Extremereignissen wie Hurricans, Trockenheiten
und Uberschwemmungen ist die Risikoverteilung global sehr unterschiedlich. Die
subtropischen Regionen sind erheblich stdrker betroffen. Der Meeresspiegel ist seit
1900 bereits um 17 cm gestiegen und bis in eine Tiefe von 3.000 m erwéarmt. Welt-
weit schmelzen die Gletscher mit hohem Tempo, was zu einem erheblichen Anstieg
des Meeresspiegels, zu Problemen der Wasserversorgung im Sommer und - aufgrund
der damit verbundenen Verdunkelung der Erdoberfliche - zu weiterer Autheizung
der Atmosphire fiihren wird. Bei einem Schmelzen des Gronlandeises wiirde der
Meeresspiegel um ca. 7 m ansteigen. Inzwischen ist durch eine Vielzahl empirischer
Beobachtungen deutlich, dass die Prognosen des Weltklimarates iibervorsichtig wa-
rend. Wir bewegen uns auf einige «tipping points» (Kippschalter) zu, die die Lebens-
bedingungen auf der Erde groBrdumig und tief greifend verindern®.

Selbst wenn die Abschitzung mancher Folgen, Zusammenhédnge und regionaler
Differenzen noch diskutiert wird, ist es nicht mehr zu leugnen, dass gesellschaftli-

4 Vgl. RAHMSTORF — SCHELLNHUBER, Der Klimawandel, bes. 29-52; DIE DEUTSCHEN BISCHOFE, Der Klimawandel:
Brennpunkt globaler, intergenerationeller und okologischer Gerechtigkeit, hg. vom Sekretariat der Deut-
schen Bischofskonferenz (Kommissionstexte, 29), Bonn 20072, Nr. 21-31; ScuONWIESE, Klimatologie.

Vgl. M. Davis, Wer baut uns jetzt die Arche, in Miinchner Uni Magazin 2/2009, 10-13, hier 12f.

@

6 Vgl. T. LENTON et al., Tipping elements in the Earth’s climate system, in Proceedings of the National Acad-
emy of Sciences 105/6 (2008) 1786-1793.

89

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Schritte zur Integration der Schépfungsverantwortung in die Soziallehre der katholischen Kirche

ches Handeln mit groBter Dringlichkeit erforderlich ist. Ein weiteres Abwarten und
Nichtstun ist in h6chstem Maf3e 6konomisch irrational und politisch fahrléssig.

2. Hinter dem inhaltlichen Mangel steht ein methodisches Defizit

Wer all das unerwihnt lidsst und beansprucht, eine Darstellung und Bewertung
der «neuen Dinge» (res novae) vorzulegen, die das Schicksal und die Entwicklungs-
perspektive der Menschheit am Beginn des 21. Jahrhunderts betreffen?, ist entweder
mangelhaft informiert oder von einem groBen Misstrauen gegeniiber den Umwelt-
und Geowissenschaften geprigts. In der Enzyklika werden deren Situationsanalysen
konsequent ausgeblendet. Ihr Wahrheitsverstéindnis scheint nicht von der Art, dass
es zum Dialog mit den Wissenschaften der Gegenwart verpflichtet9. Das Aufbausche-
ma, das seit Gaudium et spes als grundlegende Methode der Sozialethik gilt — Sehen,
Urteilen, Handeln —, ist in der Enzyklika nicht zu erkennen: In der gesamten Enzykli-
ka sind Analysen und Wertungen methodisch nicht getrennt. Zumindest hinsichtlich
der okologischen und klimatischen Situation fehlt eine differenzierte Situationsana-
lyse.

Diese ist jedoch methodisch notwendig. Denn moralische Appelle fiir eine 6kolo-
gische Umkehr laufen ins Leere, wenn ihnen eine empirisch gestiitzte Situationsana-
lyse fehlt. Ethik ist nicht nur eine Sache moralischer Imperative, sondern zunéchst
ganz wesentlich eine Frage der Wahrnehmung. Gegen diese gibt es gerade beim
Klimawandel erhebliche Widerstinde, weil er unser Selbstverstindnis in tiefgreifen-
der Weise verunsichert. Man kann diese in manchen Aspekten mit den Irritationen

7 Vgl. P. SLoTERDUK, Das 21. Jahrhundert beginnt mit dem Debakel vom 19. Dezember 2009. Interview mit
A. Kreye, in Siiddeutsche Zeitung vom 21.12.2009, 10.

8 Es gibt in der Klimadiskussion auch einige lautstarke «Skeptiker». Wie Studien {iber die Art des Kli-
madiskurses in der Gesellschaft zeigen, sind diese kaum in der scientific community, jedoch weit iiber-
proportional in den Medien prisent (vgl. RAHMSTORF — SCHELLNHUBER, Der Klimawandel, 82-90; LIENKAMP,
Klimawandel und Gerechtigkeit, 92-95). Die Position scheinbarer Ausgewogenheit zwischen Pro (es gibt
Klimawandel) und Contra (es gibt keinen Klimawandel), fiir die bestimmte Lobbyisten besonders in kirch-
lichen Kreisen erfolgreich werben, hat mit dem Stand der wissenschaftlichen Forschung nichts zu tun.

9 Vgl. dagegen das Wahrheitsverstéindnis einer «Theologie der Zeichen der Zeit», die den Begriff der
Wahrheit an der Offenheit fiir diesen Dialog und den existentiellen Erfahrungen der jeweiligen Epoche
festmacht. Eine Grundlegung der damit verbundenen theologischen Erkenntnislehre wird differenziert
diskutiert von P. Hiinermann, G. Ruggieri, C. Theobald und D. Mieth in P. HONERMANN (Hg.), Das Zweite
Vatikanische Konzil und die Zeichen der Zeit heute, Festschrift fiir Kardinal Lehmann, Freiburg-Basel-
Wien 2006, 29-99.

90



Markus Vogt

durch die Diskussion um das heliozentrische Weltbild oder um die Evolutionstheorie
vergleichen. Es steht ndmlich zur Debatte, ob wir dabei sind, unsere eigenen Lebens-
grundlagen auf dem Planeten Erde zu zerstéren: «Unsere Erde, die in den letzten
12.000 Jahren unsere Heimat war, existiert nicht mehr, auch wenn bisher noch kei-
ne Zeitung in Nordamerika oder Europa ihren wissenschaftlichen Nachruf gedruckt
hat»10. Denn, so die London Society for Geology, die bisherige erdgeschichtliche Epo-
che des Holozédns wird inzwischen durch das Anthropozéin abgeldst. Der Mensch ist
zum préagenden Faktor fiir die Entwicklung der Biosphére der Erde geworden.

Mit diesen neuen Zeichen der Zeit haben sich in den letzten Jahren weltweit zahl-
reiche Vertreter der Kirchen intensiv auseinandergesetzt und in ethischer Hinsicht
Stellung bezogen, z. B. die Bischofskonferenzen in Deutschland, in den USA, in Au-
stralien und Ungarn; der Weltrat der Kirchen; Patriarch Bartholoméus; zahlreiche
Bischofe, Orden und Organisationen der protestantischen, orthodoxen, anglikani-
schen und der katholischen Kirche(n) in nahezu allen Kontinenten11.

Umso auffallender ist daher, dass Caritas in veritate nicht einmal den normati-
ven Leitsatz zum Klimaschutz aus dem Kompendium der Soziallehre aufgreift: «Das
Klima ist ein Gut, das geschiitzt werden muss»12. Die Enzyklika féllt hinter den dort
erreichten Reflexionsstand zu Klima und Umwelt zuriick, sei es die eindringliche
Schilderung der 6kologischen Krise13, die ethische Entfaltung des «Rechtes auf eine
sichere und gesunde natiirliche Umwelt»14 oder die umweltethische Diskussion im
Kontext der Theorie 6ffentlicher Giiter15. Papst Johannes Paul II. hatte sich von Be-
ginn seines Pontifikats an immer wieder eindringlich zu 6kologischen Fragen gedu-
Bertto,

10 Davis, Wer baut uns jetzt die Arche, 10.

11 Vgl. M. Vogr, Prinzip Nachhaltigkeit. Ein Entwurf aus theologisch-ethischer Perspektive, Miinchen 2009,
180-214; T. PHiLIPP, Griinzonen einer Lerngemeinschaft. Umweltschutz als Handlungs-, Wirkungs- und
Erfahrungsort der Kirche, Miinchen 2009, 81-162.

12 PAPSTLICHER RAT FUR GERECHTIGKEIT UND FRIEDEN, Kompendium der Soziallehre der Kirche, Freiburg 2006,
Nr. 479; vgl. insgesamt den Abschnitt zu Umwelt Nr. 451-487.

13 Vgl. Kompendium der Soziallehre, Nr. 461-465.
14 Kompendium der Soziallehre, Nr. 468.
15 Vgl. Kompendium der Soziallehre, Nr. 466-471.

16 Vgl. RH 8.14.15.16; SRS 26.29.30.34; JoHANNES PAUL II., Friede mit Gott, dem Schépfer — Friede mit der
ganzen Schopfung (Botschaft zum Weltfriedenstag 1990), http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/
messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_19891208_xxiii-world-day-for-peace_en.html (abgerufen am
1.02.2010), wo sich die bisher gewichtigste und eindriicklichste Stellungnahme zu 6kologischen Fra-
gen von pipstlicher Seite finden; CA, bes. Nr. 38; EV 21.28.50.77.88.92.98.100; JoHANNES PauL II., In
der Achtung der Menschenrechte liegt das Geheimnis des wahren Friedens (Botschaft zum Weltfrie-

91

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Schritte zur Integration der Schépfungsverantwortung in die Soziallehre der katholischen Kirche

Auch Papst Benedikt hatte bei einem Treffen von 500.000 Jugendlichen am 2.09.
2007 in Loreto einpriagsame Worte zum Umweltschutz als unmittelbarer Aufgabe
der Nachfolge Christi gefunden: «Den neuen Generationen ist die Zukunft des Pla-
neten anvertraut, auf dem Spuren einer Entwicklung offen zutage treten, die dem
delikaten Gleichgewicht in der Natur nicht immer gerecht zu werden vermag». Es
bediirfe einer «neuen Allianz zwischen dem Menschen und der Erde»17.

Vor diesem Hintergrund erstaunt die Zuriickhaltung der Enzyklika. Sie wieder-
holt lediglich allgemeine Beschreibungen und tugendethische Appelle, verzichtet
aber auf das, was man von einer Sozialenzyklika erwartet hétte, ndmlich die Entfal-
tung dieser Gedanken auf der strukturethischen Ebene.

3. Welche Kompetenz haben Kirche und Lehramt in Fragen
des Klimawandels?

Die Forschung zum Klimawandel kann inzwischen als in hohem MaBe wissen-
schaftlich fundiert gelten. Demnach stellen die bereits heute beobachtbaren und sich
als Beginn eines langfristigen Trends abzeichnenden Verdnderungen in der bisheri-
gen Geschichte der Menschheit den tiefsten Eingriff in die Biosphére dar18. Es fehlt
nicht primér an wissenschaftlichen Analysen, sondern an der Fahigkeit zu global
koordiniertem, solidarisch vorsorgendem Handeln. Wir erweisen uns als «Zukunfts-
atheisten»19. Da der Klimawandel in wesentlichen Bereichen menschengemacht
(anthropogen) ist, muss er als Frage der Gerechtigkeit eingestuft werden und kann
nicht als bloBes Schicksal abgewartet werden. Er stellt einen Angriff auf die wirt-
schaftlichen, sozialen und kulturellen Rechte zahlloser Menschen dar. Heimat und
Nahrungsmittelsicherheit der Menschen in den subtropischen Regionen sind akut
bedroht. Der Klimawandel untergribt die Existenzrechte der 2,5 Milliarden Men-

denstag 1999), http:/www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_
14121998_xxxii-world-day-for-peace_ge.html (abgerufen am 1.02.2010), bes. Nr. 10.

17 ppa (2007), Papst warnt vor Klimawandel, Tagesspiegel vom 2.09.07, www.tagesspiegel.de/politik/inter-
national/Papst-Loreto-Klimawandel (abgerufen am 26.01.2010).

18 Vgl. RAHMSTORF — SCHELLNHUBER, Der Klimawandel, 29-52; DIE DEUTSCHEN BIscHoFE, Der Klimawandel, Nr.
12-31; ScHONWIESE, Klimatologie, 17-21.

19 SLOTERDUK, Das 21. Jahrhundert.

92



Markus Vogt

schen, die weltweit direkt von der Landwirtschaft leben20. Langfristig und global ist
die Sicherung menschenwiirdiger Existenz nicht ohne Klimaschutz moglich.

Offensichtlich hat Caritas in veritate zum Klimawandel keinen spezifisch religi-
o0sen Zugang gefunden. Dabei liegt dieser in vielfdltiger Weise auf der Hand2!: Er
fordert langfristiges Denken — was nach dem Selbstverstdndnis der Kirche und aller
Religionen eine besondere Aufgabe und Fahigkeit religioser Weltsicht ist; er fordert
globale Solidaritit — auch dies hat sich die katholische Kirche in besonderer Weise
auf ihre Fahnen geschrieben und praktiziert es auch wie kaum eine andere Insti-
tution; der Klimawandel fordert ein verdndertes Verhiltnis zur Natur - hierzu for-
muliert die Enzyklika einprigsame Analysen, deren aktuelle Bedeutung im Kontext
des Klimawandels nochmals ganz anders zum Tragen kdme. Sollen ethische Appelle
nicht im Leeren hdngen, miissen sie eingebettet werden in eine Anthropologie und
Kosmologie, die die Stellung des Menschen in der Natur reflektieren und in ein ver-
dndertes Verstdndnis von Wohlstand und Fortschritt miinden. All dies sind Themen-
bereiche, in denen die Kirche sehr wohl spezifische Kompetenzen hat.

Die Enzyklika deutet den Klimawandel nicht als «Zeichen der Zeit», nicht als An-
rede Gottes durch aktuelle geschichtliche Erfahrungen22. Die theologische Denkfigur
«Zeichen der Zeit» ist durchaus anspruchsvoll23: Es handelt sich um Phéinomene, die
durch ihre Allgemeinheit eine Epoche prégen. Sie sind charakteristisch fiir historisch
signifikante Verdnderungsprozesse und spezifisch neue Konfliktlagen. Sie betreffen
nicht nur einzelne Gruppen und deren Interessen, sondern sind universal bedeutsam
fiir die Entwicklung der Menschheit. Sie sind Grenzerfahrungen, an denen gewohnte
Verhaltensmuster und Denkweisen scheitern und sich neue Hoffnungen entziinden.
Sie fordern eine existentielle ethische Grundentscheidung heraus.

Der Klimawandel gilt der Enzyklika nicht als ein solches geschichtlich bedeutsa-
mes GroBereignis. Stattdessen wird er entweder als ein Problem eingestuft, das (falls

20 Vgl. T. SANTARIUS, Klimawandel und globale Gerechtigkeit, in Aus Politik und Zeitgeschichte 24/2007,
18-24, bes. 21; OXFAM INTERNATIONAL, Climate Wrongs and Human Rights. Putting people at the heart of
climate-change policy (Oxfam Briefing Paper, 117), Oxford 2008, bes. 6, Tabelle; UNITED NATIONS DEVE-
LOPMENT PROGRAMME, Bericht iiber die menschliche Entwicklung 2007/2008. Den Klimawandel bekdmpfen:
Menschliche Solidaritcit in einer geteilten Welt, Berlin 2007, bes. 9-13; DI DEUTSCHEN BISCHOFE, Der Kli-
mawandel, Nr. 1.

21 Vgl. G. GARDNER, Engaging Religion in the Quest for a Sustainable World, in WORLDWATCH INSTITUTE (Hg.),
State of the World, Washington 2003; S. BERGMANN — D. GERTEN (Hgg.), Religion and Dangerous Environ-
mental Change, Transdisciplinary Perspectives on the Ethics of Climate and Sustainability, Berlin 2009;
Voar, Prinzip Nachhaltigkeit, 482-494.

22 Vgl. GS 4 und 11.
23 Vgl. HONERMANN (Hg.), Das Zweite Vatikanische Konzil, 29-99; Vocr, Prinzip Nachhaltigkeit, 40-76.

93

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Schritte zur Integration der Schépfungsverantwortung in die Soziallehre der katholischen Kirche

iiberhaupt existent) mit technischen, politischen oder praktischen Verhaltensanpas-
sungen gelost werden konne — und deswegen kein theologisches Thema sei. Oder
er wird als bloBes Symptom einer moralisch-geistigen Krise gesehen — und deshalb
nur indirekt tiber allgemeine Appelle fiir Schopfungsverantwortung und Moral the-
matisiert. Auch die Uberlegungen zum Naturrecht (Nr. 50 und 75) — seit jeher ein
besonderes Anliegen von Josef Ratzinger/Papst Benedikt XVI. — bleiben hier im All-
gemeinen, ohne dass dieses als hermeneutischer Rahmen fiir das Gesprich zwi-
schen Naturwissenschaft und Ethik erschlossen wird. Eine Kompetenz der Kirche
in Fragen des Klimawandels ergibt sich nicht aus fertigen Antworten theologischer
Theorie, sondern aus einer empiriefihigen Ethik und einer Parteinahme fiir die Lei-
denden. Hinter den Differenzen in der Wahrnehmung des Klimawandels steckt der
methodische Streit um die theologische Hermeneutik von Gaudium et spes.

4. Aussagen der Sozialenzyklika zu Umweltethik
und Schopfungsverantwortung

Um den Text nicht tiber Gebiihr von dem her zu beurteilen, was er nicht themati-
siert, soll im Folgenden die allgemeine Reflexion iiber Umweltethik und Schopfungs-
theologie nidher betrachtet werden. Dieser widmet die Enzyklika fiinf Abschnitte (Nr.
48-52). Das Thema Umwelt ist also keineswegs nur beildufig genannt, sondern in
einem eigenen Argumentationsbogen und mit starken moralischen Ausrufezeichen
entfaltet.

Die Verpflichtung gegeniiber der natiirlichen Umwelt wird {iber den Bezug zum
Thema Entwicklung eingefiihrt: Entwicklung sei «an die Verpflichtungen gebunden,
die aus der Beziehung des Menschen zur natiirlichen Umwelt entstehen» (Nr. 48).
Diese Beziehung wird zunéichst schopfungstheologisch als Geschenk Gottes in den
Blick genommen. Die Natur sei Ausdruck eines Plans der Liebe und der Wahrheit.
Es ist von der «Achtung vor der inneren Ausgewogenheit der Schopfung selbst» so-
wie der «ihr innewohnenden Ordnung» und «Grammatik» die Rede (Nr. 48). Da die
Natur «nicht nur als Materie, sondern auch aus Geist besteht und als solche reich an
Bedeutungen und an zu erreichenden transzendenten Zielen ist, hat sie auch einen
normativen Charakter fiir die Kultur» (Nr. 48). Auf der Grundlage der kosmischen
Christushymnen (Eph 1; Kol 1), nach denen die ganze Schopfung Anteil am end-
zeitlichen Heil hat, wird der Natur eine Berufung zugesprochen. Wie bereits in der
Friedensbotschaft von Papst Benedikt XVI. zum Jahr 2008 wird die Stirkung des

94



Markus Vogt

«Bundes zwischen Mensch und Umwelt» als Ziel gemeinsamer verantwortungsbe-
wusster Abwiagung gefordert (Nr. 50). Dies sei zugleich der Weg, um den Menschen
gegen seine Selbstzerstorung zu schiitzen (Nr. 51).

Die Entfaltung der Schopfungsethik wird abgegrenzt gegen den «Evolutionsde-
terminismus», der die Natur und den Menschen nur als «Haufen zufillig verstreuter
Abfille» ansehe (Nr. 48). Abgegrenzt wird das schopfungstheologisch begriindete
Verstidndnis okologischer Verantwortung auch gegen «neu-heidnische Haltungen
und einen neuen Pantheismus» (Nr. 48), der die Natur fiir wichtiger halte als die
menschliche Person und die Natur «als ein unantastbares Tabu» betrachte (ebd.).
Die doppelte Abgrenzung einer weder rein funktional noch biozentrisch-naturreli-
gios begriindeten Umweltethik ist das Leitthema der Ausfiihrungen. Dieser Zugang
trigt dem Grundgedanken der Enzyklika Caritas in veritate Rechnung, demzufolge
dogmatische Wahrheitsaussagen (in diesem Fall iiber die Schopfung als Kontrapunkt
zu einer atheistischen Evolutionsdeutung) die notwendige Grundlage fiir eine richti-
ge ethische Haltung (in diesem Fall gegeniiber der Natur) sind.

Umweltethisch wird hier die defensive Position der Kirchen aus den 1970er und
80er Jahren fortgefiihrt. Im Vordergrund stand damals die Verteidigung gegen den
Vorwurf, dass die anthropozentrische Ethik mit dem biblischen Imperativ «macht
Euch die Erde untertan» den christlichen Glauben zur kulturgeschichtlichen Wurzel
der Umweltkrise gemacht habe24. Diese Verteidigung, die sowohl im Blick auf das
mechanische Welthild in vielen Bereichen der Naturwissenschaft als auch im Blick
auf eine naturreligiose Verschiebung des Devotionsbediirfnisses auf die Natur auch
heute noch aktuell erscheint, ist differenziert, ausgewogen und préignant gelungen.
All das sind jedoch kulturphilosophische Uberlegungen, die als Hintergrundreflexion
interessant sein mogen, sich aber heute kaum als Zentrum eines Beitrags der Kir-
chen zur ethischen Orientierung in der sozial- und umweltpolitischen Debatte iiber
globale Entwicklung eignen.

Das Ringen um Orientierungen in der Umweltpolitik findet anderswo statt. Da-
bei steht seit langem der Begriff der Nachhaltigkeit im Mittelpunkt, der aufgrund
seiner Unschiirfe, seiner utopischen Uberhéhung in politischen Proklamationen,
seiner Vielschichtigkeit und seines umfassenden Integrationsanspruchs durchaus
Anlass fiir eine kritische theologisch-ethische Auseinandersetzung bieten wiirde25.

24 So z. B. C. AMERY, Ende der Vorsehung. Die gnadenlosen Folgen des Christentums, Reinbek 1972.

25 Vgl. H. MONK, Von der Umweltproblematik zur Nachhaltigen Entwicklung. Das Schiopfungsmotiv in der
Umuweltethik-Diskussion der (deutschsprachtigen) Katholisch-Theologischen Ethik, in DERS. — M. DURST
(Hgg.), Schopfung, Theologie und Wissenschaft (Theologische Berichte, 29), Freiburg 2006, 115-194;
Vocrt, Prinzip Nachhaltigkeit, 456-494.

95

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Schritte zur Integration der Schépfungsverantwortung in die Soziallehre der katholischen Kirche

Eine Fortschreibung der Soziallehre anhand des Begriffs der Nachhaltigkeit wurde
in zahlreichen kirchlichen Dokumenten und wissenschaftlichen Arbeiten vorgeschla-
gen26. 2002 hat die Vollversammlung des Rates der Européischen Bischofskonferen-
zen hierzu deutlich Stellung bezogen: «Hinsichtlich des Themas Umwelt erkennt der
Rat der Europdischen Bischofskonferenzen in dem ethischen Prinzip der Nachhal-
tigkeit, das Wege zu einer integrierten Entwicklung aufzeigt, einen unverzichtbaren
Ausdruck zeitgemidfBer Schopfungsverantwortung. Das Prinzip der Nachhaltigkeit
verdient seinen festen Platz in der christlichen Sozialethik, denn es eroffnet eine
neue Qualitét des Dialogs zwischen Kirche, Politik und Gesellschaft. Es fordert bei-
spielhaftes Handeln in der Lebens- und Wirtschaftsweise der einzelnen Christen, in
der kirchlichen Verwaltung sowie in der politischen Mitverantwortung fiir entspre-
chende Reformen der Weltwirtschaft»27.

Angesichts der intensiven Debatte um den Begriff der Nachhaltigkeit auch in den
christlichen Kirchen ist dessen Nichterwdhnen kaum als beildufiges Versdumnis zu
deuten. Es erscheint als gezielte Distanzierung von der umweltethischen und um-
weltpolitischen Debatte der letzten zwanzig Jahre. Die Enzyklika bleibt auf der Spur
kulturphilosophischer Hintergrundiiberlegungen, tugendethischer Appelle sowie ei-
niger okologischer Postulate, die angesprochen werden, ohne dabei einen eigenen
Zugang zum Verstindnis des jeweiligen Zusammenhangs zu entfalten.

Die Chance einer Fortschreibung der Soziallehre im Bereich der nachhaltigen
Entwicklung, der theologisch-ethisch, politisch und 6konomisch zu den grundlegen-
den Herausforderungen der Gegenwart gehort, ist verpasst. Das Thema Entwick-
lung, das im Mittelpunkt der Enzyklika steht, hiitte dafiir einen hervorragenden Rah-
men abgegeben.

26 7. B. Die DEuTscHEN BiscHOre [DBKI, Handeln fiir die Zukunft der Schopfung, hg. vom Sekretariat der
Deutschen Bischofskonferenz (Erkldrungen der Kommissionen, 19), Bonn 1998, Nr. 106-150; H. MUNK,
Nachhaltige Entwicklung und Soziallehre, in Stimmen der Zeit 216 (1998) 231-245; H. WULSDORF, Nach-
haltigkeit. Ein christlicher Grundauftrag in einer globalisierten Welt, Regensburg 2005; M. VoGT - S. NU-
Mmico (Hgg.), Salvaguardia del creato e sviluppo sostenibile: orizzonti per le chiese in Europa, Padua 2007.
Selbst die Kommission der Bischofskonferenzen der Europédischen Gemeinschaft hat einen eigene Sparte
«Sustainable Development» eingerichtet (www.comece.org/content/site/en/activities/policyareas/sustai-
nabledevelopment/index.html; abgerufen am 1.02.2010). Die Enzyklika bleibt also hinter den in den eige-
nen Instituten fiir die Verbindung zwischen Kirche und Politik etablierten Leitbegriffen zuriick.

27 7it. nach Vogr, Prinzip Nachhaltigkeit, 195.

96



Markus Vogt

5. Umwelt und Bevolkerungsentwicklung

Kerngedanke der Enzyklika zur Bevdlkerungsentwicklung ist die Offenheit fiir
das Leben als Kriterium fiir die Humanitdt einer Gesellschaft. Die bioethischen Fra-
gen der Achtung vor der Unverfiigbarkeit des menschlichen Lebens im Kontext von
Befruchtung, Schwangerschaft und Geburt, Embryonenforschung sowie dem Recht
“auf einen natiirlichen Tod” werden als Innenseite der Biopolitik im Kontext von Hu-
manokologie und Umweltokologie angesprochen. Der Hinweis auf Zusammenhinge
und Widerspriiche in den Grundeinstellungen zu diesen verschiedenen Feldern der
Biopolitik ist berechtigt und iiberlegenswert. Problematisch erscheint allerdings,
dass die Eigenart politisch-struktureller Problemstellungen der Bevolkerungsent-
wicklung teilweise ignoriert oder iibersprungen wird.

Streitbar ist die These der Enzyklika, dass es «genug Platz fiir alle auf dieser
unserer Erde» gebe (Nr. 50). Mit Recht kann man manchen Umwelt- und Entwick-
lungsaktivisten, die eine restriktive Bevolkerungspolitik als zentrale Losung fiir die
okologischen und sozialen Probleme in Lindern der Dritten Welt propagieren, ent-
gegenhalten, dass dies eine verkiirzte Sichtweise ist: Das erste Problem der Ressour-
ceniibernutzung ist nicht die Zahl der Menschen als solche, sondern der wachsende
Anspruch der Reichen. Der verschwenderische Lebensstil in den nordlichen Landern
belastet iiber die Nachfrage nach Ressourcen auch aus siidlichen Lindern die dorti-
ge Natur mehr als die Lebensbediirfnisse der Armen. Inzwischen gehért auch die Le-
bensweise der Globalisierungsgewinner in den Schwellen- und Entwicklungslédndern
zu den Schliisselfaktoren der Naturzerstéorung. Gleichwohl ist die rapide Bevolke-
rungsentwicklung in vielen siidlichen Léindern ein akutes dkologisches und soziales
Problem. Die positive Korrelation zwischen wirtschaftlichem und demografischem
Wachstum, die die Enzyklika hervorhebt (Nr. 44), spiegelt eine westliche Perspektive
und ist kaum fiir siidliche Linder — beispielsweise in Schwarzafrika — giiltig.

Vollig ausgeblendet wird in der Enzyklika die Frage der Stellung der Frauen,
obwohl dies fiir Entwicklungsfragen in siidlichen Lédndern von entscheidender Be-
deutung ist28. Die blinden Flecken der Enzyklika in einigen Bereichen scheinen das
Resultat eines innerkirchlich Jahrzehnte lang verweigerten Dialoges. Hier hitte die
katholische Kirche aufgrund ihrer reichen Erfahrung in der weltweiten Entwick-
lungszusammenarbeit, die zunehmend auch auf die Befihigung und Eigenverant-

28 Zur Frauenfrage in der kirchlicher Soziallehre und christlicher Sozialethik vgl. M. HEIMBACH-STEINS, ...
nicht mehr Mann und Frau”. Sozialethische Studien zu Geschlechterverhdltnis und Geschlechtergerech-
tigkeit, Regensburg 2009, 11-177.

97

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Schritte zur Integration der Schépfungsverantwortung in die Soziallehre der katholischen Kirche

wortung von Frauen setzt, in ganz anderer Weise vermittelnd wirken kénnen: Die
Praxis kirchlicher Arbeit in siidlichen Landern durch die Hilfswerke und Orden tréagt
iiber Bildung, Aufkldarung, Alterssicherung, Gesundheitshilfe und Gewaltpravention
ganz wesentlich zu einer verniinftigen Bevolkerungsentwicklung bei. Die dogmatisch
motivierten Sollenssétze der Enzyklika werden weder dem Stand der wissenschaftli-
chen Forschung noch dem der kirchlichen Praxis gerecht. Sie sind Gegenwind fiir die
Arbeit von Theologen und kirchlichen Entwicklungshelfern, die sich um interdiszipli-
nédren Dialog und um gesellschaftspolitische Zusammenarbeit bemiihen.

6. Starkes Votum fiir einen Wandel im Umgang mit Energie

Die Schopfungsethik bildet den Rahmen fiir zwei stirker politisch angelegte Ab-
schnitte zum Umgang mit Energie und Ressourcen. Die Ausfiihrungen zur Energie-
frage (Nr. 49) enthalten ein eindringliches Plidoyer fiir Effizienzsteigerung im Um-
gang mit Energie, den Ausbau erneuerbarer Energien und den verbesserten Zugang
armer Linder zu Energie. Dies kann man als eine indirekte Auseinandersetzung mit
dem Klimawandel auffassen. Denn die Energiefrage ist zweifellos das entscheidende
Handlungsfeld der Klimapolitik. Der explizite Fokus ist jedoch ein gerechtigkeits-
theoretischer und friedenspolitischer: «Das Aufkaufen der natiirlichen Ressourcen,
die sich in vielen Fillen gerade in den armen Léndern befinden, fiithrt zu Ausbeu-
tung und héufigen Konflikten zwischen den Nationen und auch innerhalb der Linder
selbst» (ebd.).

Der 50. Abschnitt, in dem das Thema der Energie mit der allgemeinen Ressour-
cenfrage verkniipft wird, wirkt eigenartig sprunghaft — wie der Restbestand einer
ausfiihrlicheren Reflexion, die weitgehend gestrichen wurde und so Versatzstiicke
aus unterschiedlichen Kontexten zusammenfiihrt. In diesem Zusammenhang fin-
det sich die einzige Erwdhnung des Wortes Klima: «Der Schutz der Umwelt, der
Ressourcen und des Klimas erfordert, dass alle auf internationaler Ebene Verant-
wortlichen gemeinsam handeln und bereit sind, im guten Glauben, dem Gesetz
entsprechend und in Solidaritdt mit den schwichsten Regionen unseres Planten zu
arbeiten». Dieser Satz ist ein Zitat aus der Ansprache von Papst Benedikt vor der
Vollversammlung der UNO am 18.04.200829. Im Original ist die Aussage des Papstes

29 Vgl. BENeDIKT XVI., Ansprache vor der UNO-Vollversammlung in New York zum 60. Jahrestag der Ver-
abschiedung der allgemeinen Menschenrechte, http:/www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/spee-
ches/2008/april/documents/hf_ben-xvi_spe_20080418_un-visit_ge.html (abgerufen am 1.02.2010). Der

98



Markus Vogt

durch einen friedenspolitischen und menschenrechtlichen Kontext geprégt. Das ist
insofern sozialethisch hochst relevant, als die starksten Argumente fiir Manahmen
gegen den Klimawandel die Verpflichtungen sind, die sich aus den davon tangierten
Menschenrechten (wie zum Beispiel dem auf korperliche Unversehrtheit, auf Nah-
rung, Wasser, Lebensraum und Gesundheit) sowie aus den Bemiihungen um eine
vorsorgende Friedenspolitik30 ergeben.

Hinsichtlich der internationalen Politik und Rechtssetzung werden in knapper
Weise drei prignante Akzente gesetzt: (1) «Gemeinsames Handeln» ist notig; man
kann das als Postulat des Ubergangs von einem Vilkerrecht der Koexistenz zu einem
der Kooperation deuten. (2) Das Handeln soll «dem Gesetz entsprechen»; denn die
internationalen Umweltabkommen sind durch einen Mangel an Sanktionsmacht ge-
kennzeichnet und werden (wie etwa das Kyoto-Abkommen) trotz gro8er Versprechen
von den Nationen kaum eingehalten. (3) Der globale Umweltschutz erfordert ein «mit
den schwichsten Regionen der Erde solidarisches Handeln». Dieses gleichermaflen
in der christlichen Option fiir die Armen wie in den allgemeinen Menschenrechten
begriindete Postulat hat gro3e Relevanz fiir den Klimaschutz, insofern die stidlichen
Lénder okologisch besonders sensibel und damit von den negativen Auswirkungen
des Klimawandels weit iiberproportional betroffen sind, zugleich aber an der Verur-
sachung des Problems nur einen geringen Anteil haben.

AbschlieBend wird der effiziente Gebrauch der Ressourcen als «grof3te Aufgabe
der Okonomie» hervorgehoben. So steckt im Detail mancher Formulierungen eine
prignante Richtungsangabe fiir nétige Reformen. Es wirkt, als hétten die verhin-
derten Aussagen zum Klimawandel im Abschnitt iiber Energie ein indirektes Ventil
gefunden.

7. Lebensstil: die erste Annéiiherung des katholischen Lehramtes
an Umweltfragen

Der kritische Hinweis darauf, dass der Begriff der Effizienz selbst nicht wertneu-
tral sei, dient zugleich als Uberleitung zum folgenden Abschnitt, der sich dem Thema
Lebensstil und damit qualitativen Vorstellungen des guten Lebens widmet: «Notwen-

Kontext dieser Passage ist die Friedenspolitik. In der offiziellen Ubersetzung der Vatikanpresse steht «mit
besten Absichten», was klarer als die Wiedergabe in der Enzyklika mit «in gutem Glauben» ist.

30 'WISSENSCHAFTLICHER BEIRAT GLOBALE UMWELTVERANDERUNGEN, Welt im Wandel. Sicherheitsrisiko Klimawan-
del, Berlin-Heidelberg 2008, bes. 15-42 und 169-190; vgl. BENepIKT XVI., Willst du den Frieden.

99

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Schritte zur Integration der Schépfungsverantwortung in die Soziallehre der katholischen Kirche

dig ist ein tatséchlicher Gesinnungswandel, der uns dazu anhélt, neue Lebensweisen
anzunehmen» (Nr. 51). Die Bemerkungen zu Lebensstil und 6kologischer Konsu-
mentenverantwortung erhalten hier besonders dann eine Schliisselbedeutung, wenn
man sie mit den grundlegenden Reflexionen der Enzyklika iiber die neue Macht der
Zivilgesellschaft zusammen liest: Die durch weltweite Vernetzung aufgestiegene
Macht der Konsumenten ist nach Caritas in veritate zum prigenden Faktor fiir den
Gang der wirtschaftlichen Entwicklung geworden (Nr. 66).

Zugleich kniipft das Thema Lebensstil und Konsum an eine seit langem bestehen-
de Tradition der pépstlichen Sozialverkiindigung an3!. Die Frage der gerechten Ver-
teilung von Konsumchancen zwischen nordlichen und siidlichen Lindern der Erde
sowie die Kritik der Gleichsetzung von gut leben und viel haben war bereits zu Be-
ginn der Umweltdebatte ein charakteristischer Zugang des katholischen Lehramtes
zur 6kologischen Ethik32.

Das Thema Lebensstil miindet in allgemeine kulturphilosophische Uberlegun-
gen, die den cantus firmus der Enzyklika darstellen: Das Verhiltnis des Menschen
zur Natur sei zugleich ein Selbstverhéltnis und umgekehrt (Nr. 51). Folglich stelle
der Umgang mit der natiirlichen Umwelt «fiir uns eine Verantwortung gegeniiber
den Armen, den kiinftigen Generationen und der ganzen Menschheit dar» (Nr. 48).
Demnach sind Menschenschutz und Naturschutz sowie Sozial- und Umweltpolitik als
Einheit zu verstehen. Die spezifisch sozialethische Entfaltung dieses konzeptionell
wichtigen Gedankens wiirde allerdings erst dort anfangen, wo die Enzyklika aufhort,
némlich bei der Benennung von Entscheidungsproblemen zwischen den unterschied-
lichen Anforderungen sowie von strukturellen Bedingungen, um die moglichen Syn-
ergien auch tatséchlich zu erreichen.

8. Resiimee aus sozialethischer Sicht

Einen Beitrag zur Orientierung in den klimapolitischen Entscheidungsproblemen
der Gegenwart bietet die Enzyklika in einigen Bemerkungen zur Energiefrage. Diese
sind wegweisend, haben aber keinen konzeptionellen Rang fiir die Soziallehre. In-

31 7.B.RH 16; CA 28.33.36.

32 7. B. in der Stellungnahme des Vatikans zur ersten UN-Konferenz iiber Umwelt 1972 in Stockholm; vgl.
F. MuNoz, La Posizione della Santa Sede riguardo alle politiche ambientali, in VoGt — Numico (Hgg.),
Salvaguardia del creato, 181-192, hier 183f.; E. Masini, Stili di vita sostenibili come sfida per i cristiani
d’Europa, in ebd. 288-293, hier 155-167.

100



Markus Vogt

direkt konnten wirtschaftsethische Uberlegungen der Enzyklika auch fiir eine 6ko-
logische Sozialethik befruchtend wirken, z. B. die Bestimmungen zum Verhéltnis
zwischen Markt, Staat und Zivilgesellschaft und ihren drei «Logiken» von Tausch,
Rechtsetzung und Unentgeltlichkeit (Nr. 36-39). Ebenso sind die Ausfiihrungen zur
stirkeren Einbeziehung von Akteuren vor Ort in der globalen Entwicklungszusam-
menarbeit (Nr. 58) geeignet, «<neuen Schwung» in das Verstdndnis von Entwicklung
zu bringen (Nr. 53). Den Anspruch einer «Neuplanung globaler Entwicklung» (Nr.
23) verfehlt die Enzyklika jedoch aufgrund der Vernachldssigung des sowohl in der
wissenschaftlichen wie in der politischen Diskussion hierfiir ma3geblichen Konzep-
tes der Nachhaltigkeit.

Methodisch ist Caritas in veritate, wie die beiden vorausgehenden Enzykliken von
Papst Benedikt, im Grenzbereich zwischen Dogmatik und Ethik angesiedelt33. Eine
im strengen Sinne strukturethische und ordnungspolitische Reflexion, die das Fach
der Christlichen Sozialethik pragt, findet sich darin nur am Rande. Der Text bietet
eine Mischung aus kulturtheoretischen Uberlegungen und einer Art Moralpredigt,
die den Entscheidungstrigern in Politik und Gesellschaft sowie den Individuen in
ihrer personlichen Lebensgestaltung ins Gewissen redet. Er hat eine tugendethische
Schwerpunktsetzung: «Das entscheidende Problem ist das moralische Verhalten der
Gesellschaft» (Nr. 51). Wenn man die Enzyklika in diesem parédnetischen Sinn liest,
finden sich viele sehr dichte und perspektivenreiche Passagen. Ein bedeutender Bei-
trag zur Fortschreibung der katholischen Soziallehre ist der Text in 6kologischer und
entwicklungspolitischer Hinsicht jedoch kaum.

33 Vgl. K. GABRIEL, Globalisierung, Entwicklung und die Rolle der Religionen. Anmerkungen zur Enzyklika
Caritas in veritate, in Amos international 3 (2009) 10-16, hier 13-15.

101

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




