Vita ecclesiale RTLu XV (3/2010) 479-487

Percorso di un teologo cattolico alla ricerca
del dialogo ecumenico e interreligioso*

Azzolino Chiappini
Facolta di Teologia (Lugano)

Un percorso comincia spesso con un sogno che marca un cammino, o almeno par-
te del cammino. Cosi ¢ anche la strada che mi ha portato oggi, in Romania, sulle rive
del Mar Nero (mare ospitale, dal nome usato dagli antichi) dove sono felice di essere
arrivato. La Romania & un paese che ho conosciuto tanti anni fa in un incontro forse
troppo idealizzato, perché lontano dalla terribile realta che popolo e Chiesa stavano
vivendo in quel tempo.

Ero giovane studente di teologia, quando, non ricordo piu in quale contesto, mi
arrivo tra le mani un libro che mi conquisto. Era scritto da un rumeno, esule a Parigi,
personalita controversa (I’ho saputo dopo), ma abbastanza noto nel mondo letterario
francofono, prima di diventare prete della Chiesa ortodossa rumena di Parigi (del
Patriarcato di Bucarest). Il libro era: De la vingt-cinquieme heure a lheure éternelle
(1965). L’autore - forse I’avete indovinato — era Constantin Virgil Gheorghiu. Io non
sapevo, allora, che quello scritto e quel titolo derivavano da un’altra opera (La vingt-
cinquieme heure) che lo aveva reso celebre, e che era considerata la grande narra-
zione della terribile violenza che ha segnato una parte tragica del secolo ventesimo.
Piu tardi ho letto gli altri suoi romanzi: ricordo i viaggi in treno, allora molto lunghi
in Svizzera, quando andavo per i miei impegni all’'Universita di Friborgo e leggevo
Gheorghiu: il paesaggio alpino mi faceva sognare di essere nella regione dei Carpazi
(e qualche nome mi suonava come magico: Agapia, Petrodava...). Proprio Ii, in quelle
letture ho cominciato ad amare la Romania, vista allora solo come un mondo di so-
gno.

Poi, prete e giovane teologo, ho incontrato il nome di André Scrima. Gia allora ero
attento ai temi e alla attualita dell’ecumenismo: il Padre Scrima appariva come una

*

Intervento a Constanta (Romania) in occasione del conferimento del dottorato honoris causa da parte
dell’Universita Ovidius (Facolta di Teologia ortodossa), il 1° giugno 2010.

479



Q
.©
[ve}
o
O
O
(O]
©
=
>

Percorso di un teologo cattolico alla ricerca del dialogo ecumenico e interreligioso

persona importante per noi perché era il legame tra il Patriarca Atenagoral della
Chiesa dell’apostolo Andrea con la Chiesa di Roma, dell’apostolo Pietro, allora im-
pegnata nel Concilio Vaticano II. Infatti, monaco e teologo, André Scrima, a causa di
vicende abbastanza complicate, fu allora il rappresentante del Patriarca di Costanti-
nopoli, mandato come osservatore a quell’avvenimento cosi importante che fu il Con-
cilio Vaticano II (che si concluse, non lo posso dimenticare, con il tomos agapis?, e
la cancellazione reciproca delle scomuniche del 1054: un fatto altamente simbolico,
anche se purtroppo viviamo ancora una situazione di disunione). Le mie conoscenze
relative alla Chiesa ortodossa rumena sono poi sempre cresciute ed & aumentata la
mia ammirazione. Cosi, tra altro, ho scoperto anche la vicenda esemplare e eroica
e la testimonianza data dai credenti legati al gruppo del Roveto Ardente3. Vicino a
questo gruppo troviamo anche la persona di un altro teologo che ho potuto amare e
considerare come un maestro di teologia nel senso dei Padri della Chiesa (cioe di una
teologia che e prima di tutto sapienza ed esperienza della vita cristiana), che &, come
avete probabilmente gia capito, Dumitru Staniloae. Questo uomo, questo cristiano e
diventato anche in Occidente una guida teologica, ma anche un maestro di vita, per-
ché testimone fedele e autore di una delle traduzioni moderne della Filocalia. Infine,
sulla strada della Chiesa ortodossa rumena, prima di questi, e in un contesto diverso
da questi, vedo ancora la figura luminosa del monaco che ha marcato ’ortodossia
slava: Paisij Velickovskij, che ha legato il suo nome alla diffusione della Filocalia
nella ortodossia slava4, che appare cosi come il ponte tra I’esicasmo della Santa Mon-
tagna e quello russo, e che & anche un padre del monachesimo rumeno, concludendo
la sua vita in questa terra a Neamt5.

Mi piacerebbe continuare qui, a passeggiare in questo giardino della Chiesa e
della tradizione ortodossa rumena, ma ripeterei, magari male, delle cose che qui, da
voi, sono conosciute molto di piti e molto meglio di me che sono soltanto straniero e
ospite.

1 C. MARTANO, Athenagoras, il patriarca (1886-1972), Bologna 1996.

2 Sitratta della Dichiarazione comune di Papa Paolo VI e del Patriarca Athénagoras esprimente la recipro-
ca decisione di togliere dalla memoria e dal mezzo della Chiesa le sentenze di scomunica dell’anno 1054
(7 dicembre 1965).

3 Cfr. A. ScrivMa, 11 padre spirituale, Magnano 2000 (ed. rumena Bucarest 1996).

4 Cosi mi ha colpito la figura del Padre spirituale del Roveto Ardente, loann Kulygin, Ioann il Forestiero, che
lega questa storia rumena addirittura con la tradizione di Optina, uno dei grandi centri della spiritualita
ortodossa nel mondo slavo, il monastero conosciuto e ricordato da Dostoevskij.

5 Non si possono dimenticare i Padri del nostro tempo come Cleopa di Sihastria e il suo biografo Ioanichie
Balan. Di quest’ultimo vedere (in italiano): Il mio padre spirituale. Vita e insegnamenti di Cleopa di Siha-
stria, Roma 2002; Volti e parole dei padri del deserto romeno, Magnano 1991.

480



Azzolino Chiappini

Permettetemi, pero, di dire ancora due parole del mio cammino per quanto ri-
guarda la conoscenza, e oso dire, I’esperienza viva della tradizione dell’Oriente cri-
stiano. C’era nella mia diocesi un monastero di monache di rito bizantino (non unia-
te, ma nate sull’esempio di Chevetogne, e dall’amore per la tradizione ortodossa
greca e slava). Per diversi anni, ho celebrato per questa comunita il rito bizantino
(cosi lo chiamavamo) e ricordo la bellezza e la gioia, soprattutto in certe occasioni
come per i riti pasquali. Dopo alcuni anni, a un certo momento, ho deciso di rinun-
ciare, pure con dispiacere, a questo ministero liturgico perché capivo che non era
possibile, e forse neanche prassi giusta e buona, vivere in due tradizioni e sentivo che
il rito liturgico esigeva una adesione pill piena a una tradizione ecclesiale. Tuttavia
quella esperienza ha sempre tenuto vivo in me ’amore e anche la nostalgia per la
tradizione dell’Oriente cristiano.

Infine, al termine di questa prima parte, voglio esprimere la mia gioia per I’onore
ricevuto da una istituzione accademica della Romania. Questa terra e questo popolo
hanno una vocazione originaria ad essere ponte e legame tra Oriente e Occidente. Il
paese ha una tradizione cristiana orientale, ma ha una lingua di origine latina e in
parte una cultura che ¢ stata in relazione con I’Occidente. Per questo un teologo che
ha inteso il suo compito e ha percorso il suo cammino alla ricerca del dialogo e (la
meta e lontana, io non la vedro, ma e da ricercare continuamente) al raggiungimen-
to dell’'unita non puo non amare la Romania: terra, popolo e soprattutto la Chiesa
di questo popolo. A questo proposito, preparando I'incontro di oggi, ho trovato due
citazioni che mi sono piaciute molto, e che, anche se probabilmente conosciute da
voi, voglio ripetere. La prima & legata alla persona di P. Galaction, il famoso staret di
Sihastria (raccontata dal fratello P. Cleopa): «Un giorno padre Galaction pose questa
domanda a un eremita che aveva incontrato per caso nella foresta: “Ditemi, padre:
quando verra la fine del mondo?”. E quel sant'uomo, sospirando, rispose: “Lo vuoi
sapere, padre Galaction? Quando non ci sara piu un sentiero tra I'uomo e il suo vici-
no!”»6. L’ultimo breve testo che voglio ricordare & una frase degli insegnamenti del
principe Neagoe Basarab al figlio Teodosio?: radacina bunatatilor iasti dulceata lui
Dumneczeu. La parola dulceata non si puo tradurre in italiano: essa «denota una vi-

6 V. 1. BALAN, Pateric romdnesc, Bucuresti 1980, 621. Questa citazione viene dagli scritti, dove la ripete di-
verse volte, di P. Elia Citterio, che ha molto pubblicato in italiano sulla storia e la spiritualita della chiesa
rumena, di cui & un buon conoscitore. I suoi scritti si trovano sul sito della sua comunita www.contempla-
tivi.it

7 Come vivere e praticare lesichia. Libro di insegnamento del principe romeno Neagoe Basarab per suo
Jiglio Teodosio, a cura di Adriana Mitescu, Roma 1993, 69 (in rumeno: /nvataturile lui Neagoe Basarab
catre fiulsau Theodosie, Bucuresti 1984, 125).

481

=
—+
@
™
a
o
™
@,
<D
®




Q
.©
[ve}
o
O
O
(O]
©
=
>

Percorso di un teologo cattolico alla ricerca del dialogo ecumenico e interreligioso

sione, rivela un’esperienza interiore specifica, quella che ¢ maturata nel clima della
tradizione esicasta che ha permeato profondamente lo spazio spirituale dell’oriente,
in particolare rumeno. Un uomo spirituale riuscito (...) nella tradizione rumena di-
venta blind (mite, mansueto, dolce), si riveste di blindate, culmine dell’ascesi e segno
di un cuore puro e pieno di amore»8. Con questo voglio concludere la prima parte ri-
petendo la mia convinzione: un credente e teologo che intende veramente percorrere
il cammino verso il dialogo ecumenico e interreligioso ha assolutamente bisogno di
questo: di dulceata dumnezeiasca e di avere un cuore blind, profondamente marcato
di blindete.

Nel secolo scorso, la chiesa cattolica ha conosciuto un grande avvenimento, con-
seguenza della elezione a vescovo di Roma del cardinal Roncalli, diventato Giovanni
XXIIL. 11 Papa, eletto da pochi mesi, annunciava la convocazione di un concilio?,
nel giorno della chiusura della settimana di preghiere per 'unita dei cristiani, il 25
gennaio 1959 (festa liturgica della conversione di san Paolo). Questo Papa aveva vis-
suto in Oriente (a Sofia e Istambul/Costantinopoli, dove aveva conosciuto, soprattutto
nell’incontro con le persone, la realta concreta della tradizione cristiana orientale
vissuta nelle Chiese ortodosse. Fu subito chiaro che il concilio della Chiesa cattolica
avrebbe dovuto fare proprio anche il tema e I'impegno ecumenicol0. Questo era gia
vivo in tanti ambienti, e presente soprattutto nella riflessione di diversi teologi (ri-
cordo solo due grandi figure: il domenicano Yves Congar e il benedettino Lambert
Beauduin fondatore del monastero di Chevetogne, la comunita che ha maggiormente
operato per il dialogo, dentro la Chiesa cattolica, con I’Oriente cristiano). Noi giovani
studenti (allora ero soltanto sulla soglia della teologia) avevamo gia incontrato e ac-
colto le indicazioni di questi teologi; poi il concilio che rimane I’evento ecclesiale piu
importante del secolo, ha chiaramente indicato la via dell’ecumenismo per tutta la
Chiesa cattolica. A questo momento, la via del dialogo appariva come la strada che
si doveva percorrere (anche se difficolta e opposizioni ¢’erano allora e continuano a
manifestarsi oggi). Il concilio pubblico un importante decreto, Unitatis redintegratio
in cui si afferma con forza 1’obbligo per la Chiesa dell'impegno ecumenico e indica i
principi cattolici dell’ecumenismo. Era questo I'inizio di una strada difficile da per-
correre nella totale apertura alla realta delle altre Chiese e nella piena fedelta alla

8 K. CITTERI0, Movimenti e figure di spicco dell’Ortodossia romena nell’ultimo Cinquantennio, sul sito citato,
p. 2 del documento.

9 Per quanto riguarda la storia del concilio Vaticano II, e piu in particolare i due temi trattati qui, rimando
all’opera fondamentale: Storia del concilio Vaticano II, dir. G. Alberigo, 5 voll., Bologna 1995-2001.

10 Per la storia dell’apertura della Chiesa cattolica al dialogo ecumenico, cfr. M. VELATI, Una difficile transi-
zione. Il cattolicesimo tra unionismo ed ecumenismo (1952-1964), Bologna 1996.

482



Azzolino Chiappini

propria identita. Il cammino ecumenico & arduo, sembra quasi impossibile, perché
i due aspetti ricordati sopra devono rimanere affermati e rispettati pienamente. Ma
non c¢’e un’altra strada possibile per le Chiese: il tempo delle condanne reciproche e
passato, e questo non per una moda, ma per obbedire al comando del Signore Gest,
espresso nella grande preghiera del capitolo 17 del vangelo di Giovanni. Non & il
momento, né la sede di fare la storia dell’ecumenismo nella vita della Chiesa catto-
lica: ma dovevo ricordare ’evento del concilio Vaticano II perché & stato decisivo,
anche come conferma, in un cammino teologico personale guidato dalla ricerca del
dialogo — prima di tutto, evidentemente, con le Chiese che confessano il mistero di
Dio Uni-trinita e I’economia della salvezza in Gesu Cristo, pienamente fratello nostro
e Verbo fatto uomo, Signore crocifisso e risorto. E qui ha trovato espressione il rico-
noscimento di quello che avevo sempre sentito e pensato: e cioeé che agli occhi della
dottrina e della teologia cattolica le Chiese dell’oriente devono essere considerate
veramente e pienamente Chiese (Chiese sorelle, anche se, purtroppo viviamo ancora
nella condizione della divisione, e nella impossibilita di condividere in tutto e per
tutto la stessa fede).

11 Concilio Vaticano II ha aperto anche un’altra strada di dialogo che, nel tempo, si
e rivelata sempre piu importante e oggi di forte attualita. La globalizzazione, lo spo-
stamento di popoli, la migrazione e la comunicazione a dimensioni planetarie han-
no sempre piu fatto prendere coscienza ai cristiani dell’esistenza delle altre grandi
religioni dell’'umanita. In particolare voglio ricordarlo qui per I'importanza che ha
nella nostra societa (e anche per sottolineare I'interesse del Centroll della Facolta
di Teologia di questa Universita, diretto e animato con passione dal Collega e Amico
Prof. Nicolae Dura, che & anche la causa della mia presenza qui!). Il mio percorso
verso il dialogo, senza tralasciare 'impegno ecumenico che continuo a considerare
primario, si & dunque aperto negli ultimi anni anche alla ricerca del dialogo12 tra le
tradizioni e fedi monoteiste.

Torniamo al concilio Vaticano II della Chiesa cattolica. Esso, in un contesto difficile
e in seguito a una discussione tesa, ha prodotto anche la dichiarazione!3 Nostra aeta-

11 Centrul de studii si cercetari religioase si juridico-canonice al celor tre religii monoteiste (Mozaica, Cre-
stina si Islamica — CRM).

12 Cfr. piu avanti per la distinzione, che ritengo fondamentale, tra teologia delle religioni e dialogo interre-
ligioso.

13 T generi letterari di questo concilio hanno tre caratteri diversi: costituzioni (che possiamo considerare
testi fondamentali), dichiarazioni che, in un certo senso applicano al concreto i grandi principi delle co-
stituzioni (cosi, per esempio, I'ecclesiologia della Lumen Gentium offre le basi per il tema ecumenico del
decreto Unitatis redintegratio), infine dichiarazioni (queste riguardano questioni particolari, ma a volte
hanno assunto un peso determinante come quella che qui ci interessa).

483

=
—+
@
™
a
o
™
@,
<D
®




Q
.©
[ve}
o
O
O
(O]
©
=
>

Percorso di un teologo cattolico alla ricerca del dialogo ecumenico e interreligioso

te (e cioe: Déclaration sur les relations de U'Eglise avec les religions non chrétiennes).
Questo documento e nato a partire da una intenzione particolare. Diversi ambienti
della Chiesa cattolica, e in concilio in modo particolare il cardinal Agostino Bea, che
era responsabile del Segretariato per I'Unita dei cristiani, ritenevano che, soprattut-
to dopo la shoah era arrivato il momento perché la Chiesa ripensasse la sua rela-
zione con I’ebraismo. In questo contesto nacque l'idea di un testo che rispondesse a
questa intenzione. Subito, anche per pressione dei governi dei paesi arabi, i vescovi
cattolici del medio oriente reagirono vigorosamente. Dopo discussioni complesse, si
arrivo alla decisone di una dichiarazione piu larga, non legata soltanto alla questione
ebraica, che poi si concretizzo nel testo finale indicato dal nome Nostra aetate. Non
intendo fermarmi qui a una analisi della dichiarazione, e neppure, intendo indicare
quello che & detto a proposito dell’ebraismo, perché non costituisce alcun problema,
ma ricordare una affermazione importante relativa all’islamismo, che pero ha il suo
fondamento nella costituzione dogmatica sulla Chiesa. In questa, Lumen gentium 16,
il concilio ha dichiarato

Ma il disegno di salvezza abbraccia anche coloro che riconoscono il Creatore, e tra questi in particolare
i musulmani, i quali, professando di avere la fede di Abramo, adorano con noi un Dio unico, misericor-
dioso che giudichera gli uomini nel giorno finale.

Nostra aetate 3 riprende I'affermazione della Costituzione dogmatica sulla chie-
sa e ripresenta, sviluppando pit ampiamente il tema, la questione nei seguenti ter-
mini:

La Chiesa guarda anche con stima i musulmani che adorano 'unico Dio, vivente e sussistente, miseri-

cordioso e onnipotente, creatore del cielo e della terra, che ha parlato agli uomini. Essi cercano di sotto-

mettersi con tutto il cuore ai decreti di Dio anche nascosti, come vi si & sottomesso anche Abramo, a cui
la fede islamica volentieri si riferisce. Benché essi non riconoscano Gesu come Dio, lo venerano tuttavia
come profeta; onorano la sua madre vergine, Maria, e talvolta pure la invocano con devozione. Inoltre

attendono il giorno del giudizio, quando Dio retribuira tutti gli uomini risuscitati. Cosi pure hanno in
stima la vita morale e rendono culto a Dio, soprattutto con la preghiera, le elemosine e il digiuno.

Se, nel corso dei secoli, non pochi dissensi e inimicizie sono sorte tra cristiani e musulmani, il sacro
Concilio esorta tutti a dimenticare il passato e a esercitare sinceramente la mutua comprensione, non-
ché a difendere e promuovere insieme per tutti gli uomini la giustizia sociale, i valori morali, la pace e
la liberta.

L’analisi delle due citazioni portano a delle conclusioni importanti; ma qui voglio
almeno sottolineare I'affermazione principale: anche i credenti dell’islam adorano
il medesimo nostro Dio. A mio giudizio, & su questa base che & possibile pensare e
realizzare un autentico dialogo tra le religioni monoteiste. Come ho ricordato ieri,

484



Azzolino Chiappini

nella relazione al convegno del centro CRM14, nel dialogo autentico non si puo e non
si deve dimenticare o nascondere la propria fede e rinunciare alla propria identita,
tuttavia il fatto di credere nell'unico Dio & una base vera e sufficiente per permettere
Iincontro e il dialogo. Devo dire che non tutti i teologi riconosco proprio questo fatto
— cioe che il Dio adorato & il medesimo. Io credo che abbiano torto; certo: la cono-
scenza che noi abbiamo di questo Dio, soprattutto per la rivelazione in Gesu Cristo e
diversa. Noi sappiamo, perché ci e stato rivelato, che Dio & Padre-Figlio-Spirito, che
¢ Uno e Tre in un mistero di relazioni e di assoluta comunione, tuttavia dobbiamo/
possiamo riconoscere che il Dio rivelato da Gesu & identico al Dio che ha chiamato
Abramo, dunque ¢ quello adorato anche nell’ebraismo e nell’islam. Proprio su que-
sta base e partendo da qui e possibile, forse anche obbligatorio, come servizio dei
credenti al mondo in cui viviamo, realizzare il dialogo tra i membri delle tre grandi
tradizioni monoteiste.

A questo punto, mi sembra utile almeno accennare a una considerazione, che
¢ anche una certezza, a cui sono giunto nella riflessione e nella pratica dell’incon-
tro tra credenti nel Dio Unico. Negli ultimi decenni la teologia occidentale (un po’
semplificando intendo quella cattolica e quella protestante) ha molto pubblicato e
dibattuto!5 circa la questione della teologia delle religioni e in particolare ha pre-
teso cercare di capire se e in che misura le religioni non cristiane sono o possono
essere vie autentiche e piene di salvezza. Mi sembra qui che la teologia occidentale,
ancora una volta, si sia messa su una strada che e un vicolo cieco. Come teologo mi
chiedo: perché pretendere di conoscere e di esprimere in tutti i punti le intenzioni
e l'agire ('economia della salvezza) di Dio? C’¢ anche un orgoglio teologico che non
sa accettare i limiti, e non e capace di ammettere che Dio, nel suo mistero profondo
e anche nel suo agire (economia), &€ sempre al di la dei nostri pensieri, della nostra
conoscenza e dei nostri discorsi. Con altre parole, la teologia occidentale deve ancora
imparare e fare proprio quell’atteggiamento, cosi affermato e praticato nell’oriente
cristiano, dell’apofatismo. Cioe deve saper riconoscere che la sua condizione davanti
al mistero di Dio puo essere soltanto quella di una docta ignorantia; e che il teologo,
come il credente, & sempre e solo un pellegrino, un forestiero. Questo mi ha condotto
a concludere che la via attualmente percorribile non & quella di una teologia delle
religioni, ma piuttosto quella del dialogo interreligioso. Anche questo suppone una

14 La théologie des trois monothéismes: terrain d’affrontement ou occasion de dialogue?

15 La bibliografia relativa & molto grande, impossibile ricordare qui. Mentre & utile richiamare il fatto che il
magistero della Chiesa cattolica e intervenuto spesso per ricordare i limiti e anche possibili errori conte-
nuti in ricerche su questa tematica.

485

=
—+
@
™
a
o
™
@,
<D
®




Q
.©
[ve}
o
O
O
(O]
©
=
>

Percorso di un teologo cattolico alla ricerca del dialogo ecumenico e interreligioso

base teologica: quella di una comune fede monoteistica mi sembra sufficiente perché
il dialogo diventi anche occasione di percorrere insieme un cammino nell’adorazione
e nella obbedienza al Dio unico, Signore di tutti.

Dialogo e percorso comune mi riporta, infine, a un ultimo tema, vicino a questi
e che anche li completa. Si tratta del tema dell’ospitalitalé, cosi caratteristico della
tradizione abramitica. Il dialogo ci puo trasformare, ma non puo né deve cambiare la
nostra identita. Dentro I'orizzonte della fede trinitaria e nel riconoscimento di Gesu
unico Signore della/delle Chiesa/e siamo ancora, purtroppo, divisi (ma questo non
dovrebbe essere per sempre!); nell’incontro e nel dialogo tra credenti nel Dio unico
siamo, su tanti punti, radicalmente diversi. Perd proprio per mezzo del dialogo pos-
siamo diventare ospiti gli uni degli altri. Siamo ospiti e siamo percio anche, e prima
di tutto, pellegrini. Il pellegrino ¢ uno che cammina, ma, proprio come itinerante, ha
luoghi di riposo e rifornimento. Ha una sua strada, una meta, ma ha bisogno anche
di sperimentare il dono della ospitalita. A questo proposito ripenso ad alcune belle
pagine di Padre Scrima e mi piace rileggere con voi alcuni passaggi:

Per il vocabolario cristiano, I’episodio di Emmaus resta il riferimento principale, non oltrepassabile,
per il “forestiero”. Una parola al tempo stesso alta, familiare e inesauribile. E uno dei nomi che Cristo
assume dopo la risurrezione: «Soltanto tu sei forestiero in Gerusalemme?» (Lc¢ 24,18). E ricordiamo: &
un dialogo itinerante tra un forestiero e i suoi discepoli. Il forestiero & forestiero perché in cammino,
perché non siede nella condizione - sedentaria — che ci & familiare, perché ¢ in perpetua “trasformazio-
ne”, svelamento di significati. Per questo nemmeno i suoi familiari, i due discepoli, lo riconoscono subito;
per loro resta forestiero, perché non hanno saputo riconoscere la vera “presenza”, fino a quando non ha
spezzato il pane: e forestiero perché non e stato riconosciuto proprio in quanto presente. Per questo egli
stesso, oltrepassando per intero I'impotenza dell'uomo a riconoscerlo, si fa deliberatamente conoscere:
impone la conoscenza. Il “forestiero” porta in sé un’eccedenza ontologica, irriducibile — ed & proprio
questo a costituirlo forestierol7...

Per quanto riguarda padre Ioann personalmente, il riferimento al forestiero non era, evidentemente
retorico, ma non alludeva solo alle circostanze concrete, troppo trasparenti in questo caso: e cioe al fatto
di appartenere, etnicamente o culturalmente, a contesti diversi da quelli dei suoi interlocutori. Al di la di
queste connotazioni banali, il suo nome “in codice”, il nome della vocazione, della sua missione, era gia
Ioann Strannik, Ioann il Forestiero18.

16 1 doveroso almeno ricordare, anche senza riferimenti bibliografici, il complesso, difficile, ma fondamen-
tale insegnamento del grande islamologo e testimone della fede Louis Massignon.

17 ScrRIMA, op. cit., 24-25. Nella nota della stessa pagina, P. Scrima aggiunge: «Lo straniero agli occhi degli
antichi era circondato da un’aura di enigma; ispirava rispetto perché poteva portare con sé I'inatteso,
il radicalmente nuovo proprio della condizione transumana. Uno xénos era vicino al mondo degli dei, e
questo costringeva il sedentario ad accoglierlo come una sorta di messaggero divino».

18 SCRIMA, op. cit., 26.

486



Azzolino Chiappini

Per dialogare bisogna uscire dalla propria casa, bisogna mettersi sulla strada,
bisogna farsi strannik. I due discepoli di Emmaus sono camminatori disperati, ma
incontrano uno sconosciuto, uno straniero. I’andare assieme & come una accoglien-
za reciproca, gia una prima forma di ospitalita che si realizza nello scambio, nel
dialogo. Alla fine, lo sconosciuto accettato come compagno di viaggio e invitato a
restare, a essere ospite; ma subito (come in un capovolgimento delle parti) diventa
Colui che ospita, perché nel gesto della benedizione e della frazione del pane & Lui
che offre il nutrimento.

Qui si legano diverse immagini che esprimono un atteggiamento teologico, ma
ancora, prima di tutto, un modo di essere uomini e credenti. Tutti viatori, tutti fo-
restieri, tutti nella condizione e nella necessita del ricevere ospitalita e nello stesso
tempo nell’offrire ospitalita. L’essere assieme strannik, 'essere vicendevolmente
ospiti e ospitanti coincide con la situazione di dialogo. E in questa situazione spesso
c’e la rivelazione: allora si aprirono loro gli occhi. E questo mi conduce a un’ultima
immagine che viene dalla Bibbia e che risplende in una della piu belle icone della
tradizione ortodossa russa. La pagina biblica & quella di Abramo — Abramo lo stran-
nik, I’ospitante lo stesso Dio, il padre delle tre grandi religioni monoteiste. I.’icona &
quella del santo iconografo Andrej Rublev19. I’icona dei Tre che sono Uno, & anche la
scena di una ospitalita, con una tavola aperta e condivisa. La rivelazione del mistero
di Dio & questa: una immagine/realta di accoglienza, di ospitalita, di condivisione. Il
mistero profondo di Dio e nascosto all’'uomo; qui e la parte rivelata di questo mistero
in qualche modo, in qualche misura comunicato all’'uomo. Il dialogo deve riprodurre,
ripetere questo mistero di apertura e di condivisone. Il dialogo tra cristiani da una
parte e tra credenti nell’'unico Dio, creatore, provvidenza, che giudica ma anche pre-
mia nel suo Regno & annunciato proprio da questa straordinaria icona.

Percio impegnarsi nel dialogo significa, alla fine, camminare verso quella ospitali-
ta che & lo stesso mistero di Dio, e che & il dono dell’economia di Dio per I'umanita.

19 Un’icona forse troppo abusata in occidente, dove, dimenticato il suo spirito e la sua teologia, ¢ ormai,
purtroppo, quasi un oggetto di moda religiosa!

487

=
—+
@
™
a
o
™
@,
<D
®




