
ıta ecclesiale S IT U O) A/7Y-458 /

Percorso dl teologo cattolico aqalla r1cerca
del dialogo ECUMENICO interrel1g10so0*

Azzolino appını
Facolta dı eologia ugano

Un COMIMNCIA. 5SJCSSO (OIl SOSNO che Camm1NO, almeno Dal -
le del CAamMmMINO (O0S] anche la strada che m1 ha DOrTtato O0g9l, In Komanla, G1 r1IVe
del Mar eTr0 (mare Ospitale, Cal OLE USaTOo agli antichi) QOVve (0)I10 felice (1 C5561€

arrTıvaltlo La RKomanıla. che hO CONOSCIUTO anlı annı fa In INCONTITO forse
LrOPDO idealizzato, perche ontano terribile realta che DODNOLO Chiesa Tavano
vivendo In quel empo

Ero g10vane studente (1 teologla, quando, 110  —> r1icCordo DIU In quale CONTESTO, m1
arTFIVO Ira le manı TO che m1 CONQUISTO. kra ecrıtto da I ULNCLO, ESule ParIig],
personalita CONTITOVEersa. Saputo 0DpO), abbastanza OTIO nel mondo letterarIio
francofono, prima (1 (lventare preite Chlesa ortodossa 1 ULEa (1 Parig] del
Patrliarcato (1 Bucarest). TO CL  < De Ia vingt-cinquieme heure ”’heure eternelle
(1965) L’autore forse L’avete Indovinato CIiId (‚onstantın Virgil Gheorghiu. 10 110  —>

SQ NCVO, allora, che quello crıitto quel titolo derivavano da ıun altra (La VINGET-
CiInquieme heure) che 10 1650 celebre, che CIiId considerata la grande 1d-

zio0nNne terribile violenza che ha SEegNaAaTO ula parte tragica del SECOlo ventesimo
Piu tardı hO letto 0 altrı SUO1 romanzı r1Cordo vlage] In TrenO, allora molto lunghi
In VIZZEeTaA, quando andavo HCL mil1e€e1 mpegn! all Universita (1 r1borgo eggeVO
Gheorghiu: 11 paesagglo alpino m1 faceva SUSNare (1 C556 1€ ne regione del Carpazı
(e ualche OLE m1 UHONAVA (COLNE mMagicOo: Agapla, Petrodava...). ProprI0 IL, In quelle
etture hO COmMINClato a la Komanla, VISTAa allora SOl0o COILLNE mondo (1
SNO

POol, preie g10vane te010g0, hO Incontrato 11 OLE (1 Andre SCrImMma (1a allora CEIO

aTitento 4a1 tem1]1 alla attualita ell’ ecumenIismOoO: 11 Padre SCr1Ima apparıva COILLNE ula

Intervento ( onstanta (Komanıla) In OCCasSlonNne del conlferimento del (ottorato AONOFILS (a parie
dQJell Universita Övidius acolta Cli eologia ortodossa), i IN J1USENO 2010

4{9479

RTLu XV (3/2010) 479-487Vita ecclesiale

Percorso di un teologo cattolico alla ricerca
del dialogo ecumenico e interreligioso*

Azzolino Chiappini
Facoltà di Teologia (Lugano)

Un percorso comincia spesso con un sogno che marca un cammino, o almeno par-
te del cammino. Così è anche la strada che mi ha portato oggi, in Romania, sulle rive 
del Mar Nero (mare ospitale, dal nome usato dagli antichi) dove sono felice di essere 
arrivato. La Romania è un paese che ho conosciuto tanti anni fa in un incontro forse 
troppo idealizzato, perché lontano dalla terribile realtà che popolo e Chiesa stavano 
vivendo in quel tempo.

Ero giovane studente di teologia, quando, non ricordo più in quale contesto, mi 
arrivò tra le mani un libro che mi conquistò. Era scritto da un rumeno, esule a Parigi, 
personalità controversa (l’ho saputo dopo), ma abbastanza noto nel mondo letterario 
francofono, prima di diventare prete della Chiesa ortodossa rumena di Parigi (del 
Patriarcato di Bucarest). Il libro era: De la vingt-cinquième heure à l’heure éternelle 
(1965). L’autore – forse l’avete indovinato – era Constantin Virgil Gheorghiu. Io non 
sapevo, allora, che quello scritto e quel titolo derivavano da un’altra opera (La vingt-
cinquième heure) che lo aveva reso celebre, e che era considerata la grande narra-
zione della terribile violenza che ha segnato una parte tragica del secolo ventesimo. 
Più tardi ho letto gli altri suoi romanzi: ricordo i viaggi in treno, allora molto lunghi 
in Svizzera, quando andavo per i miei impegni all’Università di Friborgo e leggevo 
Gheorghiu: il paesaggio alpino mi faceva sognare di essere nella regione dei Carpazi 
(e qualche nome mi suonava come magico: Agapia, Petrodava...). Proprio lì, in quelle 
letture ho cominciato ad amare la Romania, vista allora solo come un mondo di so-
gno.

Poi, prete e giovane teologo, ho incontrato il nome di André Scrima. Già allora ero 
attento ai temi e alla attualità dell’ecumenismo: il Padre Scrima appariva come una 

*	 Intervento a Constanta (Romania) in occasione del conferimento del dottorato honoris causa da parte 
dell’Università Ovidius (Facoltà di Teologia ortodossa), il 1° giugno 2010.



'ErCOrSO el e0l0090 Cattolico affg 1CErCcCa Ael QIal0gOo ACHMECNICO Interrefigi0SO

DHEISUNA importante DL NOI perche CIiId 11 legame ira 11 Patrlarca Atenagoral
Chiesa dell’apostolo Andrea COIl la Chiesa (1 0Ma, dell’apostolo Pietro, allora 11N-
pegnafla nel Concilio atcano IT Infatti, OLlACO te010g0, Andre SCrIma, (1
vicende abbastanza commplicate, füu allora 11 rappresentante del Patrlarca (1 OSTAanNnTı-
nopoli, mandato (COLNE OSSEervValore quell avvenimento COS] importante che füu 11 (‚on-
C1ILIO alıicano l che G] concluse, 110  - 10 dimenticare, (OIl 11 Agapıs?,
la cCancellazione recIproca SCOMUNIcChe del 1054 fatto altamente SImDbolico,
anche Purtiroppo VIVIamMO ALl1COLA ula SItUAZIONE (1 disunione). Le mI1€e OLNOSCELNZE

relative alla Chiesa ortodossa 1 ULEa (0)I10 DOI SCHILDLC crescIiute ed uıumentfaflila la
m13 IMMICAZIONE CosI], ira altro, hO SCODETTO anche la vicenda esemnplare ETO1CA

la testimonlanza data (dal eredenti legatl 1 STUDPDO del Roveto Ardentes. VICcInoO
QUESTO TOVIAMO anche la HEISOLLA (1 altro e0l0go0 che hO DOTUTO
CONsiderare COILLNE mMAaeSITO (1 teologla nel del Padri Chiesa (CI0@€ (1 ula

eologla che prima (1 saplenza ed esperlenza vita cristiana), che e, (COLNE

A vVveie probabilmente 1a Caplito, Dumitru Staniloae. Questo OM10DO, QUESTO CrIist1ano
dAlventato anche In Occidente ula gulda teologica, anche mMAaeSITO (1 vita, HCL -
che testimone fedele auU{iOre (1 ULla traduzlonIi moderne Filocalia. Infine,g

OSl
G1 strada Chiesa ortodossa I1 ULNECNA, prima (1 questl, In CONTESTO QIverso
da questl, VvVedo AlLlCOLA la igura Iluminosa del OLlACO che ha mMarcaftio L’ortodossia
clava: Palsl] Velickovski1], che ha legato 11 5 10 OLE alla diffusione Filocalia
ne ortodosslia slava#t, che AaNDAaALC COS] (COLNE 11 ponte Ira L esicasmo anfta Mon-
a  na quello che anche padre del monachesimo TULINENOQ, concludendo
la 5{1 vita In queESTa erra Neamt®>

MI1 placerebhbe continuare Qul, passegglare In QUESTO S1ardino Chlesa
tradizione ortodossa LULINECINLaA, ripeterel, magarı male, C0S che Qul, da

VOl, (0)I10 CONOSCIUTE molto (1 pIU molto meglio0 (1 che (0)I10 Soltanto STITanlero
OSs„pIite.

MARTANO, Atrthenagoras, f Hatrıarca (1856-1972), Bologna 1996
%1 iıraita Dichtaraztione COM n Papa (OLO Adel Patriarca Athenagoras esprimente Ia reCLHFrO-

AecCcIisSione n Logliiere eMOora dalt C(’Hiesa fe n SCOMUUNILCA dell’anno 1054
(/ Qicembre

(ir CRIMA, nadre spirituale, Magnano 000 (ed ULE Bucarest

OSI M1 ha olpito Ia Ligura del Te spirituale del Roveto Ardente, loann Kulygin, loann i Forestiero, che
lega quesia Storı1a ULE addirittura KH  — Ia tradcdizicne Cli Optina, U110 el srandi centrIı spiritualitäa
ortodossa nel MONndo S1avo, Il MONASIEerO CONOSCIUTOG ricordato (a Dostoevski].
Non G1 DOSSON0 (imenticare T1 del NOSITO eMpO (COTLIE GCleopa (l1 Sihastria Il 5[  C 10gra{fo loanichie
alan I quest ultimo vedere (ın itallano): MIO nadre spirttiuale. Vıta iInsegnamentt n (‚ ieopa n SINa-
SEFLEL, Koma 2002: Hnarote Adei nadrıt Adel deserto POÖHLETLO, Magnano 1991

4S{()480

Percorso di un teologo cattolico alla ricerca del dialogo ecumenico e interreligioso

V
ita

 e
cc

le
si

al
e

persona importante per noi perché era il legame tra il Patriarca Atenagora1 della 
Chiesa dell’apostolo Andrea con la Chiesa di Roma, dell’apostolo Pietro, allora im-
pegnata nel Concilio Vaticano II. Infatti, monaco e teologo, André Scrima, a causa di 
vicende abbastanza complicate, fu allora il rappresentante del Patriarca di Costanti-
nopoli, mandato come osservatore a quell’avvenimento così importante che fu il Con-
cilio Vaticano II (che si concluse, non lo posso dimenticare, con il tomos agapis2, e 
la cancellazione reciproca delle scomuniche del 1054: un fatto altamente simbolico, 
anche se purtroppo viviamo ancora una situazione di disunione). Le mie conoscenze 
relative alla Chiesa ortodossa rumena sono poi sempre cresciute ed è aumentata la 
mia ammirazione. Così, tra altro, ho scoperto anche la vicenda esemplare e eroica 
e la testimonianza data dai credenti legati al gruppo del Roveto Ardente3. Vicino a 
questo gruppo troviamo anche la persona di un altro teologo che ho potuto amare e 
considerare come un maestro di teologia nel senso dei Padri della Chiesa (cioè di una 
teologia che è prima di tutto sapienza ed esperienza della vita cristiana), che è, come 
avete probabilmente già capito, Dumitru Staniloae. Questo uomo, questo cristiano è 
diventato anche in Occidente una guida teologica, ma anche un maestro di vita, per-
ché testimone fedele e autore di una delle traduzioni moderne della Filocalia. Infine, 
sulla strada della Chiesa ortodossa rumena, prima di questi, e in un contesto diverso 
da questi, vedo ancora la figura luminosa del monaco che ha marcato l’ortodossia 
slava: Paisij Velickovskij, che ha legato il suo nome alla diffusione della Filocalia 
nella ortodossia slava4, che appare così come il ponte tra l’esicasmo della Santa Mon-
tagna e quello russo, e che è anche un padre del monachesimo rumeno, concludendo 
la sua vita in questa terra a Neamt5.

Mi piacerebbe continuare qui, a passeggiare in questo giardino della Chiesa e 
della tradizione ortodossa rumena, ma ripeterei, magari male, delle cose che qui, da 
voi, sono conosciute molto di più e molto meglio di me che sono soltanto straniero e 
ospite.

1	 C. Martano, Athenagoras, il patriarca (1886-1972), Bologna 1996.

2	 Si tratta della Dichiarazione comune di Papa Paolo VI e del Patriarca Athénagoras esprimente la recipro-
ca decisione di togliere dalla memoria e dal mezzo della Chiesa le sentenze di scomunica dell’anno 1054 
(7 dicembre 1965).

3	 Cfr. A. Scrima, Il padre spirituale, Magnano 2000 (ed. rumena Bucarest 1996).

4	 Così mi ha colpito la figura del Padre spirituale del Roveto Ardente, Ioann Kulygin, Ioann il Forestiero, che 
lega questa storia rumena addirittura con la tradizione di Optina, uno dei grandi centri della spiritualità 
ortodossa nel mondo slavo, il monastero conosciuto e ricordato da Dostoevskij.

5	 Non si possono dimenticare i Padri del nostro tempo come Cleopa di Sihastria e il suo biografo Ioanichie 
Balan. Di quest’ultimo vedere (in italiano): Il mio padre spirituale. Vita e insegnamenti di Cleopa di Siha-
stria, Roma 2002; Volti e parole dei padri del deserto romeno, Magnano 1991.



Azzöllno Chlappın

Permettetem 1, pDeTrO, (1 CQire ALla Aue parole del mMI0 CammınO HCL QUAaNTO r'1-
guarda la OLNOSCEIN1ZdA, O50 dire, l’esperienza VIVA tradizione dell Oriente CT1-
St1an0 (’era ne m13 Q10Ces] mOoOoNnaAastifero (1 monache (1 r1ItO bizantino (non N13.-
te, alfe Ssull esempI10O (1 Chevetogne, dall’amore DL la tradizione ortodossa

slava) Per (lversIi ann]l, ho celebrato HCL questia comunIita 11 r1ItO bizantino
(COsI] 10 chilamavamo) r1Cordo la elle7z73a la 71013, SOPTattutiO In Cerie OCCASIONI
(COLNE HCL rıt1 pasquall. DODO aICUNI ann]l, Cerio momen(TOo, hO dQeCIsSo (1 rTINuUNn-
CIare, DULIC COIl dispilacere, QUESTO ministero ltUrgicO perche CapIvo che 110  —> CeIiId

pOossibile, forse neanche Drassı giusta buona, VIVere In Aue tradizion!i entIvo che
11 r1ItO lturgico esigeva ula adesione DIU piena ula tradizione eccles]lale. ULLavIa
quella esperienza ha SCHNLDIC TeNUuTO VIVO In Ll amore anche la nostalgla DL la
tradizione dell Oriente Cristiano

Infine, 1 ermme (1 questa prima parte, voglio esprimere la m13 91018 HCL L’onore
TICEeVUTO da ULla ISTITUZIONE aCcCCademıca Romanla Questa erra QUESTO DODNOLO
hanno ula VOCAZIONE Orlginarla a C556 1€ ponte legame Ira Oriente Occidente.

ha ULla tradizione erıistiana orientale, ha ula lingua (1 Origine latina In
parte ula cultura che STAla In relazione (OIl L“  ccidente Per QUESTO e0l0go0 che Aacclesiale

ä

ha Inteso 11 5{10 COMDItO ha 11 5{10 CAamMMmMmMINO alla TICerca del dialogo (la
mela ontana, 10 110  —> la vedro, da TICerCare continuamente) 1 raggliungimen-
IO dell ’ unita 110  —> DUO 110  —> la Romanıla erra, DODNOLO SOPTaTttuUtLtlO la Chlesa
(1 QUESTO DpOoDOLO. QUESTO DrOoDpOSItO, preparando Lincontro (1 0g9l, hO TOVATlO Aue
C1tazlon]ı che m1 (0)I10 Diacıute maolto, che, anche probabilmente CONOSCIUTE da
VOl, voglio ripetere. La prima legata alla DELSOLNA (1 (alaction, 11 famoso SIAret (1
Sihastria (raccontata Cal Tafltfello Gleopa) «Un g10rNO padre (1alaction DüSC questia
omanda eremita che Incontrato HCL ( A50 ne oresta: “Ditemli, padre:
quando verra la fine del mondo?”. quel sant uomo, SOSpirando, r1Sspose LO VUOI
SaQNCIC, padre (Gralaction? Quando 110  —> C1 Sara DIU SENTIeEerTrO ira L uOomoO 11 5{10 VIC1-
no!” »6 L’ultimo breve (STI5 18 che voglio ricordare ula frase egl]Ii insegnamenti del
principe Neagoe Basarab 1 Liglio Teodoslio‘: Fradacına bunatatilor ZAasTı dulceata u17
UMNEZENU La parola dulceata 110  - G1 DUO tradurre In ltallano: 6554 «denota ula V1-

BALAN, Pateric FOMANESC, Bucuresti 19580, 621 (Questa Citazlione VICNE agli serittl, OVE Ia ripete (li-
volte, Cli Elia (.ıtter10, che ha molto pubblicato In italilano S11 Staorıa Ia spiritualitäa chiesa

LUINENa, Cli CUul UucnNn CONOsCIIGre. S1101 Ser1itt1 G1 TOVANO C111 S1ITO s { ]: cComunNIta www.contempla-
t1v1ı.ıt

( Oome DiVere praticare V’esichia. O n InsegnamentO Adel HriInNCLDE POINeRNnNDi Neagoe Basarab HEF SE

figtLO Teodosio, (CUTL Cli Adriana MItescCcu, Koma 1993, In Invataturite 147 Neagoe Basarab
catre fiutsau Theodoste, Bucurest1 1984, 125)

451481

Azzolino Chiappini

V
ita ecclesiale

Permettetemi, però, di dire ancora due parole del mio cammino per quanto ri-
guarda la conoscenza, e oso dire, l’esperienza viva della tradizione dell’Oriente cri-
stiano. C’era nella mia diocesi un monastero di monache di rito bizantino (non unia-
te, ma nate sull’esempio di Chevetogne, e dall’amore per la tradizione ortodossa 
greca e slava). Per diversi anni, ho celebrato per questa comunità il rito bizantino 
(così lo chiamavamo) e ricordo la bellezza e la gioia, soprattutto in certe occasioni 
come per i riti pasquali. Dopo alcuni anni, a un certo momento, ho deciso di rinun-
ciare, pure con dispiacere, a questo ministero liturgico perché capivo che non era 
possibile, e forse neanche prassi giusta e buona, vivere in due tradizioni e sentivo che 
il rito liturgico esigeva una adesione più piena a una tradizione ecclesiale. Tuttavia 
quella esperienza ha sempre tenuto vivo in me l’amore e anche la nostalgia per la 
tradizione dell’Oriente cristiano.

Infine, al termine di questa prima parte, voglio esprimere la mia gioia per l’onore 
ricevuto da una istituzione accademica della Romania. Questa terra e questo popolo 
hanno una vocazione originaria ad essere ponte e legame tra Oriente e Occidente. Il 
paese ha una tradizione cristiana orientale, ma ha una lingua di origine latina e in 
parte una cultura che è stata in relazione con l’Occidente. Per questo un teologo che 
ha inteso il suo compito e ha percorso il suo cammino alla ricerca del dialogo e (la 
meta è lontana, io non la vedrò, ma è da ricercare continuamente) al raggiungimen-
to dell’unità non può non amare la Romania: terra, popolo e soprattutto la Chiesa 
di questo popolo. A questo proposito, preparando l’incontro di oggi, ho trovato due 
citazioni che mi sono piaciute molto, e che, anche se probabilmente conosciute da 
voi, voglio ripetere. La prima è legata alla persona di P. Galaction, il famoso staret di 
Sihastria (raccontata dal fratello P. Cleopa): «Un giorno padre Galaction pose questa 
domanda a un eremita che aveva incontrato per caso nella foresta: “Ditemi, padre: 
quando verrà la fine del mondo?”. E quel sant’uomo, sospirando, rispose: “Lo vuoi 
sapere, padre Galaction? Quando non ci sarà più un sentiero tra l’uomo e il suo vici-
no!”»6. L’ultimo breve testo che voglio ricordare è una frase degli insegnamenti del 
principe Neagoe Basarab al figlio Teodosio7: radacina bunatatilor iasti dulceata lui 
Dumnezeu. La parola dulceata non si può tradurre in italiano: essa «denota una vi-

6	 V. I. Balan, Pateric românesc, Bucuresti 1980, 621. Questa citazione viene dagli scritti, dove la ripete di-
verse volte, di P. Elia Citterio, che ha molto pubblicato in italiano sulla storia e la spiritualità della chiesa 
rumena, di cui è un buon conoscitore. I suoi scritti si trovano sul sito della sua comunità www.contempla-
tivi.it

7	 Come vivere e praticare l’esichia. Libro di insegnamento del principe romeno Neagoe Basarab per suo 
figlio Teodosio, a cura di Adriana Mitescu, Roma 1993, 69 (in rumeno: Invataturile lui Neagoe Basarab 
catre fiulsau Theodosie, Bucuresti 1984, 125).



'ErCOrSO el e0l0090 Cattolico affg 1CErCcCa Ael QIal0gOo ACHMECNICO Interrefigi0SO

S10NEe, rivela un esperienza Interlore specifica, quella che Matiuratia nel clima.
tradizione E561CAST2A che ha permeato profondamente 10 SPaZlO spirituale dell’oriente,
In particolare 1 ULLEINO Un OO spirituale TIUSCITLO ne tradizione 1 ULEa (11-
venta in (mite, MAansSuUeTOQO, dolce), G1 riveste (1 INAAdLe, culmine dell’asces]
(1 DULO pIeNO (1 aMmMO0re>» C(‚on QUESTO voglio concludere la prima parte r1-
petendo la m13 CONVINZIONE credente e010g0 che intende eramente DELCOLIELIC
11 CAaMMINO 11 dialogo CUMEeNICO interrelig10sSo0 ha aSsSolutamente DISOgNO (1
QuUeESTO: (1 dulceata dumnezeiadsca (1 In profondamente mMarcaftio
(1 indete

Nel SECOlo SCOLSO, la chlesa cattolica. ha CONOSCIUTO grande avvenımento, (;O11-

elezlone VESCOVO (1 0Ma del cCardinal oncalli, Aiventato 10Vannı
Papa, eletto da pochi mesI1, NNUNCIAVA la ONVOCAZIONE (1 CONCili09,

nel g10rNO chiusura csettimana (1 preghiere DL L’unita del Cr1stlanl, 11 D
geNNalo 1959 (festa liturgica CONVEeTrTrSIONEe (1 A, 11 Paolo) Questo Papa V1S-
SUTO In Orilente (a oa Istambul/Costantinopoli, (QOve CONOSCIUTO, SOPTattutlO
nellincontro COIl le DELSOLNGC, la realta CONCTelilaAa tradizione erıistiana orlentale
vissuta ne Chlilese ortodosse. Fu Subito chlaro che 11 COoncilio Chiesa cattolicag

OSl
vrebbe AOvuto fare DrODrIO anche 11 tema l impegnoO cumen1Ico109 Questo CeIiId 1a
VIVO In anftı ambienti, presente SOPTaTttuUtLtlO ne rillessione (1 QliversI eologi (T1-
COrdo SO10 Aue grandi Ligure: 11 domenicano VeEeS (‚ongar 11 benedettino Lambert
Beauduin fondatore del monastiero (1 hevetogne, la cComunita che ha magglormente
OPeralto DL 11 dialogo, dentro la Chlesa cattolica, COIl L’ Oriente cristiano). No1 g10Vanı
studenti allora CIO Soltanto G1 soglia teologla, AaVEValllQO 1a Incontrato
colto le Indicazilon]i (1 questi teolog!; DOI 11 COoncilio che riImane “evento eccles]lale DIU
importante del SeCOlo, ha chlaramente indicato la VIa. ell’ ecumenIismo DL la
Chiesa cattolica. QUESTO momen(TOo, la V1a del dialogo apparıva (COLNE la strada che
G1 (Oveva DELILCOLLEGEIC (anche difficoltäa ODPDOSIZIONI C erano allora continuano
manifestarsi 0gg1 CONCILlIO PUubblicO importante decreto, NILATIS redintegratio
In C111 G] fferma (OIl forza L obbligo DL la Chiesa dell'impegno CUMEeNICO Indica
DrINCIPI cattolieci ell’ ecumenismo. kra QUESTO "IN1ZIO (1 ula strada diffiecile da HCI -
COLLEIE ne totale aper{iura alla realta altre Chiese ne piena edeltä alla

ITTERIO, Movimentz e figure n SPLCCO AetF ’ Orti  05510 POIMeEeRn4 neit HEEMO GLINQUANLENNLO, C111 SITO c1tato,
del (Aoeumento.

Per QUaniLOo riguarda Ia STrıa del CONcCIiIlio Vaticano IL, pIU In particolare (ue temı1 trattatı Qul, rimando
all’opera fondamentale SIOria del CONCHILO Vaticano {T, (lir erigo, voll., Bologna 5-2

10 Per Ia sStaorıa dell apertura ('hiesa cattolica Y dialogo eCUMENICO, ecir ELATI, Unag iffictte Lranst
7IONE. H Cattolicesimo Era HNIONISMO en PEUMENISMO (1952-1964), Bologna 1996

A482

Percorso di un teologo cattolico alla ricerca del dialogo ecumenico e interreligioso

V
ita

 e
cc

le
si

al
e

sione, rivela un’esperienza interiore specifica, quella che è maturata nel clima della 
tradizione esicasta che ha permeato profondamente lo spazio spirituale dell’oriente, 
in particolare rumeno. Un uomo spirituale riuscito (...) nella tradizione rumena di-
venta blînd (mite, mansueto, dolce), si riveste di blindate, culmine dell’ascesi e segno 
di un cuore puro e pieno di amore»8. Con questo voglio concludere la prima parte ri-
petendo la mia convinzione: un credente e teologo che intende veramente percorrere 
il cammino verso il dialogo ecumenico e interreligioso ha assolutamente bisogno di 
questo: di dulceata dumnezeiasca e di avere un cuore blînd, profondamente marcato 
di blîndete.

Nel secolo scorso, la chiesa cattolica ha conosciuto un grande avvenimento, con-
seguenza della elezione a vescovo di Roma del cardinal Roncalli, diventato Giovanni 
XXIII. Il Papa, eletto da pochi mesi, annunciava la convocazione di un concilio9, 
nel giorno della chiusura della settimana di preghiere per l’unità dei cristiani, il 25 
gennaio 1959 (festa liturgica della conversione di san Paolo). Questo Papa aveva vis-
suto in Oriente (a Sofia e Istambul/Costantinopoli, dove aveva conosciuto, soprattutto 
nell’incontro con le persone, la realtà concreta della tradizione cristiana orientale 
vissuta nelle Chiese ortodosse. Fu subito chiaro che il concilio della Chiesa cattolica 
avrebbe dovuto fare proprio anche il tema e l’impegno ecumenico10. Questo era già 
vivo in tanti ambienti, e presente soprattutto nella riflessione di diversi teologi (ri-
cordo solo due grandi figure: il domenicano Yves Congar e il benedettino Lambert 
Beauduin fondatore del monastero di Chevetogne, la comunità che ha maggiormente 
operato per il dialogo, dentro la Chiesa cattolica, con l’Oriente cristiano). Noi giovani 
studenti (allora ero soltanto sulla soglia della teologia) avevamo già incontrato e ac-
colto le indicazioni di questi teologi; poi il concilio che rimane l’evento ecclesiale più 
importante del secolo, ha chiaramente indicato la via dell’ecumenismo per tutta la 
Chiesa cattolica. A questo momento, la via del dialogo appariva come la strada che 
si doveva percorrere (anche se difficoltà e opposizioni c’erano allora e continuano a 
manifestarsi oggi). Il concilio pubblicò un importante decreto, Unitatis redintegratio 
in cui si afferma con forza l’obbligo per la Chiesa dell’impegno ecumenico e indica i 
principi cattolici dell’ecumenismo. Era questo l’inizio di una strada difficile da per-
correre nella totale apertura alla realtà delle altre Chiese e nella piena fedeltà alla 

8	 E. Citterio, Movimenti e figure di spicco dell’Ortodossia romena nell’ultimo Cinquantennio, sul sito citato, 
p. 2 del documento.

9	 Per quanto riguarda la storia del concilio Vaticano II, e più in particolare i due temi trattati qui, rimando 
all’opera fondamentale: Storia del concilio Vaticano II, dir. G. Alberigo, 5 voll., Bologna 1995-2001.

10	 Per la storia dell’apertura della Chiesa cattolica al dialogo ecumenico, cfr. M. Velati, Una difficile transi-
zione. Il cattolicesimo tra unionismo ed ecumenismo (1952-1964), Bologna 1996.



Azzöllno Chlappın

Dpropria ldentita. CammınO CUMENICO arduo, sembra quasıi impossibile, perche
Aue aspetti ricordati devono rImanere alfermati rispettati Dilenamente. Ma

110  —> C @E  F uın altra strada possibhile HCL le Chiese 11 empO condanne reciproche
Dpassalo, QUESTO 110  —> DL ula moda, HCL edIire Y cComando del Signore GESU,

ne orande preghiera del Capltolo del vangelo (1 10Vannı Non 11
momen(TOo, ne la Sede (1 fare la StOr1a dell ecumen1Iismo ne vita Chiesa CAaTIti0O-
lica: (QOVEeVO ricordare “evento del CONCILIO atcano l perche STATIO decisS1vo,
anche COILLNE conferma, In CAamMMmMmMINO teologico personale uldato rICerca del
dialogo prima (1 s  O, evidentemente, (OIl le Chiese che confessano 11 miIistero (1
DIO Uni1-trinita “economla SalVe77a In es1 GrIisto, Dplenamente Tafltfello NOSITO

Verbo fatto OM10, 5Signore erociftisso risorto QqUuI ha TOVATlO espressione 11 r1CO-
noscIimentoa (1 quello che SCHNLDIC entIito pensato C10@ che aglı occhl
dottrina teologla cattolica le Chiese dell ’ oriente devono C556 1€ considerate
eramente Dpilenamente Chlilese Chiese sorelle, anche el Purtiroppo VIVIamMO AlLlCOLA

ne CoNdizione divisione, ne ImpOossIbilita (1 Condividere In DL
la GS{iessia
Concilio alıcano l ha aperto anche uın altra strada (1 dialogo che, nel emMpOoO, G] Aacclesiale

ä

r.velata SCHILDLC DIU importante 0gg]1 (1 forte attualita. La globalizzazione, 10 5 NO-
STAamenTO (1 DODOLL, la m1grazione la COMUNICAZIONE dimens1ionI planetarie han-

SCHILDIC DIU fatto prendere COSCIeNZAa 4a1 CTrIStanı dell ’ esistenza altre grandi
religioni dell umanıta. In particolare voglio ricordarlo quil DL l importanza che ha
ne nOosITra Socjleta (e anche DL cottolineare L interesse del entro Facolta
(1 Teologia (1 quUESTa Universita, diretto anımato (OIl passione Cal Gollega MICO
Prof. Nicolae Dura, che anche la m13 qui!) mMI0

11 dialogo, tralasclare l impegno CUMENICO che CONTIINUO CONsSiIderare
PrIMAaAarI1O, G1 dunque aperTtOo negli ultimi! annnı anche alla r1cerca del dialogo12 ira le
tradizion!i fedi monoteiste

OrN1AmM0 Y CONcIilio alıicano l Chiesa cattolica. ESSO, In CONTEeSTIO Ciffieile
In SegultO ula AiSsCuUSSIONE [esa, ha prodotto anche la dichlarazionels Ostra (detda-

11 Centrul (le ct1u1Ch1 G1 cCercetarı religioase G1 Juridico-canonice . | celor Ire elig1 monotelste (MOozalca, ( re-
St1ina G1 Islamica (CKM)
(Ir pIU avantı DEL Ia distinzione, che ritengo iondamentale, Lra eologia religioni dialogo interre-
1g10S0

13 generl1 letterarı Cli (QUESLO COonNncIilio hanno Ire caratterı (liversi: Costituzionı che DOSS1aAMO CONsSiderare
testi1 fondamentali), Qdichlarazioni che, In Cerio applicano . | CONCreliO0 srandi DPrinc1pı
S1HEUZICENI (CcOos]1, DEL esemplo, l ecclesiologia iumen Gentiaum TE le 4SI DEL i tema ECUMENICO del
Qecreio (/Nnttatis redintegratio), inline Michlarazionı queste riguardano QquestionI! particoları, volte
hanno ASSUNTIO DESO Qeterminante ((OTLIE quella che Qqu1 C1 interessa).

455483

Azzolino Chiappini

V
ita ecclesiale

propria identità. Il cammino ecumenico è arduo, sembra quasi impossibile, perché 
i due aspetti ricordati sopra devono rimanere affermati e rispettati pienamente. Ma 
non c’è un’altra strada possibile per le Chiese: il tempo delle condanne reciproche è 
passato, e questo non per una moda, ma per obbedire al comando del Signore Gesù, 
espresso nella grande preghiera del capitolo 17 del vangelo di Giovanni. Non è il 
momento, né la sede di fare la storia dell’ecumenismo nella vita della Chiesa catto-
lica: ma dovevo ricordare l’evento del concilio Vaticano II perché è stato decisivo, 
anche come conferma, in un cammino teologico personale guidato dalla ricerca del 
dialogo – prima di tutto, evidentemente, con le Chiese che confessano il mistero di 
Dio Uni-trinità e l’economia della salvezza in Gesù Cristo, pienamente fratello nostro 
e Verbo fatto uomo, Signore crocifisso e risorto. E qui ha trovato espressione il rico-
noscimento di quello che avevo sempre sentito e pensato: e cioè che agli occhi della 
dottrina e della teologia cattolica le Chiese dell’oriente devono essere considerate 
veramente e pienamente Chiese (Chiese sorelle, anche se, purtroppo viviamo ancora 
nella condizione della divisione, e nella impossibilità di condividere in tutto e per 
tutto la stessa fede).

Il Concilio Vaticano II ha aperto anche un’altra strada di dialogo che, nel tempo, si 
è rivelata sempre più importante e oggi di forte attualità. La globalizzazione, lo spo-
stamento di popoli, la migrazione e la comunicazione a dimensioni planetarie han-
no sempre più fatto prendere coscienza ai cristiani dell’esistenza delle altre grandi 
religioni dell’umanità. In particolare voglio ricordarlo qui per l’importanza che ha 
nella nostra società (e anche per sottolineare l’interesse del Centro11 della Facoltà 
di Teologia di questa Università, diretto e animato con passione dal Collega e Amico 
Prof. Nicolae Dura, che è anche la causa della mia presenza qui!). Il mio percorso 
verso il dialogo, senza tralasciare l’impegno ecumenico che continuo a considerare 
primario, si è dunque aperto negli ultimi anni anche alla ricerca del dialogo12 tra le 
tradizioni e fedi monoteiste. 

Torniamo al concilio Vaticano II della Chiesa cattolica. Esso, in un contesto difficile 
e in seguito a una discussione tesa, ha prodotto anche la dichiarazione13 Nostra aeta-

11	 Centrul de studii si cercetari religioase si juridico-canonice al celor tre religii monoteiste (Mozaica, Cre-
stina si Islamica – CRM).

12	 Cfr. più avanti per la distinzione, che ritengo fondamentale, tra teologia delle religioni e dialogo interre-
ligioso.

13	 I generi letterari di questo concilio hanno tre caratteri diversi: costituzioni (che possiamo considerare 
testi fondamentali), dichiarazioni che, in un certo senso applicano al concreto i grandi principi delle co-
stituzioni (così, per esempio, l’ecclesiologia della Lumen Gentium offre le basi per il tema ecumenico del 
decreto Unitatis redintegratio), infine dichiarazioni (queste riguardano questioni particolari, ma a volte 
hanno assunto un peso determinante come quella che qui ci interessa).



'ErCOrSO el e0l0090 Cattolico affg 1CErCcCa Ael QIal0gOo ACHMECNICO Interrefigi0SO

(e C108@: Declaration SUur les relations de ’Eglise (LUGC les religions HON chretiennes).
Questo documento al0O partıre da ula Intenzione particolare. DIiversı ambientiI!

Chlesa cattolica, In COoncilio In modo particolare 11 cardinal Agostino Bea, che
CId responsabile del Segretarlato DL “Unita del cristianl, ritenevano che, SOPTattul-
LO dopO la OC CIiId arTıvalo 11 mMmOomentTtoO perche la Chiesa r1pensass la 5{1 rela-
zio0nNne (OIl Lebralsmo. In QUESTO CONTESTIO HNaCYUUC L’idea (1 (STIS 18 che rispondesse
questa Intenzione Subito, anche HCL pressione del govern!] del paesi arabıl, VESCOVI
cattolici del medio OrjJlente reagirono vigorosamente. DODO AISCUSSIONI cCommplesse, G1
arTFIVO alla decisone (1 ula dichlarazione DIU arga, 110  —> legata Soltanto alla questione
ebraica, che DOI G1 Concreti7zz0 nel (STIS 18 finale Indicato Cal OLE OSra (detate Non
iIntendo fermarmıi QqUuI ula anallisı dichlarazione, LCDNULG, Iintendo Indicare
quello che detto DPrOpOSItO dell’ ebraismo, perche 110  —> COSTITUISCE alCcun problema,

ricordare ula alfermazione importante relativa all’islamismo, che perö ha 11 5 [ 10)

fondamento ne costituzione dogmatica G1 Chiesa In questTa, umen gentium 16,
11 CONCILlIO ha dichlarato

Ma i disegno (l1 Sa |ve77A anbracelia anche COloro che FICONOGSCONO i (‚reatore, ira questi In particolareg
OSl

musulmanı, quali, Proiessando (l1 Ia fece Cli Abramao, 200Orang KH  — NOl IHO Uun1co, MIsericor-
(110S0 che siudicherä gli 10M1N1 nel J107N0 linale

Ostra ((etate riprende L’affermazione (‚,OsStituzıone dogmatica S chie-
ripresenta, Sviluppando DIU amplamente 11 tema, la questione nel seguenti t{er-

M1N1:

La ('hiesa gsuarda anche KH  — St1ma MUusulmanı che 20Orano I uNICO DIO, vivente sussistente, Miser1-
COrdioso onnıpotente, CcCrealore del clelo erra, che ha parlato agli 10M1N1. SSl CPETITCALLD Cli SOTITLO-
mettersıi KH  — i .1 Qecreti Cli IHO anche nascostl, ((OTLIE V1 G1 SOLLOMESSO anche Abramao, CUul
Ia fede islamica volentieri G1 riferisce. Benche SS 11011 F1CONOSCANO (Jes11I1 (COTLIE DIO, I0 tuttavıa
((OTLILE proieta; OTNM1LO1TALLD Ia IF madre vergine, Marla, 4.1VOIta DULE Ia INVOCANO KH  — NevOoz7z10Ne€e. Nnaoaltre
attendono Il J107N0 del Siudizl0, quando IHO retribıiuira tuttı gli 10M1N1 risusciltall. OSI DUL€E hanno In
St1ma Ia vita morale Fendono culto DIO, SOprattiutio KH  — Ia preghiera, le eleMOsSINE Il digiung

Se, nel el secoll, 11011 pochi (issensi INIMICIZIE “ {}110(} SOTTIe ira eristhanı musulmanı, Il
Conecilie eSaria tuttı (imenticare Il Dassalo eEserecitare SINCEeraMente Ia MUuLUA Comprensione, 11011-

che Aifendere TOIMNUGVELE INS1IeMe DEL tuttı gli 10M1N1 Ia g1ustizla soclale, valorı morall, Ia Pa
Ia 1berta

L’analisı Aue CItazZIiONI portano cConclusionI importantli; quil voglio
almeno cottolineare L’affermazione principale: anche credentIi dell islam 210d0TAano0
11 medesIimo NOSITO DIO mMI0 SIUd1Z10, quUESTa base che pOossibile DENSALC
realizzare autentico dialogo ira le religioni monoteiste (ome hO ricordato ler]l,

454484

Percorso di un teologo cattolico alla ricerca del dialogo ecumenico e interreligioso

V
ita

 e
cc

le
si

al
e

te (e cioè: Déclaration sur les relations de l’Eglise avec les religions non chrétiennes). 
Questo documento è nato a partire da una intenzione particolare. Diversi ambienti 
della Chiesa cattolica, e in concilio in modo particolare il cardinal Agostino Bea, che 
era responsabile del Segretariato per l’Unità dei cristiani, ritenevano che, soprattut-
to dopo la shoah era arrivato il momento perché la Chiesa ripensasse la sua rela-
zione con l’ebraismo. In questo contesto nacque l’idea di un testo che rispondesse a 
questa intenzione. Subito, anche per pressione dei governi dei paesi arabi, i vescovi 
cattolici del medio oriente reagirono vigorosamente. Dopo discussioni complesse, si 
arrivò alla decisone di una dichiarazione più larga, non legata soltanto alla questione 
ebraica, che poi si concretizzò nel testo finale indicato dal nome Nostra aetate. Non 
intendo fermarmi qui a una analisi della dichiarazione, e neppure, intendo indicare 
quello che è detto a proposito dell’ebraismo, perché non costituisce alcun problema, 
ma ricordare una affermazione importante relativa all’islamismo, che però ha il suo 
fondamento nella costituzione dogmatica sulla Chiesa. In questa, Lumen gentium 16, 
il concilio ha dichiarato 

Ma il disegno di salvezza abbraccia anche coloro che riconoscono il Creatore, e tra questi in particolare 
i musulmani, i quali, professando di avere la fede di Abramo, adorano con noi un Dio unico, misericor-
dioso che giudicherà gli uomini nel giorno finale.

Nostra aetate 3 riprende l’affermazione della Costituzione dogmatica sulla chie-
sa e ripresenta, sviluppando più ampiamente il tema, la questione nei seguenti ter-
mini:

La Chiesa guarda anche con stima i musulmani che adorano l’unico Dio, vivente e sussistente, miseri-
cordioso e onnipotente, creatore del cielo e della terra, che ha parlato agli uomini. Essi cercano di sotto-
mettersi con tutto il cuore ai decreti di Dio anche nascosti, come vi si è sottomesso anche Abramo, a cui 
la fede islamica volentieri si riferisce. Benché essi non riconoscano Gesù come Dio, lo venerano tuttavia 
come profeta; onorano la sua madre vergine, Maria, e talvolta pure la invocano con devozione. Inoltre 
attendono il giorno del giudizio, quando Dio retribuirà tutti gli uomini risuscitati. Così pure hanno in 
stima la vita morale e rendono culto a Dio, soprattutto con la preghiera, le elemosine e il digiuno. 

Se, nel corso dei secoli, non pochi dissensi e inimicizie sono sorte tra cristiani e musulmani, il sacro 
Concilio esorta tutti a dimenticare il passato e a esercitare sinceramente la mutua comprensione, non-
ché a difendere e promuovere insieme per tutti gli uomini la giustizia sociale, i valori morali, la pace e 
la libertà.

L’analisi delle due citazioni portano a delle conclusioni importanti; ma qui voglio 
almeno sottolineare l’affermazione principale: anche i credenti dell’islam adorano 
il medesimo nostro Dio. A mio giudizio, è su questa base che è possibile pensare e 
realizzare un autentico dialogo tra le religioni monoteiste. Come ho ricordato ieri, 



Azzöllno Chlappın

ne relazilone Y del Centfro nel dialogo autentico 110  —> G] DUO 110  -

G] dQeve dimenticare nascondere la propria fede TINUNCIATE alla Dpropria identita,
ULLavIia 11 fatto (1 credere nell unico DIO ula base VeiIid culficiente DL ermettere
L incontro 11 dialogo EVO CQIire che 110  —> eologi TI1ICONOSCO DrOprIO QUESTO fatto

C10@ che 11 DIO a2Cd0OoTrato 11 medes1Imo. 10 Credo che bblano OTTO; Cerio la ('O110-

0CC CI1ZA che NO1 bblamo (1 QUESTO DIO, SOPTaTttLUTtlO DL la rivelazione In esS1 (.rIisSto
Adlversa. No1 Sapplamo, perche C1 STAIiO rivelato, che DIO Padre-Figlio-Spirito, che

Uno Ire In mIistero (1 relazlonIıi (1 asSsoluta COomunlone, ULLavIia dobblilamo/
DOSsSsIamoO TICONOSCEeTE che 11 DIO rivelato da es11 ldentico Y DIO che ha chlamato
Abramo, dunque quello adorato anche nell’ebraismo nell’islam PrOprIO ({ UC-
G{a base partendo da quil possihille, forse anche obbligatorio, (COLNE SETVIZIO del
credentIi Y mondo In C111 VIVIamMO, realiz7zare 11 dialogo Ira membriIi Ire grandi
tradizion!i monoteiste

QUESTO DUunTO, m1 sembra utile almeno ACCGCEMNNALE ula Considerazione, che
anche ula CertezZzZa, CUI1 (0)I10 giunto ne riflessione ne pratica dell incon-

IrO Ira eredenti nel DIO NICO egl]Ii ultimi! decenn!] la teologla Occidentale (un pDO
semplificando iIntendo quella cattolica. quella protestante) ha molto pubblicato Aacclesiale

ä

Aibattuto1> CITCAa la questione teologla religion! In particolare ha DIC-
TesO CEICALE (1 cCapıre In che MISUTrAa le religioni 110  —> CTISt1ane (0)I10 DOSSOLLO
C5561€ VIEe autentiche plene (1 Salve77a3. MI sembra quil che la teologla Occidentale,
ALla ula volta, G] G1A. ula strada che VICOLO C1eCc0o (ome e0l0go0 m1
chliedo perche pretendere (1 COLNOSCEIE (1 esprimere In puntı le IntenzlionIi

l’agire (l economia salvezza) (1 DIoO? ( e anche Orgoglio teologico che 110  —>

2CCeitare lImit[1, 110  —> CaAaNalC (1 ammetitere che DIO, nel 5 [ 10) miIistero profondo
anche nel 5{10 agıre (economla), SCHILDIC 1 (1 1a del nOostrI pensierl, nOosITra

OLNOSCENNZA del nOostrI AISCOTSI]. C(on altre parole, la teologla Occidentale Qeve AlLlCOLA

imparare fare DrOoprIO quell’atteggiamento, COS]I alfermato praticato nell’oriente
cristiano, dell’apofatismo. (10€ Qeve TICONOSCEeTE che la 5{1 cCondizione davantı
Y mi1istero (1 DIO DUO C5561€ Soltanto quella (1 ULla docta IgNOFANiLA; che 11 te010g0,
(COLNE 11 credente, SCHILDIC SO10 pellegrino, forestiero. Questo m1 ha condotto

concludere che la VIa. attualmente percorribile 110  —> quella (1 ULla teologla
religionl, pIuttOoStO quella del dialogo interrelig10so. Anche QUESTO SUDDOLLC ula

La Lheotogie Ades FFrOLS MONOTANEISMES: errain d’affrontement OCCaSIionNn de diatogue?
19 La bibliografia relativa molto srande, impossibile Fricordare Q ul Mentre utile richiamare i Tatto che i

magistero ('hiesa cattolica intervenuto S DESSO DEL FiCordare lmuiti anche Dpossibili errorı CONTe-
ult1 In ricerche questia tematıca.

485485

Azzolino Chiappini

V
ita ecclesiale

nella relazione al convegno del centro CRM14, nel dialogo autentico non si può e non 
si deve dimenticare o nascondere la propria fede e rinunciare alla propria identità, 
tuttavia il fatto di credere nell’unico Dio è una base vera e sufficiente per permettere 
l’incontro e il dialogo. Devo dire che non tutti i teologi riconosco proprio questo fatto 
– cioè che il Dio adorato è il medesimo. Io credo che abbiano torto; certo: la cono-
scenza che noi abbiamo di questo Dio, soprattutto per la rivelazione in Gesù Cristo è 
diversa. Noi sappiamo, perché ci è stato rivelato, che Dio è Padre-Figlio-Spirito, che 
è Uno e Tre in un mistero di relazioni e di assoluta comunione, tuttavia dobbiamo/
possiamo riconoscere che il Dio rivelato da Gesù è identico al Dio che ha chiamato 
Abramo, dunque è quello adorato anche nell’ebraismo e nell’islam. Proprio su que-
sta base e partendo da qui è possibile, forse anche obbligatorio, come servizio dei 
credenti al mondo in cui viviamo, realizzare il dialogo tra i membri delle tre grandi 
tradizioni monoteiste.

A questo punto, mi sembra utile almeno accennare a una considerazione, che 
è anche una certezza, a cui sono giunto nella riflessione e nella pratica dell’incon-
tro tra credenti nel Dio Unico. Negli ultimi decenni la teologia occidentale (un po’ 
semplificando intendo quella cattolica e quella protestante) ha molto pubblicato e 
dibattuto15 circa la questione della teologia delle religioni e in particolare ha pre-
teso cercare di capire se e in che misura le religioni non cristiane sono o possono 
essere vie autentiche e piene di salvezza. Mi sembra qui che la teologia occidentale, 
ancora una volta, si sia messa su una strada che è un vicolo cieco. Come teologo mi 
chiedo: perché pretendere di conoscere e di esprimere in tutti i punti le intenzioni 
e l’agire (l’economia della salvezza) di Dio? C’è anche un orgoglio teologico che non 
sa accettare i limiti, e non è capace di ammettere che Dio, nel suo mistero profondo 
e anche nel suo agire (economia), è sempre al di là dei nostri pensieri, della nostra 
conoscenza e dei nostri discorsi. Con altre parole, la teologia occidentale deve ancora 
imparare e fare proprio quell’atteggiamento, così affermato e praticato nell’oriente 
cristiano, dell’apofatismo. Cioè deve saper riconoscere che la sua condizione davanti 
al mistero di Dio può essere soltanto quella di una docta ignorantia; e che il teologo, 
come il credente, è sempre e solo un pellegrino, un forestiero. Questo mi ha condotto 
a concludere che la via attualmente percorribile non è quella di una teologia delle 
religioni, ma piuttosto quella del dialogo interreligioso. Anche questo suppone una 

14	 La théologie des trois monothéismes: terrain d’affrontement ou occasion de dialogue?

15	 La bibliografia relativa è molto grande, impossibile ricordare qui. Mentre è utile richiamare il fatto che il 
magistero della Chiesa cattolica è intervenuto spesso per ricordare i limiti e anche possibili errori conte-
nuti in ricerche su questa tematica.



'ErCOrSO el e0l0090 Cattolico affg 1CErCcCa Ael QIal0gOo ACHMECNICO Interrefigi0SO

base teologica: quella (1 ula COMLLULLE fede monoteistica m1 sembra culfficiente perche
11 dialogo Aivent! anche O0OCCAS]IONe (1 DELCOLLEIC NSIeME CAaMMINO nell’ adorazione
ne obbedienza 1 DIO uUuN1CO, 5Signore (1

Dialogo COMNULE m1 riporta, infine, ultimo tema, VICINO questi
che anche 11 completa. s 1 tIralita del tema dell’ospitalital6, COS] Caratteristico

tradizione abramlitica. dialogo C1 DUO trasformare, 110  —> DUO ne dQeve cambilare la
nOosIra ldentita. Dentro L’orizzonte fede triıniıitarıa nel r1CONOSCIMeEeNtTO (1 es11
UNICO Signore della/delle Chlesa/e S1AM0 AallCOTLd, PUurtroppo, (Q1vISI (ma QUESTO 110  —>

Ovre C556 1€ HCL sempre!); nell incontro nel dialogo ira credentI!i nel DIO UNICO
S1aMOQ, anlı punt], radicalmente Q1Iversl]. eTr0 DrOprIO DL del dialogo DHOüS-
S1AM0 (Qiventare OSI oli unı egl]Ii altrı 1AM0 OSDIH S1AM0 DercIO anche, prima
(1 [  O, pellegrinl. pellegrino UL1O che CammıINa, DrOprIO (COLNE iinerante, ha
luoghl (1 r1D0OSO ritornimentao. Ha ula 5{1 strada, ula mefTla, ha DiSsOogNO anche
(1 sperimentare 11 dA0ONO Ospitalita. QUESTO PrODOSItO rineNSso a alcune
pagıne (1 Padre SCcCr1ma m1 place rilleggere (OIl VOI alCUun] passa

Per i vocabolario erist1ano, | eplsodio Cli FEMMAUS resia i riterimento principale, 11011 oltrepassabile,g
OSl

DEL i “forestiero . Una parola . | eMpO STESSO alta, familiare inesaurıbile. U110 el OM1 che ( rısto
ASSUTLIE d0opoO Ia FISUrFrFeZ10N€e: «Soltanto In S£1 forestiero In (rerusalemme?>» (Le FiCOrdiamao:

dialogo litinerante Lra forestiero S1101 discepoli. forestiero forestiero perche In Cammı1no0,
perche 11011 ciede ne CoNdizione cedentaria che C1 famililare, perche In “trasiormazio-

cSvelamento Cli significatl. Per (JUESLO TEILTLLEIINOD SUO1 familiarı, (Aue discepoli, I0 FICONOGSCONO subito:
DEL loro resia forestiero, perche 11011 hanno SapulLo FICONOSCEre Ia VPIZ "presenza , 1NO0 quando 11011 ha
SPEZZAaLlO Il Dalle forestiero perche 11011 STALO FICONOSCIUTO DFrOpFLO In GUANEO Per (JUESLO egli
SiESSO, oltrepassando DEL intero | impotenza dell uome riconoscerlo, G1 ] dJeliberatamente COM OSCEIE

impone Ia OL O0OSCENZA “"forestiero ” portia In GE un eccedenza ontologica, irricducibile e Dropr10
(JUESLO costituirlio forestierol7_

Per QUaniLOo riguarda padre Iocann personalmente, i rifterimento Y forestiero 11011 CI d, evidentemente
retor1co, 11011 4UN eva SO0 qlle CIrCOStANZE concrele, Lroppo trasparent] In (QUESLO HKIH C10@ Y Taito
(l1 appartenere, etinicamente culturalmente, contest1i (liversi (a quelli el S1101 interlocuteori. Cli 1a (l1
(quesie connetazlıon1ı banall, i s | ] 4 Olllte ..  1n cCodice , Il OI VOCazlone, s { ]: missione, P o1ä
Iocann Strannik, loann i Forestiero15.

16 (1Overosoe 9 |MenO ricordare, anche riterimenti bibliograficl, i cComplesso, ıflicille, fondamen-
tale insegnamento del srande islamol0go testimone fece LOUIS Massiıgnon.

17 CRIMA, CLE., 24-725 1ia STESSAa pagına, ®Crima 1unge «L.0 STIranlero agli occhi egli
antichi P circondateo (a un aura Cli en1gma; ISpIrava rispetto perche Doleva poriare KH  — G P | inatteso,
Il racdicalmente Dropr10 CONdiziocone TAaNsSUuMANA Un YENOS P VICINO Y MOondo egli del,
(QUESLO Costringeva i cedentario a{} accoglierlo ((OTLIE U1  ; SOria (l1 MESSAaSSETO (1vinOo>».

15 CRIMA, CLE.,

486486

Percorso di un teologo cattolico alla ricerca del dialogo ecumenico e interreligioso

V
ita

 e
cc

le
si

al
e

base teologica: quella di una comune fede monoteistica mi sembra sufficiente perché 
il dialogo diventi anche occasione di percorrere insieme un cammino nell’adorazione 
e nella obbedienza al Dio unico, Signore di tutti.

Dialogo e percorso comune mi riporta, infine, a un ultimo tema, vicino a questi 
e che anche li completa. Si tratta del tema dell’ospitalità16, così caratteristico della 
tradizione abramitica. Il dialogo ci può trasformare, ma non può né deve cambiare la 
nostra identità. Dentro l’orizzonte della fede trinitaria e nel riconoscimento di Gesù 
unico Signore della/delle Chiesa/e siamo ancora, purtroppo, divisi (ma questo non 
dovrebbe essere per sempre!); nell’incontro e nel dialogo tra credenti nel Dio unico 
siamo, su tanti punti, radicalmente diversi. Però proprio per mezzo del dialogo pos-
siamo diventare ospiti gli uni degli altri. Siamo ospiti e siamo perciò anche, e prima 
di tutto, pellegrini. Il pellegrino è uno che cammina, ma, proprio come itinerante, ha 
luoghi di riposo e rifornimento. Ha una sua strada, una meta, ma ha bisogno anche 
di sperimentare il dono della ospitalità. A questo proposito ripenso ad alcune belle 
pagine di Padre Scrima e mi piace rileggere con voi alcuni passaggi:

Per il vocabolario cristiano, l’episodio di Emmaus resta il riferimento principale, non oltrepassabile, 
per il “forestiero”. Una parola al tempo stesso alta, familiare e inesauribile. È uno dei nomi che Cristo 
assume dopo la risurrezione: «Soltanto tu sei forestiero in Gerusalemme?» (Lc 24,18). E ricordiamo: è 
un dialogo itinerante tra un forestiero e i suoi discepoli. Il forestiero è forestiero perché in cammino, 
perché non siede nella condizione – sedentaria – che ci è familiare, perché è in perpetua “trasformazio-
ne”, svelamento di significati. Per questo nemmeno i suoi familiari, i due discepoli, lo riconoscono subito; 
per loro resta forestiero, perché non hanno saputo riconoscere la vera “presenza”, fino a quando non ha 
spezzato il pane: è forestiero perché non è stato riconosciuto proprio in quanto presente. Per questo egli 
stesso, oltrepassando per intero l’impotenza dell’uomo a riconoscerlo, si fa deliberatamente conoscere: 
impone la conoscenza. Il “forestiero” porta in sé un’eccedenza ontologica, irriducibile – ed è proprio 
questo a costituirlo forestiero17…

Per quanto riguarda padre Ioann personalmente, il riferimento al forestiero non era, evidentemente 
retorico, ma non alludeva solo alle circostanze concrete, troppo trasparenti in questo caso: e cioè al fatto 
di appartenere, etnicamente o culturalmente, a contesti diversi da quelli dei suoi interlocutori. Al di là di 
queste connotazioni banali, il suo nome “in codice”, il nome della vocazione, della sua missione, era già 
Ioann Strannik, Ioann il Forestiero18.

16	 È doveroso almeno ricordare, anche senza riferimenti bibliografici, il complesso, difficile, ma fondamen-
tale insegnamento del grande islamologo e testimone della fede Louis Massignon.

17	 Scrima, op. cit., 24-25. Nella nota della stessa pagina, P. Scrima aggiunge: «Lo straniero agli occhi degli 
antichi era circondato da un’aura di enigma; ispirava rispetto perché poteva portare con sé l’inatteso, 
il radicalmente nuovo proprio della condizione transumana. Uno xénos era vicino al mondo degli dei, e 
questo costringeva il sedentario ad accoglierlo come una sorta di messaggero divino».

18	 Scrima, op. cit., 26.



Azzöllno Chlappın

Per dialogare bisogna USCIre Dpropria Cdb5d, bisogna mettfersIl G1 strada,
bisogna farsi SEFraANNIK. Aue discepolli (1 Emmaus (0)I10 CAamMMIMNATIOTI disperati,
Incontrano UL1LO SCONOSCIUTO, UL1O StTranliero L’andare 24551emMe (COLNE ula accoglien-

reCcIproca, 1a ULla prima forma (1 Ospitalita che G1 realizza ne SCambio, nel
dialogo Alla. fine, 10 SCONOSCIUTO 2CCeitaio (COLNE (1 149910 INVITATIO
restare, C556 1€ OSpIte; Subito (come In Capovolgimento parti) Aliventa
OLUI che OSDpIta, perche nel eSstO benedizione frazione del DAallC LuI1
che TE 11 nutrimento

Ou1 G] legano (iverse Immagın!ı che esprimon attegglamento teologico,
AaLllCOTd, prima (1 [  O, modo (1 C556 1€ 1l10MINI credent!]. VIatorIl, fo-
restierl1, ne cCondizione ne necessita del rTICEVETE Ospitalita ne STeSSO
empO nell  olfrire Ospitalita. L’essere 24.551e mMe Strannik, “essere vicendevolmente
OSDI Ospitantı COINcCIde COIl la SItuAazZIiONeEe (1 dialogo In questa SItUuAZIONEe 5SYJCSSO
C @E  F la rivelazione: allora 67 aprırono loro gli OcchlQ®. QUESTO m1 CONducCce un ultima
immagine che VvIeNE Bibbla che risplende In ula pIU 1CONEe
tradizione ortodossa La pagına 1blica. quella (1 Abramo Abramo 10 an-

nik, ] ospitante 10 STeSSO DIO, 11 padre Ire grandi religion! monoteiste Licona Aacclesiale
ä

quella del SAantio 1CONOSTafo re]eV L icona del Ire che ()I10 Uno, anche la
(1 ula Ospitalita, (OIl ula tavola aperTta cCondivisa. La rivelazione del mIistero

(1 DIO questa: ula immagine/realta (1 accoglienza, (1 Ospitalıita, (1 Condivisione.
mIistero profondo (1 DIO NAasSCOSTO all’ uomo:;: quil la parte rivelata (1 QUESTO miIistero
In ualche mO0do, In ualche MISUTrAa COMUNICATO all u0MOo. dialogo dQeve riprodurre,
ripetere QUESTO mIistero (1 aper{tiura (1 ConNdivisone. dialogo Ira CTrIStanı da ula

parte ira credentI!i nell ’ unico DIO, Creatore, Drovvidenza, che 1udica anche DIC-
m13 nel 5{10 NO annunclato DrOprIO da quUESTa Straordinarlia 1C0MNQa

Percio mpegnarsı nel dialogo significa, alla fine, CammMmMaAare quella Ospitali-
ta che 10 STEeSSO mi1istero (1 DIO, che 11 dA0ONO dell’ economla (1 DIO HCL L umanıita.

Un icona TOorse LrOppo ahısata In Occidente, (lOve, (dimenticato i 5[  C Spir1ıto Ia IF teologla, Ormal,
Purtiroppo, QquUası 0SgellO Cli moda religiosa!

A{487

Azzolino Chiappini

V
ita ecclesiale

Per dialogare bisogna uscire dalla propria casa, bisogna mettersi sulla strada, 
bisogna farsi strannik. I due discepoli di Emmaus sono camminatori disperati, ma 
incontrano uno sconosciuto, uno straniero. L’andare assieme è come una accoglien-
za reciproca, già una prima forma di ospitalità che si realizza nello scambio, nel 
dialogo. Alla fine, lo sconosciuto accettato come compagno di viaggio è invitato a 
restare, a essere ospite; ma subito (come in un capovolgimento delle parti) diventa 
Colui che ospita, perché nel gesto della benedizione e della frazione del pane è Lui 
che offre il nutrimento.

Qui si legano diverse immagini che esprimono un atteggiamento teologico, ma 
ancora, prima di tutto, un modo di essere uomini e credenti. Tutti viatori, tutti fo-
restieri, tutti nella condizione e nella necessità del ricevere ospitalità e nello stesso 
tempo nell’offrire ospitalità. L’essere assieme strannik, l’essere vicendevolmente 
ospiti e ospitanti coincide con la situazione di dialogo. E in questa situazione spesso 
c’è la rivelazione: allora si aprirono loro gli occhi. E questo mi conduce a un’ultima 
immagine che viene dalla Bibbia e che risplende in una della più belle icone della 
tradizione ortodossa russa. La pagina biblica è quella di Abramo – Abramo lo stran-
nik, l’ospitante lo stesso Dio, il padre delle tre grandi religioni monoteiste. L’icona è 
quella del santo iconografo Andrej Rublev19. L’icona dei Tre che sono Uno, è anche la 
scena di una ospitalità, con una tavola aperta e condivisa. La rivelazione del mistero 
di Dio è questa: una immagine/realtà di accoglienza, di ospitalità, di condivisione. Il 
mistero profondo di Dio è nascosto all’uomo; qui è la parte rivelata di questo mistero 
in qualche modo, in qualche misura comunicato all’uomo. Il dialogo deve riprodurre, 
ripetere questo mistero di apertura e di condivisone. Il dialogo tra cristiani da una 
parte e tra credenti nell’unico Dio, creatore, provvidenza, che giudica ma anche pre-
mia nel suo Regno è annunciato proprio da questa straordinaria icona.

Perciò impegnarsi nel dialogo significa, alla fine, camminare verso quella ospitali-
tà che è lo stesso mistero di Dio, e che è il dono dell’economia di Dio per l’umanità.

19	 Un’icona forse troppo abusata in occidente, dove, dimenticato il suo spirito e la sua teologia, è ormai, 
purtroppo, quasi un oggetto di moda religiosa!


