Articoli RTLu XVI (1/2011) 13-28

La valenza religiosa degli attributi divini
nella postmodernita

José M. Galvan
Pontificia Universita della Santa Croce (Roma)

1. Introduzione: la riscoperta postmoderna
della questione metafisica

In un lungo studio pubblicato in 2008, Mateo-Seco e Ruiz Aldaz hanno presenta-
to una completa revisione dell’evoluzione dei trattati su Dio Uno e Trino dagli anni
sessanta del secolo scorso alla meta della prima decade del ventunesimo secolo!. Gli
autori sono in grado di affermare che, nonostante sia ancora presente una notevole
mancanza di fondamento metafisico, negli ultimi anni del loro studio, grazie in gran
parte anche alla Fides et ratio di Giovanni Paolo II, si apprezza un cambio di tenden-
za ed una valutazione positiva dell’'uso della filosofia e della metafisica nel discorso
teologico2. In concreto, ¢ evidente che la produzione su una dimensione concreta di
questo inserimento della filosofia che & la trattazione sugli attributi divini, & cresciuta
negli ultimi anni; ma nonostante cio si sente ancora una mancanza di adeguata con-
nessione tra gli aspetti filosofici e teologici del trattato.

La connessione tra questi due aspetti ha sempre riguardato dimensioni molto
pratiche del trattato De Deo: la questione degli attributi divini & storicamente sorta
come spinta al dialogo con il mondo non credente, ogni volta che si & posto con forza
il problema del dialogo tra la fede e una cultura segnata da una spinta fortemente
razionale3. La chiave ¢ sempre, in qualche senso, scoprire I'utilita dell'impegno della

1 L. F. MATE0-SECO — J. I. Ruiz ALpAz, Notas sobre el tratado de Dios Uno y Trino, in Annales Theologici 22
(2008) 407-442.

2 Cfr. ibid., 437.

3 I primi confronti tra gli apologisti cristiani e la filosofia ellenico-romana sono segnati, infatti, da un forte

13



=
=
=
<

La valenza religiosa degli attributi divini nella postmodernita

ragione per assicurare il vale la pena del credere. Nei nostri giorni, segnati dal-
la forte richiesta relazionale della razionalita postmoderna4, anche questo bisogno
di dialogo si fa palese e richiama ad una presentazione dell’idea di Dio in chiave
non soltanto credente, ma soprattutto rispondente alle richieste attuali. Piu di un
decennio fa mi sono occupato di una possibile via per presentare in unita filosofico-
teologica la questione degli attributi divini, proprio mostrandoli come risposta alla
condizione limitata dell’'umanita che si manifesta nei misteri della sofferenza, della
colpa e della morte5. Si pone adesso nuovamente la domanda della validita di questo
approccio antropologico alla questione degli attributi. La tesi di questo articolo e che
questa dimensione, che allora si vedeva come una buona interfaccia concettuale tra
gli aspetti trinitari, cristologici e filosofici degli attributi, & diventata ai nostri giorni
veicolo adeguato per un inserimento della valenza religiosa del discorso su Dio che
risponde specialmente bene alle richieste della postmodernita. Con uno schematismo
alquanto riduttivo, si pud comunque affermare che la crisi della modernita ha molto
a che vedere con la sua incapacita di dare una risposta definitiva alle richieste poste

bisogno di arrivare alla concettualizzazione filosofica dell’essere di Dio (attributi), che si & incrementata
con I'avanzare della grande produzione patristica del secolo IV. Da una parte bisognava esprimere la no-
vita della Rivelazione in categorie proprie della cultura ellenica, adeguate a manifestare la trascendenza
assoluta di Dio; dall’altra era necessario, di fronte ai pensieri gnostici o manichei, purificare la dottrina
su Dio e la cristologia delle rappresentazioni dualistiche, panteistiche o materialistiche proprie di questi
sistemi. Cfr. tra I'altro, E. HOFEMANN, Platonismo e filosofia cristiana, Bologna 1967, 137-178; J.S. Lasso
DELLA VEGA, Eroe greco e santo cristiano, Brescia 1968, 21-79; J. PepIN, Il medioplatonismo e l'apologetica
cristiana, in M. DAL Pra (ed.), Storia della filosofia, vol. 4, Milano 1975, 251-270; W. PANNENBERG, L’as-
sunzione del concetto filosofico di Dio come problema dogmatico della teologia cristiana degli origini, in
Questioni fondamentali di teologia sistematica, Brescia 1975, 330-385; B. SCHULTZE, Zur Gotteserkenntnis
in der griechischen Patristic, in Gregorianum 63 (1982) 525-558; H. D. BLUME - F. MANN (ed.), Platonismus
und Christentum, Miinster 1983, 46-79; J. M. GALVAN, Dimensione economica dell’'immutabilita divina
nella letteratura cristiana incipiente, in M. HAUKE - P. PAGANI (edd.), Eternita e liberta, Milano 1998, 231-
242.

4 L’idea fondamentalmente positiva di postmodernita usata in questo articolo rimanda soprattutto alla
seguente bibliografia: Y. LABBE, Réceptions théologiques de la postmodernité, in Revue des sciences philo-
sophiques et théologiques 72 (1988) 397-425; J. BALLESTEROS, Postmodernidad: Decadencia o resistencia,
Madrid 1989; A. LraNo CIFUENTES, La nueva sensibilidad, Madrid 1989; J. DiuMENJU, El Dios cristiano ante
el hombre moderno y el hombre postmoderno, in Estudios Franciscanos 94 (1993) 287-296; P. DoNATl,
Pensiero sociale cristiano e societa postmoderna, Roma 1997.

@

Cfr. J. M. GALVAN, Il problema teologico degli attributi divini (I): considerazioni metodologiche, in Annales
Theologici 8 (1994) 285-313; Il problema teologico degli attributi divini (II). Dio e la sofferenza umana,
in Annales Theologici 10 (1996) 69-90; La questione teologica degli attributi divini (IIl): Dio, la colpa e la
morte, in Annales Theologici 13 (1999) 107-132. L’idea fondamentale consiste in stabilire una correlazio-
ne ai livelli antropologico, trinitario e cristologico tra il dolore e I'Onnipotenza, la colpa e 'Immutabilita,
la morte e I'Eternita.

14



José M. Galvan

dai tre enigmi dell’esistenza umana (dolore, colpa, morte) prima indicati6. La mo-
derna fede nell’autoredenzione e stata sostituita dalla certezza che le istanze intrau-
mane non potranno mai dare una risposta definitiva alle questioni ultime: esiste una
certezza diffusa sul fatto che la razionalita solamente scientifica, con il suo dominio
oggettivo della realtd, non puo arrivare alla verita delle cose. Se 'uomo postmo-
derno non si decide a abbandonare questi presupposti culturali tecno-scientifici, si
vedra costretto a scegliere tra ricercare disperatamente un sistema di redenzione
immanente (neo-gnosticismi postmoderni) o rinunciare definitivamente a qualsiasi
risposta alle domande radicali dell’essere e della storia?.

E vero che questo movimento dello spirito umano @ in positivo: cioe, punta verso
la pienezza dell’essere. Ma questa spinta positiva trova senso solo se riferita al “polo
negativo”, da cui parte e da cui, molte volte, si sente incapace di staccarsi8. Percio
continuo a ritenere valida la proposta di partire dalla indicata condizione bisognosa
dell’'uomo come fondamento della richiesta di Dio9.

Siamo ormai consapevoli di non poter mantenere una forma di conoscenza og-
gettivante e non compromessa; la nostra conoscenza deve impegnare in prima per-
sona, essere “incontrante”, appellante e rispondente, creatrice di nuovi ambiti in
cui si amplia anche il nostro essere conoscente. La ragione non & sola: la ragione e
accompagnata. Questo atteggiamento ¢ comune a quasi tutte le possibilita di con-
tinuazione che si aprono davanti all’'uomo del Terzo Millennio: da quelli che consi-

6 Cfr. Gaudium et spes 21c.

7 Cfr. F. Fukuyama, The end of History and the Last Man, New York 1991 (questo libro sviluppa un famoso
articolo scritto dall’autore nel 1989 subito dopo la caduta del muro di Berlino). Sullo sfondo & facile in-
tuire il neo-pragmatismo postmoderno di J. F. LYotArD, La condition postmoderne: rapport sur le savoir,
Paris 1979 e R. Rorty, Philosophical Papers, vol. II, Cambridge 1991.

8 Queste parole di Giovanni Paolo I riassumono adeguatamente quanto si € voluto dire: «0ggi 'uomo & per-
corso da un’inquietudine esistenziale che manifesta, in forma e tonalita diverse, il suo bisogno di salvezza,
di liberazione, di pace. Egli, attraverso gli incontri significativi della sua vita, impara a conoscere il valore
delle dimensioni costitutive del proprio essere, prima di tutte quelle della religione, della famiglia e del
popolo a cui appartiene. Da tali incontri, tuttavia, egli si accorge, in termini drammatici, di non possedere
ancora il significato ultimo, capace di renderli definitivamente buoni, veri, belli. E sperimenta allora la
sua strutturale incapacita di placare la sua esigenza di infinito», Discorso 22.02.1987.

9 Contrariamente a quanto detto, nello spazio di tempo trascorso da quei articoli ai nostri giorni, forse il
dibattito teologico piu interessante si e sviluppato sugli attributi in chiave “positiva”: si tratta di quello
originato dalla pubblicazione del libro di W. KrROTKE, Gottes Klarheiten, Tiibingen 2001. Sul tema & inter-
venuto con speciale intensita L. P. HoLMES, prima con un saggio dal titolo Revisiting the doctrine of the
divine attributes: in dialogue with Karl Barth, Eberhard Jiingel and Wolf Krotke, Pieterlen 2006, e piu
recentemente con il contributo The Theological Function of the Doctrine of Divine Attributes and the Di-
vine Glory, with Special Reference to Karl Barth and His Reading of the Protestant Orthodox, in Scottish
Journal of Theology 61 (2008) 206-223. Come si vede gia dai titoli, I'argomento si mantiene in stretto
riferimento alla teologia del secolo XX.

15




=
=
=
<

La valenza religiosa degli attributi divini nella postmodernita

derano la verita come consenso, all’ermeneutica della carita vattimiana, all’idea di
ragione che si trova come fondamento dell’enciclica Fides et ratio di Giovanni Paolo
II, perché solo una ragione che si sa accompagnata ¢ in grado di aprirsi a un dialogo
creativo con la realta e in ultimo termine con la fedel0. In fondo, la consapevolezza
di una ragione accompagnata pone di fronte alla relazione con cio che ci trascende:
bisogna uscire da sé e trovare quell’al-di-la-di-sé che fonda la possibilita di compa-
gnia. Questa richiesta di trascendenza, alla fine, non e altro che la riscoperta della
domanda religiosa, nella risposta alla quale si cerca di fondare in che maniera cio
che e trascendente puo essere anche destinazione del “mio” essere, in una novita di
vita; in altre parole si tratta di scoprire il nesso col trascendente, fondando il “me” e
il “non-me” come realta relazionali che, in quanto tali, realizzano se stesse proprio
nella misura in cui si incontrano. Dalla solidita di questo nesso dipendera il “vale la
pena” del “mio” realizzarmi nel dono. Pensiero metafisico che fonda la divinita ed
essere religioso si intrecciano cosi, per aprirsi insieme alla risposta della Rivelazione,
alla ricerca dell’'umana consolazione.

2. 11 Dio che ci consola

«Nella pienezza dei tempi ¢ venuta anche la pienezza della divinita. “Si sono
manifestate la bonta e I'umanita di Dio Salvatore nostro” (Tt 2,11). Ringraziamo Dio
che ci fa godere di una consolazione cosi grande in questo nostro pellegrinaggio di
esuli, in questa nostra miseria. Prima che apparisse I'umanita, la bonta era nascosta:
eppure c’era anche prima, perché la misericordia di Dio ¢ dall’eternita. Ma come si
poteva sapere che & cosi grande? Era promessa, ma non si faceva sentire, e quindi
da molti non era creduta»!l. Queste parole di Bernardo di Chiaravalle riassumono
bene lo scopo di queste righe. Innanzitutto & da sottolineare la condizione miserevole
dell’'uomo, nell’ottica della quale risulta esaltata la bonta divina consolantel2 che si

10 «Bisogna non perdere la passione per la verita ultima e I’ansia per la ricerca, unite all’audacia di risco-
prire nuovi percorsi. E la fede che provoca la ragione a uscire da ogni isolamento e a rischiare volentieri
per tutto cio che & bello, buono e vero», Fides et ratio, 56.

11 S. BERNARDO, Disc. 1 per UEpifania, 1-2; PL 133, 141-143.

121 Cor 1,3-7: «Lodiamo Dio, Padre di Gesu Cristo, nostro Signore!, il Padre che ha compassione di noi, il Dio
che ci consola. Egli ci consola in tutte le nostre sofferenze, perché anche a noi sia possibile consolare tutti
quelli che soffrono, portando quelle stesse consolazioni che egli ci da. Perché, se molto ci tocca soffrire con
Cristo, molto siamo da lui consolati. Se soffriamo, & perché voi riceviate quella consolazione che vi rendera

16



José M. Galvan

dona a noi in pienezza in Cristo; e subito dopo il misterioso legame tra il fatto che
questa bonta «era gia prima» e la novita che comporta I'Incarnazione; prima di que-
sta «non si faceva sentire, e quindi da molti non era creduta». Si tratta di un «non
farsi sentire» tale da escludere assolutamente qualsiasi possibilita per la persona
umana di arrivarci? Ma soprattutto, le nostre potenze intellettive hanno un ruolo
proprio nell’accogliere lo svelarsi di questa bonta divina? Se non fosse cosi, sarebbe
difficile spiegarsi di che natura ¢ «una consolazione cosi grande in questo nostro
pellegrinaggio di esuli».

La prima lettera di Pietro ha posto i cristiani di tutti i tempi davanti a un compito
sempre urgente: «Adorate il Signore, Cristo, nei vostri cuori, pronti sempre a rispon-
dere a chiunque vi domandi ragione della speranza che e in voi» (1 Pt 3,15). Questo
compito non puo essere assolto soltanto in un livello settoriale dell’esistenza umana,
come quello razionale; non si tratta soltanto, infatti, di essere in grado di argomen-
tare il contenuto della nostra fede. In fin dei conti il riferimento petrino alla virtu
soprannaturale della speranza, e non a quella della fede, ci fa capire che la domanda
si riferisce, a livello pratico, alla dimensione globale ed esistenziale del credere che
da valenza e positivita antropologica all’atto di fede. In fondo, cio che ci viene chiesto
& perché vale la pena credere, perché vale la pena affidarsi e rivolgersi al Dio il cui
segno e la Croce di Cristo. La stessa natura dialogica della fede e il dono totale che
¢ la Croce comportano che questo vale la pena del credere si possa riassumere, dal
punto di vista dell’esistenza concreta del singolo cristiano, nella certezza di essere
amati.

Questa impostazione, che si muove tra i concetti di certezza e sicura fiducia, si
riallaccia all'insegnamento di Benedetto XVI nella sua enciclica Spe salvi. Tutte e tre
le virtl teologali sono necessarie per trovare in Dio la motivazione del camminare
nella storia. Si tratta di un passaggio dall’'umana esperienza del limite alla certezza
del bene futuro, illuminato dalla fede, cercato dalla speranza, abbracciato dalla Cari-
ta. «La fede e speranza»13, afferma il pontefice: se la speranza ¢ il vero motore della
storia, lo & proprio in quanto fondata e sostenuta dalla fede soprannaturale, senza la
quale non soltanto non & virtu teologale, ma probabilmente neanche virtu, col rischio
di rimanere soltanto vis irascibile!4. La tensione che questo documento magisteriale

forti nel sopportare le stesse avversita che anche noi sopportiamo. Questa nostra speranza e ben fondata,
perché sappiamo che condividete non solo le nostre sofferenze ma anche le nostre consolazioni».

13 Spe salvi, 2.

14 «Motus appetitivae virtutis, consequens apprehensionem boni futuri, ardui, possibilis adipisci, scilicet
extensio appetitus in huismodi obiectum», STh I-11, q. 40, a. 2.

17




=
=
=
<

La valenza religiosa degli attributi divini nella postmodernita

percorre tra I’essere «senza speranza e senza Dio nel mondo» (Ef 2,12), e la piena
fiducia di Rm 8,38-39 («sono infatti persuaso che né morte, né vita... né alcun altra
creatura potra mai separarci dall’amore di Dio») & la tensione dell’'uomo verso Cristo
Gesl nostro Signore e tramite Lui, verso la Vita di Amore intratrinitaria. Nelle mis-
sioni visibili delle Persone divine si trova la chiave ultima di una teologia della storia
che permette I'interpretazione relazionale delle realta spazio-temporale dell’'uomo.

Cio che & presente in maniera naturale nella fede dei cristiani corrisponde a una
verita teologica profonda: il Dio che ci sostiene e ci consola nel cammino della storia
¢ il Dio Uni-trino. Non considero fortunata la arcinota e tanto citata affermazione di
Karl Rahner, secondo la quale i cristiani «non ostante la loro esatta professione della
Trinita siano quasi solo dei monoteisti nella pratica della loro vita religiosa»15; ma e
certo che molti fattori socioculturali e altrettanti automatismi istintuali, nonché au-
tentiche patologie della fede, possono essere presenti nel segno della croce che tanti
cristiani ripetono nel momento del reale o apparente bisogno; in ogni caso, il fatto
che sia proprio il segno delle tre Persone e non una qualsiasi altra forma di rivolgersi
alla divinita, vuole dire che la fede trinitaria ha radici profonde nella pieta personale.
Sembrerebbe che una inconscia consapevolezza faccia capire che rivolgersi soltanto
al Padre, senza includere il riferimento alle altre due Persone, svuoterebbe I'idea
stessa di Padre del suo significato fondamentale, e la farebbe diventare una semplice
metafora. Per questo, tra I’altro, la Croce & segno del Padre: perché conosciamo Lui
nel Volto del Crocefisso.

La rivelazione salvifica e la tradizione della Chiesa ci hanno insegnato a rivolgerci
distintamente alle tre Persone, nella confessione della loro Unita di natura, e cosi lo
facciamo, sia a livello liturgico che personale. Grazie a Dio noi cristiani siamo mo-
noteisti nella nostra vita religiosa, nella quale ci rivolgiamo costantemente alle tre
Persone distinte, che sono 'unico Dio! E possibile che la teologia illumini, anche in
maniera limitata, cio che la fede credente vive in maniera naturale: cioe, che la fede
trinitaria e la base della nostra supplica religiosa?

E comunque vero che, di fatto, il rivolgersi a Dio con questa confidenza filiale
non & molto comune nei nostri giorni. E necessario constatare che almeno in parte
si sta perdendo ’abitudine di ricorrere alle tre Persone col segno della Croce nei
momenti in cui 'uomo prova veramente, nel profondo del suo essere, la sua radicale
condizione bisognosa, la sua costitutiva incompletezza. Alle volte potrebbe sembrare
che ormai si tratti soltanto di un’abitudine propria dei calciatori chiamati in campo

15 K. RAHNER, Il Dio Trino, fondamento originario e trascendente della storia della salvezza, in Mysterium
Salutis, 111, Brescia 1980, 404.

18



José M. Galvan

durante una partita. Ma questo oblio avviene soprattutto l1a dove sono spariti tutti i
segni della fede, dove si puo purtroppo affermare che non c’e piti una vita cristiana
degna di questo nome, e non perché i credenti, indipendentemente dall’intensita del
credere, abbiano dimenticato la Trinita.

Risulta comunque palese che si & creata una falla tra la condizione naturalmente
religiosa dell’'uomo nella cui debolezza si apre a un’istanza di risposta, e ’ambito
della Fede soprannaturale in cui si fonda la certezza dello sperare. Questo potreb-
be spiegare il perché di un bisogno religioso tanto forte nei nostri tempi, con tante
manifestazioni riconducibili agli atti della virtu della religione (culto, adorazione,
supplica...), e il fatto che in molti casi gli atti umani di questa virtt sembrano es-
sersi sfumati di molto nella forma di vivere le manifestazioni liturgiche della Fede.
In positivo, si tratta di riallacciare la condizione naturalmente religiosa dell’'uomo
con la vita teologale del credente. Tale connessione risulta evidente ed e fortemente
presente nella trattazione classica della virtu della religione, che, come ad esempio
nella Summa Theologiae, era sempre considerata come virtu infusa e per tanto con-
seguente alla presenza nelle nostre potenze, per la grazia, delle virtu teologali.

3. La riscoperta postmoderna degli attributi divini:
dare consistenza all’idea di Dio Padre

La proposta di questo articolo, ribadisco, e la rivalutazione degli attributi divini
come strumento concettuale in grado di creare un’interfaccia significativa tra i due
momenti che la modernita tende a separare, ma dalla cui unita dipende alla fine la
possibilita di sperare.

Bisogna riconoscere che a prima vista I'immagine di Dio proveniente dagli attri-
buti puo sembrare fredda e lontana, ma la verita e che si tratta di concettualizzazioni
dell’infinito essere divino che partono sempre da richieste antropologiche e che cor-
rispondono immediatamente alla condizione religiosa dell’'uomo: chi si rivolgerebbe
a un dio senza attributi? Una divinita, anche insignita dalla condizione paterna, puo
essere oggetto di venerazione se non e onnipotente, eterna, infinita16?

16 In questo senso ci & sembrata specialmente significativa la tendenza recente a vedere negli attributi
divini un elemento fondamentale per la vita personale di preghiera: cfr. A. W. Tozer, Knowledge of the
Holy, London 2001; Rosemary JENSEN, Praying the attributes of God: a guide to personal worship through
prayer, Grand Rapids 2002; G. JOHNSTON, Preaching to a Postmodern World. A Guide to Reaching Twen-
ty-First Century Listeners, Grand Rapids 2006. Da sottolineare, comunque, il fatto che questi approcci,

19




=
=
=
<

La valenza religiosa degli attributi divini nella postmodernita

La produzione letteraria nel campo della filosofia e della storia delle religioni &
arrivata nei nostri giorni a livelli mai raggiunti; nello stesso tempo, probabilmente
non ¢ mai tanto mancata una idea di Dio che potesse servire come fondamento al
discorso religioso. La situazione attuale ¢ paradossale e complessa. I’esperienza po-
stmoderna cerca una divinita fondamento della relazione, e in questo senso 'idea di
Padre sarebbe auspicabilel7; ma deve essere un Padre Onnipotente. L onnipotenza
sembra allontanare Dio, la paternita, avvicinarlo. Da una parte la storia delle reli-
gioni manifesta che I'idea di padre &, molto probabilmente, la piti comune idea della
religiosita umanals; il suo contenuto si riferisce a tre manifestazioni fondamentali:
la funzione di generare, la funzione pedagogica (tutelare), e quella spirituale (valori:
amore, pieta, perdono, misericordia...)19-

D’altra parte, si constata che la tendenza recente e stata quella di dimenticare
queste dimensioni e di ridurle unicamente al concetto di autorita. Moltmann addirit-
tura pretende che questo sia avvenuto gia nel periodo costantiniano, tramite I’esage-
razione del ruolo cosmico-creatore di Dio, che comporta una sottolineatura eccessiva
della reale potenza con cui esercita il suo potere assoluto20. I’idea veterotestamen-
tario di paternita divina cosi ridotta, trova facilmente un riscontro positivo con la
tendenza romana a vedere nel paterfamilias I'immagine di ogni autorita. L’idea ori-
ginaria della paternita di Dio si converte in un’idea patriarcale, inammissibile come
concetto della divinita nella cultura moderna.

provenienti dall’ambito evangelico, si limitano a una considerazione biblica del tema degli attributi.

17 Cfr., per quanto riguarda i segni della ricoperta postmoderna del Padre, nonostante le difficolta: J. W.
MILLER, Calling God ‘Father’: Essays on the Bible, Fatherhood and Culture, New Jersey 1999; H. KIESEL,
Das Vaterbild in der deutschsprachigen Literatur der Nach-68er-Zeit, in Internationale katholische Zeit-
schrift Communio 28 (1999) 165-176; W. J. DouERrTY, The Intentional Family: Simple Rituals to Strengthen
Families, New York 2001. Nell’ambito prettamente teologico cfr. J. M. Rovira BELL0SO, La imagen de Dios
Padre en la teologia de los tltimos cuarenta arios, in Estudios trinitarios 39 (2005) 191-218.

18 Cosl il famoso testo di Nostra Aetate, 2: «Dai tempi piu antichi fino ad oggi presso i vari popoli si trova
una certa sensibilita a quella forza arcana che & presente al corso delle cose e agli avvenimenti della vita
umana, ed anzi talvolta vi riconosce la Divinita suprema o il Padre. Questa sensibilita e questa conoscenza
compenetrano la vita in un intimo senso religioso». Cfr. anche, nell’ambito proprio della filosofia della
religione, H. TELLENBAcH (ed.), Das Vaterbild in Mythos und Geschichte, Stuttgart 1976; J. Dupuis, Storia
della paternita, Milano 1992.

19 Cfr. J. LoH, Gott der Vater. Ein Beitrag zum Gesprdch mit der Psychologie iiber den praktisch-theologi-
schen Sinn der Vater-Symbolik, Franckfurt-Bern-New York 1984.

20 «Agli inizi della cosiddetta “eta constantiniana” si assiste ad un trasferimento dell’idea del padre romano
al Dio cristiano. I una fusione tra il concetto cristiano e il concetto romano di Dio che connotera, in modo
patriarcale e in profondita, la storia dell’Europa cristiana», J. MOLTMANN, Trinita e regno di Dio, Brescia
1983, 33. Cfr. A. Wlosk, Vater und Vatervorstellung in der rémischen Kultur, in TELLENBACH (ed.), op. cil.;
G. ANGELINI, Dio Padre e la societa senza padri, in Teologia 23 (1998) 367-378.

20



José M. Galvan

Infine, e possibile segnalare che le difficolta della modernita in relazione all’idea
di paternita, cosi come si trova negli ambiti psicologici e sociologici, trovano un cor-
relativo filosofico e teologico non trascurabile — per non dire che si tratti di un vero
e proprio nesso causale — nelle correnti di pensiero autonomiste e immanentistiche
della filosofia europea degli ultimi tempi. Risulta evidente che il razionalismo, il prin-
cipio di immanenza kantiano, I'idealismo hegeliano e post-hegeliano, hanno prodotto
una grande tendenza alla dissoluzione dell’idea di un Dio personale, fondamento
della struttura dialogica dell'uomo, sua creatura. La divinita ha acquistato in taluni
casi le caratteristiche dell’Assoluto trascendente, irraggiungibile tematicamente, in-
comprensibile e lontano; in altri casi, contrariamente, si € immanentizzata nell’esse-
re stesso dell’'uomo e del mondo, divenendo una sorte di orizzonte di possibilita della
vita e della storia.

La critica di origine psicologica all’idea di paternita che e presente gia nella dot-
trina di Sigmund Freud costituisce forse I’esempio piu evidente21. Per questo autore,
la cui dottrina non possiamo esporre adesso con la profondita che merita, il fenome-
no religioso si riduce alla sintomatologia nevrotica proveniente dalla sublimazione
del super-ego nel campo della coscienza, in relazione alla soddisfazione dei desideri
infantili tramite un processo di divinizzazione del padre umano?2. Per lui, pertanto,
il problema religioso nasce nella psiche individuale, e consiste fondamentalmente
nell’esperienza dell’'impotenza infantile che si manifesta come dipendenza assoluta
dai genitori, e come disposizione aggressiva-sessuale del figlio nella lotta contro il
padre per conquistare i sentimenti della madre.

La funzione paterna viene sperimentata come separazione dall’oggetto di piacere
che il bambino identifica nella madre, nel momento in cui lui si trova in condizione
di percepire la presenza dell’amore nella propria esistenza. Ma al sentimento di odio
che genera il desiderio della morte del padre, si unisce la constatazione della propria
impotenza di fronte alla sua forza superiore e alla sua funzione protettiva. Percio
la consapevolezza della presenza del padre & ambivalente: da una parte e il rivale

21 Cfr. per questa parte A. KiLANowsKl, Dio Padre in Rahner, Von Balthasar e Scheffczyk. Elementi per una
teologia della prima Persona trinitaria, Roma 1998, 12-50.

22 La bibliografia sull’idea della religione di S. Freud & abbondantissima; segnaliamo: J. SCHARFENBERGER,
Sigmund Freud und seine Religionskritik als Hereausforderung fiir den christlichen Glauben, Gottingen
1968; P. RIcOEUR, Dell’interpretazione. Saggio su Freud, Milano 1970; E. FromMm, Il complesso di Edipo e
il mito di Edipo, in R. NANDA ANSHEN (ed.), La famiglia, la sua fondazione e il suo destino, Milano 1970,
321-347; B. CaspEr, Wesen und Grenzen der Religionskritik: Feuerbach, Marx, Freud, Wiirzburg 1974;
V. E. FRANKL, Dio nell’inconscio, Brescia 1977; M. MAGNANI, Freud e la religione dei padri, Roma 1996; V.
CAPELLETTI, Introduzione a Freud, Roma-Bari 1998.

21




=
=
=
<

La valenza religiosa degli attributi divini nella postmodernita

nella lotta per la conquista della madre, dall’altra & colui che cura e protegge, dona
sicurezza e rappresenta l'ordine delle norme e delle leggi23. La ribellione al padre
si accompagna alla tendenza a divinizzarlo, accentuandosi questa seconda tendenza
con la presenza nella prima del senso di colpa.

Per poter dare ragione del fenomeno religioso, I'autore, a questo punto, si vede
costretto a fare una generalizzazione dalla psiche individuale alla dimensione socia-
le: cosi il complesso di Edipo si converte nel mito di Edipo24. La mitologia greca, e in
concreto il racconto dell’'uccisione del proprio padre da parte di Edipo, viene assunta
a paradigma che permette capire il sorgere della religione.

Il cristianesimo in particolare, che deriva dalla tendenza mosaica di ritorno al Pa-
dre (Antico Testamento), arriva a proporre il sacrificio di espiazione del Figlio come
atto di totale riconciliazione col Padre assassinato. La chiave ultima del cristianesimo
consiste nel raggiungere una totale emancipazione e vittoria sul Padre, attraverso
la morte e risurrezione di Cristo, che ne ¢ la giusta punizione. Il cristianesimo ¢ la
religione del Figlio che ha preso il posto del Padre: la morte e risurrezione del Figlio
fanno si che costui arrivi ad essere Dio insieme al Padre, o meglio ancora, Dio in so-
stituzione del Padre25. In questo senso, dire “religione del Figlio” sarebbe scorretto,
perché non lo & in quanto tale, cioe, nella sua dipendenza relazionale al Padre; in
definitiva, si tratta di un tentativo estremo per liberarsi del Padre ed esercitare la
propria autonomia.

Il fatto che la dissoluzione freudiana della religione del Padre sia realmente rifles-
so di un processo di gran lunga piti ampio si puo intravedere nello sviluppo di questo
principio in altri ambiti filosofico-culturali e teologici. Cosi, per esempio, lo troviamo

23 «Infatti, la stessa persona alla quale il bambino deve la propria esistenza, il padre, lo ha anche protetto e
sorvegliato quando era debole, inerme, esposto a tutti i pericoli che erano in agguato nel mondo esterno;
sa, e vero, di essere in possesso di forze maggiori, ma anche la sua comprensione dei pericoli della vita si
¢ accresciuta ed egli ne trae giustamente la conclusione di essere rimasto, in fondo, altrettanto inerme e
sprovveduto come all’epoca della sua infanzia, di essere ancora un bambino di fronte al mondo. Neanche
adesso vuole rinunciare alla protezione di cui ha goduto da piccolo. Da molto tempo ha pure riconosciuto
che il padre & un essere strettamente limitato nel suo potere, che non dispone di vantaggi illimitati. Ri-
corre percio all'immagine idealistica del padre, da lui tanto sopravalutato nell’eta infantile, lo innalza a
divinita e lo trasporta nel presente e nella realta», S. FrReup, Totem e tabu, Torino 1977, 267.

24 Cfr. ibid., 193; D. STEIN, L’assassinio del padre e Dio come Padre nell’opera di Freud, in Concilium 3
(1981) 29-36.

25 Di fatto, secondo Freud, la riconciliazione cristiana con Dio Padre comporta «’espiazione del delitto com-
messo contro di lui , ma dall’altro lato della relazione compariva il fatto che il Figlio, che aveva preso su
di sé I’'espiazione, divenne egli stesso Dio accanto al Padre e propriamente al posto del Padre», S. FREuD,
L’uomo Mose e la religione monoteistica, Torino 1975, 149. Cfr. E. JonEs, Vita e opera di Freud, vol. III,
Milano 1962, 343-429.

22



José M. Galvan

nelle teorie di P. Ricoeur o P. Tillich26; ma il momento pili importante si trova forse
nella cosiddetta sociologia critica della Scuola di Francoforte, e in concreto nella sua
affermazione fondamentale sull’avvento di una «societa orfana di padre»27, prove-
niente dalla constatazione empirica della perdita di significato del ruolo psicologico e
sociologico del padre nella societa moderna28. Non si tratta solamente di una perdita
della presenza del padre per motivi socio-economici (assenza dovuta agli orari di
lavoro...), ma di un complesso insieme di fattori tra cui si possono includere aspetti
culturali (distanza ogni volta piu difficile da colmare tra le conoscenze scientifiche e
tecniche di cui dispongono le generazioni...), e la non trascurabile perdita di prestigio
dell’autorita paterna (molteplici fattori, come ’aumento dei divorzi, delle relazione
extra-matrimoniali, dell’alcolismo...). Alla base di tutto cio, la relazione paterno-fi-
liale non si struttura piu in base al modello gerarchico ma, nel migliore dei casi, sul
modello «partner-collega»29- La figura paterna tende a non essere piu considerata
come indispensabile, neanche per la maternita (inseminazione artificiale...), e il suo
ruolo si riduce, se si e fortunati, al sostentamento economico della famiglia30.

Questo processo storico di devalutazione della paternita, che costituisce il punto
centrale della critica della Scuola di Francoforte alla religione del Padre3!, si e raf-
forzata con la considerazione marxista secondo cui si riconosce all’idea di paternita
divina un ruolo ideologico che si manifesta nelle relazione sociali ed economiche, e
si afferma la necessita del suo superamento storico per poter raggiungere la realiz-
zazione dell’'uomo del futuro32. Come il marxismo, anche la questione femminista ha
dato un contributo sostanziale alla crisi dell’idea di paternita a livello sociologico e
religioso33.

26 Cfr. AA.VV., The Dialogue between Theology and Psycology, Chicago-London 1968.
27 Cfr. M. HORKHEIMER, Teoria critica, vol. II, Milano 1971, 12.
28 Cfr. AA.VV., Studi sull’autorita e la famiglia, Torino 1974.

29 Cfr. A. MITSCHERLICH, Verso una societa senza padre. Giustificazione e critica dell’anti-autoritarismo, To-
rino, 1977, 34 ss.

30 Cfr. D. LENzEN, Alla ricerca del padre. Dal patriarcato agli alimenti, Roma-Bari 1994.

31 Cfr. H. Sk, Teologia del Padre e societa senza padre, in A. LoBATo (ed.), La nuova evangelizzazione e il
personalismo cristiano, Bologna 1994, 151-167.

32 In definitiva, «la critica freudiana della religione del Padre resta valida se viene inquadrata nel contesto
della critica marxiana alla religione come ideologia», afferma Mitscherlich, op. cit., 176. Cfr. J. HABERMAS,
Prassi politica e teoria critica della societa, Bologna 1973, 328; K. StichweH, Erscheinungsformen der
Vateridee bei Karl Marx, in H. TELLENBACH (ed.), Das Vaterbild im Abendland, Stuttgart 1978, 166-178.

33 «H difficile trovare una teologia femminista che in una fase qualsiasi della sua formazione non abbia
avvertito un confronto diretto e una sfida nell'immagine di Dio Padre», C. HALKES, I motivi della protesta

23




=
=
=
<

La valenza religiosa degli attributi divini nella postmodernita

In ogni caso, I'idea di una divinita la quale si possa chiamare ragionevolmente
“Padre nostro”, sembrerebbe piuttosto lontana dalle capacita interpretative dell’uo-
mo del secolo XXI, se non cambiano i presupposti. Una cosa, pero, sicuramente e
cambiata, e i segni si scoprono un po’ dappertutto. In concreto, & cambiato il para-
digma con cui 'uomo si rapporta a tutto cid che non e se stesso; & stato detto che il
piu chiaro sintomo che permette la diagnosi differenziale tra modernita e postmo-
dernita si trova appunto nel tipo di relazione che si da tra immanenza e trascen-
denza: & questa relazione cio che & cambiato34. La cultura scientista del secolo XX
ci aveva portato ad un paradigma di dominio di tutto cio che non & io; adesso siamo
davanti a un paradigma di intreccio: bisogna tessere relazioni con tutto cio che ci
circonda. «I.’atomo ¢ I'icona del ventesimo secolo. I.’atomo vortica solitario. I.’atomo
¢ la metafora dell’individualita. L’atomo, pero, rappresenta il passato. Il simbolo del
prossimo secolo & la rete. La rete non ha centro, né orbita, né certezza; e una ra-
gnatela indefinita di cause; e 'archetipo usato per rappresentare ogni circuito, ogni
intelligenza, ogni interdipendenza, ogni fattore economico, sociale o ecologico, ogni
comunicazione, ogni democrazia, ogni famiglia, ogni sistema allargato, insomma
quasi ogni cosa ci sembri interessante e importante»35. La fede nell’autoredenzione
¢ stata sostituita dalla certezza che le istanze intraumane non potranno mai dare
una risposta definitiva alle questioni ultime.

Secondo Pierpaolo Donati forse il piti chiaro sintomo che permette la diagnosi
differenziale tra modernita e postmodernita consiste nel tipo di relazione che si da
tra immanenza e trascendenza: & questa relazione cio che muta nel cambio di pa-
radigma36. In definitiva, la nuova razionalita relazionale costringe ad uscire da sé e
trovare I'altro che fonda la possibilita dell’essere in compagnia. Il pensiero metafi-
sico trova spazio, giacché si tratta di dare certezza al fatto che cido che mi trascende

contro Dio Padre nella teologia femminista, in Concilium 3 (1981) 168. In concreto, il fatto che la teologia
femminista abbia avuto una delle sue bandiere fondamentali nel bisogno di separare I'idea di Dio dalla
cornice ermeneutica “maschile” richiede necessariamente una critica della paternita a livello culturale
e sociologico: «Il problema della immagine maschile di Dio non puod essere banalizzato o trattato come
un accidente linguistico: dev’essere considerato anzitutto come un pregiudizio ideologico che riflette la
sociologia delle societa patriarcali, ossia della societa dominate dai capifamiglia maschi e possidenti. E
benché non tutte le societa patriarcali abbiano religione monoteistiche maschili, non v’é dubbio che la
dove c¢’& un tale concetto di Dio la sua immagine fornisca un grosso supporto alla struttura del governo
patriarcale», R. RADFORD REUTHER, La natura femminile di Dio: un problema della vita religiosa contempo-
ranea, in Concilium 3 (1981) 103. Cfr. anche E. ACHTEMEIER, Exchanging God for ‘No Gods’: A Discussion
of Female Language for God, in Theology Matters 12 (2006) 1-7.

34 Cfr. P. DoNaTl, Dio, relazione e alterita: la matrice teologica della societa civile dopo-moderna, in Divus
Thomas 101 (1998) 124-146.

35 K. KELLY, Nuove regole per un nuovo mondo, Milano 1999, 17-18.

36 Cfr. P. DoNaTl, Dio, relazione e alterita: la matrice teologica della societa civile dopo-moderna, 124-146.

24



José M. Galvan

puo essere nello stesso tempo destinazione del mio essere: bisogna scoprire il nesso
referenziale con la trascendenza che permetta interpretare I'io e il non-io come real-
ta relazionali.

Lo stesso autore ha mostrato anche dal punto di vista empirico, in base a diverse
ricerche demoscopiche in ambito italiano della fine del secolo scorso, che questo
modello ¢ fortemente presente nella societa3?. Le conclusioni sono significative: in-
nanzitutto si costata come la dimensione religiosa della persona ha perso la sua
caratteristica di “dato stabilito” per diventare un fatto acquisito tramite una libera
elezione3s; in base a cio, lo schema religioso della modernita, che tende a vedere
la divinita come fondamento del sistema e dato precedente all’affermazione della
soggettivita, si sostituisce con un nuovo modello religioso in cui Dio diventa il fon-
damento della relazione. Si abbandona l'idea di Dio mondanizzata, istituzionale e
individualistica, incapace di creare dialogo precedente ad ogni dimensione dialogica;
nella modernita la religione era soggettivizzata e Dio spersonalizzato; adesso e I'idea
di Dio ad essere soggettivizzata e la religione, Ii dove ¢ presente, diventa — in quanto
credenze e atteggiamenti — una realta socializzata.

Infatti, la nuova religiosita si caratterizza per essere fondamentalmente transper-
sonale, con un decisa tendenza alla creazione di gruppi, nuovi movimenti religiosi,
nuove chiese39. 1l paradigma dell’agire religioso ¢ il dono, la premura per ’altro, il
bisogno di appagare nella dimensione comunitaria la sete di trascendenza: basta
pensare, come esempio, alla crescita del fenomeno del volontariato. Sarebbe per-
fettamente possibile interpretare questo dato demoscopico senza il ricorso a un Dio
personale, tanto meno all’idea di Padre; il tutto puo essere capito con un’idea della
divinita identificabile con il sostrato intimo dell’imperativo categorico di un agire
caritativo intramondano, come avviene nell’ermeneutica debolista della carita vat-
timiana. Ma la mancanza di una reale concettualizzazione della personalita di Dio
crea una forte tensione nella tendenza umana verso la carita, significativamente
posta di rilievo in una piccola, apparentemente secondaria, ma significativa opera di
Gianni Vattimo40.

37 Cfr. S. BURGALASSI - C. PRANDI - S. MARTELLI (ed.), Immagini della religiosita in Italia, Milano 1993; C. MoN-
GARDINI - M. RuiNt (ed.), Religio. Ruolo del sacro, coesione sociale e nuove forme di solidarieta nella societa
contemporanea, Roma 1994; V. CESAREO, La religiosita in Italia, Milano 1995; P. DoNaTI - I. CozzoLl (edd.),
Giovani e generazioni. Quando si cresce in una societa eticamente neutra, Bologna 1997.

38 «Il senso religioso appartiene sempre meno alle culture stabilizzate (stabilite) nel tempo e diventa sempre
piu ricerca», P. DoNaTl, Dio, relazione e alterita: la matrice teologica della societa civile dopo-moderna,
130.

39 Ibid., 131.

40 Cfr. G. Vartimo, Credere di credere, Milano 1996; cfr. J. M. GALVAN, Fede debole, amore debole. A proposito
del “Credere di credere” di Gianni Vattimo, in Annales Theologici 10 (1996) 537-547.

25




=
=
=
<

La valenza religiosa degli attributi divini nella postmodernita

Visto in prospettiva sociologica, questo crea una “estraniazione” sociale di chi
cerca di vivere la religione come carita: non certamente come rifiuto, visto che si
tratta di un elemento fortemente presente nella mentalita contemporanea, ma nel
senso di una consistente difficolta di integrazione razionale dei presupposti che gui-
dano I'ordine sociale4l. La civilta dell’amore, che tutti vedono come una necessita
per il futuro dell’'umanita, non ha una strada facile; i termini del paradosso sono
chiari: non possiamo abbandonare i presupposti della modernita se non abbiamo
una concezione relazionale della trascendenza.

Logicamente, la chiave teologica per rispondere a queste esigenze si trova, come
fondamento, nell’idea di Dio Amore; e, come sviluppo ulteriore, nel bisogno di pre-
sentare questa veritd in maniera tale che 'uomo possa cogliere la sua dimensio-
ne esperienziale. L’esperienza umana di essere creatura amata rimanda l'idea di
Dio Amore alla sua realizzazione nella Vita intratrinitaria: altrimenti affermare una
realta comunionale tra Dio e 'uomo comporterebbe uno svuotamento della trascen-
denza divina, e con cio il ritorno allo schema della modernita. Questo richiede che
I’essere umano sia capito alla luce della stessa Vita intratrinitaria, a cui & chiamato.
Vale a dire: la persona umana si capisce da cio che costituisce quella Vita: le proces-
sioni eterne.

La relazione tra la Vita trinitaria ad intra e 1'esistenza della creatura personale
ad extra si da all’interno della Trinita. San Tommaso, usando la analogia psico-
logica, affermava: «Deus autem non accipit scientiam a rebus, sed per scientiam
suam causat res; nec per voluntatem suam tendit in aliquid exterius sicut in finem,
sed omnia exteriora ordinat in se sicut in finem. Est ergo tam in nobis quam in Deo
circulatio quaedam in operibus intellectus et voluntatis; nam voluntas redit in id
a quo fuit principium intelligendi: sed in nobis concluditur circulus ad id quod est
extra, dum bonum exterius movet intellectum nostrum, et intellectus movet volun-
tatem, et voluntas tendit per appetitum et amorem in exterius bonum; sed in Deo
iste circulus clauditur in se ipso. Nam Deus intelligendo se, concipit verbum suum,
quod est etiam ratio omnium intellectorum per ipsum, propter hoc quod omnia intel-
ligit intelligendo seipsum: et ex hoc verbo procedit in amorem omnium et sui ipsius.

41 «Questa, dunque, & la fenomenologia attuale: da un lato, c’e il senso di Dio come equivalente al sentire il
mistero dell’'Irrazionale; e, dall’altro, c’e il senso di Dio come disponibilita alla benevolenza umana. Chi
prova a cercare connessioni significative fra I'uno e I’altro, fra il motivo soprannaturale e ’azione seco-
lare, deve assumere un atteggiamento profetico, il quale, non appartenendo né ad un lato né all’altro,
non viene riconosciuto. Deve restare al margine della nostra societa. Non ha alcuna cittadinanza. Stenta
perfino ad avere una cittadinanza religiosa», P. DoNATI, Dio, relazione e alterita: la matrice teologica della
societa civile dopo-moderna, 131-132.

26



José M. Galvan

Unde dixit quidam, quod monas monadem genuit, et in se suum reflectit ardorem.
Postquam vero circulus conclusus est, nihil ultra addi potest; et ideo non potest sequi
tertia processio in natura divina, sed sequitur ulterius processio in exteriorem na-
turam»42. Ogni possibile processione ad extra (creazione) & chiusa nella circolarita
della seconda processione intratrinitaria e non ha un altro senso di porre in essere
una realta diversa da Dio: un non-Dio di fronte a Dio. Persona creata ¢ un non-Dio
chiamato ad amare Dio.

Dal punto di vista della persona umana, la possibilita di affermare questa sua
alterita nei confronti di Dio, senza la quale non si spiegherebbe la comunione (come
non si spiegherebbe la comunione intratrinitaria senza le relazioni di opposizione
fondate dalle processioni immanenti), richiede la capacita razionale di concettualiz-
zare il divino come divino in relazione alla condizione creaturale: questo ¢ il ruolo
della dottrina degli attributi divini.

In primo luogo, si postula il carattere personale della creatura: anche se I'af-
fermazione dell’onnipotenza in senso assoluto permette I'ipotesi di una creazione
non personale, non si capisce a che scopo Dio avrebbe posto in essere un non-Dio
conosciuto nel Verbo e amato nell’Amore non in grado di partecipare alla dinamica
intratrinitaria. Non si capisce una creazione senza “persone” in grado di rispondere
all’Amore: «Vi dico che, se questi taceranno, grideranno le pietre» (Lc 19,40), e allo-
ra le pietre sarebbero esseri personali.

In secondo luogo, il fatto che la modalita dell’essere non-Dio si realizza come
unita sostanziale di spirito e materia, anima e corpo. L ammissione della persona
umana nel dialogo intratrinitario include il suo essere nel mondo, segnato dalla ma-
terialita che, non ostante sia pienamente inserita nella creazione in Cristo, non & piu
protetta dai doni preternaturali ed ¢ ferita dalle conseguenze del peccato originale:
da qui la convenienza di muovere dagli enigmi dell’essere dell’'uomo nella storia
(dolore, colpa, morte). Questa condizione contingente, che porta I'uomo alla sco-
perta dell’alterita divina a partire della sua caducita tramite gli attributi metafisici,
€ pienamente assunta dal Verbo nella sua Incarnazione. A Cristo, Verbo incarnato,
fa riferimento 'universo in tutte le sue dimensioni nell’'unica creatura amata per sé
stessa, I'uomo43.

42 De potentia, 9, 9.

43 «L’incarnazione di Dio-Figlio significa I'assunzione all’'unita con Dio non solo della natura umana, ma in
essa, in un certo senso, di tutto cio che & “carne”: di tutta 'umanita, di tutto il mondo visibile e materiale.
L’incarnazione, dunque, ha anche un suo significato cosmico, una sua cosmica dimensione. Il “generato
prima di ogni creatura”, incarnandosi nell'umanita individuale di Cristo, si unisce in qualche modo con
Iintera realta dell’'uomo, il quale & anche “carne” — e in essa con ogni “carne”, con tutta la creazione»,
Giovanni Paolo II, Dominum et vivificantem, 50.

27




=
2
c
<

La valenza religiosa degli attributi divini nella postmodernita

N

Quando tutto I'uomo, includendo tutto il suo essere nel mondo, ¢ assunto nel
dialogo con Dio per Cristo, acquista il senso ultimo del suo essere relazionale nella
Filiazione del Figlio, all'interno della communio chiusa dallo Spirito Santo. In questa
via la fede cristiana, integrando I’essere nel mondo con il contenuto ultimo della
Rivelazione, puo porsi come risposta ad una cultura postmoderna che cerca dispera-
tamente la sua condizione filiale.

28



