
ArticolJli S IU XN 1) 3-/76

La valenza rellg10sa egl]1 attrıbuli divinı
ne bostmodernita

Jose Galvan
Pontificia Universita anta TOCe (Roma)

Introduzlone: la riscoperta postmoderna
questione metafisica

In ungo StTtUd1O pubblicato In 20058, ateo-Seco U7 Aldaz hanno presenta-
IO ula commpleta TeVvISIONE dell evoluzione del Talttalı DIO Uno TINO aglı annı
SEeSSaNta del SECOLlO 500150 alla meta prima decade del ventiunesImMO sSecolol. (1l
autOrı (0)I10 In STado (1 alfermare che, nOoNnOsSTIAaNn{ie G1a ALl1COLA presente ula notevole

(1 fondamento metafisico, negli ultimi! annnı del loro Studio, grazie In grahm
parte anche alla Fides et Fatio (1 10Vannı Paolo 1L, G1 camblio (1 tenden-

ed ula valutazione DOositiva ell’ uso filosofia metaflisica. nel A1ISCOTSO
te010g1C02, In CONCTETO, Eevidente che la produzione ULla dimensione CcConcreia (1
QUESTO Inserimento filosofia che la trattazione sugli attributi diIvini, crescIiuta
negli ultimi! ann]l: nOoNnOsSTIAaNn{ie C10 G] SECENTIEe ALl1COLA ula (1 adeguata (;O11-

NessiIONe Ira 0 aspetti filosofiei teologicı del Tatltailo
La CONNESSIONE Ira questi Aue aspetti ha SCHILDIC riguardato dimensIionI]i molto

pratiche del TAattalio De Deo la questione egl]Ii attrıbuti (1Ivinı Storicamente SOTIAa
(COLNE spinta 1 dialogo (OIl 11 mondo 110  - credente, Ognl volta che G] DOSTO (OIl forza
11 problema del dialogo ira la fede ula cultura. segnala da ula spinta fortemente
razlonales. La chlave SCHILIUDILG, In ualche Scoprire L’utilita dell’impegno

MATEO-SECO RU17Z AÄLDAZ, Votas SOÖre ef Iratado de [)IOS ([/NO I rInO, In Annales Theologici D
(2008) 407-447

(Ir OÖid., 4A31

Drımı confronti Lra gli apologisti eristlanı Ia filosolfia ellenice-romana “ {})] 1{} segnatl, infattı, (a forte

1313

RTLu XVI (1/2011) 13-28Articoli

La valenza religiosa degli attributi divini
nella postmodernità

José M. Galván
Pontificia Università della Santa Croce (Roma)

1. Introduzione: la riscoperta postmoderna
della questione metafisica

In un lungo studio pubblicato in 2008, Mateo-Seco e Ruiz Aldaz hanno presenta-
to una completa revisione dell’evoluzione dei trattati su Dio Uno e Trino dagli anni 
sessanta del secolo scorso alla metà della prima decade del ventunesimo secolo1. Gli 
autori sono in grado di affermare che, nonostante sia ancora presente una notevole 
mancanza di fondamento metafisico, negli ultimi anni del loro studio, grazie in gran 
parte anche alla Fides et ratio di Giovanni Paolo II, si apprezza un cambio di tenden-
za ed una valutazione positiva dell’uso della filosofia e della metafisica nel discorso 
teologico2. In concreto, è evidente che la produzione su una dimensione concreta di 
questo inserimento della filosofia che è la trattazione sugli attributi divini, è cresciuta 
negli ultimi anni; ma nonostante ciò si sente ancora una mancanza di adeguata con-
nessione tra gli aspetti filosofici e teologici del trattato. 

La connessione tra questi due aspetti ha sempre riguardato dimensioni molto 
pratiche del trattato De Deo: la questione degli attributi divini è storicamente sorta 
come spinta al dialogo con il mondo non credente, ogni volta che si è posto con forza 
il problema del dialogo tra la fede e una cultura segnata da una spinta fortemente 
razionale3. La chiave è sempre, in qualche senso, scoprire l’utilità dell’impegno della 

1	 L. F. Mateo-Seco – J. I. Ruiz Aldaz, Notas sobre el tratado de Dios Uno y Trino, in Annales Theologici 22 
(2008) 407-442.

2	 Cfr. ibid., 437.

3	 I primi confronti tra gli apologisti cristiani e la filosofia ellenico-romana sono segnati, infatti, da un forte 



Fa valenza refigiosa egl attrıDuft/ Avnı Naa Dostmodernıta

ragione DL ASSICUTATE 11 vale Ia PTE del credere. Nel nOostrI S107N1, segnati dal-
la forte richilesta relazionale razlonalita postmoderna‘*, anche QUESTO DiSsOogNO
(1 dialogo G] fa palese richlama a ula presentazione dell’idea (1 DIO In chlaveODTLUN7
110  —> Soltanto credente, SOPTaTttuUtLtlO rispondente alle richieste attuall. Piu (1
decennIo fa m1 (0)I10 OCCUDPAaTO (1 ula pOossibile V1a HCL presentare In unita filosofico-
teologica la questione egl]Ii attrıbuti divini, DrOprIO mostrandolil (COLNE r1sposta alla
cCondizione limitata dell’ umanıta che G] manifesta nel miIisterı sofferenza,
colpa morte> s 1 DHOLLC 2C0esso nuOovamentTte la omanda valicita (1 QUESTO
approCcCcIO antropologico alla questione egl]Ii attribultl.. La tes1 (1 QUESTO articolo che
questa dimensione, che allora G] vedeva (COLNE ula buona interfaccia concettuale ira

0 aspetti trinıtarl, cristologic1i filosofiei egl]Ii attributi, OAlventata 4a1 nostrI g10rnNi
Velcolo adeguato HCL Inserimento valenza religi0sa del A1ISCOrFrSO DIO che
risponde specialmente bene alle richieste postmodernita. C(on UL1O schematismo
algquanto riduttivo, G] DUO alfermare che la CTISI modernita ha molto

che vedere (OIl la 5{1 incapacita (1 dare ULla r1sposta definitiva alle richieste poste

bisogno Cli arrıvare qalla cConcelttualizzazione Nlosofica QJell essere Cli IHO (attributi), che G1 incrementata
('0OI1 |avanzare srande produzione patrıstica del SECOIlO Da U1a parie bisognava esprimere Ia
vita Rivelazione In categorie proprie ecultura ellenica, adeguate manilfestare Ia trascendenza
assoluta Cli DIO: Aall altra P necessarlo, (l1 Ironte .1 pensler1 gnostic1 manichel, purificare Ia Qottrina

IHO Ia cristologia rappresentazlonı dualistiche, panteistiche materialistiche proprie Cli questi
SIiStem. (ir ira altro, HOFFMANN, Platonismo e fitosofia CrEStianNngd, Bologna 1967, 15/-17/8: 15 ASSO

VEGA, FrOoe CrEIStLaNOG, Bresc1ia 1968, 21-79: EPIN, H medioptatontismo [ apotogelica
CrEStiaNG, In DA ed.) SOra fitosofida, vol 4, Milano 1979, 291-270:; ANNENBERG, L’as-
SHNZIONE Adel cConcelto filosSOofico n IO ÜOLE probiema dogmatico LeOLOgia ertistiana egl OFLGENL, In
(Questiont fondamentaltt n LEOLOgLA SIStEMALLCA, Bresc1ia 1979, 330-3890: CHULTZE, SZuUur Gotteserkenntnis
In der griechischen Patrisiic, In (‚regorl1anum 03 (1982) 3292-09068; LUME MAN) ed.) Platonismus
und CAhristentum, ınster 1983, 46-79: ‚ALVAÄN, Dimensione PCONOMILCA dett timmutabdbilita Aivina
ne letteratura ertistiana incipLeNte, In AUKE 'AGANI FEternita itberta, Milano 19958, AA1-
AD

I 'icdea fondamentalmente Dositiva Cli postmodernitäa Sala In QuUESLO arti1cOolo rimanda SOprattiutio qalla
seguentle bibliografia: LABBE, Recepttions LheOLOgLQUES de Ia nostmodernite, In RKevue Qes SCIENCES philo-
sophiques el theologiques {A (19885) 397/-429:; BALLESTEROS, Postmodernida Decadenctia reSIStENCLA,
Madrid 1989:; LANO (LIFUENTES, La senstbilidad, Madrid 1989:; JIUMENJU, [)IOS CFESTIANO NEe
ef hombre Oderno ef hombre Hnostmoderno, In STUC10S Franciscanos (1993) 287-296: ONATI,
Pensiero SOcCiale CFESTIANO SOcieta nostmoderna, Koma 1997

(ir (JAL Hrobiema LEOLOGLCO egilt attributr AIDEnT (I)} Considerazton! metodotogiche, In Annales
Theologici (1994) 289-313; nrobiema LEOLOGLCO egl AattrziOoudE AIDEnT (II). DIO Ia sofferenza
In Annales Theologici 10 (1996) 69-90: La QuUESLLONE LeOLOgLCA egit attribulr AIDENT [DO, Ia COla Ia

In Annales Theologici 15 (1999) 10/7/-1372 I 'icdea fondamentale CONsIiste In ctabhilire U1a correla710-
.1 1velli antropologico, trinıtarıc cristologico ira i Qolore I Onnipotenza, Ia colpa | Immutabilitä,

Ia Morlie I Eternita.

14

La valenza religiosa degli attributi divini nella postmodernità

A
rt

ic
ol

i

ragione per assicurare il vale la pena del credere. Nei nostri giorni, segnati dal-
la forte richiesta relazionale della razionalità postmoderna4, anche questo bisogno 
di dialogo si fa palese e richiama ad una presentazione dell’idea di Dio in chiave 
non soltanto credente, ma soprattutto rispondente alle richieste attuali. Più di un 
decennio fa mi sono occupato di una possibile via per presentare in unità filosofico-
teologica la questione degli attributi divini, proprio mostrandoli come risposta alla 
condizione limitata dell’umanità che si manifesta nei misteri della sofferenza, della 
colpa e della morte5. Si pone adesso nuovamente la domanda della validità di questo 
approccio antropologico alla questione degli attributi. La tesi di questo articolo è che 
questa dimensione, che allora si vedeva come una buona interfaccia concettuale tra 
gli aspetti trinitari, cristologici e filosofici degli attributi, è diventata ai nostri giorni 
veicolo adeguato per un inserimento della valenza religiosa del discorso su Dio che 
risponde specialmente bene alle richieste della postmodernità. Con uno schematismo 
alquanto riduttivo, si può comunque affermare che la crisi della modernità ha molto 
a che vedere con la sua incapacità di dare una risposta definitiva alle richieste poste 

bisogno di arrivare alla concettualizzazione filosofica dell’essere di Dio (attributi), che si è incrementata 
con l’avanzare della grande produzione patristica del secolo IV. Da una parte bisognava esprimere la no-
vità della Rivelazione in categorie proprie della cultura ellenica, adeguate a manifestare la trascendenza 
assoluta di Dio; dall’altra era necessario, di fronte ai pensieri gnostici o manichei, purificare la dottrina 
su Dio e la cristologia delle rappresentazioni dualistiche, panteistiche o materialistiche proprie di questi 
sistemi. Cfr. tra l’altro, E. Hoffmann, Platonismo e filosofia cristiana, Bologna 1967, 137-178; J.S. Lasso 
della Vega, Eroe greco e santo cristiano, Brescia 1968, 21-79; J. Pepin, Il medioplatonismo e l’apologetica 
cristiana, in M. dal Pra (ed.), Storia della filosofia, vol. 4, Milano 1975, 251-270; W. Pannenberg, L’as-
sunzione del concetto filosofico di Dio come problema dogmatico della teologia cristiana degli origini, in 
Questioni fondamentali di teologia sistematica, Brescia 1975, 330-385; B. Schultze, Zur Gotteserkenntnis 
in der griechischen Patristic, in Gregorianum 63 (1982) 525-558; H. D. Blume - F. Mann (ed.), Platonismus 
und Christentum, Münster 1983, 46-79; J. M. Galván, Dimensione economica dell’immutabilità divina 
nella letteratura cristiana incipiente, in M. Hauke - P. Pagani (edd.), Eternità e libertà, Milano 1998, 231-
242.

4	 L’idea fondamentalmente positiva di postmodernità usata in questo articolo rimanda soprattutto alla 
seguente bibliografia: Y. Labbé, Réceptions théologiques de la postmodernité, in Revue des sciences philo-
sophiques et théologiques 72 (1988) 397-425; J. Ballesteros, Postmodernidad: Decadencia o resistencia, 
Madrid 1989; A. Llano Cifuentes, La nueva sensibilidad, Madrid 1989; J. Diumenju, El Dios cristiano ante 
el hombre moderno y el hombre postmoderno, in Estudios Franciscanos 94 (1993) 287-296; P. Donati, 
Pensiero sociale cristiano e società postmoderna, Roma 1997.

5	 Cfr. J. M. Galván, Il problema teologico degli attributi divini (I): considerazioni metodologiche, in Annales 
Theologici 8 (1994) 285-313; Il problema teologico degli attributi divini (II). Dio e la sofferenza umana, 
in Annales Theologici 10 (1996) 69-90; La questione teologica degli attributi divini (III): Dio, la colpa e la 
morte, in Annales Theologici 13 (1999) 107-132. L’idea fondamentale consiste in stabilire una correlazio-
ne ai livelli antropologico, trinitario e cristologico tra il dolore e l’Onnipotenza, la colpa e l’Immutabilità, 
la morte e l’Eternità.



OSE GCalvan

(dal Ire enNn1gmi1 dell esistenza dolore, colpa, morte) prima Indicatie. La
derna fede nell’ autoredenzione STAla sSostitulta Certie7z7A che le Stanze Intrau-
Nal 110  —> potfranno mal dare ULla r1sposta definitiva alle questionI! ultime: EsIiste ula Artıcol|Certiez7A iffusa S] fatto che la razlonalita sSolamente scientifica, (OIl 11 5 10 AOMINIO
Oggettivo realta, 110  —> DUO AarCrIıVare alla verita CO5€e€ 5E L uOomoO DOSTIMO-
derno 110  —> G1 decide bbandonare questi pPresupposti culturali tecno-scientificl, G]
vedra COSTTEeTITO scegliere ira TICeEeTrCAaATEe disperatamente istema (1 redenzione
IMMAanNnenNTeEe (neo-gnosticismIi postmodern!) TINUNCIATE definitivamente qualsiasi
r1sposta alle omande radicali dell essere torla‘

VEIO che QUESTO moOovimento SDIrItO In DOSITVO: C108@, punta
la plenezza dell’ essere Ma quUESTa spinta DOositiva TOVA SO10 riferita Y “DOLO
negativo , da CI parte da CUl, molte volte, G] SCNTIE Incapace (1 STAaCCATsSIS Percio
CONTINUO rıtenere Valida. la propnosta (1 partıre indicata cCondizione Disogno0sa
dell  uomo (COLNE fondamento richilesta (1 DIio?%

1AM0 OTrTMAal cConsapevolI (1 110  - poter mantfienere ula forma (1 OLOSCEIN2ZA 8
gettivante 110  —> 100  C5> la nOosITra ONOSCEIINZA Qeve mpegnare In prima DHCL-
101000 C556 1€ “Incontrante”, appellante rispondente, Ccreatrice (1 NUOVI ambiti In
C111 G1 amplia anche 11 NOSITO C5561€ CONOSCEeENTEe La ragione 110  —> Sola: la ragione
acCcompagnafla. Questo atteggiamento COMLLULLE quasıi le DOoSsSIbiLita (1 (;O11-

tiinuazione che G] aPNLOLO davantı 4a11 u0MO0 del eTrZ0 Millennio: da quelli che CONSI-

(Ir Gaudiuum pf7 SS 31°

(Ir FUKUYAMA, T’he en of History and the ast Man, New Yoark 1991 questo TO sviluppa 193MOSO
arti1cOolo SCr1Itto Adall autore nel 1989 SUDITtO dopo Ia caduta del ILUTL’ O Cli erıino STONdO facile 1IN-
tulre i neo-pragmatismo postmoderno Cli LYOTARD, La eondıtion Hnostmoderne: 'appDOort Sr fe SCVOLF,
Parıs 1979 KORTY, Phitosophicat Papers, vol IL, Cambridge 1991

(Queste parole Cli (Ovannı 2010 F12SSUMONO adeguatamente QUanLO G1 volute 1re «Ugg1 Il 10MO0 DEL -
(a un inquietudine esistenziale che manıifesta, In forma tonalıta (liverse, i 5[  C Disogno Cli salvezza,

(l1 liberazione, (l1 DaACce Egli, QaLUiraverso gli incontrı significativi s { ]ı vita, impara COLLOSCEPIt i valore
(limensiceniı costitutive del Dropr10 CSSCIE, prima Cli quelle religione, amiglia del

popolo Cul appartiene. Da talı incontrI, tuttavıa, egli G1 ACCcOT DE, In ermını drammaticl, Cli 11011 possedere
ALLCOTLA i significato ultimo, CaADAaCl Cli renderli dJefinitivamente Duonl, ver]1, sperimenta allora Ia
s { ]: strutturale incapaclita (l1 placare Ia IF esigenza Cli iniiniıto>», DSCOFSO

( ontrarı1ıamente QUanLO detto, ne SPazlo Cli eMpO LFAaSCOrFrSO (a quel articoli 1 nostrı S107N1, fOorse Il
QMibattito te0logico piu interessante G1 sviluppato sugli attributi In chiave "positiva : G1 Lraita Cli quello
orıginato pubblicazione del TO Cli RÖTKE, (Ottes Klarheiten, übingen 2001 5111 Lema inter-
VENUTLO K  — speclale intensita OLMES, prima KH  — Saggl10 AAal t1to10 HEevisiiing the AOcCtrine 0O the
Aivine attributes. In LAalogue p arlEr erhar Jüungel and Wolf Krötke, Pieterlen 2006, piu
recentementle K  — Il contribute The T’heotogica Function 0O the Doctrine of Divine Attributes and the {}{-
DINE OFY}), TE Spectalt Reference arlAr and HIis Readıing 0O the Protestanit FEn OdoxX, In COIlls
ournal of eology 61 (2008) 206-223 OMe G1 vede 1a (lal titoli, l argomento G1 MmMantiene In STFEeLIOG
riterimento qalla eologia del SECOIlO

1515

José M. Galván

A
rticoli

dai tre enigmi dell’esistenza umana (dolore, colpa, morte) prima indicati6. La mo-
derna fede nell’autoredenzione è stata sostituita dalla certezza che le istanze intrau-
mane non potranno mai dare una risposta definitiva alle questioni ultime: esiste una 
certezza diffusa sul fatto che la razionalità solamente scientifica, con il suo dominio 
oggettivo della realtà, non può arrivare alla verità delle cose. Se l’uomo postmo-
derno non si decide a abbandonare questi presupposti culturali tecno-scientifici, si 
vedrà costretto a scegliere tra ricercare disperatamente un sistema di redenzione 
immanente (neo-gnosticismi postmoderni) o rinunciare definitivamente a qualsiasi 
risposta alle domande radicali dell’essere e della storia7. 

È vero che questo movimento dello spirito umano è in positivo: cioè, punta verso 
la pienezza dell’essere. Ma questa spinta positiva trova senso solo se riferita al “polo 
negativo”, da cui parte e da cui, molte volte, si sente incapace di staccarsi8. Perciò 
continuo a ritenere valida la proposta di partire dalla indicata condizione bisognosa 
dell’uomo come fondamento della richiesta di Dio9.

Siamo ormai consapevoli di non poter mantenere una forma di conoscenza og-
gettivante e non compromessa; la nostra conoscenza deve impegnare in prima per-
sona, essere “incontrante”, appellante e rispondente, creatrice di nuovi ambiti in 
cui si amplia anche il nostro essere conoscente. La ragione non è sola: la ragione è 
accompagnata. Questo atteggiamento è comune a quasi tutte le possibilità di con-
tinuazione che si aprono davanti all’uomo del Terzo Millennio: da quelli che consi-

6	 Cfr. Gaudium et spes 21c.

7	 Cfr. F. Fukuyama, The end of History and the Last Man, New York 1991 (questo libro sviluppa un famoso 
articolo scritto dall’autore nel 1989 subito dopo la caduta del muro di Berlino). Sullo sfondo è facile in-
tuire il neo-pragmatismo postmoderno di J. F. Lyotard, La condition postmoderne: rapport sur le savoir, 
Paris 1979 e R. Rorty, Philosophical Papers, vol. II, Cambridge 1991.

8	 Queste parole di Giovanni Paolo II riassumono adeguatamente quanto si è voluto dire: «Oggi l’uomo è per-
corso da un’inquietudine esistenziale che manifesta, in forma e tonalità diverse, il suo bisogno di salvezza, 
di liberazione, di pace. Egli, attraverso gli incontri significativi della sua vita, impara a conoscere il valore 
delle dimensioni costitutive del proprio essere, prima di tutte quelle della religione, della famiglia e del 
popolo a cui appartiene. Da tali incontri, tuttavia, egli si accorge, in termini drammatici, di non possedere 
ancora il significato ultimo, capace di renderli definitivamente buoni, veri, belli. E sperimenta allora la 
sua strutturale incapacità di placare la sua esigenza di infinito», Discorso 22.02.1987.

9	 Contrariamente a quanto detto, nello spazio di tempo trascorso da quei articoli ai nostri giorni, forse il 
dibattito teologico più interessante si è sviluppato sugli attributi in chiave “positiva”: si tratta di quello 
originato dalla pubblicazione del libro di W. Krötke, Gottes Klarheiten, Tübingen 2001. Sul tema è inter-
venuto con speciale intensità L. P. Holmes, prima con un saggio dal titolo Revisiting the doctrine of the 
divine attributes: in dialogue with Karl Barth, Eberhard Jüngel and Wolf Krötke, Pieterlen 2006, e più 
recentemente con il contributo The Theological Function of the Doctrine of Divine Attributes and the Di-
vine Glory, with Special Reference to Karl Barth and His Reading of the Protestant Orthodox, in Scottish 
Journal of Theology 61 (2008) 206-223. Come si vede già dai titoli, l’argomento si mantiene in stretto 
riferimento alla teologia del secolo XX.



Fa valenza refigiosa egl attrıDuft/ Avnı Naa Dostmodernıta

derano la verita (COLNE all ermeneutica Carıta vattımlana, ea (1
ragione che G1 TOVA (COLNE fondamento dell’encieclica Fides et FAatio (1 10Vannı Paolo
1L, perche SOL0 ula ragione che G] aCCompagnala In STado (1 aprırsı dialogoODTLUN7 CTEAaTIVO (OIl la realta In ultimo ermme (OIl la fede10 In on:  O, la cConsapevolezza
(1 ula ragione acCcCompagnata DHOLLC (1 fronte alla relazione (OIl C10 che C1 trascende:
bisogna USCIre da GE TOVATe quell al-di-1a-di-se che on la DOoSsSIbiLita (1 Na-
gnla Questa richilesta (1 trascendenza, alla fine, 110  —> altro che la riscoperta
omanda religio0sa, ne r1sposta alla quale G1 (1 ondare In che manılera C10
che trascendente DUO C556 1€ anche destinazione del .  M10  27 CSS5C1C, In ula novita (1
vita;: In altre parole G] iralita (1 ScCoprire 11 col trascendente, ONdAando 11 .  me  27
11 "non-me “ (COLNE realta relazlonalı che, In QUAaNTO tall, realizzano S{IECSSE DrOprIO
ne mMISUTAa In CUI1 G] Incontrano Solicdita (1 QUESTO dipenderaäa 11 "Vale la
pena del .  M10  27 realilzzarmı nel dA0oNoO. eNsSIeTO metafisico che on la dlvinita ed
C556 1€ relig10S0 G1 INIreCccI1aNnO COSI, HCL aprırsı NS1I1emMeEe alla risposta Kivelazione,
alla TICerca dell' umana consolazione.

II} DIio che C1 consola

«Nella. plenezza del empI1 venuta anche la plenezza divinita. 6I (0)I10

manifestate la bonta L umanıita (1 DIO Salvatore nostro” (TIt 2,11) HAingrazliamo DIO
che C1 fa godere (1 ula consolazlione COS]I grande In QUESTO NOSITO pellegrinaggilo (1
eSsull, In questa nOosITra mM1ISsSer1a TIMAa che apparısse l umanıita, la bonta CeIiId NascCOsta
CHDULC C’era anche prima, perche la misericordlia (1 DIO dall’eternita. Ma COILLNE G1
DOotfeva SaNCIC che COS]I rande? kra 110  —> G] faceva entire, quindi
da maoltI! 110  —> CIiId ecreduta»1ı1. Queste parole (1 Bernardo (1 Chliaravalle 1A455UMON0
bene 10 (1 questie righe Innanzıtutto da cottolineare la Condizione miserevole
dell' uomo, nell ’ottica quale risulta esaltata la bonta divina consolantel2 che G]

10 «Bisogna 11011 perdere Ia passıone DEL Ia verita ultima |’ansia DEL Ia ricerca, ıniıte 2311 AU02AC12 (l1 FISCO-
priıre NUOVI Dercorsı. Ia fece che PIOVOCa Ia ragione USCIre (a ognı isolamento rischiare volentieri
DEL CI4 che O, BUONO VeELO>», es pf7 ralio,

11 BERNARDO, DISC. HEF i Eptfania, 1-2: 155 141-145

(oOr 1,5-1 «LodCiame DIO, TE Cli (JeS111 Gristo, NOSITO Sıignoreil, Il TE che ha COmpasslone Cli nol, i I HO
che C1 consola. Egli C1 consola In le NOsSIre sofferenze, perche anche NOl C132 possibile consolare tuttı
quelli che solfrono, portando quelle STESSP cCOoNnsolazionIi che egli C1 WTEN Perche, maolteo C1 0CC2 COTTIrire ('0OI1

Gristo, maolteo S1aAMO (a I consolat; C solfri1ame, perche Vol ricevlate quella COoNsolazione che V1 rendera

16

La valenza religiosa degli attributi divini nella postmodernità

A
rt

ic
ol

i

derano la verità come consenso, all’ermeneutica della carità vattimiana, all’idea di 
ragione che si trova come fondamento dell’enciclica Fides et ratio di Giovanni Paolo 
II, perché solo una ragione che si sa accompagnata è in grado di aprirsi a un dialogo 
creativo con la realtà e in ultimo termine con la fede10. In fondo, la consapevolezza 
di una ragione accompagnata pone di fronte alla relazione con ciò che ci trascende: 
bisogna uscire da sé e trovare quell’al-di-là-di-sé che fonda la possibilità di compa-
gnia. Questa richiesta di trascendenza, alla fine, non è altro che la riscoperta della 
domanda religiosa, nella risposta alla quale si cerca di fondare in che maniera ciò 
che è trascendente può essere anche destinazione del “mio” essere, in una novità di 
vita; in altre parole si tratta di scoprire il nesso col trascendente, fondando il “me” e 
il “non-me” come realtà relazionali che, in quanto tali, realizzano se stesse proprio 
nella misura in cui si incontrano. Dalla solidità di questo nesso dipenderà il “vale la 
pena” del “mio” realizzarmi nel dono. Pensiero metafisico che fonda la divinità ed 
essere religioso si intrecciano così, per aprirsi insieme alla risposta della Rivelazione, 
alla ricerca dell’umana consolazione.

2. Il Dio che ci consola

«Nella pienezza dei tempi è venuta anche la pienezza della divinità. “Si sono 
manifestate la bontà e l’umanità di Dio Salvatore nostro” (Tt 2,11). Ringraziamo Dio 
che ci fa godere di una consolazione così grande in questo nostro pellegrinaggio di 
esuli, in questa nostra miseria. Prima che apparisse l’umanità, la bontà era nascosta: 
eppure c’era anche prima, perché la misericordia di Dio è dall’eternità. Ma come si 
poteva sapere che è così grande? Era promessa, ma non si faceva sentire, e quindi 
da molti non era creduta»11. Queste parole di Bernardo di Chiaravalle riassumono 
bene lo scopo di queste righe. Innanzitutto è da sottolineare la condizione miserevole 
dell’uomo, nell’ottica della quale risulta esaltata la bontà divina consolante12 che si 

10	 «Bisogna non perdere la passione per la verità ultima e l’ansia per la ricerca, unite all’audacia di risco-
prire nuovi percorsi. È la fede che provoca la ragione a uscire da ogni isolamento e a rischiare volentieri 
per tutto ciò che è bello, buono e vero», Fides et ratio, 56.

11	 S. Bernardo, Disc. 1 per l’Epifania, 1-2; PL 133, 141-143.

12	 1 Cor 1,3-7: «Lodiamo Dio, Padre di Gesù Cristo, nostro Signore!, il Padre che ha compassione di noi, il Dio 
che ci consola. Egli ci consola in tutte le nostre sofferenze, perché anche a noi sia possibile consolare tutti 
quelli che soffrono, portando quelle stesse consolazioni che egli ci dà. Perché, se molto ci tocca soffrire con 
Cristo, molto siamo da lui consolati. Se soffriamo, è perché voi riceviate quella consolazione che vi renderà 



OSE GCalvan

dona. NO1 In pienezza In GrIisto: Subito dOoDO 11 mI1ister10so legame ira 11 fatto che
questia bonta 1a prima» la novita che COMpOorTa ‘Incarnazlione:; prima (1 ({ UC -
G{a Ol G] faceva entire, quindi da maoltI! 110  —> CeIiId ereduta». Jl Lraita (1 Ol Artıcol|farsi sentire» tale da escludere aSSolutamente qualsiasi DOoSSIbiLta DL la DELSOLNA

(1 arTIvarcı? Ma SOPTaTttiullO, le NOSITEe DOotfenzZe intellettive hanno ru0l0
DrOprIO nell’accogliere 10 Svelarsı]i (1 quUESTa bonta Adivina? SE 110  —> fosse COSI, arebbe
diffieile splegarsi (1 che natiura ConNnsolazione COS] grande In QUESTO NOSITO

pellegrinaggilo (1 ESUl».
La prima etitera (1 Pietro ha DOSTO CYr1Ist1anı (1 empI1 davantı COMDItO

SCHNDIC urgente: «Adorate 11 51gn0re, GrIisto, nel vostrIı CUOTI, pronti SCHNDIC r1SpON-
dere chiunque VI omandı ragione che In Vo1>» (1 Pt 3,15) Questo
COMDItO 110  —> DUO C556 1€ 2SSO1t0O Soltanto In 1vello cettorlale dell ’ esistenza
(COLNE quello razionale: 110  —> G] Lraita soltanto, infatti, (1 C5561€ In STado (1 GF GOMLETEL-
Lare 11 CONTENUTO nOosIira fede In fin del CONITI 11 rifterimento petrino alla virtu
soprannaturale 110  —> quella fede, C1 fa capıre che la omanda
G] riferisce, 1vello pratico, alla dimensione lobale ed Esistenzlale del credere che
da valenza Dositivita antropologica all ’ atto (1 fede In on:  O, C10 che C1 vIene chiesto

perche vale Ia PETLA credere, perche vale Ia PTE allidarsi rivolgersIi Y DIO 11 C111
SCHNO la TOCEe (1 G(risto La GS{iessia natiura dialogica fede 11 dA0ONO totale che

la TOCEe COMPOrTaNO che QUESTO vale Ia PETLA del credere G] 1asSsumere, Cal
PDUunNTO (1 VISTA dell ’ esistenza CONCTelilaAa del Singolo cristiano, ne Certie77A (1 C5561€

amafltı
Questa Impostazlone, che G] ira CONCETINTI (1 Certie7z7A SICUTA fiducla, G]

rallaccila all insegnamento (1 Benedetto ne 5{1 encieclica Spne Salvi. Ire
le virtu teologali 0010 NEeCESSATIE HCL TOVATEe In DIO la MOLLVAZIONE del CAamMMmMIMNATE
ne STtOTr1A s 1 tIralita (1 passagglo dall umana esperienza del limite alla Certie77A
del bene futuro, L luminato fede, Cercalilo abbracciato (‚arıl-
ta «La fede speranza»13, ferma 11 pontefice: la 11 VEIO MOTfOTEe
storla, 10 DrOprIO In QUaNTO ondata SOSTeEeNuUTA fede soprannaturale, la
quale 110  —> Soltanto 110  —> virtu teologale, probabilmente neanche virtu, col rischlio
(1 rImanere Soltanto DIS irascibile14. La ensione che QUESTO documento masgisteriale

forti nel sopporlare le STESSPE Qvversita che anche NOl sopportiamo. (uesta NOosIra ben ondata,
perche sapplamo che condivicete 11011 SOlO le NOsSIre SOTl[ereNzZe anche le NOSIrTre COoNsola7zi10N1>.

13 Sne SaUT,
«Motus appetitivae virtutis, OLNSCUYUEN: apprehensionem ON1 futurl, ardul, possibilis adipiscel, ccilicet
E xTensio appetitus In hulismaodi obiectum», STA 1-11,

17

José M. Galván

A
rticoli

dona a noi in pienezza in Cristo; e subito dopo il misterioso legame tra il fatto che 
questa bontà «era già prima» e la novità che comporta l’Incarnazione; prima di que-
sta «non si faceva sentire, e quindi da molti non era creduta». Si tratta di un «non 
farsi sentire» tale da escludere assolutamente qualsiasi possibilità per la persona 
umana di arrivarci? Ma soprattutto, le nostre potenze intellettive hanno un ruolo 
proprio nell’accogliere lo svelarsi di questa bontà divina? Se non fosse così, sarebbe 
difficile spiegarsi di che natura è «una consolazione così grande in questo nostro 
pellegrinaggio di esuli».

La prima lettera di Pietro ha posto i cristiani di tutti i tempi davanti a un compito 
sempre urgente: «Adorate il Signore, Cristo, nei vostri cuori, pronti sempre a rispon-
dere a chiunque vi domandi ragione della speranza che è in voi» (1 Pt 3,15). Questo 
compito non può essere assolto soltanto in un livello settoriale dell’esistenza umana, 
come quello razionale; non si tratta soltanto, infatti, di essere in grado di argomen-
tare il contenuto della nostra fede. In fin dei conti il riferimento petrino alla virtù 
soprannaturale della speranza, e non a quella della fede, ci fa capire che la domanda 
si riferisce, a livello pratico, alla dimensione globale ed esistenziale del credere che 
dà valenza e positività antropologica all’atto di fede. In fondo, ciò che ci viene chiesto 
è perché vale la pena credere, perché vale la pena affidarsi e rivolgersi al Dio il cui 
segno è la Croce di Cristo. La stessa natura dialogica della fede e il dono totale che 
è la Croce comportano che questo vale la pena del credere si possa riassumere, dal 
punto di vista dell’esistenza concreta del singolo cristiano, nella certezza di essere 
amati.

Questa impostazione, che si muove tra i concetti di certezza e sicura fiducia, si 
riallaccia all’insegnamento di Benedetto XVI nella sua enciclica Spe salvi. Tutte e tre 
le virtù teologali sono necessarie per trovare in Dio la motivazione del camminare 
nella storia. Si tratta di un passaggio dall’umana esperienza del limite alla certezza 
del bene futuro, illuminato dalla fede, cercato dalla speranza, abbracciato dalla Cari-
tà. «La fede è speranza»13, afferma il pontefice: se la speranza è il vero motore della 
storia, lo è proprio in quanto fondata e sostenuta dalla fede soprannaturale, senza la 
quale non soltanto non è virtù teologale, ma probabilmente neanche virtù, col rischio 
di rimanere soltanto vis irascibile14. La tensione che questo documento magisteriale 

forti nel sopportare le stesse avversità che anche noi sopportiamo. Questa nostra speranza è ben fondata, 
perché sappiamo che condividete non solo le nostre sofferenze ma anche le nostre consolazioni».

13	 Spe salvi, 2.

14	 «Motus appetitivae virtutis, consequens apprehensionem boni futuri, ardui, possibilis adipisci, scilicet 
extensio appetitus in huismodi obiectum», STh I-II, q. 40, a. 2.



Fa valenza refigiosa egl attrıDuft/ Avnı Naa Dostmodernıta

Ira “essere <«5SC1I117274 DIO nel mondo» (Ef 2,12), la plena
iducia (1 RKRm- «SoONOo infatti che ne morte, ne vita. ne alcun altra
CTEeAaIuUra potra mal separarcı dall’ amore (1 Di0») la ensione dell’ uomo (.TISTOODTLUN7 es1 NOSITO 5Signore Tamıte Lul, la ita (1 MOTe Intratrinitarıa m15-
S10N1 VIiS1bili Persone (ivine G] TOVA la chlave ılltima (1 ULla eologla StOr1a
che permette l interpretazione relazionale realta spazlo-temmporale dell  uomo

(10 che presente In manlera naturale ne fede del CYr1Ist1anı Corrisponde ula

verita teologica profonda: 11 DIO che C1 SOSTIeNE C1 consola nel CAamMMmMINO Storl1a
11 DIO N1-Irıno Non CONSIdero fortunata la arCInO0oifa Aantfo Citata alfermazione (1

Karl Rahner, SECONdO la quale CYTISTanNnı Ol OSTanfie la loro e6A112a professione
Trinita S1IANO quasıi SO10 del monoteistI ne pratica loro vita relig10sa»15;
Ceri0o che maoltI! attori SOCIloculturali altrettant! automatısmı istintuali, nonche
tentiche patologie fede, DOSSQOLLO C556 1€ presenti! nel che anftı
CTrIStanı ripetonO nel mMmOomentTtoO del reale apparente DISOS£NO; In Ognl (CaAa5U, 11 fatto
che G1a DrOpDrIO 11 Ire Persone 110  —> ula qualsiasi altra forma (1 rivolgersi
alla divinita, vuole CQIire che la fede trıiniıitarıia ha radicl profonde ne pieta personale.
Sembrerebbe che ula INCONSCIA consapevolezza faccia capıre che rivolgersi Soltanto
Y Padre, Includere 11 riferimento alle altre Aue Persone, Ssyuoterebbe L’idea
GS{iessia (1 Padre del 5{10 significato fondamentale, la arehbe (lventare ula semplice
metafora. Per QUeESTO, ira L’altro, la TOCe del Padre perche CONOSCIAM LuI
nel Volto del Croceflisso.

La rivelazione Galvilica la tradizione Chiesa C1 hanno insegnato rivolgercı
distintamente alle Ire Persone, ne confessione loro Unita (1 natura, COS] 10
facciamo, G1A. 1vello ltUrgicO che personale. (ıTazZle DIO NOI CYTISTanNnı S1AM0
NOTEeISTI ne nOosIra vita relig10sa, ne quale C1 rivolgiamo COSTaAanNntementTe alle ITre
Persone distinte, che (0)I10 Lunico DIO! possihile che la teologla iLlumini, anche In
manlera limitata, C10 che la fede credente VIVE In manlera naturale: C108@, che la fede
triıniıitarıa la base nOosIra sSupplica religio0sa?
CVEIO che, (1 fatto, 11 rivolgersi DIO (OIl queESTa confidenza iliale

110  —> molto COMLLULLE nel nOostrI S107N1. NeCEeSSATIO CONSTIAfiATEe che almeno In parte
G1 G{a perdendo L’abitudine (1 rICOrTere alle ITre Persone col TOCE nel
momentI In C111 L uOomoO eramente, nel profondo del 5{10 CSS5C1C, la 5{1 radicale
cCondizione DISOgNOSsa, la 5{1 COSTITULIVA. incompletezza. Alle volte potre sembrare
che Ormal G] trattı Soltanto (1 un abitudine Dropria del CalclatorIi chlamatı In

195 AHNER, IO I FEINO, fondamento OFLGINAFrLO trascendente SLIOFLG SaiveEezZZa, In Mysterium
Satutis, ILL, Bresc1ia 1980, 404

18

La valenza religiosa degli attributi divini nella postmodernità

A
rt

ic
ol

i

percorre tra l’essere «senza speranza e senza Dio nel mondo» (Ef 2,12), e la piena 
fiducia di Rm 8,38-39 («sono infatti persuaso che né morte, né vita... né alcun altra 
creatura potrà mai separarci dall’amore di Dio») è la tensione dell’uomo verso Cristo 
Gesù nostro Signore e tramite Lui, verso la Vita di Amore intratrinitaria. Nelle mis-
sioni visibili delle Persone divine si trova la chiave ultima di una teologia della storia 
che permette l’interpretazione relazionale delle realtà spazio-temporale dell’uomo.

Ciò che è presente in maniera naturale nella fede dei cristiani corrisponde a una 
verità teologica profonda: il Dio che ci sostiene e ci consola nel cammino della storia 
è il Dio Uni-trino. Non considero fortunata la arcinota e tanto citata affermazione di 
Karl Rahner, secondo la quale i cristiani «non ostante la loro esatta professione della 
Trinità siano quasi solo dei monoteisti nella pratica della loro vita religiosa»15; ma è 
certo che molti fattori socioculturali e altrettanti automatismi istintuali, nonché au-
tentiche patologie della fede, possono essere presenti nel segno della croce che tanti 
cristiani ripetono nel momento del reale o apparente bisogno; in ogni caso, il fatto 
che sia proprio il segno delle tre Persone e non una qualsiasi altra forma di rivolgersi 
alla divinità, vuole dire che la fede trinitaria ha radici profonde nella pietà personale. 
Sembrerebbe che una inconscia consapevolezza faccia capire che rivolgersi soltanto 
al Padre, senza includere il riferimento alle altre due Persone, svuoterebbe l’idea 
stessa di Padre del suo significato fondamentale, e la farebbe diventare una semplice 
metafora. Per questo, tra l’altro, la Croce è segno del Padre: perché conosciamo Lui 
nel Volto del Crocefisso.

La rivelazione salvifica e la tradizione della Chiesa ci hanno insegnato a rivolgerci 
distintamente alle tre Persone, nella confessione della loro Unità di natura, e così lo 
facciamo, sia a livello liturgico che personale. Grazie a Dio noi cristiani siamo mo-
noteisti nella nostra vita religiosa, nella quale ci rivolgiamo costantemente alle tre 
Persone distinte, che sono l’unico Dio! È possibile che la teologia illumini, anche in 
maniera limitata, ciò che la fede credente vive in maniera naturale: cioè, che la fede 
trinitaria è la base della nostra supplica religiosa? 

È comunque vero che, di fatto, il rivolgersi a Dio con questa confidenza filiale 
non è molto comune nei nostri giorni. È necessario constatare che almeno in parte 
si sta perdendo l’abitudine di ricorrere alle tre Persone col segno della Croce nei 
momenti in cui l’uomo prova veramente, nel profondo del suo essere, la sua radicale 
condizione bisognosa, la sua costitutiva incompletezza. Alle volte potrebbe sembrare 
che ormai si tratti soltanto di un’abitudine propria dei calciatori chiamati in campo 

15	 K. Rahner, Il Dio Trino, fondamento originario e trascendente della storia della salvezza, in Mysterium 
Salutis, III, Brescia 1980, 404.



OSE GCalvan

durante ula partita Ma QUESTO 10 aVVIEeNE SOPTaTttLUTtlO 1a (OVve (0)I10 sparıltı
segn! fede, QOVve G1 DUO Purtiroppo alfermare che 110  —> C’e  F DIU ula vita ecristiana
egna (1 QUESTO OMIGC, 110  —> perche credenti, indipendentemente dall’intensita del Artıcol|credere, bblano dimenticato la Trinita.

RisultaCpalese che G] creatia ULla Ira la cCondizione naturalmente
religi0sa dell’ uomo ne C111 debolezza G] AaNLC un istanza (1 risposta, L’ambito

Fede soprannaturale In C111 G] on la Certiezz7za SVCLAaALC. Questo potrebh-
be spiegare 11 perche (1 DiSsOogNO relig10s0 Aantfo forte nel nOostrI empI, (OIl antfe
manifestazioniIi riconduci1bili aglı aftl VIrtu religione (culto, adorazione,
supplica...), 11 fatto che In maoltI! CAS1 0 aftl ıuımanı (1 quUESTa virtu sembrano
SEeTSI stumati (1 molto ne forma (1 VIVere le manifestazioniIi liturgiche Fede
In DOSITIVO, G] TIralita (1 rlallacciare la cCondizione naturalmente religi0sa dell uomo
(OIl la vita teologale del credente. Tale CONNESSIONE risulta evidente ed fortemente
presente ne trattazione Classica virtu religione, che, (COLNE a eSEeMPIO
ne Ummdad Theologiae, CeIiId SCHNLDIC considerata COILLNE virtu infusa. DL anTto (;O11-

seguente alla ne NnOSITe potfenze, DL la STaZzla, virtu teologall.

La riscoperta postmoderna eg]I1 attrıbuti Q1Ivyinı
are consıstenza ea dı DIio re

La proposta (1 QUESTO articolo, r1badisco, la rivalutazione egl]Ii attrıbuti (1Ivinı
(COLNE STITUMeEeNTO concettuale In STado (1 CLCEALE un interfaccia significativa ira Aue
momentI! che la modernitäa tende CUI1 unita ipende alla fine la
DOossIbilita (1 SPCLALC.

B1Isogna TICONOSCEeTE che prima VISTAa l immagine (1 DIO proveniente agli AaLEr1-
but1! DUO sembrare fIredda ontana, la verita che G] Lraita (1 concettualizzazion!]
dell’infinito C556 1€ AIvInO che Dartono SCHNLDIC da richieste antropologiche che (OL »

r1ispondonoO Immediatamente alla CoNdizione religi0sa dell  uomo chl G] rivolgerebbe
C100 attrıbuti? Una divinita, anche insignita CoNdizione paterna, DUO

C5561€ OSgelTtO (1 venerazi0ne 110  —> Onnipotente, efierna, infinitale?

In (QUESLO C1 sembrata speclalmente significativa Ia tendenza recenltie vedere negli attributi
(livinı elemento fondamentale DEL Ia vita personale Cli preghiera: ecir OZER, Knowtedge 0O the
Hoty, London 2001: KOosemary JENSEN, Prayiıng the attributes 0O  (} quide LO personal Wworship Ahrougn
PFÜYEr, TAanı: Rapids 2002: OHNSTON, Preaching Postmodern Or HET eaching I wen-
Ly-FErSst Gentiury Listeners, TAN: Kapids 2006 Da sottolineare, YU€E, i Tatto che quest] approccl,

19

José M. Galván

A
rticoli

durante una partita. Ma questo oblio avviene soprattutto là dove sono spariti tutti i 
segni della fede, dove si può purtroppo affermare che non c’è più una vita cristiana 
degna di questo nome, e non perché i credenti, indipendentemente dall’intensità del 
credere, abbiano dimenticato la Trinità. 

Risulta comunque palese che si è creata una falla tra la condizione naturalmente 
religiosa dell’uomo nella cui debolezza si apre a un’istanza di risposta, e l’ambito 
della Fede soprannaturale in cui si fonda la certezza dello sperare. Questo potreb-
be spiegare il perché di un bisogno religioso tanto forte nei nostri tempi, con tante 
manifestazioni riconducibili agli atti della virtù della religione (culto, adorazione, 
supplica...), e il fatto che in molti casi gli atti umani di questa virtù sembrano es-
sersi sfumati di molto nella forma di vivere le manifestazioni liturgiche della Fede. 
In positivo, si tratta di riallacciare la condizione naturalmente religiosa dell’uomo 
con la vita teologale del credente. Tale connessione risulta evidente ed è fortemente 
presente nella trattazione classica della virtù della religione, che, come ad esempio 
nella Summa Theologiae, era sempre considerata come virtù infusa e per tanto con-
seguente alla presenza nelle nostre potenze, per la grazia, delle virtù teologali. 

3. La riscoperta postmoderna degli attributi divini:
dare consistenza all’idea di Dio Padre

La proposta di questo articolo, ribadisco, è la rivalutazione degli attributi divini 
come strumento concettuale in grado di creare un’interfaccia significativa tra i due 
momenti che la modernità tende a separare, ma dalla cui unità dipende alla fine la 
possibilità di sperare.

Bisogna riconoscere che a prima vista l’immagine di Dio proveniente dagli attri-
buti può sembrare fredda e lontana, ma la verità è che si tratta di concettualizzazioni 
dell’infinito essere divino che partono sempre da richieste antropologiche e che cor-
rispondono immediatamente alla condizione religiosa dell’uomo: chi si rivolgerebbe 
a un dio senza attributi? Una divinità, anche insignita dalla condizione paterna, può 
essere oggetto di venerazione se non è onnipotente, eterna, infinita16?

16	 In questo senso ci è sembrata specialmente significativa la tendenza recente a vedere negli attributi 
divini un elemento fondamentale per la vita personale di preghiera: cfr. A. W. Tozer, Knowledge of the 
Holy, London 2001; Rosemary Jensen, Praying the attributes of God: a guide to personal worship through 
prayer, Grand Rapids 2002; G. Johnston, Preaching to a Postmodern World. A Guide to Reaching Twen-
ty-First Century Listeners, Grand Rapids 2006. Da sottolineare, comunque, il fatto che questi approcci, 



Fa valenza refigiosa egl attrıDuft/ Avnı Naa Dostmodernıta

La produzione letterarla nel 1008 filosofia STtOr1a religion!
arrıvala nel nOostrI g10rnNi 1velli mal raggluntl; ne STeSSO emMpOo, probabilmente
110  —> mal Aantfo mancafta ula idea (1 DIO che pOotesse EervIre (COLNE fondamento YODTLUN7 A1ISCOrFrSO relig10S0. La SItUAZIONE attuale paradossale Complessa. L’esperienza p _
stmoderna ula divinita fondamento relazione, In QUESTO L’idea (1
Padre arebbe auspicabile17; dQeve C556 1€ Padre Onnipotente. L’onnipotenza
sembra allontanare DIO, la paternita, aVVICINAaTIO. Da ula parte la STtOr1a reli-
g10N1 maniftfesta che L’idea (1 padre e, molto probabilmente, la pIU COMLLULLE idea
religiosita umana 15 11 5{10 CONTeEeNUTO G1 riferisce Ire manifestazioni fondamentali:
la funzione (1‚la funzione pedagogica (tutelare), quella spirituale valori

pieta, perdono, misericordla...)19-
D’altra parte, G] CONSTIAaTilAa che la tendenza recentfe STAla quella (1 dimenticare

questie dimensIionIi (1 idurle unicament: 1 CONCETITO (1 autorita. Moltmann dairIit-
LUra pretende che QUESTO G1a aVVEeNUuTO 1a nel per10do cCostantinliano, Tamıte esage-
raz]ıione del ru0ol0 COSMI1ICO-Ccrealtore (1 DIO, che COMPOrTa ula cottolineatura ECCESSIVA.

reale potfenza COIl C111 ESEeTCIIA 11 5{10 potere 2SS01ut020. Lidea veierotestamen-
Aarıo (1 paternita dlivina COS] ridotta, TOVA facilmente riscontro DOSITIVO (OIl la
tendenza 1 OMlllailld. vedere nel pnaterfamilias l immagine (1 OgnI autorita. Lidea OT1-
ginarla paternita (1 DIO G1 CONVeEeTrTiIe In un idea patriarcale, Inammissıbile COILLNE

CONCETTIO dlvinita ne cultura. moderna.

provenlent] AAal ambito evangelico, G1 limitano U1  ; CONsSiderazione hbiblica del Lema egli attribulti.
17 Cir., DEL QUanLO riguarda segnı ricoperta postmoderna del adre, NONOsSLANTLE le Aifficolta

MILLER, Catlling G Father‘. ESSAYS Ihe Fatherhood and (‚ulßture, NEew Jersey 1999:; JESEL,
Das Vaterbitd In der deutschsprachigen Literatur der Nach-68Ser-Zeit, In Internationale katholische / elt-
chrif{ft ( OoMMUNIO A (1999) 165-176:; DOHERTY, The Intentionat Famiiy: Simpfte Rituals Strengihen
Familtes, New Yoark 2001 Nell’ ambito preitamente te0logico ecir OVIRA BELLOSO, La imagen de [)IOS
rTe Ia Leotogia de OS ÜIHEMOS aANOS, In STIUC10S trinıtarıos (20095) 191-215

15 OSI Il 19MOSO ESTO (l1 Nostra Aetate, «|)a]l tempI DIU antich! 1NO0 a{} 0Sgl DLIESSO Varı popoli G1 TOVA
U1a ceria sensibilita quella forza Al CaAllld che presenite Y CS agli Qavvenımentı vita

e Nz1 4 1VOlta V1 F1ICONOSCE Ia [Hvinita SUDLIEINA i Tre (Questa sensibilita (quesStia OLLO0OSCPEIINZ

COompeneLran®o Ia vita In intime relig10s0>». (ir anche, nell ambito Dropr10 filosolfia
religione, [ FEFLLENBACH ed.) Das Vaterbitd In Mythos und Geschichte, Stuttgart 1976: UPUIS, StOria

pnaternita, Milano 1992
14 (ir LOH, („OE7 der Vater. Fin Bettrag Z EeSpräc: mMr der Psychotogte ber den praktisch-theologt-

schen SInnn der Vater-SymOoUikK, Franckfurt-Bern-New Yoark 1984

«Aglı 1N171 cOsicddetta .  eta constantiniana” G1 Qa ssIistie a{| trasferimento dJell iden del padre 1 OILUNALNLLO

. | IHO eristhano. U1a I11sione Lra i CONCELILG eristhano i CONCELTOG 1 DINALLD Cli IHO che connoterä, In MOdo
patriarcale In profonditäa, Ia Staorıa i  ‚ Europa eristiana>», MOLTMANN, Trinita n DIO, Brescia
1983, (ir 0S. Vater HNn Vatervorstetiung In der romischen Kultur, In L[ELLENBACH ed.) CLE

NGELINI, DIO rTe Ia SOcieta nadri, In eologia D: (1998) 267-378

20

La valenza religiosa degli attributi divini nella postmodernità

A
rt

ic
ol

i

La produzione letteraria nel campo della filosofia e della storia delle religioni è 
arrivata nei nostri giorni a livelli mai raggiunti; nello stesso tempo, probabilmente 
non è mai tanto mancata una idea di Dio che potesse servire come fondamento al 
discorso religioso. La situazione attuale è paradossale e complessa. L’esperienza po-
stmoderna cerca una divinità fondamento della relazione, e in questo senso l’idea di 
Padre sarebbe auspicabile17; ma deve essere un Padre Onnipotente. L’onnipotenza 
sembra allontanare Dio, la paternità, avvicinarlo. Da una parte la storia delle reli-
gioni manifesta che l’idea di padre è, molto probabilmente, la più comune idea della 
religiosità umana18; il suo contenuto si riferisce a tre manifestazioni fondamentali: 
la funzione di generare, la funzione pedagogica (tutelare), e quella spirituale (valori: 
amore, pietà, perdono, misericordia...)19.

D’altra parte, si constata che la tendenza recente è stata quella di dimenticare 
queste dimensioni e di ridurle unicamente al concetto di autorità. Moltmann addirit-
tura pretende che questo sia avvenuto già nel periodo costantiniano, tramite l’esage-
razione del ruolo cosmico-creatore di Dio, che comporta una sottolineatura eccessiva 
della reale potenza con cui esercita il suo potere assoluto20. L’idea veterotestamen-
tario di paternità divina così ridotta, trova facilmente un riscontro positivo con la 
tendenza romana a vedere nel paterfamilias l’immagine di ogni autorità. L’idea ori-
ginaria della paternità di Dio si converte in un’idea patriarcale, inammissibile come 
concetto della divinità nella cultura moderna. 

provenienti dall’ambito evangelico, si limitano a una considerazione biblica del tema degli attributi.

17	 Cfr., per quanto riguarda i segni della ricoperta postmoderna del Padre, nonostante le difficoltà: J. W. 
Miller, Calling God ‘Father’: Essays on the Bible, Fatherhood and Culture, New Jersey 1999; H. Kiesel, 
Das Vaterbild in der deutschsprachigen Literatur der Nach-68er-Zeit, in Internationale katholische Zeit-
schrift Communio 28 (1999) 165-176; W. J. Doherty, The Intentional Family: Simple Rituals to Strengthen 
Families, New York 2001. Nell’ambito prettamente teologico cfr. J. M. Rovira Belloso, La imagen de Dios 
Padre en la teología de los últimos cuarenta años, in Estudios trinitarios 39 (2005) 191-218.

18	 Così il famoso testo di Nostra Aetate, 2: «Dai tempi più antichi fino ad oggi presso i vari popoli si trova 
una certa sensibilità a quella forza arcana che è presente al corso delle cose e agli avvenimenti della vita 
umana, ed anzi talvolta vi riconosce la Divinità suprema o il Padre. Questa sensibilità e questa conoscenza 
compenetrano la vita in un intimo senso religioso». Cfr. anche, nell’ambito proprio della filosofia della 
religione, H. Tellenbach (ed.), Das Vaterbild in Mythos und Geschichte, Stuttgart 1976; J. Dupuis, Storia 
della paternità, Milano 1992.

19	 Cfr. J. Loh, Gott der Vater. Ein Beitrag zum Gespräch mit der Psychologie über den praktisch-theologi-
schen Sinn der Vater-Symbolik, Franckfurt-Bern-New York 1984.

20	 «Agli inizi della cosiddetta “età constantiniana” si assiste ad un trasferimento dell’idea del padre romano 
al Dio cristiano. È una fusione tra il concetto cristiano e il concetto romano di Dio che connoterà, in modo 
patriarcale e in profondità, la storia dell’Europa cristiana», J. Moltmann, Trinità e regno di Dio, Brescia 
1983, 33. Cfr. A. Wlosk, Vater und Vatervorstellung in der römischen Kultur, in Tellenbach (ed.), op. cit.; 
G. Angelini, Dio Padre e la società senza padri, in Teologia 23 (1998) 367-378.



OSE GCalvan

Infine, possihile segnalare che le difficoltäa modernita In relazilone ea
(1 paternita, COS] COILLNE G] TOVA negli ambit! psicologici SOCIOoLlogiC1, TOVANO (OL »

relativo filosofico te0Ol0giCcO 110  - trascurabile DL 110  - (lire che G] trattı (1 VEIO Artıcol|DrOprIO Causale ne Corrent] (1 pensiero autonomiste Immanentistiche
filosofia CULONCA egl]Ii ultimi! emp1 Risulta eEvidente che 11 razlionalismo, 11 DrIN-

CIPIO (1 mMmMAanenzZa kantiano, L’idealismo hegeliano post-hegeliano, hanno prodotto
ula grande tendenza alla Aissoluzione dell’idea (1 DIO personale, fondamento

STIrufiura dialogica dell' uomo, 5{1 CTEeAaIuUra La Alivinita ha aCcquistato In talunı
CAS1 le caratteristiche dell Assoluto trascendente, irraggiungibile tematicamente, 1N-
cComprensibile ontano; In altrı Cası, contrarlamente, G] Immanentizzata nell esse-

STeSSO dell ’ uomo del mondo, Aivenendo ula SOTIEe (1 Orizzonte (1 DOossIbilita
vita STtOTr1A

La er1ıtica (1 origine psicologica ea (1 paternita che presente 1a ne dot-
TINAa (1 5Sigmund Freud COSTITUISCE forse l esempIO DIU evidente21. Per QUESTO auTtfore,
la C111 dottrina 110  —> DOSSIaMO CSNOLITC 20esso (OIl la profonditä che merita, 11 fenome-

relig10so G1 riduce alla sintomatologia nevrotica proveniente Ssublimazione
del 1-C$9! nel COSCIENZA, In relazione alla soddisfazione del desiderI]
infantili Tamıte (1 QdIvinizzaAazione del padre ıımano022 Per JulL, pertanlo,
11 problema relig10s0 ne psiche individuale, CONSISTEe fondamentalmente
nell’ esperilenza dell' impotenza infantile che G1 maniftfesta (COLNE dipendenza asSsoluta
(dal genN1tOrT, COILLNE disposizione aggressiva-sessuale del Liglio ne lotta. CONITO 11
padre DL CONquistare sentimentI madre.

La funzione paterna vIene sperimentata (COLNE separazlione dall’oggetto (1 placere
che 11 ambino identifica ne madre, nel momentftoOo In C111 Iu1 G1 TOVA In Condizione
(1 percepire la dell’amore ne Dropria esIstenza. Ma 1 sentimento (1 OdIO
che SEeNECTAa 11 desiderio morfie del padre, G] UNISCE la constatazione Dpropria
impotenza (1 fronte alla 5{1 forza superiore alla 5{1 funzione protettiva. Percio
la CONSsapevolezza del padre ambivalente: da ula parte 11 r.ivale

1 (Ir DEL (quesStia parte KILANOWSKI, DIO rTe In Rahner, Von Balthasar Scheffeczyk. Fliementt HEF RR  S

LEOLOgLA nrıma Persona Erinttaria, Koma 19958, 12-50
AD La bibliografia <ull ’ icden religione Cli TEN: abbondantissima: segnaliamo: CHARFENBERGER,

Sigmund Fen HNn SPINE ReligtonSsKritik als Hereausforderung für den christlichen Gilaubden, (‚öttingen
1968: KICOEUR, Dell interpretazione. Saggto FTeul Milano 1970:;: ROMM, H COMPLESSO n 1DO
f MItO n {DO, In N ANDA SHEN ed.) La famigticd, Ia sua fondaztione f SO destino, Milano 197/0,
321-34/; ‚ASPER, Wesen HNn (:renzen der ReligtonskKrilik: Feuerbachn. MarxX, Teu ürzburg 197/4:

FRANKL, IO nelil InconsScCio, Bresc1ia 1977 ; MAGNANI, Fen Ia reitgione Ader nadri, Koma 1996:
(LAPELLETTI, Introduztitone Freu RKoma-Barı 1998

A21

José M. Galván

A
rticoli

Infine, è possibile segnalare che le difficoltà della modernità in relazione all’idea 
di paternità, così come si trova negli ambiti psicologici e sociologici, trovano un cor-
relativo filosofico e teologico non trascurabile – per non dire che si tratti di un vero 
e proprio nesso causale – nelle correnti di pensiero autonomiste e immanentistiche 
della filosofia europea degli ultimi tempi. Risulta evidente che il razionalismo, il prin-
cipio di immanenza kantiano, l’idealismo hegeliano e post-hegeliano, hanno prodotto 
una grande tendenza alla dissoluzione dell’idea di un Dio personale, fondamento 
della struttura dialogica dell’uomo, sua creatura. La divinità ha acquistato in taluni 
casi le caratteristiche dell’Assoluto trascendente, irraggiungibile tematicamente, in-
comprensibile e lontano; in altri casi, contrariamente, si è immanentizzata nell’esse-
re stesso dell’uomo e del mondo, divenendo una sorte di orizzonte di possibilità della 
vita e della storia.

La critica di origine psicologica all’idea di paternità che è presente già nella dot-
trina di Sigmund Freud costituisce forse l’esempio più evidente21. Per questo autore, 
la cui dottrina non possiamo esporre adesso con la profondità che merita, il fenome-
no religioso si riduce alla sintomatologia nevrotica proveniente dalla sublimazione 
del super-ego nel campo della coscienza, in relazione alla soddisfazione dei desideri 
infantili tramite un processo di divinizzazione del padre umano22. Per lui, pertanto, 
il problema religioso nasce nella psiche individuale, e consiste fondamentalmente 
nell’esperienza dell’impotenza infantile che si manifesta come dipendenza assoluta 
dai genitori, e come disposizione aggressiva-sessuale del figlio nella lotta contro il 
padre per conquistare i sentimenti della madre.

La funzione paterna viene sperimentata come separazione dall’oggetto di piacere 
che il bambino identifica nella madre, nel momento in cui lui si trova in condizione 
di percepire la presenza dell’amore nella propria esistenza. Ma al sentimento di odio 
che genera il desiderio della morte del padre, si unisce la constatazione della propria 
impotenza di fronte alla sua forza superiore e alla sua funzione protettiva. Perciò 
la consapevolezza della presenza del padre è ambivalente: da una parte è il rivale 

21	 Cfr. per questa parte A. Kilanowski, Dio Padre in Rahner, Von Balthasar e Scheffczyk. Elementi per una 
teologia della prima Persona trinitaria, Roma 1998, 12-50.

22	 La bibliografia sull’idea della religione di S. Freud è abbondantissima; segnaliamo: J. Scharfenberger, 
Sigmund Freud und seine Religionskritik als Hereausforderung für den christlichen Glauben, Göttingen 
1968; P. Ricoeur, Dell’interpretazione. Saggio su Freud, Milano 1970; E. Fromm, Il complesso di Edipo e 
il mito di Edipo, in R. Nanda Anshen (ed.), La famiglia, la sua fondazione e il suo destino, Milano 1970, 
321-347; B. Casper, Wesen und Grenzen der Religionskritik: Feuerbach, Marx, Freud, Würzburg 1974; 
V. E. Frankl, Dio nell’inconscio, Brescia 1977; M. Magnani, Freud e la religione dei padri, Roma 1996; V. 
Capelletti, Introduzione a Freud, Roma-Bari 1998.



Fa valenza refigiosa egl attrıDuft/ Avnı Naa Dostmodernıta

ne lotta. HCL la CONquIista madre, dall’altra COoluI1 che CULd prote  e, dona.
SICUTEZ7A rappresenta L’ordine legg123, La ribellione Y padre
G1 CCOM1DAaSNa alla tendenza divinizzarlo, aCccentuandosIi questia sSeconda tendenzaODTLUN7
(OIl la ne prima del (1 colpa.

Per potfer dare ragione del fenomeno relig10S0, “autore, QUESTO DUunTO, G] vede
COSTITEeITO fare ula generalizzazione psiche Individuale alla dimensione S0OC13A.-
le COS]I 11 complesso (1 Ed1ipo G] CONVeEeTrTiIe nel MIto (1 Edipo24, La mitologia Sre6Cca, In
CONCTEeTIO 11 TAaCcCcOnTIO dell uceisione del DrODrIO padre da parte (1 Edipo, VvIeNE aSSUNTa

paradigma che permette capıre 11 SUOTSCIEC religione.
CTrISt1anesImO In particolare, che deriva tendenza mMO05SA1CA (1 rıtorno 1 Pa-

dre (Antico Testamento), arrıva 11 Sacrilicio (1 esplazlione del Figlio (COLLNE

ARRNG (1 totale riconciliazione col Padre 24.552.551NA10 La chlave uıltima del CrISt1anesIMO
CONSISTEe nel ra  1ungere ula totale emancIipazlione VITLOTI1A C111 Padre, aitiraverso
la morfie rTISUTrTEeZI10NEe (1 GrIisto, che la giusta PunIzIONe. CTrISt1anesImMmO la
religione del Figlio che ha 11 DOSTO del Padre la morfie rISUTrTeZI10NE del Figlio
fanno G] che COStul arTıvI a C556 1€ DIO NSIeME 1 Padre, meglio0 AallCOTLd, DIO In
stituzione del Padre25. In QUESTO CQIire "religione del Figlio” arebbe SCOTrTeTTO,
perche 110  —> 10 In QUAaNTO tale, C108@, ne 5{1 dipendenza relazilonale Y Padre; In
definitiva, G1 tIralita (1 tentativo ESTTeMO DL lberarsı del Padre ed eEsercitare la
Dpropria autonomla

fatto che la Aissoluzione freudiana religione del Padre G1A. realmente riflles-
(1 (1 Sran unga DIU ampI10 G] DUO Intravedere ne SVIlUupDO (1 QUESTO

DIINCIDIO In altrı ambit! filosofico-culturali teologicl. (COSI, DL esempIO, 10 TOVIAMO

A «Infattl, Ia STESSA DEISONA qalla quale i bambine PVEO Ia propria esistenza, i padre, I0 ha anche pProfteLLO
sorvegliato quando P debole, inerme, eSPOSLO tuttı pericoli che In aSgualo ne|l MOondo estierno:
w VeELO, Cli PSSPI E In (l1 TOrz7e magglorl, anche Ia s { ]ı COomprensione el pericoli vita G1

aCcCresciluta E{ egli LIFr4e g1iustamente Ia cCOoNcClusione Cli PSSPI LE rimasto, In ondo, altretittanto Inerme
Sprovveduto ((OTLIE all’epoca IF infanzla, (l1 PSSPItL ALLCOTLA bambine Cli Ironte . | MONdo. Neanche
9(1EeSSO vuole FINUNCIAFrEe qalla protezione (l1 CUul ha goduto (a piccolo Da maolteo eMpO ha DULE F1CONOSCIUTLO
che i padre PSSPI E STIireiLamMenTle limitato nel 5[  C polere, che 11011 dispone (l1 vanta illimitati. R1-

perciö all’immagine idealistica del padre, (a Iı AaNIO sopravalutato nell’ eta infantile, I0 innalza
(ivinita I0 Lrasporia nel presente ne realta», REUD, T1otem LaOı, lorine 1977, 267

(ir Öid., 1953 TEIN, L’assassınio Adel nadre IO ÜOLE rTe nell opera n Teu In ('onecilium
(1981) 2036

A I fatto, SECONdO reus Ia rFiconciliazione eristiana KH  — [ HO TE cComporta «] esplazlione del delitte (*0O111-

CONITO Cli Iu1 Aall’ altro ai0 reiazione COmparıva i Iatto che i Figlio, che
Cli G P ] esplazione, (livenne egli STESSO I HO 2CCAnNTiOo Y Te proprliamente Y DOSLILO del Padre», REUD,
1' H0OMO Mose Ia reitgione MONOLEILSLLCH, Torino 19795, 149 (ir ONES, Vita HE n TEl vol IL,
Milano 1962, 343-429

22

La valenza religiosa degli attributi divini nella postmodernità

A
rt

ic
ol

i

nella lotta per la conquista della madre, dall’altra è colui che cura e protegge, dona 
sicurezza e rappresenta l’ordine delle norme e delle leggi23. La ribellione al padre 
si accompagna alla tendenza a divinizzarlo, accentuandosi questa seconda tendenza 
con la presenza nella prima del senso di colpa.

Per poter dare ragione del fenomeno religioso, l’autore, a questo punto, si vede 
costretto a fare una generalizzazione dalla psiche individuale alla dimensione socia-
le: così il complesso di Edipo si converte nel mito di Edipo24. La mitologia greca, e in 
concreto il racconto dell’uccisione del proprio padre da parte di Edipo, viene assunta 
a paradigma che permette capire il sorgere della religione.

Il cristianesimo in particolare, che deriva dalla tendenza mosaica di ritorno al Pa-
dre (Antico Testamento), arriva a proporre il sacrificio di espiazione del Figlio come 
atto di totale riconciliazione col Padre assassinato. La chiave ultima del cristianesimo 
consiste nel raggiungere una totale emancipazione e vittoria sul Padre, attraverso 
la morte e risurrezione di Cristo, che ne è la giusta punizione. Il cristianesimo è la 
religione del Figlio che ha preso il posto del Padre: la morte e risurrezione del Figlio 
fanno sì che costui arrivi ad essere Dio insieme al Padre, o meglio ancora, Dio in so-
stituzione del Padre25. In questo senso, dire “religione del Figlio” sarebbe scorretto, 
perché non lo è in quanto tale, cioè, nella sua dipendenza relazionale al Padre; in 
definitiva, si tratta di un tentativo estremo per liberarsi del Padre ed esercitare la 
propria autonomia.

Il fatto che la dissoluzione freudiana della religione del Padre sia realmente rifles-
so di un processo di gran lunga più ampio si può intravedere nello sviluppo di questo 
principio in altri ambiti filosofico-culturali e teologici. Così, per esempio, lo troviamo 

23	 «Infatti, la stessa persona alla quale il bambino deve la propria esistenza, il padre, lo ha anche protetto e 
sorvegliato quando era debole, inerme, esposto a tutti i pericoli che erano in agguato nel mondo esterno; 
sa, è vero, di essere in possesso di forze maggiori, ma anche la sua comprensione dei pericoli della vita si 
è accresciuta ed egli ne trae giustamente la conclusione di essere rimasto, in fondo, altrettanto inerme e 
sprovveduto come all’epoca della sua infanzia, di essere ancora un bambino di fronte al mondo. Neanche 
adesso vuole rinunciare alla protezione di cui ha goduto da piccolo. Da molto tempo ha pure riconosciuto 
che il padre è un essere strettamente limitato nel suo potere, che non dispone di vantaggi illimitati. Ri-
corre perciò all’immagine idealistica del padre, da lui tanto sopravalutato nell’età infantile, lo innalza a 
divinità e lo trasporta nel presente e nella realtà», S. Freud, Totem e tabù, Torino 1977, 267.

24	 Cfr. ibid., 193; D. Stein, L’assassinio del padre e Dio come Padre nell’opera di Freud, in Concilium 3 
(1981) 29-36.

25	 Di fatto, secondo Freud, la riconciliazione cristiana con Dio Padre comporta «l’espiazione del delitto com-
messo contro di lui , ma dall’altro lato della relazione compariva il fatto che il Figlio, che aveva preso su 
di sé l’espiazione, divenne egli stesso Dio accanto al Padre e propriamente al posto del Padre», S. Freud, 
L’uomo Mosè e la religione monoteistica, Torino 1975, 149. Cfr. E. Jones, Vita e opera di Freud, vol. III, 
Milano 1962, 343-429.



OSE GCalvan

ne teorle (1 RIcoeur Tillich26; 11 mMmOomentTtoO DIU importante G] TOVA forse
ne cosilddetta SOClologla er1ıitica Scuola. (1 Francoforte, In CONCTEeTIO ne 5{1

alfermazione fondamentale Sull avvento (1 ula «Socileta orfana (1 padre»27/, VC- Artıcol|n]ente constatazione emMPIrIca perdita (1 significato del ru0ol0 pSicologico
SOCIO10£1ICO del padre ne Socjleta moderna28. Non G] iralita Ssolamente (1 ula perdita

del padre HCL motIvIi S0OC10-econNnO0oMICI (assenza dovuta. aglı OTarı (1
avoro...), (1 cComplesso NsSs1I1eMEe (1 attori Ira C111 G] DOSSOLLO iIncludere aspett
culturali (distanza ogn volta pIU diffieile da colmare ira le OLNOSCELNZE scientifiche
tecniche (1 C111 dispongonoO le generazionl...), la 110  —> trascurabile perdita (1 prestig10
dell ’ autorita paterna (molteplicı fattori, (COLNE L aumento del QIvOrzI, relazilone
extra-matrimonilali, dell’alcolismo...) Alla base (1 CIO, la relazione paterno-fTi-
1A16 110  —> G] STITUTIUTFA pIU In base 1 modello gerarchico nel migliore del Cası, C111
modello «partner-collega»29 La igura paterna tende 110  - C556 1€ DIU considerata
(COLNE indispensabile, neanche DL la maternita (inseminazione artificiale...), 11 5{10

ru0ol0 G1 riduce, G] fortunati, 1 SOSTeNTAMeEeNTO ECONOMICO famiglia>0.
Questo fOTr1CO (1 devalutazione paternita, che COSTITUISCE 11 PDUunNTO

centrale er1ıtica Scuola. (1 Francoforte alla religione del Padres1, G1 raf-
orzata (OIl la CONsiderazlilone MarxXıstia SECONdO CUI1 G] rTI1ICONOSCE ea (1 paternita
divina ru0ol0 ideologico che G] manifesta ne relazilone SOC1all ed economiche,
G] ferma la necessita del 5{10 superamen(To fOr1ICO HCL poter ra  1ungere la realiz-
ZAaZz]l0oONe dell  uomo del futuro32. (‚ome 11 MAarX1ısmoO, anche la questione femminista ha
dato contributo SOstanzlale alla CTISI dell’idea (1 paternita 1vello SOCIO10£1CO
relig10s0°5.

20 (Ir The Lalogue Hetween EOLOGY and Psycotogy, Chicago-London 1968
AT (Ir HORKHEIMER, T eoriıa CritLcH, vol IL, Milano 197/71, 172

A (Ir Sufll autorita {a fJamiglia, T Oorino 1974
2U (Ir MITSCHERLICH, Versg RR  S SOcieta pnadre. (EUSÜfÄLCAZLONE CrLLULCG delt’ antt-autoritarismo, [0-

r1no, 1977,
(Ir LENZEN, Ha Ficerca del padre. Dai Hatriarcalo ag alimentt, RKoma-Barı 1994

21 (Ir EIDL, EOLOgiA del rTe SOcieta nadre, In LOBATO ed.) La eVANgeÜZZAZIONE f
HeErSONAalSMO CrEIStLaNG, Bologna 1994, 151-167

In definitiva, «In eritica fIreudiana religione del Te restia valica viene inquadrata nel CONTLESTIO
eritica MmMarx1ana qalla religione ((OTLILE ideologia», Iierma Mitscherlich, CL, 176 (ir HABERMAS,

Prassı Holttica LeOria CriLca Societa, Bologna 1973, 328: STICHWEH, Erscheinungsformen der
Vateridee Hei arlMarx, In L[ELLENBACH ed.) Das Vaterbitd m Abendiand, Stuttgart 197/58, 166-178%

22 «F 1111C11€e TOVATe U1a eologia femminista che In U1a [9GE qualsiasıi s { ]: formazicne 11011 12
Qvvertito conironte Qiretto U1a S11 nell immagine Cli I HO Padre», ALKES, MOTIUT

23

José M. Galván

A
rticoli

nelle teorie di P. Ricoeur o P. Tillich26; ma il momento più importante si trova forse 
nella cosiddetta sociologia critica della Scuola di Francoforte, e in concreto nella sua 
affermazione fondamentale sull’avvento di una «società orfana di padre»27, prove-
niente dalla constatazione empirica della perdita di significato del ruolo psicologico e 
sociologico del padre nella società moderna28. Non si tratta solamente di una perdita 
della presenza del padre per motivi socio-economici (assenza dovuta agli orari di 
lavoro...), ma di un complesso insieme di fattori tra cui si possono includere aspetti 
culturali (distanza ogni volta più difficile da colmare tra le conoscenze scientifiche e 
tecniche di cui dispongono le generazioni...), e la non trascurabile perdita di prestigio 
dell’autorità paterna (molteplici fattori, come l’aumento dei divorzi, delle relazione 
extra-matrimoniali, dell’alcolismo...). Alla base di tutto ciò, la relazione paterno-fi-
liale non si struttura più in base al modello gerarchico ma, nel migliore dei casi, sul 
modello «partner-collega»29. La figura paterna tende a non essere più considerata 
come indispensabile, neanche per la maternità (inseminazione artificiale...), e il suo 
ruolo si riduce, se si è fortunati, al sostentamento economico della famiglia30. 

Questo processo storico di devalutazione della paternità, che costituisce il punto 
centrale della critica della Scuola di Francoforte alla religione del Padre31, si è raf-
forzata con la considerazione marxista secondo cui si riconosce all’idea di paternità 
divina un ruolo ideologico che si manifesta nelle relazione sociali ed economiche, e 
si afferma la necessità del suo superamento storico per poter raggiungere la realiz-
zazione dell’uomo del futuro32. Come il marxismo, anche la questione femminista ha 
dato un contributo sostanziale alla crisi dell’idea di paternità a livello sociologico e 
religioso33.

26	 Cfr. AA.VV., The Dialogue between Theology and Psycology, Chicago-London 1968. 

27	 Cfr. M. Horkheimer, Teoria critica, vol. II, Milano 1971, 12.

28	 Cfr. AA.VV., Studi sull’autorità e la famiglia, Torino 1974.

29	 Cfr. A. Mitscherlich, Verso una società senza padre. Giustificazione e critica dell’anti-autoritarismo, To-
rino, 1977, 34 ss.

30	 Cfr. D. Lenzen, Alla ricerca del padre. Dal patriarcato agli alimenti, Roma-Bari 1994.

31	 Cfr. H. Seidl, Teologia del Padre e società senza padre, in A. Lobato (ed.), La nuova evangelizzazione e il 
personalismo cristiano, Bologna 1994, 151-167.

32	 In definitiva, «la critica freudiana della religione del Padre resta valida se viene inquadrata nel contesto 
della critica marxiana alla religione come ideologia», afferma Mitscherlich, op. cit., 176. Cfr. J. Habermas, 
Prassi politica e teoria critica della società, Bologna 1973, 328; K. Stichweh, Erscheinungsformen der 
Vateridee bei Karl Marx, in H. Tellenbach (ed.), Das Vaterbild im Abendland, Stuttgart 1978, 166-178.

33	 «È difficile trovare una teologia femminista che in una fase qualsiasi della sua formazione non abbia 
avvertito un confronto diretto e una sfida nell’immagine di Dio Padre», C. Halkes, I motivi della protesta 



Fa valenza refigiosa egl attrıDuft/ Avnı Naa Dostmodernıta

In Ognl Cas5Ü, L’idea (1 ula dlvinita la quale G1 chlamare ragionevolmente
“"Padre nostro, sembrerebhbe pIuUttOSTO ontana capacita interpretative dell ’ u0o-

del SECOlo 1, 110  —> camblano PDresuppost. Una CUSd, pero, SICUTrAMenteODTLUN7 cambiata, segn! G] pDO dappertutto. In CONCTETO, camblato 11 Dald-
i1gma (OIl C111 L uOomoO G] rapporta C10 che 110  —> STESSO; STATIO detto che 11
pIU chlaro intomo che permette la diagnosi differenziale ira modernita DOSIMO-
dernita G1 TOVA appunto nel {1DO (1 relazione che G] da Ira mMmMAanNnenNnzZ3 TAasScCen-
denza: quUESTa relazione C10 che camblato34. La cultura. Sclentista del SECOLlO
C1 DOrTatOo a naradıgma dı AOomIniO (1 C10 che 110  —> 10; 20esso S1AM0
davantı naradıgma dı INFFrecCcCcLIO bisogna EeSSere relazlonIi (OIl C10 che C1
CIrconda. «L’atomo L 1icona del ventesimo SeCcolo. L’atomo vortica Solltarlo. L’atomo

la metafora dell individualit L’atomo, pero, rappresenta 11 Dassatlo imbolo del
DroSSIMO SECOlo la refe La reie 110  —> ha CeNTro, ne orbita, ne CerTteZZa:; ULla

natela indefinita (1 l’archetipo USaTOo DL rappresenftare Ognl CITCUNTO, ogn
intelligenza, OgnI interdipendenza, Ognl attore EeCONOMICO, SOCJlale GCOLlogiCO, ogn
COMUNICAZIONE, Ognl democrazla, Ognl amiglia, Ognl iIstema allargato, NsomMmMaAa
quasıi Ognl C054 C1 sembrI Interessante importante»>>. La fede nell’ autoredenzione

STAa sostitulta. Certiez7A che le StAanze Intraumane 110  —> potfranno mal dare
ula risposta definitiva alle questionI! ultime.

econdo Pierpaolo Donatı forse 11 pIU chlaro intomo che permette la diagnosi
differenziale ira modernitäa postmodernita CONSISTEe nel {1DO (1 relazione che G] da
ira mMmMAanenzZa trascendenza: questa relazilone C10 che muta nel cCambIlio (1 p —_
radigma*®. In definitiva, la razlonalita relazilonale COostringe a USCIre da GE
TOVATre altro che on la DOsSsSIbilita dell essere In ompagnıa pensiero metarfli-
S1ICO TOVA SPaZzlO, lacche G] TIralita (1 dare Certie7z7A 1 fatto che C10 che m1 trascende

CONFFO IO rTe Ne: Leotogia femministia, In (Conecilium (1981) 168 In CONcrelo, Il Taito che Ia eologia
femminista 12 QVULO U1  ; s | ] 4 handiere fondamentalıi nel bisogno Cli l icdea (l1 I HO
COrNIicCce ermeneutica “maschile“ richiede necessarliamente U1  ; eritica paternitäa 1vello eculturale

SOCIO1021C0: «11 problema immagıne maschile Cli I HO 11011 DUO PSSPI E hbanalizzato TAailLalo (COTLIE

accidente linguistico: (ev essere CONsiderato anzıtuttoe ((OTLILE pregiudizio 1ide0ologico che rifletite Ia
sociologia COCIleta patriarcali, Oss1a COCletia dominate (lal capifamiglia maschi possidenti.
benche 11011 le COCleta patrlarcali bbiano religione moneteistiche maschili, 11011 V e  3 A Aubbio che 1a
OVE C €  2 O tale CONCELTIG Cli IHO Ia s { ]ı immagıne fornisca STOSSO qalla STIrUuLLUra del SOVErNO
patriarcale», KADFORD KEUTHER, La natura femminite n DIO. nrobiema DG reitgiosaO-

In (C'onecilium (1981) 1053 (ir anche AÄCHTEMEIER, Exchanging (,0d for NO GOods IHSCHSSION
emate Language for GOod, In eology atters 17 (2006) 1-7

24 (ir ONATI, IO reilazione altertt: Ia matrıce LEOLOGLCA SOcieta CIUotte dopo-moderna, In [HYUS
Thomas 101 (1998) 124-146

25 ELLY, ATOVE regote HEF mondo, Milano 1999, 17/-15

7D (ir ONATI, [DO, reilazione altertt: Ia matrıce LEOLOGLCA SOcieta CIUotte dopo-moderna, 124-146

24

La valenza religiosa degli attributi divini nella postmodernità

A
rt

ic
ol

i

In ogni caso, l’idea di una divinità la quale si possa chiamare ragionevolmente 
“Padre nostro”, sembrerebbe piuttosto lontana dalle capacità interpretative dell’uo-
mo del secolo XXI, se non cambiano i presupposti. Una cosa, però, sicuramente è 
cambiata, e i segni si scoprono un po’ dappertutto. In concreto, è cambiato il para-
digma con cui l’uomo si rapporta a tutto ciò che non è se stesso; è stato detto che il 
più chiaro sintomo che permette la diagnosi differenziale tra modernità e postmo-
dernità si trova appunto nel tipo di relazione che si dà tra immanenza e trascen-
denza: è questa relazione ciò che è cambiato34. La cultura scientista del secolo XX 
ci aveva portato ad un paradigma di dominio di tutto ciò che non è io; adesso siamo 
davanti a un paradigma di intreccio: bisogna tessere relazioni con tutto ciò che ci 
circonda. «L’atomo è l’icona del ventesimo secolo. L’atomo vortica solitario. L’atomo 
è la metafora dell’individualità. L’atomo, però, rappresenta il passato. Il simbolo del 
prossimo secolo è la rete. La rete non ha centro, né orbita, né certezza; è una ra-
gnatela indefinita di cause; è l’archetipo usato per rappresentare ogni circuito, ogni 
intelligenza, ogni interdipendenza, ogni fattore economico, sociale o ecologico, ogni 
comunicazione, ogni democrazia, ogni famiglia, ogni sistema allargato, insomma 
quasi ogni cosa ci sembri interessante e importante»35. La fede nell’autoredenzione 
è stata sostituita dalla certezza che le istanze intraumane non potranno mai dare 
una risposta definitiva alle questioni ultime.

Secondo Pierpaolo Donati forse il più chiaro sintomo che permette la diagnosi 
differenziale tra modernità e postmodernità consiste nel tipo di relazione che si dà 
tra immanenza e trascendenza: è questa relazione ciò che muta nel cambio di pa-
radigma36. In definitiva, la nuova razionalità relazionale costringe ad uscire da sé e 
trovare l’altro che fonda la possibilità dell’essere in compagnia. Il pensiero metafi-
sico trova spazio, giacché si tratta di dare certezza al fatto che ciò che mi trascende 

contro Dio Padre nella teologia femminista, in Concilium 3 (1981) 168. In concreto, il fatto che la teologia 
femminista abbia avuto una delle sue bandiere fondamentali nel bisogno di separare l’idea di Dio dalla 
cornice ermeneutica “maschile“ richiede necessariamente una critica della paternità a livello culturale 
e sociologico: «Il problema della immagine maschile di Dio non può essere banalizzato o trattato come 
un accidente linguistico: dev’essere considerato anzitutto come un pregiudizio ideologico che riflette la 
sociologia delle società patriarcali, ossia della società dominate dai capifamiglia maschi e possidenti. E 
benché non tutte le società patriarcali abbiano religione monoteistiche maschili, non v’è dubbio che là 
dove c’è un tale concetto di Dio la sua immagine fornisca un grosso supporto alla struttura del governo 
patriarcale», R. Radford Reuther, La natura femminile di Dio: un problema della vita religiosa contempo-
ranea, in Concilium 3 (1981) 103. Cfr. anche E. Achtemeier, Exchanging God for ‘No Gods’: A Discussion 
of Female Language for God, in Theology Matters 12 (2006) 1-7.

34	 Cfr. P. Donati, Dio, relazione e alterità: la matrice teologica della società civile dopo-moderna, in Divus 
Thomas 101 (1998) 124-146.

35	 K. Kelly, Nuove regole per un nuovo mondo, Milano 1999, 17-18.

36	 Cfr. P. Donati, Dio, relazione e alterità: la matrice teologica della società civile dopo-moderna, 124-146.



OSE GCalvan

DUO C556 1€ ne STeSSO empO destinazione del mMI0 eC55616€ bisogna Scoprire 11
referenziale (OIl la trascendenza che permettla interpretare L’10 11 nON-10 (COLNE real-
ta relazlonall. Artıcol|LO STEeSSO auU{iOre ha MOSTITAaTlO anche Cal PDUunNTO (1 VISTAa EeMPIFICO, In base (iverse
ricerche demoscopiche In 2ı2mbito ltaliano fine del SECOlo SCOLSO, che QUESTO
modello fortemente presente ne Socleta37. Le conclusionI!i (0)I10 significative: 1N-
nanzıtutto G] CcCOsSsTiala (COLNE la dimensione religi0sa DELSOLNA ha la 5{1

Caratteristica (1 “dato stablilito” DL (Qiventare fatto AaCQUISITO Tamıte ula libera
elezione38S;: In base CIO, 10 schema relig10s0 modernita, che tende vedere
la Aivinita (COLNE fondamento del istema dato precedente all’affermazione
soggettivita, G1 SOSTITIUISCE (OIl modello relig10s0 In C111 DIO Aliventa 11 fon-
damento relazlone. Jl bbandona L’idea (1 DIO mondanizzata, istituzionale
individualistica, Incapace (1 CLEALE dialogo precedente a ogn dimensione dialogica;
ne modernitäa la religione CeIiId soggettivizzata DIO spersonalizzato; 20esso L’idea
(1 DIO a C556 1€ soggettivizzata la religione, 11 (QOve presente, Aliventa In QUaNTO
credenze attegglament! ula realta SOClalizzata.

Infatti, la religiosita G] Caratterizza HCL C5561€ fondamentalmente ransper-
sonale, (OIl decisa tendenza alla CTEeAZIONE (1 grupp! HNHOUI MOVIMeEeNTI religiosi,

chieseS9. paradigma dell’agire relig10so 11 donOoO, la DICHLULGA DL L’altro, 11
DISOSNO (1 ne dimensione COMUNITATIA la GETIE (1 trascendenza: basta
DENSALC, (COLNE esemMDIO, alla CTEeSCIIA del fenomeno del volontarlato. arebbe HCL -
fettamente pOossibile interpretare QUESTO dato demosCcOopPICO 11 TICOTSO DIO
personale, anTto LHNENO ea (1 Padre:; 11 DUO C556 1€ Capito COIl un idea
Aivinita identificabile (OIl 11 SOSTTAaTO Intimo dell' imperativo cCategorICcoO (1 agıre
Carltativo intramondano, COILLNE aVvVIene nell ermeneutica debolista Carita Val-
1M1AN38 Ma la (1 ula reale concettualizzazione personalita (1 DIO
CLEa ula forte eNsSIONE ne tendenza la carıta, significativamente
DOSta (1 ril1evo In ula piccola, apparentemente secondarla, significativa (1
(nNannı V attımo4%9

(Ir BURGALASSI 'RANDI MARTELLI ed.) Immagtint reitgtositd In Itatia, Milano 1993: MON-
(AHDINI UINI ed.) Religto. 1OLO Adel COEReSIONE Sociale nuOove forme n sSolidarteta Ne: SOcieta
ONLEMPOFANEA, Koma 1994: (LESAREO, La reitgiosiid In Itatia, Milano 199953:; ONATI ( O7Z70O11
(LOVAaN generaziont. OQOuando G7 Ha In FRER SOcieta eticamente nNEeHULFA, Bologna 1997

«11 relig1i0so appartıene SEINDLE LLEeI10O q | e culture cstabilizzate (stabilite ne|l eMpO (iventa SEINDLE
piu ricerca>», ONATI, [DO, reilazione alterit: Ia matrice LeOLOgiCcAa SOcieta CIUotte dopo-moderna,
130

I5Ld., 1351

A() (Ir VATTIMO, ( rTredere n credere, Milano 1996: ecir ‚ALVAN, Fede debotfe. Aebole. DrOpOSstiLO
Adel “ redere n eredere“ n (LANNT Valtiımo, In Annales Theologici 10 (1996) 53/7/-547

25

José M. Galván

A
rticoli

può essere nello stesso tempo destinazione del mio essere: bisogna scoprire il nesso 
referenziale con la trascendenza che permetta interpretare l’io e il non-io come real-
tà relazionali.

Lo stesso autore ha mostrato anche dal punto di vista empirico, in base a diverse 
ricerche demoscopiche in ambito italiano della fine del secolo scorso, che questo 
modello è fortemente presente nella società37. Le conclusioni sono significative: in-
nanzitutto si costata come la dimensione religiosa della persona ha perso la sua 
caratteristica di “dato stabilito” per diventare un fatto acquisito tramite una libera 
elezione38; in base a ciò, lo schema religioso della modernità, che tende a vedere 
la divinità come fondamento del sistema e dato precedente all’affermazione della 
soggettività, si sostituisce con un nuovo modello religioso in cui Dio diventa il fon-
damento della relazione. Si abbandona l’idea di Dio mondanizzata, istituzionale e 
individualistica, incapace di creare dialogo precedente ad ogni dimensione dialogica; 
nella modernità la religione era soggettivizzata e Dio spersonalizzato; adesso è l’idea 
di Dio ad essere soggettivizzata e la religione, lì dove è presente, diventa – in quanto 
credenze e atteggiamenti – una realtà socializzata.

Infatti, la nuova religiosità si caratterizza per essere fondamentalmente transper-
sonale, con un decisa tendenza alla creazione di gruppi, nuovi movimenti religiosi, 
nuove chiese39. Il paradigma dell’agire religioso è il dono, la premura per l’altro, il 
bisogno di appagare nella dimensione comunitaria la sete di trascendenza: basta 
pensare, come esempio, alla crescita del fenomeno del volontariato. Sarebbe per-
fettamente possibile interpretare questo dato demoscopico senza il ricorso a un Dio 
personale, tanto meno all’idea di Padre; il tutto può essere capito con un’idea della 
divinità identificabile con il sostrato intimo dell’imperativo categorico di un agire 
caritativo intramondano, come avviene nell’ermeneutica debolista della carità vat-
timiana. Ma la mancanza di una reale concettualizzazione della personalità di Dio 
crea una forte tensione nella tendenza umana verso la carità, significativamente 
posta di rilievo in una piccola, apparentemente secondaria, ma significativa opera di 
Gianni Vattimo40. 

37	 Cfr. S. Burgalassi - C. Prandi - S. Martelli (ed.), Immagini della religiosità in Italia, Milano 1993; C. Mon-
gardini - M. Ruini (ed.), Religio. Ruolo del sacro, coesione sociale e nuove forme di solidarietà nella società 
contemporanea, Roma 1994; V. Cesareo, La religiosità in Italia, Milano 1995; P. Donati - I. Cozzoli (edd.), 
Giovani e generazioni. Quando si cresce in una società eticamente neutra, Bologna 1997.

38	 «Il senso religioso appartiene sempre meno alle culture stabilizzate (stabilite) nel tempo e diventa sempre 
più ricerca», P. Donati, Dio, relazione e alterità: la matrice teologica della società civile dopo-moderna, 
130.

39	 Ibid., 131.

40	 Cfr. G. Vattimo, Credere di credere, Milano 1996; cfr. J. M. Galván, Fede debole, amore debole. A proposito 
del “Credere di credere” di Gianni Vattimo, in Annales Theologici 10 (1996) 537-547.



Fa valenza refigiosa egl attrıDuft/ Avnı Naa Dostmodernıta

1510 In Drospettiva SOCIOLOgICa, QUESTO CLE ula “astranlazione” SOC]lale (1 chl
(1 VIVere la religione (COLNE Carıita: 110  —> CertfamentTe (COLLNE rifiuto, VISTIO che G]

Lraita (1 elemento fortemente presente ne mentalita CONTEMPOTaNeEA, nelODTLUN7 (1 ula CONSISTENTE difficoltäa (1 integrazione razlonale del DresuppostI che TUl-
dano L’ordine SOClale41_ La CIvilta dell’amore, che vedono (COLNE ula necessita
HCL 11 futuro dell umanıita, 110  —> ha ula strada facile; ermminı del Daradosso (0)I10

chlarIı: 110  —> DOSSIaMO bbandonare DresuppostI modernita 110  —> bblamo
ula CONCEZI10NE relazionale trascendenza.

Logicamente, la chlave teologica HCL rispondere questie esigenze G] TOVA, COILLNE

fondamento, nell’ide (1 DIO Amore: C, (COLNE SVIlUNDO ulteriore, nel DISO£NO (1 DILIC-
eniare questa verıita In manıl]era tale che L uOomoO cogliere la 5{1 dimensI1o0-

esperilenzlale. L’esperienza (1 C5561€ CTEeAaIUra amalta rimanda L’idea (1
DIO Amore alla 5{1 realizzazione ne ita Intratrinitarılia. altrımentI! alfermare ula

realta comunilonale ira DIO L uomo comporterebbe U1L10 SVYVNOTAMENTIO TAasScCen-
denza divina, COIl C10 11 r1ıtorno 4110 schema modernita. Questo richiede che
“essere G1A. Capito alla Iuce GSTesSsa ıta intratrınıitarla, C111 chlamato.
Vale dire: la HEISOLLA G1 Capısce da C10 che COSTITUISCE quella ita. le PLOCCS-
S10N1 eierne

La relazione Ira la ita trıiniıitarıia ad INEra L’esistenza CTeaiIura personale
ad G1 da all interno Trinita. San 10mmaso, Uusando la analogia DPSICO-
logica, alfermava: «Deus autfem 110  —> aCcCIpIt Sc1lentliam rebus, Sed DL Sc1entiam
5{1l Causaftl LCS; LLEC DL voluntatem 5{1a tendit In liquid CXTEeTIUSs SICH In finem,
Sed OMN13. Eexterlora ordinat In SICUT In finem. ELSst CrgO tam In nobis ({UAIL In Deo
CITrCculatio quaedam In oOperIibus intellectus e1 voluntatis; 11a voluntas redit In 1d

{UO funt DrIINCIPDIUM intelligenal: Sed In nobis concluditur CITCULIUS a 1 quod EsT
eXIra, dum bonum CXTEeTIUs MOVve intellectum NOSTIrUm, e1 intellectus MOVve volun-
atem, e1 voluntas tendit DL appetitum e1 ALL1LOLEeIN In CXTEeTIUs bonum: sed In Deo
iIste CITCULuUS clauditur In 1DSO Nam eus intelligendo el CONCIDIT verbum SL,

quod G5l e11am Talı0o OmMNıuUum intellectorum HCL 1DSUm, propter hoc quod OMN13. intel-
ligit intelligendo SEIPSUM: e1 hoc verbo procedit In ALL1LOLEeIN OmMN1ıIUmM e1 S11 1DSIUS.

41 «Questa, dunque, Ia ljenomenologia attuale: (a lato, C €  2 O i Cli IHO ((OTLIE equivalente Y gentire i
IsStero dell’ Irrazionale: dall’ altro, C €  3A i Cli IHO ('OT1LIE disponibilita qalla benevolenza ('hi

CPEICAItFr CONNESSIONI significative Ira Iuno altro, ira i MOl vo soprannaturale "4710Ne s {{} -

lare, PVEO atteggiamento proietico, i quale, 11011 appartenendo ne a{| ai0 ne all’altro,
11011 viene FICONOSCIUTO. Deve resiare Y margıne nNnOosIira SOCleta. Non ha alcuna cittadinanza. {tenta
perfino a{| U1a cittacdinanza religi0sa», ONATI, DO, reilazione altertt: Ia matrıce LEOLOgLCA
SOcieta CIUotte dopo-moderna, 131-1372

26

La valenza religiosa degli attributi divini nella postmodernità

A
rt

ic
ol

i

Visto in prospettiva sociologica, questo crea una “estraniazione” sociale di chi 
cerca di vivere la religione come carità: non certamente come rifiuto, visto che si 
tratta di un elemento fortemente presente nella mentalità contemporanea, ma nel 
senso di una consistente difficoltà di integrazione razionale dei presupposti che gui-
dano l’ordine sociale41. La civiltà dell’amore, che tutti vedono come una necessità 
per il futuro dell’umanità, non ha una strada facile; i termini del paradosso sono 
chiari: non possiamo abbandonare i presupposti della modernità se non abbiamo 
una concezione relazionale della trascendenza.

Logicamente, la chiave teologica per rispondere a queste esigenze si trova, come 
fondamento, nell’idea di Dio Amore; e, come sviluppo ulteriore, nel bisogno di pre-
sentare questa verità in maniera tale che l’uomo possa cogliere la sua dimensio-
ne esperienziale. L’esperienza umana di essere creatura amata rimanda l’idea di 
Dio Amore alla sua realizzazione nella Vita intratrinitaria: altrimenti affermare una 
realtà comunionale tra Dio e l’uomo comporterebbe uno svuotamento della trascen-
denza divina, e con ciò il ritorno allo schema della modernità. Questo richiede che 
l’essere umano sia capito alla luce della stessa Vita intratrinitaria, a cui è chiamato. 
Vale a dire: la persona umana si capisce da ciò che costituisce quella Vita: le proces-
sioni eterne.

La relazione tra la Vita trinitaria ad intra e l’esistenza della creatura personale 
ad extra si dà all’interno della Trinità. San Tommaso, usando la analogia psico-
logica, affermava: «Deus autem non accipit scientiam a rebus, sed per scientiam 
suam causat res; nec per voluntatem suam tendit in aliquid exterius sicut in finem, 
sed omnia exteriora ordinat in se sicut in finem. Est ergo tam in nobis quam in Deo 
circulatio quaedam in operibus intellectus et voluntatis; nam voluntas redit in id 
a quo fuit principium intelligendi: sed in nobis concluditur circulus ad id quod est 
extra, dum bonum exterius movet intellectum nostrum, et intellectus movet volun-
tatem, et voluntas tendit per appetitum et amorem in exterius bonum; sed in Deo 
iste circulus clauditur in se ipso. Nam Deus intelligendo se, concipit verbum suum, 
quod est etiam ratio omnium intellectorum per ipsum, propter hoc quod omnia intel-
ligit intelligendo seipsum: et ex hoc verbo procedit in amorem omnium et sui ipsius. 

41	 «Questa, dunque, è la fenomenologia attuale: da un lato, c’è il senso di Dio come equivalente al sentire il 
mistero dell’Irrazionale; e, dall’altro, c’è il senso di Dio come disponibilità alla benevolenza umana. Chi 
prova a cercare connessioni significative fra l’uno e l’altro, fra il motivo soprannaturale e l’azione seco-
lare, deve assumere un atteggiamento profetico, il quale, non appartenendo né ad un lato né all’altro, 
non viene riconosciuto. Deve restare al margine della nostra società. Non ha alcuna cittadinanza. Stenta 
perfino ad avere una cittadinanza religiosa», P. Donati, Dio, relazione e alterità: la matrice teologica della 
società civile dopo-moderna, 131-132.



OSE GCalvan

Unde C1xXIT quidam, quod monadem genult, e1 In (1 reflectit ardorem.
ostquam VEIO CITCULIUS CONCIlusSus esT, nı ultraa DOTeST; e1 1deo 110  —> DOotest SEQUI
tertla DrOCEeSSIO In natiura divina, Sed SequIitur ulterius DrOCEeSSIO In Eexterlorem Artıcol|turam» 42 Ogn DpOossibile Processione ad (creazlone) chiusa ne Circolarıita

sSeconda DProcessione Intratrıinitarıla. 110  —> ha altro (1 In C5561€

ula realta (iversa da DIO nONn-DIO (1 fronte DIO Persona crealia nONn-DIO
chlamato a DIO

Dal PDUunNTO (1 VISTAa HEISOLLA la DOosSsIbilita (1 alfermare queESTa 5{1

alterita nel confronti (1 DIO, la quale 110  —> G1 spiegherebbe la COMUNIONE (come
110  —> G] spiegherebbe la COMUNIONE Intratrıinitarıla. le relazlonIi (1 OPpOsIzZIONeE
ondate ProCcessionNI immanent]), richiede la capacıta razlonale (1 concettualiz-
Zadie 11 A1IvINO (COLNE A1IvINO In relazione alla CoNdizione creaturale: QUESTO 11 ru010

dottrina egl]Ii attrıbuti A1IvINn].
In PrIMO u0g0, G] postula 11 Carattere personale CTEeAaIuUra anche l’af-

fermazione dell onnipotenza In 2SSOluto permette ] 1potesIi (1 ula CTEeAZIO0ONE
110  —> personale, 110  —> G] Capısce che DIO vrebbe DOSTO In C5561€ non-DIo
CONOSCIUTO nel Verbo 4a4MAalo nell Amore 110  —> In STado (1 partecipare alla dinamıca
Intratrinitarıa Non G1 Capısce ula CTeAZI10NEe “persone” In STado (1 rispondere
Amore «VI A1ICO che, questi tacerannOo, grideranno le pletre» (Lc a 110-

le Dietre Sarebbero ESSETI personall.
In SECONdO u0g0, 11 fatto che la modalıita dell essere non-DIo G] realizza COILLNE

unita SOstanzlale (1 SPIrItO mater1a, anıma. L’ammissione DELSOLNA
nel dialogo Intratrinitarıo neclude 11 5 [ 10) C556 1€ nel mondo, SEegNaTO

terlalita che, 110  —> OSTanfie G1a Ppienamente INSeEeTITAa ne CTEeAZIO0ONE In GrIisto, 110  —> DIU
proteila (dal don] preternaturali ed ferita CONSCHUENZE del DECCAaTlO originale:
da quil la CONvVvenNIeNZAa (1 LLUOVEIE aglı en1gmi1 dell ’ essere dell uomo ne STtOr1a
dolore, colpa, morte). Questa Condizione contingente, che porta L uOomoO alla (()=

perta dell ’ alterita divina partire 5{1 caducita Tamıte 0 attributi metafisicl,
Dilenamente 2SSUNTAa Cal Verbo ne 5{1 Incarnazlone GrIisto, Verbo incarnato,

fa riferimento L universo In le 1010 dimens1ionI nell’ unica CTEeAaIUTra aMmMatia DL GE
STEeSSAa, L u0m043.

A De pnotentia, 4,
4 «L incarnazicone Cli Dio-Figlio significa I asSsSınNzZionNe 9a1l ımiıta KH  — I HO 11011 SOlO naiura In

CSS5d, In Cerio Cli C1: che “carne ”: Cli | umanıita, (l1 i MONndo visibile materiale.
Lincarnazlone, dunque, ha anche 5[  C significato COSMI1CO, U1  ; s { ]: COSMI1ICA (imensiene. “"generato
prıma Cli Ognı creatura”, incarnandosı nell umanita individuale (l1 Gristo, G1 UNISCE In qualche MOdO ('0OI1

“intera realta dell ucmo, i quale anche “carne” In 557 ('0OI1 ogn “"carne’”, KH  — Ia creazlone»,
(HOvannı 2010 IL, Dominum pf7 yivificantiem,

27

José M. Galván

A
rticoli

Unde dixit quidam, quod monas monadem genuit, et in se suum reflectit ardorem. 
Postquam vero circulus conclusus est, nihil ultra addi potest; et ideo non potest sequi 
tertia processio in natura divina, sed sequitur ulterius processio in exteriorem na-
turam»42. Ogni possibile processione ad extra (creazione) è chiusa nella circolarità 
della seconda processione intratrinitaria e non ha un altro senso di porre in essere 
una realtà diversa da Dio: un non-Dio di fronte a Dio. Persona creata è un non-Dio 
chiamato ad amare Dio.

Dal punto di vista della persona umana, la possibilità di affermare questa sua 
alterità nei confronti di Dio, senza la quale non si spiegherebbe la comunione (come 
non si spiegherebbe la comunione intratrinitaria senza le relazioni di opposizione 
fondate dalle processioni immanenti), richiede la capacità razionale di concettualiz-
zare il divino come divino in relazione alla condizione creaturale: questo è il ruolo 
della dottrina degli attributi divini. 

In primo luogo, si postula il carattere personale della creatura: anche se l’af-
fermazione dell’onnipotenza in senso assoluto permette l’ipotesi di una creazione 
non personale, non si capisce a che scopo Dio avrebbe posto in essere un non-Dio 
conosciuto nel Verbo e amato nell’Amore non in grado di partecipare alla dinamica 
intratrinitaria. Non si capisce una creazione senza “persone” in grado di rispondere 
all’Amore: «Vi dico che, se questi taceranno, grideranno le pietre» (Lc 19,40), e allo-
ra le pietre sarebbero esseri personali.

In secondo luogo, il fatto che la modalità dell’essere non-Dio si realizza come 
unità sostanziale di spirito e materia, anima e corpo. L’ammissione della persona 
umana nel dialogo intratrinitario include il suo essere nel mondo, segnato dalla ma-
terialità che, non ostante sia pienamente inserita nella creazione in Cristo, non è più 
protetta dai doni preternaturali ed è ferita dalle conseguenze del peccato originale: 
da qui la convenienza di muovere dagli enigmi dell’essere dell’uomo nella storia 
(dolore, colpa, morte). Questa condizione contingente, che porta l’uomo alla sco-
perta dell’alterità divina a partire della sua caducità tramite gli attributi metafisici, 
è pienamente assunta dal Verbo nella sua Incarnazione. A Cristo, Verbo incarnato, 
fa riferimento l’universo in tutte le sue dimensioni nell’unica creatura amata per sé 
stessa, l’uomo43.

42	 De potentia, 9, 9.

43	 «L’incarnazione di Dio-Figlio significa l’assunzione all’unità con Dio non solo della natura umana, ma in 
essa, in un certo senso, di tutto ciò che è “carne”: di tutta l’umanità, di tutto il mondo visibile e materiale. 
L’incarnazione, dunque, ha anche un suo significato cosmico, una sua cosmica dimensione. Il “generato 
prima di ogni creatura”, incarnandosi nell’umanità individuale di Cristo, si unisce in qualche modo con 
l’intera realtà dell’uomo, il quale è anche “carne” – e in essa con ogni “carne”, con tutta la creazione», 
Giovanni Paolo II, Dominum et vivificantem, 50.



Fa valenza refigiosa egl attrıDuft/ Avnı Naa Dostmodernıta

Quando 1 uU0MO, Includendo 11 5 [ 10) C5561€ nel mMOondo, aSSUNTIO nel
dialogo (OIl DIO DL GrIisto, aCcquista 11 ultimo del 5 10 C556 1€ relazionale ne
Filiazione del Figlio, all interno COMMUNIO chiusa SpIirıto anto In questiaODTLUN7 V1a la fede cristlana, integrando “essere nel mondo (OIl 11 CONTENUTO ultimo
Kivelazione, DUO DOorSsI COILLNE r1sposta a ULla cultura. postmoderna che dispera-
amentTfe la 5{1 cCondizione iliale

28

La valenza religiosa degli attributi divini nella postmodernità

A
rt

ic
ol

i

Quando tutto l’uomo, includendo tutto il suo essere nel mondo, è assunto nel 
dialogo con Dio per Cristo, acquista il senso ultimo del suo essere relazionale nella 
Filiazione del Figlio, all’interno della communio chiusa dallo Spirito Santo. In questa 
via la fede cristiana, integrando l’essere nel mondo con il contenuto ultimo della 
Rivelazione, può porsi come risposta ad una cultura postmoderna che cerca dispera-
tamente la sua condizione filiale.


