Articoli RTLu XVI (1/2011) 29-50

L'ira secondo Tommaso d’Aquino

Giacomo Samek Lodovici
Universita Cattolica del Sacro Cuore (Milano)

L’intento del presente contributo & ricostruire — senza alcuna pretesa di esau-
stivita — la trattazione filosofical dell’ira svolta da Tommaso d’Acquino, valutandone
alcuni punti (ma non certo tutti).

1. Cenni sui predecessori

Ora, la storia dell’analisi e della valutazione dell’ira presenta numerosissimi mo-
menti precedenti all’Aquinate. Per esempio, in Occidente, Iira, associata all’eroismo
e alla nobilta, & stimata valore tra i piu elevati dalla cultura greca arcaica, come
testimonia per il mondo omerico I'Iliade, che inaugura la narrazione cantando l'ira
di Achille. Di seguito, sempre nel mondo antico2, essa ¢ stata considerata da diversi
filosofi come Platone, Aristotele, gli stoici greci e romani3, ecc., spesso (I’eccezione
piu significativa e costituita dallo Stagirita) in termini negativi.

Nel Medioevo#4 la trattazione & proseguita molteplici volte, per esempio ad ope-

1 Agli aspetti teologici faro solo qualche brevissimo cenno.

2 Cfr. M. VEGETTI, Passioni antiche: l'io collerico, in Storia delle passioni, a cura di S. Vegetti Finzi, Roma-
Bari 1995, 39-73.

3 Per un’analisi ed una discussione dell’ira in Lucrezio e Seneca cfr. M. NussBauM, Terapia del desiderio.
Teoria e pratica nell’etica ellenistica, tr. it. Milano 1998, 205-256, 426-506.

4 Cfr. S. VEcchio, Ira mala / ira bona. Storia di un vizio che qualche volta é una virtu, in Doctor Seraphicus
45 (1998) 41-62, C. CASAGRANDE — S. VECCHIO, [ sette vizi capitali. Storia dei peccati nel Medioevo, Torino
2000, 54-77, 1. Sciuro, Le passioni nel pensiero medievale, in Passioni, emozioni, affetti, a cura di C. Baz-
zanella - P. Kobau, Milano-McGraw-Hill 2000, 19-36. Una storia complessiva dell’ira ed una trattazione
nel recente R. Bopel, Ira. La passione furente, Bologna 2010.

29



=
=
=
<

L'ira secondo Tommaso d’Aquino

ra di Lattanzio, Ambrogio, Evagrio Pontico, Girolamo, Agostino, Cassiano, Gregorio
Magno, Guglielmo d’Auxerre, Alberto Magno ed altri: molti tra questi autori consi-
derano l'ira esclusivamente come vizio capitale e percio la valutano solo negativa-
mente, ma alcuni (soprattutto Gregorio Magno) invece propongono una distinzione
tra un’ira bona ed un’ira mala, una distinzione che verra approfondita da Tommaso,
come vedremo. La novita degli autori scolastici®, che in quest’ultimo pensatore trova
la massima espressione, e la disamina ontologica della natura dell’ira — identificata
come passione — che & logicamente previa all’analisi etica dell’ira come virti/vizio.

Da quanto detto emergono gia le coordinate della seguente ricognizione sui testi
tommasiani, che deve dunque ricostruire la sua trattazione delle passioni, delle virtu
e dei vizi e, di seguito, dell’ira come passione e come virtu/vizio.

2. Ragione, volonta e passioni

Per Tommaso I'uomo possiede diverse facolta, diversi principi di reazione ed
azione: le facolta corporee e la sensibilita (sensi esterni e sensi interni¢), I'appetitus
sensitivus, I'appetitus rationalis? o volonta e la ragione.

L’appetitus sensitivus corrisponde (grosso modo) a cio che noi chiamo emotivita,
ed e la sorgente delle passioni8, le quali corrispondono (sempre grosso modo?) a cio
che nel linguaggio odierno chiamiamo emozioni e sentimentil0 unitamente alle rela-

5 S. VEecchio, Ira mala / ira bona, 54-55.

6 Per esempio la memoria e I'immaginazione. Sulla psicologia tommasiana dei sensi interni e sulle analogie
con le tesi delle neuroscienze odierne cfr. G. Basrti, Filosofia dell’'uomo, Bologna 1995, 214-239.

7 Oltre a queste due forme di appetitus per Tommaso ve n’¢ una terza, cioe I'appetitus naturalis. Per una
ricognizione di questa tripartizione tommasiana delle forme di appetitus cfr. G. SAMEK Lopovicl, La felicita
del bene. Una rilettura di Tommaso d’Aquino, Milano 2002, 33-45.

8  Su cui cfr., per esempio, L. MAURO, «Umanita» della passione in S. Tommaso, Firenze 1974 e 1. Sciuro, Le
passioni dell’anima nel pensiero di Tommaso d’Aquino, in Anima e corpo nella cultura medievale, a cura
di C. Casagrande e S. Vecchio, Firenze 1999, 73-93.

9 Sulle differenze cfr. I. Sciuto, Le passioni nel pensiero medievale, § 2.

10 L’identificazione tra emozioni e passioni relativamente agli autori greci e latini & avallata da M. NussBauM,
Terapia del desiderio, 379, nota 4: «usero queste due parole [emozioni e passioni] pill 0 meno intercam-
biabilmente [...]. “Emozioni” & il termine generico modernamente piti usato, mentre «passioni» risulta
etimologicamente piu prossimo ai termini greci e latini [...]. In ogni caso, cid che intendo designare con
questi termini & un genere, di cui esperienze come paura, amore, afflizione, ira, invidia, gelosia, e corre-
lati — ma non gli appetiti corporei come la fame e la sete — sono delle specie».

30



Giacomo Samek Lodovici

tive alterazioni corporee. La nozione tommasiana di passio comporta una complessa
polisemiall e ci limitiamo solo a dire che, nel significato piti ampio, passio deriva dal
verbo pati, vuol dire ricevere-subirel2 e di seguito reagire (in qualche modo). Per-
cio, in questo senso, la passio e correlata alla potenzialita, alla potenza passiva ed
a quella attival3. In tal senso, la passio riguarda anzitutto il corpo, che subisce una
qualche alterazione, ma poi anche ’anima e le sue facolta o potenze (come appunto
le chiama Tommaso), perché anche in essa si trova qualcosa di potenzialel4, e ri-
guarda specialmentel5 la parte appetitiva dell’anima, piti che non quella conoscitiva;
ma, qualche volta, la passione inizia nell’anima e poi prosegue nel corpo: in tal caso,
essa «comincia nell’anima in quanto ¢ motore del corpo [...] come appare nell’ira e
nel timore e in altre cose del genere, dato che le passioni di questo tipo hanno luogo
a motivo dell’apprensione e dell’appetito dell’anima, a cui fa seguito una trasmuta-
zione del corpo»16. E cid che avviene quando, per esempio, mi sovvengono involon-
tariamente alcune immagini di una certa situazione o quando cerco volontariamente
di ricordarmele e provo ira.

Come sintetizza Letterio Mauro, «la passione [...] & caratterizzata dalla compre-
senza di due fenomeni strettamente uniti I'uno all’altro; una transmutatio corpora-
lis, cioé una manifestazione organica (aumento del battito cardiaco, variazione della
temperatura corporea ecc.) ed un quidam motus animae, vale a dire un correlativo
moto affettivo dell’anima [...]. La stretta unione di questi due elementi rispecchia

Nel presente contributo uso i termini emozioni e sentimenti come sinonimi, ma ci sono delle differenze
tra questi due tipi di fenomeni psichici, cfr. G. SAMEK Lopovicl, L’emozione del bene. Alcune idee sulla virtu
(d’ora in poi EdB), Milano 2010, 43-47.

In un senso piu ristretto, non di rado, con il termine passione designiamo un forte interesse affettivamente
connotato, un notevole trasporto, un’appetizione ardente, un intenso desiderio, una disposizione ener-
getica (sia prima, sia dopo la buona/cattiva coltivazione da parte del soggetto: prima della coltivazione
non ¢’e una connotazione morale delle passioni, a meno che il soggetto non stia trascurando appunto di
coltivarle), che non sono passeggeri bensi durevoli e sospingono ad agire verso un qualche scopo.

11 A questo riguardo cfr. M. LAGHI, “Passio” e passione nella letteratura tomista. Riflessioni in merito allo
“Status Quaestionis”, in Divus Thomas 103 (2000) 1, 59-92.

12 TommaAso, De veritate, q. 26, a. 1; Contra Gentiles, 11, c. 55; Summa Theologiae (d’ora in poi S. Th.), q. 22,
a. 2.

13 La potenza passiva & capacita di ricezione del movimento attivato in un ente da un altro ente, la potenza
attiva e capacita di agire su altri o su di sé, e principio di movimento, S. Th., I, q. 25, a. 1, ad 3.

4 S Th., I, q.22,a.1,ad 1.
15 S. Th., I-1I, q. 22, a. 2.

16 TommAso, De veritate, q. 26, a. 2. In questo articolo ed in quello successivo Tommaso sottolinea la distin-
zione tra le passioni che iniziano nel corpo e quelle che invece iniziano nell’anima. Su cio cfr. I. Sciuto, La
passione dell’anima nel pensiero di Tommaso d’Aquino, § 2.

31




=
=
=
<

L'ira secondo Tommaso d’Aquino

fedelmente la stretta unita sostanziale del composto umano e testimonia come la
passione non possa avere per orizzonte se non tutto questo composto, benché piu
particolarmente essa debba essere definita come un atto dell’appetito sensitivo»17.

In effetti, abbiamo menzionato diverse facolta dell’'uomo, ma bhisogna accenna-
rel8 che Tommaso, molto opportunamente, non le concepisce come compartimen-
ti stagni. Non solo esse interagiscono e si influenzano, ma sono anche, in qualche
modo, reciprocamente immanenti. Tommaso riesce a pensare 'uomo come «un inte-
ro antropologico costituito dall’intima sinergia di cognitivo e affettivo e quindi unita
indivisibile di intelligenza appetitiva e appetizione intelligente, di ragione affettiva e
di affezione ragionevole; pill in generale, di pensiero affettuoso e di affezione pen-
sante»19,

Con quanto detto fin qui, abbiamo gia introdotto il tema della causa delle passio-
ni. Le passioni vengono spesso suscitate da oggetti esterni al soggetto colti dai cinque
sensi esterni con le sensazioni, o da oggetti elaborati all’interno del soggetto dai
sensi interni (per esempio la memoria che conserva le immagini e I'immaginazione
che le collega con altre immagini: ripensando tra me e me, mi sovviene I'immagine
di un’ingiustizia a cui ho assistito e provo ira), i quali a volte sono messi in moto dal-
la volonta (cerco volontariamente di ricordarmi alcune immagini). Ma «la passione
resta sempre distinta dalla sensazione (intesa non solo come conoscenza sensibile
ottenuta attraverso i sensi esterni ma anche come conoscenza sensibile esterna)»20,
Una sensazione dolorifica non equivale e non si traduce necessariamente nella pas-
sione della tristezza (per esempio, una donna che sta per partorire puo provare
gioia, sebbene comincino le doglie, al pensiero della nascita imminente del figlio) e la
stessa immagine (per esempio immortalata in una fotografia) recepita dal soggetto
mediante quel senso che ¢ la vista, puo suscitare alla stessa persona emozioni diver-
se in momenti diversi21.

Le emozioni ci colgono molto spesso22 al pensiero di qualcosa23, quando una

17 L. MAURo, «Umanita» della passione in S. Tommaso, 48.
18 Per un approfondimento sull'unita dell’essere umano cfr. G. SAMEK Lopovicl, EdB, 84-88.

19 F. BoTTURI, Etica degli affetti?, in F. Borturl — C. VIGNA (a cura di), Affetti e legami, («Annuario di Etica»,
1, Vita e Pensiero) Milano 2004, p. 48.

20 1. MAURO, «Umanita» della passione in S. Tommaso, 50.
21 Altre differenze tra le passioni e le sensazioni in G. SAMEK Lopovicl, EdB, 32-35.

22 Molto spesso, ma non sempre, perché certe cose, talvolta, possono stimolarci anche subliminalmente e
suscitare in noi delle emozioni che non hanno una base immediatamente consapevole, almeno secondo J.
LeDoux, 11 cervello emotivo. Alle origini delle emozioni, tr. it. Milano 1998, 57-70.

23 Ho cercato di documentare ed illustrare questa tesi, qui succintamente sintetizzata, in G. SAMEK Lobovici,
EdB, 33-39.

32



Giacomo Samek Lodovici

cosa, immagine, persona, azione, ecc., ¢ presente intenzionalmente alla ragione24,
quando la ragione ne & in qualche modo consapevole: proviamo ira perché (come
vedremo meglio) riteniamo (a torto o a ragione) che sia avvenuta un’ingiustizia; pro-
viamo speranza perché pensiamo che un qualche bene sia conseguibile; proviamo
paura perché riteniamo che incomba una qualche minaccia, ecc.

Inoltre, per Tommaso le passioni sorgono, talvolta, perché le nostre volizioni sono
cosi intense da generarle per ridondanza25.

Con cid veniamo al rapporto tra passioni e volonta2é. A volte le passioni sono su-
scitate volontariamente, cioé quando la volonta vuole esercitare la ragione, perché
pensi oggetti che suscitano emozioni, appunto allo scopo di provarle; a volte esse
sono suscitate dalla volonta per ridondanza; a volte esse inducono la volonta a vol-
gersi al loro oggetto, ma la volonta non & costretta ad avallarle, bensi sceglie se farlo
oppure no; a volte27 indeboliscono la volonta e la ragione (e, raramente, ne annulla-
no le attivita), specialmente quando si sono consolidate nel soggetto divenendo delle
propensioni viziose28 (e lo sono divenute se e perché la volonta le ha avallate ed ha
acconsentito varie volte) che orientano verso il male.

Focalizzandoci sull’appetitus sensitivus, rileviamo che, per I’Aquinate, esso ha
due parti, denominate concupiscibile ed irascibile29. 11 primo tende verso cio che
& bene e gradevole-piacevole e rifugge cio che & male30 e sgradevole-spiacevole, il
secondo tende verso cio che & bene e piacevole ma anche arduo da raggiungere ed
altresi rifugge cio che & male e spiacevole ma anche arduo da evitare, cioe 'irascibile
ha per oggetto un bene difficile da raggiungere o un male difficile da evitare.

Le passioni del concupiscibile che hanno per oggetto il bene sono:

N

4 S. Th.,I-11, q. 24, a. 3 e ibid., 1, q. 81, a. 3.

25 Tommaso, De veritate, q. 26, a. 7, S. Th., I-11, q. 24, a. 3, ad 2 e II-11, q. 158, a. 8. Anche il salmista dice: «il
mio cuore e la mia carne esultano nel Dio vivente» (Sal 83). E Tommaso commenta: «la carne esulta nel
Dio vivente [...] per una ridondanza dal cuore alla carne, nel senso che I’appetito sensitivo [la dimensione
affettivo-passionale] segue il moto dell’appetito razionale [la volontal», S. Th., 111, q. 21, a. 3, ad 1.

26 L. MAuRro, «Umanita» della passione in S. Tommaso, 86-106. Sui rapporti tra passioni, virti/vizi e cono-
scenza etica vera/erronea, cfr. G. SAMEK Lopovicl, EdB, 197-205.

27 S. Th.,I-1I, q. 10 a. 3: a volte la passione riesce a «legare del tutto la ragione, cosicché uno viene a perdere
I'uso della ragione: come capita in quelli che per la violenza dell’ira o della concupiscenza [...] diventano
pazzi furiosi o dementi [...]. Altre volte invece la ragione non & sopraffatta totalmente dalla passione, ma
rimane libero in parte il giudizio della ragione. E in base a questo rimane qualche cosa della mozione
della volonta. [...]. Percio, o nell'uomo non rimane nessun moto della volonta, e dominano soltanto le
passioni; oppure, se il moto della volonta sussiste, esso non segue necessariamente la passione».

28 Esse indeboliscono la liberta di compiere atti buoni.
29 S.Th.,1, q.81,a.2el-II, q. 22.

30 Bene e male qui vanno intesi in senso ontologico, non in quello morale.

33




L'ira secondo Tommaso d’Aquino

— T'amore, che & un certo apprezzamento-ammirazione-compiacimento di un
bene3l;
— il desiderio o concupiscenza, che e relativo ad un bene da raggiungere;
— il piacere-gioia, che ¢ il godimento di un bene conseguito.
Le passioni del concupiscibile ad esse opposte, che hanno cioe per oggetto il male

=
=
=
<

sono:

- lodio, che ¢ la detestazione di un ostacolo-danno-male;

- la repulsione-avversione32, che concerne un male non ancora avvenuto;

— il dolore-tristezza, relativamente ad un male che si sta subendo o che si & gia
subito.

Le passioni che scaturiscono dall’irascibile sono:

— la speranza e la disperazione, che hanno per oggetto un bene non ancora rag-
giunto e che si ritiene di poter conseguire, nel primo caso, o che si pensa di non
poter conseguire, nel secondo caso;

— Tl'audacia e il timore, che hanno per oggetto un male non ancora subito che si
ritiene di evitare, nel primo caso, e che si pensa di non poter evitare, nel se-
condo caso;

— Tira, che ha per oggetto un male gia subito.

Da questo elenco si comprende che le passioni dell’irascibile nascono in rapporto
a quelle del concupiscibile33.

3. La neutralita morale e la moralita dell’ira e delle altre passioni
e le virtu

Passiamo ora all’eticita delle passioni. Presi in se stessi, dice I’Aquinate, I’appeti-
tus sensitivus e le passioni, tra cui I'ira, sono ontologicamente positivi, come tutto cio
che esiste: com’e noto, per Tommaso34 il male non & sostanza (bensi privatio boni) e
«natura [in ultima analisi Dio] nihil facit frustra»35.

Sempre considerate in se stesse, sul piano etico le passioni non sono ne buone

31 Per una disamina dell’amore in Tommaso cfr. G. SAMEK Lobovicl, La felicita del bene, 39-88.

32 Ritengo questa la traduzione italiana non troppo insoddisfacente della fuga vel abominatio di cui parla
Tommaso.

33 S. Th., I-1I, q. 25, a. 1.
34 Cfr. per esempio Tommaso, De Malo, q. 1, a. 1.

35 Cfr. per esempio Tommaso, In III De anima, 17, 5; il discorso e applicato specificamente all’appetitus sen-
sitivus in S. Th., 1I-1I, q. 158, a. 8, ad 2.

34



Giacomo Samek Lodovici

né malvagie: lo diventano se sono regolate/non regolate dalla ragione e dalla volon-
tas3e.

Piu precisamente, «la passione, presa di per sé, per quanto portatrice di esigenze
profonde ed ineliminabili, rappresenta pur sempre un punto di vista limitato e par-
ziale»37 ed il male morale non consiste nella passione o nel suo oggetto, bensi & com-
piuto se e quando il punto di vista della passione impone la ricerca del suo oggetto
in contrasto con le esigenze di quella totalita che ¢ 'uomo. E, siccome la volonta & in
grado sia di avallare o non avallare virtl e vizi, sia di coltivare, avallare/disapprovare
(almeno in parte) le passioni, sia di muovere all’esercizio la ragione, la bonta/malva-
gita morale &, principalmente, una qualificazione della volonta38 e, secondariamen-
te, degli altri principi di reazione ed azione.

Quanto alle virtu, si tratta di propensioni-predisposizioni (habitus) acquisite con
I’esercizio, con la ripetizione di atti: esse risultano appunto dalla buona coltivazione
della volonta sia su se stessa sia sulle passioni e promuovono ulteriormente tale du-
plice coltivazione. Sono quelle propensioni mediante cui il soggetto realizza il bene
morale39, rendono buono chi le possiede e buone le sue azioni40, perfezionano I'ap-
petitus sensitivus e la volonta consentendo loro di esplicare in modo sempre moral-
mente migliore le emozioni e gli atti che ne scaturiscono. I vizi sono le propensioni
opposte, che derivano dalla cattiva coltivazione.

Come detto, 'impiego di tutte le facolta operative suscettibili di regolazione di-
pende dalla volonta: «voluntas movet omnes alias potentias quae aliqualiter sunt ra-
tionales»41. Di conseguenza, in senso principale la sede della virtl & primariamente
la volonta, e, derivatamente, anche qualsiasi altra potenza che stia sotto la regola-

@

6 S. Th., I, q. 24, a. 1.
37 L. MAURO, «Umanita» della passione in S. Tommaso, 115.

38 De Malo, q. 1 a. 5 e q. 2 a. 3: «malum culpae est in actu voluntatis». Cfr. O. LoTTIN, Psychologie et Morale
aux Xlle et XIlle siecles, Louvain-Gembloux 1942, vol. I; U. GALEAZzI, Introduzione a Tommaso d’Aquino,
1 vizi capitali, Milano 1996, 50-56; A. RoBIGLIO, L’ impossibile volere. Tommaso d’Aquino, i tomisti e la vo-
lonta, Milano 2002; L. TROMBONI, “Malum culpae est in actu voluntatis”. Il ruolo della volonta nell’azione
umana nelle Quaestiones disputatae De malo di Tommaso d’Aquino, in Revista Portuguesa de filosofia 64
(2008) 431-436; A. AcERrsl, Sull’aspetto di esercizio della volonta. A partire da S. Tommaso, Quaestio 6 De
Malo, in corso di pubblicazione.

39 S. Th., I-11, q. 56, a. 3. Si veda anche e soprattutto De Malo, q. 3, a. 1: «Peccatum vero, secundum quod
proprie in moralibus dicitur, habet rationem culpae, et provenit ex eo quod voluntas deficit debito fine,
per hoc quod in finem indebitum tendit».

40 S. Th., I-11, q. 56, a. 3.
41 Jbid.

35




=
=
=
<

L'ira secondo Tommaso d’Aquino

zione della volonta. In quanto puo essere guidato dalla ragione42, anche I'appetitus
sensitivus puo essere sede di virtu: I'irascibile e il concupiscibile e le loro passioni
possono essere coltivati dalla ragione e dalla volonta.

In che modo? In almeno tre maniere43.

1. Abbiamo detto che le passioni sorgono, spesso, al pensiero di qualcosa: dunque
la volonta puo intervenire sulle passioni in quanto ha il potere di voler esercitare la
ragione proprio affinché quest’ultima pensi cose, azioni, persone, situazioni, ecc.,
che smorzano o accendono l'ira, il timore e cosi via44.

2. Sappiamo che le passioni, talvolta, sorgono perché le nostre volizioni sono cosi
intense che per ridondanza da esse promanano delle passioni: ora la volonta puo
voler volere45, dunque puo in questo modo produrre in se stessa una forte intensita
che indirettamente fa scaturire le passioni.

3. La volonta puo prendere posizione nei confronti delle passioni46, dunque il
soggetto puo approvarle-identificarsi con esse, puo accon-sentire al sentire, oppure
dis-sentire, puo disapprovarle-dissociarsi da esse. L’approvazione e la disapprova-
zione non possono far direttamente tramontare un’emozione, pero la possono inde-
bolire/alimentare: se provo gioia per un incidente subito da un uomo verso cui provo
odio, posso almeno condannarla come negativa, posso dissociarmi.

Contrapponendosi agli stoici ed inserendosi nel solco di Aristotele, Tommaso47
rigetta la prescrizione di estirpare emozioni, sentimenti e passioni: egli ritiene piut-
tosto che essi debbono essere guidati dalla ragione in sinergia con la volonta: quando
cio succede, diventano una preziosissima e straordinaria energia, che incrementa
la nostra capacita di agire e di pensare. Le azioni pienamente virtuose sono il frutto
della sinergia tra ragione, volonta e passioni e queste ultime sono la materia a cui
le azioni pienamente virtuose danno forma buona: la virti morale & «la forma che &
impressa dalla ragione come un sigillo nelle tendenze dell’'uomo»48, cioe nella virtu
si realizza una sintesi49, che porta tutti gli aspetti dell’essere umano a convivere ar-

42 Ibid., a. 4.

43 Altre modalita in G. SAMEK Lopovicl, EdB, 70-75.

44 S.Th.,1,q.81, a.3.

45 In forza della sua capacita riflessiva: «voluntas movet se ipsam et omnes alias potentias», De Malo, q. 6.
46 S. Th.,I-1I, q. 74, a. 6 e I-11, q. 24, a. 3, ad 2.

47 S. Th., I-11, q. 24, a. 2.

48 ToMMASO, De virtutibus in communi, a. 9.

49 P. PAGANI, Studi di filosofia morale, Roma 2008, 46-48.

36



Giacomo Samek Lodovici

moniosamente tra di loro, ed il bene dell’'uomo «tanto pit [...] si compira, quanto piu
andra ad investire le diverse realta che appartengono all’'uomo»50.

Ma tale «forma» ricevuta dalle passioni in che cosa consiste? Tutte le passioni di
per sé hanno un loro oggetto-bene particolare: la ragione, in sinergia con la volonta,
le informa (nei modi poco fa accennati), le indirizza, le armonizza al bene della tota-
lita personale e ne tesaurizza lo slancio, nel senso che le passioni possono (a volte51)
incrementare52 con la loro energia la nostra capacita di eseguire con prontezza, for-
za ed efficacia le azioni decise. Le armonizza al bene della totalita, di cui fanno parte
il bene della ragione e della volonta stesse, ma in cui & inclusa anche la soddisfazione
virtuosa della dimensione appetitiva dell’'uomo, una soddisfazione di cui la ragione
e la volonta devono farsi carico. Del resto, i beni delle varie dimensioni dell’'uomo
sono (in una certa misura) anche beni della stessa ragione, in quanto essa ¢ forma
sostanziale dell’intero antropologico. Insomma, la regolazione etica delle emozioni-
sentimenti-passioni non & una loro estirpazione; al contrario®3, il ripudio-reiezione
di ogni passione e di ogni soddisfazione per Tommaso & un vizio, ¢ il vizio della insen-
sibilitas54, poiché I'uomo non & un puro spirito, bensi un essere composto di spirito
e corpo che deve dispiegare le energie della dimensione emozionaled5: un’azione
perfettamente umana non puo mancare di sprigionare in modo eccellente tutte le
potenzialita di quella totalita che e 'uomo. La passione, per esempio l'ira, ¢ indispen-
sabile per la perfezione umana®6, perché la dimensione appetitiva (di cui fanno parte
anche le emozioni-passioni) ha la sua dignita ed il suo valore in quella totalita che e
I'uomo, e la sua neutralizzazione manca il bersaglio del bene morale>57.

Cosl, le passioni possono accrescere la bonta morale di un atto quando seguono
il giudizio della ragione, mentre la diminuiscono quando lo precedono, perché di-
minuiscono la consapevolezza e la volontarieta. Reciprocamente, la malvagita di un

@
S

S. Th., 111, q. 24, a. 3.

51 A volte, perché in altri casi alcune passioni ci fanno ammutolire (come fa qualche volta I'ira, S. Th., I-II,
q. 48, a. 4) e/o ci paralizzano.

52 De veritate, q. 26, a. 7, ad 3.
53 Cfr., per es. L. MAURO, «Umanita» della passione in S. Tommaso, 107-122.
54 S. Th., 1I-II, q. 142, a. 1.

55 Anche la virtu dell’austeritas non esige I’eliminazione integrale del piacere, ma solo di quelli disordinati,
cfr. Tommaso, In IV Sent., d. 49, q. 168, a. 3, ad 3.

5 S. Th., I-IL, q. 24. a. 3.

57 Ibid.: «ad perfectionem boni moralis pertinet quod homo ad bonum moveatur non solum secundum vo-
luntatem, sed etiam secundum appetitum sensitivum».

37




=
=
=
<

L'ira secondo Tommaso d’Aquino

atto diminuisce quando le passioni precedono il giudizio della ragione e aumenta se
lo seguono®s.

4. ’ira come passione

Tutto quanto abbiamo visto fin qui in generale sulle passioni, sulle virtu e sui vizi
si applica all’ira come passione, virtu/vizio: del resto, talvolta ’abbiamo gia vista
esplicitamente citata come passione da Tommaso. Adesso veniamo alle sue caratte-
ristiche peculiari®9.

Considerando I'ira come passione, Tommaso dice che essa sorge perché qualcuno
pensa (a torto o a ragione) che sia avvenuta un’ingiustizia60: «ad iram [...] requiritur
aliquis actus rationis»61 ed «il movente dell’ira & sempre qualcosa di ingiusto»©2 (o
un qualcosa che & percepito come tale), mentre «se qualcuno pensa di aver subito un
danno giustamente, non si adira»®3, semmai odia e/o si rattrista.

Appurato che la percezione di un’ingiustizia ¢ la causa dell’ira, quest’ultima come
reagisce? L’ira «quaerit vindicari de aliquo. Et sic motus irae tendit in duo: scilicet
in ipsam vindictam, quam appetit et sperat sicut quoddam bonum [...]; tendit etiam
in illum de quo quaerit vindictam, sicut contrarium et nocivum, quod pertinet ad
rationem mali»64. Le traduzioni italiane dicono che I'ira ha due oggetti: la vendetta e
la persona di cui ci si vuole vendicare. Tale vindicta & ardua%® e ritenuta (a torto a o
ragione) importante: non ci adiriamo per cose a cui attribuiamo un valore minimo o
nullo, percio 'ira rientra tra le passioni elicitate dal concupiscibile. Questo appetitus
vindictae e I’aspetto formale dell’ira come passione dell’appetitus sensitivus a cui si
accompagna una trasmutazione corporea (il battito cardiaco che aumenta, I’accele-

58 S. Th.,I-1I, q.24,a.3,ad 1 e ad 3.

59 Un utile lavoro recente & E. SANSONETTI, L’ira nel De Malo di Tommaso d’Aquino, in Rivista di Filosofia
Neo-scolastica, in corso di pubblicazione.

60 S. Th., I-11, q. 46, a. 4.

61 Jbid., ad 3.

62 S Th.,I-1I, q. 47, a. 2.

63 Ibid. Qui Tommaso cita ARISTOTELE, Retorica, 3.

64 S. Th.,I-11, q. 46, a. 2. Cfr. anche De Malo, q. 12, a. 1.
65 S. Th.,I-11, q. 46, a. 3.

38



Giacomo Samek Lodovici

razione della circolazione sanguigna, ecc). Ci puo essere un appetitus vindictae an-
che della volonta%6, o quando essa precede e causa quello della passione (cfr. § 2 sul
rapporto di antecedenza/conseguenza tra volonta e passioni), o quando essa avalla il
moto passionale (invece che dissociarsi) e si mette appunto a volere la vindicta che
la passione gia desidera®7.

Ma usare il termine italiano «vendetta» per tradurre la vindicta tommasiana puo
essere fuorviante. In italiano si usa spesso questa parola in senso eticamente nega-
tivo, per designare un desiderio di fare il male di qualcuno come ritorsione. Invece,
per Tommaso©8, la vindicatio consiste in una qualche punizione e puo essere deside-
rata con due possibili fini.

A volte essa «mira principalmente al male del colpevole, per trovarvi la propria
soddisfazione»; in tal caso & malvagia, «poiché rallegrarsi del male altrui e proprio
dell’odio, il quale & incompatibile con la carita, che deve estendersi a tutti. E uno non
& scusato per il fatto che desidera del male a una persona colpevole di averne procu-
rato ingiustamente a lui: come non si e autorizzati a odiare chi ci odia».

Altre volte, invece, tramite la punizione dei colpevoli la vindicatio «tende princi-
palmente a un bene» che puo essere «la loro emenda» e/o «la repressione del male
per la pubblica quiete» e/o «la tutela della giustizia e [...] 'onore di Dio»; in questo
caso la vindicatio & «lecita, purché siano rispettate le altre debite circostanze» (di
cui parleremo al § 8).

Cosi, la questione dell’ira, la passione che desidera una punizione per qualcuno,
si interseca con quella della pena, la quale per Tommaso%9 ha una triplice funzione:
rieducativa, deterrente e retributiva. Su quest’ultima e necessario soffermarsi.

66 De Malo, q. 12, a. 1; ma cfr. gia In IIl Sent., d. 15, q. 2, a. 2, qc. 2, che si occupa dell’ira di Dio e di quella
Cristo.

67 forse difficile capire la distinzione tra I'ira come passione e I'ira come atto della volonta e Tommaso non
esplicita il discorso; ma si puo comprenderlo — credo — proprio riflettendo sulla possibilita di dissociarsi
dalla passione che la volonta possiede: mi sorprendo a provare la passione dell’ira, ma con la volonta mi
dissocio: cio e possibile solo perché i due moti (quello passionale e quello volitivo) sono distinti.

68 S. Th.,1I-11, g. 108, a. 1.
69 Ibid., a. 4.

39




=
=
=
<

L'ira secondo Tommaso d’Aquino

5. Ira, pena e odio

Per Tommaso70, la pena come retribuzione & il corrispettivo, proporzionato, del
male commesso dal reo, che ristabilisce la giustizia. Infatti, ciascun uomo vive con gli
altri in un rapporto di uguaglianza, di reciprocita, di simmetria dei diritti, che viene
cancellato dal reo, il quale ottiene un vantaggio indebito a spese degli altri. Percio,
come chi si & arricchito illecitamente deve restituire cio che ha rubato e come una
squadra sportiva che ha barato dev’essere penalizzata, cosi l'ira si rivolge verso il
reo che ha infranto i rapporti di giustizia7l e che percido deve subire una pena af-
flittiva per scontare il male che ha compiuto. Afflittiva perché il reo ha prevaricato
con la sua volonta e la sua liberta sulla volonta e la liberta dei suoi simili, percio la
pena deve affliggere la sua volonta e la sua liberta per riequilibrare il male che egli
ha compiuto?2.

Inoltre, il reo, prevaricando sui suoi simili, ha abdicato?3 alla propria dignita
morale, percio la pena, facendogli espiare il male compiuto, gli restituisce quella
dignita che ha perso.

E a questo punto possibile spiegare i possibili fraintendimenti del termine «ven-
detta» come traduzione di vindicatio. Nella nostra abituale comprensione la vendet-
ta vuole danneggiare il reo; invece la vindicatio di cui parla Tommaso si prefigge, a
volte, di ristabilire 'uguaglianza infranta dal reo e di ridargli la dignita che egli ha
perso, quindi non vuole il male del reo, bensi il suo bene74. Infatti, fare del male a
qualcuno non vuol dire sempre commettere un male morale: il padre che punisce il
figlio che ha sbagliato gli fa male, ma non fa del male morale, anzi fa del bene morale
e fa il bene del figlio: «a coloro che amiamo possiamo infatti arrecare un male mate-
riale [...] per la loro correzione»75. E vero che il male compiuto non si pud cancellare,

70 S. Th., 1I-1I, q. 108, a. 4. Cfr. anche, mutatis mutandis, ARISTOTELE, Etica Nicomachea, 1132a 7 e ss., L.
Kant, Metafisica dei Costumi, Torino 1965, 521-522, G.W.F. HEGEL, Lineamenti di filosofia del diritto, Bari
1965, § 97 e ss. (per una critica cfr. E. WIESNET, Pena e retribuzione: la riconciliazione tradita. Sul rap-
porto fra cristianesimo e pena, Milano 1987), V. MATHIEU, Perché punire?, Rusconi 1978, ed il Catechismo
della Chiesa Cattolica, n. 2266. Quest’ultimo, per esempio, dice che «la pena ha innanzi tutto lo scopo di
riparare il disordine introdotto dalla colpa».

1 S. Th.,I-1I, q. 46, a. 7.

72 S. Th., 1I-11, q. 108, a. 4 e q. 46, a. 6.
73 S. Th., 1I-11, q. 64, a. 2, ad 3.

74 Cfr. anche De Malo, q. 12, a. 2.

75 TomMmAso, De caritate, a. 8, ad 10.

40



Giacomo Samek Lodovici

ma — per Tommaso — & erroneo dire che la pena aggiunge un nuovo male a quello
gia compiuto: con la pena si vuole ristabilire 'uguaglianza tra gli uomini e restituire
la dignita al reo, quindi la pena non aggiunge un nuovo male a quello gia esistente,
bensi76 fa del bene?7.

Qual e la differenza di questa forma di vindicatio con la legge del taglione? La
pena dev’essere proporzionata, perd non guarda solo ai fatti (occhio per occhio),
bensi anche alle intenzioni, alla consapevolezza ed alla premeditazione del reo7s;
inoltre la logica del taglione colpisce anche chi non c’entra (se x uccide i figli di y,
y per ritorsione uccide i figli di x), mentre la pena come retribuzione affligge solo il
responsabile di un crimine.

Non si puo dunque provare?9 (propriamente o sensatamente) ira né verso i morti,
che non possono pit essere afflitti da una pena, né verso gli esseri inanimati o privi
di ragione i quali non possono comprendere di essere colpevoli, né lo sono, in quanto
agiscono secondo leggi biologiche ed istintuali. Semmai, si puo provare tristezza per
il danno da loro cagionato, nonché il desiderio ed il proposito di annullarlo o almeno
attenuarlo (nel caso degli animali anche infliggendo loro dolore; ma un dolore che
non puo essere da loro percepito come pena).

Sono quindi in parte gia emerse alcune differenze tra I'odio e 'ira80. Le ripren-
diamo aggiungendo8! le altre principali. Intanto, mentre il primo ha origine nel con-
cupiscibile la seconda ce I’ha nell’irascibile; inoltre, entrambi mirano ad un certo
danno di qualcuno, «ma ’odio vuole il male del nemico in quanto male; invece I'ira
vuole il male di chi I'’ha provocata non in quanto male, ma sotto I’aspetto di bene»,
cioe pensando che infliggergli questo danno coincida con un atto di giustizia; inol-
tre82, 'odio (a volte, bisogna specificare rispetto a Tommaso) & insaziabile, mentre
Iira si placa quando ha ottenuto la vindicatio.

76 1 vero che il cristianesimo dice di perdonare, ma il perdono concerne il colpevole senza cancellare la
pena: nel sacramento della confessione il penitente ¢ perdonato, ma cio non toglie la sua pena ed egli
riceve una penitenza. Se la pena fosse solo rieducativa non avrebbe senso comminare la penitenza al pec-
catore, che e gia pentito. Percio, visto che la penitenza della confessione non ha una funzione rieducativa
(il penitente dev’essere gia pentito perché la confessione sia valida) e visto che e tanto lieve da non avere
alcuna efficacia deterrente, vuol dire che essa ha una funzione retributiva.

77 «per applicationem boni ad malum», S. Th., I-11, q. 46, a. 6.

78 ARISTOTELE, Etica Nicomachea, 1132b 21 ss. e S. Th., II-11, q. 68, a. 4, ad 1.

79 S.Th.,I-I, q. 46, a.7, ad. 1

80 Jbid., a. 6.

81 Lo facciamo seguendo la Summa; il discorso si trova anche in De Malo, q. 12, a. 4.
82 S. Th.,I-11, q. 46, a. 6, ad 1.

41




=
=
=
<

L'ira secondo Tommaso d’Aquino

Cio non toglie che a volte I'ira si tramuti in odio83.

Per tutti questi motivi, di seguito, per tradurre la vindicta o la vindicatio nomina-
te da Tommaso scrivero che I'ira mira alla «vendetta» quando desidera il male altrui
in quanto tale, e scrivero che mira alla «rpd» quando l'ira desidera la retribuzione-
riparazione dell’ingiustizia e/o il pentimento della persona con cui ci si adira e/o la
deterrenza.

Tra le cause dell’ira, Tommaso annovera84 anche il concorso di altre passioni:
per esempio la tristezza per cio che e avvenuto, la speranza che ci sia la possibilita di
vendetta/rpd (percio se, per esempio, la persona che ha cagionato il danno e troppo
potente ed & impossibile punirla, nei suoi riguardi non si prova propriamente ira,
bensi solo tristezza) e ’audacia di riuscire ad ottenere la riparazione8> (realizzando-
la da sé oppure ottenendola da altri). E la radice prima di ogni passione, ira compre-
sa, & ’'amore86 verso un bene: nel caso dell’ira il bene che un’ingiustizia ha leso.

6. Il rapporto tra ’ira e la ragione

L’Aquinate riflette sui rapporti tra l'ira e la ragione. Ci limitiamo solo a qualche
aspetto del suo discorso evidenziando tre casi possibili.

1. In certi casi87 il giudizio della ragione & antecedente all’ira: chi si adira lo fa
perché previamente ritiene-giudica che sia avvenuta un’ingiustizia e perché ritiene
che sia possibile ottenere vendetta/rpd88; quando cio avviene:

- talvolta89 dopo che la ragione ha formulato il suo giudizio, I'ira eccessiva90
prorompe e ascolta imperfettamente il comando della ragione e percio eccede-erra
nell’esecuzione di cio che la ragione ha giudicato-deciso per reagire all’ingiustizia;

83 S. Th., I-11, q. 46, a. 3, ad 2.
84 S. Th., I-11, q. 46, a. 1.
85 TommASo, In Il Sent., d. 26, a. 3, ad 5.

86 S. Th., I-1I, q. 26, a. 2, 1, q. 20, a. 1; Tommaso, In De divinis nominibus, c. IV, 1. IX, n. 401, In III Sent., d.
27, q. 1, a. 3. Ho approfondito il tema, in rapporto a Tommaso ma non solo, in G. SAMEK Lopovicl, EdB,
151-153.

87 S. Th.,I-11, q. 46, a. 4, respondeo, nonché ad 1 e ad 3, a. 5,ad 1 e II-II, q. 158, a. 1, ad 2.
88 S. Th., I-11, q. 46, a. 4.
89 S. Th.,I-1I,q.46,a.4,ad 3,ea.5ad 1.

90 Che sia quella eccessiva Tommaso non lo dice esplicitamente, ma & sottointeso.

42



Giacomo Samek Lodovici

- talvoltad1 dopo che la ragione ha formulato il suo giudizio I'ira interrompe o
shiadisce temporaneamente il giudizio, ma non ne compromette la correttezza, non
fuorvia la ragione;

2. In certi casi92 'ira ¢ antecedente al giudizio della ragione; quando cio avvie-
ne:

- talvolta I'ira fuorvia la ragione93;

- talvolta la ragione interviene dopo l'ira e la smorza%4 ragionando sulla situazio-
ne% (posso per esempio ragionare sul fatto che forse mi sto adirando per una cosa
che non & poi cosi importante o non lo & per nulla, oppure posso pensare al fatto che
la persona che mi ha fatto adirare non era del tutto consapevole di cio che faceva,
oppure posso pensare al fatto che ha trascorso una vita infelice, ecc.).

3. In certi casi la ragione ¢ addirittura in grado96 di evitare di fare insorgere I'ira:
¢ vero che «il moto dell’ira non & in potere dell’'uomo, cioe¢ al punto d’'impedire che
nessuno ne insorga», in quanto «i moti che prevengono il giudizio della ragione non
sono universalmente soggetti all'uomo, cioe in modo che nessuno di essi insorga»,
tuttavia questo non deve farci trascurare il fatto che «la ragione possa impedirli
individualmente».

Vediamo qui esemplificata al 2 e al 3 la capacita (di cui abbiamo parlato al § 3)
della ragione, in sinergia con la volonta, di intervenire sulle passioni. Questa & una
delle tesi attraverso cui Tommaso si contrappone agli stoici, i quali «non tennero
presente che l'ira e le altre passioni possono rapportarsi al giudizio della ragione»
anche «in maniera conseguente», nel senso che «dopo che la ragione ha giudicato
[...] allora insorge la passione»97. In questo senso, «poiché essi [i moti passionali]
sono in qualche modo sottomessi all’'uomo», e nella misura in cui lo sono, i moti pas-
sionali incidono sulla nostra bonta/malvagitas.

91 S. Th., I-11, q. 46, a. 4, ad 3, q. 158, a. 1 e De Malo, q. 12, a. 1, ad 4.
92 S. Th.,I-11, q. 46, a. 4 e II-11, q. 158, a. 1, ad. 2.

93 Sui rapporti tra passioni (quindi anche I'ira), virt/vizi e conoscenza etica vera/erronea, rinvio di nuovo a
G. Samex Lopovicl, EdB, pp. 197-205.

9% S. Th.,I-L q. 46, a. 5 ad 1.
%5 S. Th,1, q.81, a.3.
9% S. Th., II-1I, q. 158, a. 2.

97 De Malo, q. 12, a. 1; cfr. anche S. Th., II-1II, q. 158, a. 1, ad 1. A dire il vero, storiograficamente parlando
le cose non stanno cosi. Cfr. G. SAMEK Lopbovicl, EdB, 24-27.

98 Oltre a passi gia citati cfr. S. Th., II-II, q. 158, a. 2, ad 1: «Una passione [...] in quanto [...] & regolata dalla

43




=
=
=
<

L'ira secondo Tommaso d’Aquino

7. Ira, danneggiamento del bene dell’adirato e rispetto

Nell’articolo 1 della quaestio 47 della I-Il Tommaso argomenta poi una tesi che,
applicata ad alcuni casi di ira & vera ed interessante, mentre applicata a tutti i casi
€ poco convincente.

Questo articolo afferma che ci adiriamo sempre perché percepiamo una (reale o
presunta) ingiustizia commessa contro di noi: «un’ingiustizia [...] non ci interessa, se
in qualche modo non ci danneggia». E questo sempre, e non gia qualche volta, che
non risulta convincente, perché a volte proviamo ira per cio che danneggia non gia
noi bensi altri.

Tommaso prende in esame questa obiezione. E vero — dice — che ci adiriamo
anche quando qualcuno nuoce ad altri e non a noi, ma solo «inquantum illi quibus
nocetur, aliquo modo ad nos pertinent, vel per aliquam affinitatem, vel per amici-
tiam, vel saltem per communionem naturae». Sennonché 1’essenza dell’amicizia per
lo stesso Tommaso consiste99 nel volere il bene dell’altro in quanto & il suo bene e nel
detestare il male dell’altro in quanto e il suo male. Se sono un vero amico gioisco del
bene dell’altro e mi contristo per il suo male; & vero che questi beni e mali sono dive-
nuti anche i miei, ma gioisco/mi rattristo di questi beni/mali in quanto sono suoi, non
in quanto sono divenuti anche miei. Ed e vero che, ontologicamente parlando, ogni
atto ingiusto commesso da un uomo e (in qualche modo) un’offesa alla sua umanita
e quindi e anche un’offesa a me che appartengo all'umanita; ma, gnoseologicamente
parlando, ci sono almeno dei casi in cui mi adiro senza aver minimamente in mente
che anche io sono offeso dall’atto ingiusto: a volte mi adiro perché un certo atto e
ingiusto in sé senza aver in mente che ¢ ingiusto anche verso di me.

Se dunque e corretta la mia presente interpretazione di questo articolo, la tesi
tommasiana non mi convince nella sua universalita.

L’articolo 2 aggiunge che quando veniamo danneggiati viene leso un nostro bene
e «da tutti i nostri beni noi ci attendiamo un certo prestigio. Percio qualsiasi offesa ci
sia fatta, si riduce alla disistima o disprezzo, perché colpisce il nostro prestigio». Ora,
se il senso (simil kantiano) di questa tesi & (ma non sono troppo convinto che lo sia)
che, ontologicamente, ogni azione ingiustamente dannosa nei nostri riguardi ¢ una
mancanza di rispetto verso la nostra dignita, verso la natura razionale, allora la tesi

ragione, pud avere I’aspetto di cosa meritoria, o lodevole; oppure, in quanto non & cosi regolata, pud
essere demeritoria e biasimevole».

99 L’ho documentato in G. SAMEK Lopovicl, La felicita del bene, 58-70.

44



Giacomo Samek Lodovici

e vera. Se invece essa asserisce che, gnoseologicamente, ci adiriamo sempre, e non
gia qualche volta, perché abbiamo in mente che chi ci offende ci manca di rispetto,
anche in questo caso la tesi non mi pare corretta nella sua universalita.

8. Ira bona/mala, come virtu/vizio

Avendo ampiamente istruito la questione dell’ira dal punto di vista ontologico,
Tommaso dispone gia di molti elementi per svolgerne la valutazione etica.

Da alcuni autori precedenti I'ira era considerata sempre malvagia, soprattutto
perché considerata irrazionale e perché veniva equiparata solo al desiderio di ven-
detta.

Tommaso100, pero, risponde (in S. Th., II-1I, q. 158, a. 1) che il male puo trovarsi
in una passionel01 per due motivi.

In primo luogo per la sua natura, che viene desunta dal suo oggetto: e il caso
dell’invidia, che & una tristezza per il bene altrui, ma non e cosi per l'ira, la quale
puo essere bona o mala perché (come sappiamo) € un «appetitus vindictae» che puo
essere buono o malvagio a seconda dei casi, in quanto (come abbiamo gia visto e
come dice questo articolo 1):

- «appetere vindictam propter malum eius qui puniendus est, illicitum est»;

— «appetere vindictam propter vitiorum correctionem et bonum iustitiae conser-
vandum, laudabile est».

In secondo luogo a causa della sua intensita, che puo essere eccessiva o debole,
ed anche in questo senso l'ira puo essere bona o mala:

— & mala sia se uno si adira in modo sproporzionato-sregolato, cioé in modo dif-
forme da quello approvato dal giudizio della retta ragione (o che la ragione approve-
rebbe se fosse retta), sia se uno esegue male il giudizio della retta ragione su come
reagire-fare giustizia, comportandosi come quei servi che si affrettano ad eseguire
un ordine prima di averlo ascoltato per intero102;

100 A cui erano ovviamente anche ben noti i luoghi biblici in cui I'ira viene menzionata positivamente, per
esempio «adiratevi e non peccate», Ef 4,26 (citato, per es., in De Malo, q. 12, a. 1, s.c. 2), oppure quelli
sull'ira di Gesu contro i mercanti del Tempio (Gv 2,14-17, citato, per es., in S. Th., III, q. 15, a. 9) o quelli,
molto numerosi, sull’ira di Dio.

101 Propriamente parlando, come abbiamo visto (cfr. § 3), il male non sta tanto nel provare la passione, ma
nell’avallarla con la volonta, nell’acconsentire.

102 [’esempio in De Malo, q. 12, a. 2.

45




=
=
=
<

L'ira secondo Tommaso d’Aquino

— e bona se uno si adira in modo proporzionato-regolato, cioé in modo conforme
a quello approvato dalla retta ragione, e inoltre se l'ira esegue-applica correttamen-
te il giudizio della retta ragione (su come reagire) facilitando cosi, mediante la sua
energia, ’esecuzione dell’atto (la reazione al male avvenuto) deciso dalla ragione
stessa. Riprendendo Gregorio, Tommaso dice che «Si deve soprattutto badare a che
I’ira, di cui ci si serve come di uno strumento della virti, non domini I’animo affin-
ché non vada innanzi da padrona, ma sia soggetta come serva, e le tenga sempre
dietro»103, E vero che durante I’esecuzione dell’atto facilitato dall’ira il giudizio della
ragione & temporaneamente sospeso, & vero che la sua attivita € momentaneamente
interrotta, tuttavia I'ira non ne compromette la correttezza, la rettitudine. Ora, «non
& contro la virtu interrompere la funzione del deliberare nel mettere in esecuzione le
deliberazioni della ragione»: anche I'arte «sarebbe impedita nei suoi atti, se quando
deve agire volesse ancora deliberare sul da farsi».

Un’altra tesi respintal04 dall’Aquinate & quella che attribuisce la vindicatio solo
a Dio. La risposta tommasiana ¢ che quando la vindicatio ¢ fatta secondo giustizia
«viene da Dio, del quale ’autorita che punisce & ministra, come dice ’apostolo105»,
Inoltre, su un piano filosofico-teologico, «chi si adira per il peccato del proprio fra-
tello non cerca la propria vendetta, ma la vendetta di Dio. Infatti, il peccato non e
altro che un’offesa a Dio e quindi chi s’adira giustamente non usurpa per sé cio che
¢ di Dio»106,

Di seguito (S. Th., II-1I, q. 158, a. 2), Tommaso riprende il discorso sull’ira rego-
lata/sregolata: una passione «in tanto e buona in quanto e regolata dalla ragione:
se invece esclude l'ordine della ragione, allora e cattiva». Questa regolazione/non
regolazione puo avvenire in due modi.

1. L’ira e regolata se uno desidera (e se di seguito esegue correttamente) cio che
la retta ragione giudica: per esempio desidera che sia punito chi lo merita, che venga
punito quanto si merita, in modo conforme a cio che prevede una giusta legge, la-
sciando all’autorita preposta il compito di punire, in vista della conservazione della
giustizia e della correzione della colpa; viceversa e s-regolata se uno desidera, per
esempio, che sia punito chi non lo merita, o che uno venga punito piu di quanto si
merita, in modo difforme da cid che prevede una giusta legge, facendosi giustizia da

103 Dunque, riassumendo, quando I'ira & bona aggiunge bonta ad un atto umano perché dispiega una compo-
nente umana (§ 3) e perché rende piu energico, piu sollecito e piut efficace (capace di conseguire lo scopo)
I’atto che da essa & irrorato.

104 S, Th., 1I-11, q. 158, a. 1, ad. 3.
105 Rm 13,1: «Omnis potestas a Deo».
106 De Malo, q. 12, a. 1, ad 14.

46



Giacomo Samek Lodovici

solo invece di lasciarla all’autorita prepostalO7, per un fine diverso dalla conserva-
zione della giustizia e dalla correzione della colpa.

2. L’ira e regolata se si verifica secondo la giusta intensita, quella proporzionata
(il che potrebbe a volte richiedere una forte intensita) all’ingiustizia avvenuta; vice-
versa e s-regolata.

Se I'ira e regolata in tutti e due i modi e lodevole e diventa una virtu (chiamatal08
anche zelo109) se si consolida; se invece non € lo in nessuno dei due modi, o anche
se lo & solo in unol10, & riprovevole e diventa un vizio se si consolida perché viene
avallata dalla volonta.

E, poiché (cfr. § 3) & in nostro potere sia voler volere sia voler produrre (in qual-
che misura) delle passioni e poterle coltivare, si comprende quanto segue: per Tom-
maso (S. Th., II-1I, q. 158, a. 8) non soltanto 'ira bora ¢ appunto buona, ma la sua
mancanza, l'indifferenza, & moralmente malvagia. Infatti, se & avvenuta una vera
ingiustizia di cui sono a conoscenza:

— devo sempre volere con la volonta la rdp, cosicché, se non la voglio, commetto
direttamente con la volonta un’omissione malvagia;

—devo a voltel11 provare con I'appetitus sensitivus la passione dell’ira, cosicché,
se resto indifferente, denoto indirettamente un mio vizio, precisamente la debolezza
della volonta, la quale o non ha voluto intensamente la giustizia, cosa che farebbe
ridondare la sua energia nella sfera emotiva generando in me la passionel12 dell’ira,
oppure non ha voluto coltivare la passione dell’ira bona, anche alimentandola (come
le & invece possibile113), cosicché io non provo ira in una certa situazione in cui sa-
rebbe appropriata.

107 Cfr. anche De Malo, q. 12, a. 2.
108 Per esempio gia da GREGORIO MAGNO, Mor, 5, 45.
109 Cfr. anche De Malo, q. 12, a. 2.

110 S, Th., I-1I, q. 19 a. 6 ad 1: «bonum causatur ex integra causa, malum autem ex singularibus defecti-
bus».

111 A volte, non sempre. Per esempio non se avviene un’ingiustizia in un luogo che dista da me migliaia di chi-
lometri, a qualcuno che non ha con me nessun rapporto. Tommaso non fa queste specificazioni in questi
articoli, ma sono implicite alla luce della sua dottrina sull’ordo amoris, su cui cfr. G. SAmek Lopovicl, EdB,
151-176.

112 «Per natura I’appetito inferiore segue il moto dell’appetito superiore [la volontal, salvo particolari ripu-
gnanze. Percio nell’appetito sensitivo non puo mancare del tutto il moto dell’ira, se non per la carenza,
o per la debolezza dell’atto volitivo. Percio indirettamente anche la mancanza della passione dell’ira &
un vizio: come lo e la mancanza della volonta di punire» quando quella volonta di punire e richiesta dal
giudizio della ragione (S. Th., II-1I, q. 158, a. 8).

113 Lo abbiamo visto al § 3.

47




=
=
=
<

L'ira secondo Tommaso d’Aquino

E poiché, come abbiamo detto, per Tommaso 'uomo & un tutto unitario cosicché
alla pienezza della virtt concorrono tutte le sue dimensioni, I’Aquinate arriva a dire
che «per la virtt dell’'uomo si richiede che il desiderio della giusta vendetta [cioe
il desiderio della rdp] risieda non solo nella parte razionale dell’anima, ma anche
nella parte sensitiva e nello stesso corpo e che lo stesso corpo si muova per servire
la virtu»114.

9. L'ira e peccato mortale?

Secondo alcuni I'ira mala & sempre peccato mortale, specialmente perché si con-
trappone alla carita. Tommaso, invece distingue (S. Th., II-1I, q. 158, a. 3).

L’ira mala desidera una vendetta, dunque ¢ in contrasto con la carita nonché con
la giustizia ed in sé ¢ peccato mortale se questo desiderio & accompagnato dal con-
senso della ragionel15. Tuttavia, in certi casi I'ira mala pud essere peccato veniale,
per esempio quando proviamo un improvviso scatto di ira a cui la ragione (ma in
definitiva la volonta) non acconsentel16, oppure quando uno desidera una vendetta
di poco conto (per esempioll? tirare leggermente a qualcuno i capelli o I’orecchio),
che non sarebbe peccato mortale nemmeno se dal desiderio si passasse all’esecuzio-
ne dell’atto.

Se invece l'ira desidera la rpd, il che e giusto, ma lo fa con eccessivo ardore inte-
riore e la manifesta con eccessive espressioni esteriori (per esempio con certe escla-
mazioni), I'ira non & peccato mortale. Puo diventarlo se promuove esteriormente atti
che contrastano con la carita verso il prossimo e verso Dio.

Dopodiche Tommaso affronta la questione della gravita dell’ira mala.

114 De Malo, q. 12, a. 1. Sul piano sociale, cosi, «un ordine pitt giusto tra gli uomini non potra mai provenire
da un’esplosione irrefrenabile di ira [...], né dall’indifferenza [...] né da un mero calcolo razionale che si
traduce in una strategia operativa anaffettiva, non sorretta dall’emozione», S. Filippi, Ira, razon y justi-
cia en la doctrina tomista, in G. BURLANDO (ed.), De las pasiones en la filosofia medieval, Santiago 2009,
167.

115 Si noti ancora una volta: la malvagita non ¢ tanto nella passione, ma nel consenso datole dalla ragione e
dalla volonta.

116 De Malo, q. 12, a. 3. E peccato se e perché questo scatto risulta da una cattiva autocoltivazione (svolta
dalla volonta) del carattere del soggetto. Qui Tommaso non fa queste specificazioni, ma & presumibile che
le pensi, visto il suo pensiero sul rapporto tra passioni e volonta.

117 Cfr. anche De Malo, q. 12, a. 3.

48



Giacomo Samek Lodovici

Ora, per 'oggetto che I'iracondo desidera, I'ira e tra i peccati minori in quanto
desidera si il male altrui ma in quanto lo reputa cosa giusta. Da questo punto di vista,
Iira desidera il male del prossimo insieme all’invidia e all’odio: mentre pero I'odio
brama il male di una persona direttamente in quanto male e I'invidioso lo brama
perché desidera, per esempio, essere stimato e onorato lui al posto dell’invidiato,
I’adirato vuole il male altrui sotto I'aspetto di giusta vendetta. Percio I'odio e piu
grave dell’invidia, e 'invidia e piu grave dell’ira: «perché desiderare il male sotto
I’aspetto di male e peggio che desiderarlo sotto I’aspetto di bene; e desiderare il male
in quanto bene esterno, ossia come onore, o come gloria, ¢ peggio che desiderarlo
sotto I’aspetto di giustizia».

Inoltre, 'ira mala, in quanto desiderio di un male sotto I’aspetto di bene, & ana-
loga alla concupiscenza, perché anche essa ha di mira un bene (piacevole o utile).
Ma, anche in questo caso, parlando in senso assoluto, I'ira € meno grave degli atti di
concupiscenza, dato che il bene della giustizia, a cui mira I'iracondo, & superiore al
bene piacevole/utile, oggetto della concupiscenza.

E vero pero che, rispetto al disordine delle manifestazioni esteriori delle passioni
(ancor prima di passare all’esecuzione dei loro atti), I'ira ha un certo primato per la
veemenza e I'immediatezza.

10. Le tre forme dell’ira mala, I’'ira mala come vizio capitale
e le sue «figlie»

Tommaso identificall8 tre forme di ira mala, che riprende da Aristotele119: I'ira
«acuta», che potremmo forse chiamare collera, che si infiamma troppo rapidamente,
facilmente e/o per motivi futili, I'ira «<amara», quella che forse potremmo chiama-
re rancorosa, che persiste troppo a lungo, provando tristezza per troppo tempo, e
quella «implacabile», che non si smorza mai finché non trova soddisfazione. Ad esse
corrispondono tre tipi di iracondi, cioe gli acuti, gli amari e gli implacabili. Sia gli
amari sia gli implacabili provano un’ira persistente, ma per cause diverse. Gli amari
la provano perché perdura in loro la tristezza, che essi tengono dentro di sé, senza
palesarla, cosicché non possono essere dissuasi dagli altri. Negli implacabili I'ira &

18 S. Th., 1I-11, q. 158, a. 5.

119 ARISTOTELE, Etica Nicomachea, 1126a, 14-29.

49




=
=
=
<

L'ira secondo Tommaso d’Aquino

persistente perché ¢ molto forte il desiderio di vendetta, percio essa non si esaurisce
col tempo, ma solo con la punizione di chi ha commesso 'ingiustizia.

Quando l'ira si consolida e diventa una propensione del soggetto, acquisita me-
diante la ripetizione di consensi da parte della ragione e della volonta, acquista lo
status ontologico di vizio, e precisamente di vizio capitale (S. Th., I-1I, q. 158, aa. 5-7,
De Malo, q. 12, a. 5). Quest’ultimo & quello da cui derivano altri vizil20 e vari atti
malvagi, che noi compiamo per dargli soddisfazione, nel caso dell’ira per vendicarci.
Lo scopo dell’ira mala, la vendetta, riesce ad esercitare tale attrazione sia perché
¢ molto desiderabile, sia perché si presenta come cosa giusta, cioe per la sua appa-
rente bonta.

Inoltre la veemenza dell’ira mala, la sua grande energia, le consente di sovrasta-
re altri moti, di sovrastare le remore morali, di danneggiare o di impedire I'uso della
ragione, che giudica sul bene e sul male: cosi I'ira indirettamente puo essere causa
di tutti i tipi di vizio e di ogni atto malvagio, «quale removens prohibens, ossia perché
impedisce I'uso della ragione, che ritrae 'uomo dai peccati», direttamente ed essen-
zialmente essa «e causa di alcuni specifici peccati, che sono le sue figlie».

Queste si diversificano a seconda della loro sede. Infatti, come gia diceva Grego-
rio, I'ira puo generare figlie nel cuore, nella bocca (cioe nelle parole) ed infine anche
nelle azioni.

L’ira mala nel cuore ingrandisce nell’animo I'ingiustizia quando I’abbiamo subita
da chi riteniamo essere indegno e genera in noi I'indignazione. Sempre nel cuore, a
volte I'ira mala da vita alla tracotanza, la quale rimugina continuamente sul modo di
vendicarsi, colmando e rigonfiando 1’animo.

L’ira mala genera figlie anche nelle parole: sia contro Dio, cioe causa la bestem-
mia; sia contro il prossimo, prorompendo o in parole sconnesse ed esclamazioni, cioe
generando il clamore, oppure in parole ingiuriose, cosi causando l'insulto.

Infine, nella misura in cui I'ira mala da origine ad alcuni atti, nascono le risse, le
lesioni, gli omicidi, ecc.

120 Cfr. anche S. Th., I-11, q. 84, aa. 3-4.

50



