Contributi RTLu XVI(1/2011) 95-110

Die Liturgie und Gott im Dornstrauch.
Christlicher Gottesdienst

als Begegnungsereignis im Anschluss
an Ex 3,1-15

Reinhold Malcherek
Dr. theol. (Troisdorf/Bergheim)

1. Sacrosanctum Concilium oder: Die Liturgie und das Paradigma
der Begegnung

Das Zweite Vatikanische Konzil hat mit seinem richtungsweisenden Dokument
iiber die Liturgie Sacrosanctum Concilium (SC) den Weg gewiesen, die Liturgie der
Kirche theologisch unter dem Paradigma der Begegnung zu begreifen!. Gleich im
ersten Artikel, der den Abschnitt {iber die liturgietheologische Fundamentierung (SC
5 bis 8) erdffnet2, findet sich die Beziehung zwischen Gott und Mensch als eine solche
der Begegnung qualifiziert. So hélt SC 5 als theologisches Programm der gesamten
Liturgiekonstitution in biblischer Riicksicht fest: «Gott, der “will, daf3 alle Menschen
gerettet werden und zur Erkenntnis der Wahrheit gelangen” (1 Tim 2,4), “hat in
fritheren Zeiten vielfach und auf vielerlei Weise durch die Propheten zu den Vitern
gesprochen” (Hebr 1,1)». Gott erscheint hier als der allen Menschen Zugewandte
dessen Zuwendung Heil bedeutet. Im Modus des Gespréchs, des Dialogs vollzieht
sich das Nahekommen Gottes. Damit er6ffnet sich eine urmenschliche Situation: die
Begegnung.

Sacrosanctum Concilium begreift das gottesdienstliche Geschehen der Kirche we-
sentlich als ein Ereignis der Begegnung zwischen Gott und Mensch. Damit kniipft

1 Vgl. zum Konzilstext sowie dessen Kommentierung u.a: HThK Vat. II, Bd. 1, Die Dokumente des Zwei-
ten Vatikanischen Konzils. Lateinisch-deutsche Studienausgabe, Freiburg 2004, 3-56; Reiner KACZyNsKI,
Theologischer Kommentar zur Konstitution iiber die heilige Liturgie Sacrosanctum Concilium, in HThK
Vat. II, Bd. 2. Freiburg 2004, 1-227; Emil Joseph LENGELING (Hg.), Die Konstitution des Zweiten Vatikani-
schen Konzils iiber die heilige Liturgie, Lateinisch-deutscher Text mit einem Kommentar von Emil Joseph
Lengeling, Miinster 19652 (RLGD 5/6).

2 Vgl. 1. Kapitel: «Allgemeine Grundsétze zur Erneuerung und Férderung der heiligen Liturgie», 1. Teil:
«Das Wesen der heiligen Liturgie und ihre Bedeutung fiir das Leben der Kirche», SC 5 bis 13.

95



=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Die Liturgie und Gott im Dornstrauch

die Konstitution an ein biblisches Grundmotiv an. Vielfach bezeugen die biblischen
Schriften des Alten wie des Neuen Testaments die Verhéltnisbestimmung von Gott
und den Menschen als eine der personalen Begegnung. Deshalb scheint es gerecht-
fertigt, in diesem Beitrag die liturgischen Vollziige unter dem Paradigma der Begeg-
nung zu betrachten. Ausgangspunkt stellt die alttestamentliche Erzihlung Ex 3,1-15
dar, die von Moses berichtet, der Gott im brennend-nichtverbrennenden Dornstrauch
begegnet. Zunichst gilt es, diese exemplarische Begegnungssituation zu erhellen,
um sie dann fiir das Verstdndnis der Liturgie als Ereignis von Begegnung fruchtbar
zu machen. Ziel der Uberlegungen ist es, einen Weg zur ErschlieBung des Gottes-
dienstes der Kirche zu weisen, der sich aus dem Wesenskern seiner Feier selbst
speist: der Begegnung.

2. Ex 3,1-15 als Paradigma der Begegnung
zwischen Gott und Mensch

Die Begegnung zwischen Gott und Moses am brennend-nichtverbrennenden
Dornstrauch in Ex 3,1-15 zdhlt zu den entscheidenden gott-menschlichen Begeg-
nungssituationen der Bibel3. Die Erzdhlung bietet zunédchst die Erscheinung Gottes
(3,1-6), um sodann in eine Gottesrede iiberzugehen (3,7-15)4.

Der Text legt als Grundstruktur das polare Zueinander von Nédhe und Distanz,
von Fremdheit und Vertrautheit offen. Gleich am Beginn der Begegnungserzdhlung
erfihrt sich Moses in seinem vertrauten Arbeitsalltag von einer ungewohnlichen Er-
scheinung herausgefordert: Ein gewohnlicher Dornstrauch brennt, jedoch verbrennt
er nicht. Diese Erscheinung «fremdartiger Vertrautheit lockt zum Ndher-Kommen»5.
Damit tritt er ein in das Ereignis gott-menschlicher Begegnung, denn néiherkom-
mend erscheint im lodernden Feuer der «Bote JHWHs», um als «menschengestaltige
Gegenwart Gottes» fiir Moses wahrnehmbar Gottes-Epiphanie zu sein6. Diese kommt
ganz aus der Initiative Gottes, der sich zeigt und so das Alltdgliche unterbricht. Gott
schafft den Raum der Begegnung und wihlt dabei — wiederum in Riicksicht auf sein

3 So spricht Georg Fischer von einer «Schliisselstelle fiir biblische Theologie». Georg FiscHER, Gottes Offen-
barung am Dornbusch. Und die Berufung des Mose (Ex 3-4), in BiKi 62 (2007) 227-231, hier: 231.

4 Vgl. z. B. Josef SCHARBERT, Exodus, Wiirzburg 1989 (NEB AT 24), 21-23.

Albrecht GROZINGER, Praktische Theologie und Asthetik. Ein Beitrag zur Grundlegung der Theologie, Miin-
chen 1987, 94.

6 Erich ZENGER, Der brennende Dornstrauch, in CiG 55 (2003) 143.

@

96



Reinhold Malcherek

menschliches Gegeniiber — einen behutsamen Weg: Er geht «ganz bedacht, einfiih-
lend und mit personlichem Interesse» vor, «in kleinen Stufen steigernd» kommt er
niher7?.

Moses néhert sich seinerseits mit wacher Aufmerksamkeit dem von Gott eroff-
neten Begegnungsraum und nimmt aus dem Feuer-Dornstrauch eine Stimme wahr,
die ihn auffordert, das Besondere dieses Raumes zu achten durch das Ablegen der
Schuhe. Auch in dieser Sequenz sind Ndhe wie Distanz pridgende Pole. Moses erfihrt
sich von Gott in vertrauter Sprache angesprochens. Gott schafft Vertrautheit in die-
ser Begegnung auch dadurch, dass er ihn mit seinem Namen anspricht. So kann sich
aus der zunéchst neugierig-staunenden Annéherung ein angeregter Dialog zwischen
dem gottlichen und menschlichen Gesprichspartner entwickeln, der zunehmende
Niahe wachsen lisst9. Dieser ist jedoch zugleich die Dimension der Distanz zur Seite
gestellt. Gott fordert Moses auf, sich in einer der besonderen Situation angemesse-
nen Weise zu ndhern: in respektvollem Abstand und im Ausziehen seiner Schuhe.
So wird er sich gewahr, dass er «durch einen lodernden Dornbusch ins Geheimnis
Gottes geraten»10 ist. Gott offenbart sich und bleibt doch der Verborgene. Dieser
Distanzerfahrung stellt Gott jedoch erneut Vertrautes zu Seite, denn er benennt sich
dem Moses als Gott seiner Herkunftsgeschichte. In den Viternamen verweist er auf
seine Geschichte mit den Stammvétern Israels!l. Aus den Begegnungen mit ihnen
lésst sich ablesen wer Gott ist; dort zeigt sich, dass er vertraut ist mit ihrem Leben
und sie ihm vertrauten. Der Auftakt der Begegnung schlie3t mit einer Geste respekt-
voller Distanz dem heiligen Gott gegeniiber, der fern-nah im Feuer wohnt: Moses
verhiillt sein Gesicht.

Die folgende Sequenz (vv. 7-15) erzihlt die Gottesrede. Erneut kommen hier die
polaren Dimensionen der gott-menschlichen Begegnung zusammen: Vertrautheit

7 FISCHER, Offenbarung (s. Anm. 3), 227-228.

8  Walter Brueggemann qualifiziert dieses Geschehen als «voice-to-voice encounter» zwischen Gott und
Moses. Walter BRUEGGEMANN, Exodus 3: Summons to Holy Transformation, in Stephen E. FowL (Hg.), The
Theological Interpretation of Scripture. Classic and Contemporary Readings, Oxford 1997, 155-171, hier:
157.

9 Es handelt sich um eine freigebende Nihe, die Moses nicht zum Objekt gottlicher Befehlsmitteilung de-
gradiert. Vielmehr weif3 er sich als Subjekt des Gesprichs ernst genommen. Vgl. Terence E. FRETHEIM,
Exodus 3: A Theological Interpretation, in FowL, Interpretation (s. Anm. 8), 143-154, hier: 146-147.

10 Georg BRAULIK, Menschen stehen vor Gott. Drei Meditationen zu alttestamentlichen Texten, in «Ujat és
régit». FS Andreas Szennay OSB, Pannonhalma 2001, 223-233, hier: 231.

11 «Gottes Sich-Bekanntmachen vor Mose» beginnt «mit dem Vertrauten und stellt es dann in Beziehung mit
einer iiber drei Generationen hinweg anhaltenden treuen Bindung an die Vorfahren», FiscHer, Offenba-
rung (s. Anm. 3), 228.

97

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Die Liturgie und Gott im Dornstrauch

und Fremdheit wie Ndhe und Distanz. Gott bringt zur Sprache, dass er nicht allein
in der Vergangenheit mit den Vétern des Glaubens vertraut war, sondern genauso
der Gegenwart seines Volkes nahe ist. Er weill um das Leiden Israels. Dieses Wissen
Gottes stellt sich als ein sinnenhaftes dar: Gott sieht das Elend seines Volkes und hort
die Klage seiner Kinder. Dass es ihm mit dieser lebensbedrohenden Situation Israels
sehr ernst ist, dass er sich davon tief beriihren lisst, wird in seiner Bewegung wie im
Ort, den er fiir seine Begegnung mit Moses gewiéhlt hat, plastisch deutlich. Zunéchst
die Bewegung: So heifit es, dass Gott herabgestiegen ist, um Rettung zu bringen.
Nicht der Ort ewiger Ruhe ist das GeméBe der aktuellen Situation, die distanzierte
Betrachtung von oben herab12. Vielmehr bewegt das leidende Volk zum Herabstei-
gen. Gott schenkt Israel seine Nihe, und zwar so, dass er sich selbst in dessen lebens-
bedrohliche Situation begibt. Genau diese mitfithlende Zuwendung spiegelt sich im
Ort der Gottesbegegnung wider: im Dornstrauch. Jidische Schrifttradition weifs um
dieses Zueinander von leidvoller Situation des Gottesvolkes und dem Dornstrauch als
Ort der Gottesgegenwart. Gerade darin, dass Gott den Dornstrauch als niedriges mit
Dornen durchsetztes Gewédchs zum Ort seiner Epiphanie erwéhlt offenbart er sich
als der, der im Leid gegenwiirtig ist, der den Unterdriickten und Verzweifelten nahe
kommt13. Gott ist auch in schwerer Zeit bei den Seinen und will «ihre Bedrédngnis
mit ihnen teilen»14. Mit dem Dornstrauch wihlt er die Selbsterniedrigung um der
Rettung seines Volkes willen.

Gottes rettend wirksame Gegenwart findet sich ausgefaltet in der weiteren Got-
tesrede. Moses erfihrt sich darin einbezogen in das gottliche Rettungshandeln. Die-
ses lisst erkennen, dass Gott «durch ein menschlich vermitteltes Wort fiir sein Volk
handeln»15 will. Nach wie vor hélt er die Initiative, indes tritt er in den Hintergrund
und erméchtigt Moses zum Agenten der Befreiung seines Volkes. Die ganze Eigenart
gott-menschlicher Beziehung tritt hier zu Tage, ndmlich das Zugleich von Gott und
Mensch: Die Befreiung Israels ist Gottes Handeln, aber geschieht nicht ohne das
Handeln des Moses16. Dieses Charakteristikum erfahrt weitere Ausfaltung. So erhélt

12 Hier tritt nicht der unbewegte Beweger des klassischen Theismus hervor. Vgl. FRETHEIM, Exodus (s. Anm.
9), 149.

13 Vgl. Erich ZENGER, Am Fuf3 des Sinai: Gottesbilder des Ersten Testaments, Diisseldorf 1993, 96; Daniel
KROCHMALNIK, Schriftauslequng: Das Buch Exodus im Judentum, Stuttgart 2000 (Neuer Stuttgarter Kom-
mentar: Altes Testament 33/3), 40-41.

14 BRAULIK, Menschen (s. Anm. 10), 232. «Wo ihnen Angst war, da war auch IHM - Jahwe also — Angst»,
Ebd.

15 Ebd.

16 Weder Gott noch Moses allein bringen Israel Rettung. Gott handelt in und durch Moses. Vgl. FRETHEIM,
Exodus (s. Anm. 9), 150.

98



Reinhold Malcherek

Moses, als er seine Machtlosigkeit Angesichts des dgyptischen Pharao geltend macht,
die Zusage: «Ich bin mit dir» (v. 12). «Wer fiir Gott geht, darf sich dessen Unterstiit-
zung gewiss sein»17.

In einem erneuten Einwand spricht Moses davon, dass er den Israeliten den Na-
men des Gottes nennen miisse, der ihn sendet. Sein Begehren bleibt nicht ohne Ant-
wort. Gott nennt seinen Namen: «Ich bin der “Ich-bin-da”» (v. 14) In diesem «Steno-
gramm einer Verheiung»18 lduft die gesamte Gottesrede wie in einem Brennpunkt
zusammen. Es findet sich die in Vers 12 gegebene Beistandsverheifung aufgegriffen
und erlduternd bestétigt. Mit seinem Namen weist Gott sich dem Moses aus: «Ich
werde helfend, werde rettend da sein»19. JHWH, d.h. Gottes Dasein fiir sein Volk.
Gemeint ist ein «dynamisches “Dasein”»20, ein «politisches Programm»21. Die Wirk-
krifte Gottes sind der Fluchtpunkt dieser Offenbarung. Von daher zeigt sich auch,
dass der Gottesname ein Beziehungsbegriff ist und gott-menschliche Begegnung erst
konstituiert22. Gottes Wirken gilt dem Heil der Menschen. So ist er durch die Zeiten
Beziehung zu seinem Volk, und um der Rettung dieses Volkes willen tritt er in Bezie-
hung zu Moses, begegnet ihm im brennenden Dornstrauch. Zur rettenden Néhe tritt
im Namen Gottes jedoch wieder die Dimension der Distanz hinzu. JHWH nennt Mo-
ses seinen Namen; Gott ldsst sich namhaft machen. Aber er verweigert sich mensch-
licher Verfiigungsmacht und liefert sich keinesfalls einem Namenszauber aus: «Mein
Name ist ein Name, der sich nicht fixieren ldsst»23. Ohne Riicknahme seiner Bei-
standszusage bleibt JHWH der Souverine, der sich jedem bemichtigendem Zugriff

17 FISCHER, Offenbarung (s. Anm. 3), 229. Gott verspricht, mit Moses «durch dick und diinn zu gehen». Vgl.
FRETHEIM, Exodus (s. Anm. 9), 149.

18 BRAULIK, Menschen (s. Anm. 10), 232. Vgl. zum Gottesnamen u.a.: Renate BRANDSCHEIDT, Art. Jahwe,
JHWH, in LThK 53, Freiburg 1996, 712-713; Ernst AXeL KNAUF, Art. JHWH, in RGG 44, Tiibingen 2001,
504-505; Manfred Gorg, Art. Jahwe, in NBL 2, Ziirich 1995, 260-266.

19 BRAULIK, Menschen (s. Anm. 10), 232.

20 SCHARBERT, Exodus (s. Anm. 4), 23. Otmar Meuffels bemerkt dazu, dass mit dem Gottesnamen ein «dyna-
misch-préidikatives Geschehen eroffnet» ist. Otmar MEUFFELS, Gott erfahren. Theologisch-philosophische
Bausteine zur Gotteslehr, Tiibingen 2006, 98.

21 «Der Name JHWH steht nicht fiir ein metaphysisches, sondern, wie die Bibel selbst bestitigt, fiir ein
politisches Programm!». Denn der «Gott des Exodus» ist hier gemeint, der der «sich anschickt, als Gegen-
gewalt gegen die tyrannische Gewalt des Pharao aufzutreten», KRoCHMALNIK, Exodus (s. Anm. 13), 45.

22 Die Nennung des Namens bedeutet Beziehungsstiftung. Beziehung ohne Namen hei3t Distanz; erst die
Namensnennung ermdoglicht Nihe und macht wahre Begegnung und Kommunikation méglich. Vgl.
FreTHEIM, Exodus (s. Anm. 9), 152.

23 GROZINGER, Theologie (s. Anm. 9), 96. Die Frage des Moses nach dem Gottesnamen wird «eindeutig unein-
deutig beantwortet». Christoph DonMmeN, Gottes unerkennbare Gegenwart. Der Spannungsbogen zwischen
Offenbarung und Mysterium, in BiKi 63 (2008) 6-12, hier: 9.

99

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Die Liturgie und Gott im Dornstrauch

entzieht. Die «Zusage des Mitseins» findet sich immer «in die gottliche Freiheit und
Verfiigung hineingestellt», und «entschriankt auf die Feststellung hin, daf3 Jahwe
in dieser Welt anwesend ist, wo und wie, mit welchen Zielen und Taten er es sein
will»24. Giiltig bleibt das Paradox, dass «Gott sich auch und gerade als Sich-Offen-
barender dem Menschen entzieht»; es geht um die spannungsreiche «Offenbarung
des sich verbergenden Gottes»25. Die Begegnung zwischen und Gott und Moses setzt
dahingehend eine iiberdeutliche Grenzmarke: Gott hat «keinen brauch- oder mil3-
brauchbaren Namen», weshalb auch «sein Wesen unerkennbar bleibt»26. Uber all
die Einwidnde hinweg, in Kenntnis des verheiBungsvollen Gottesnamens willigt Mo-
ses in die Beziehung zu JHWH ein und lisst sich fiir sein Rettungshandeln in Dienst
nehmen. Die gott-menschliche Begegnung kommt an ihr erstes Ziel.

3. Liturgie: Begegnung zwischen Gott und Mensch

Die Liturgiekonstitution des Zweiten Vatikanischen Konzils stellt die Liturgie der
Kirche als ein Begegnungsereignis vor: Gott und die Gldubigen begegnen einander
in Gestalt der liturgischen Versammlung. Die grundlegend durch Wort und Symbol
gestaltete Feier lidsst die fiir die jiidisch-christliche Offenbarung so elementare Si-
tuation der gott-menschlichen Begegnung aktuell werden. Wie kann nun konkreter
dieses Ereignis im Beziehungsfeld zwischen Gott und den Menschen, dass sich im
Modus des Gottesdienstes vollzieht, qualifiziert werden? Welche Dimensionen theo-
logischer wie anthropologischer Provenienz laufen im Paradigma der Begegnung
zusammen? Diesen Fragen gehen die folgenden Uberlegungen nach, wobei die Dorn-
strauch-Erzidhlung das Verstehen orientiert.

3.1. Begegnung hat personale Qualitét

Das Fundament der in Ex 3,1-15 erzihlten Begegnung zwischen Moses und Gott
stellt deren personale Qualitdt dar. Es kommt nicht eine kosmische Universalenergie
oder ein allméchtiger Weltgeist zur Erscheinung. Vielmehr offenbart Gott sich Moses
als sein personales Gegeniiber. Es ist der Erzdhlung um den «personlichen Gott der
Bibel» zu tun, dem «wir danken, den wir bitten, vor dem wir auch klagen und mit

24 Josef SCHREINER, Theologie des Alten Testaments, Wiirzburg 1995 (NEB Ergédnzungsband 1), 38.
25 DOHMEN, Gegenwart (s. Anm. 23), 11-12.

26 KROCHMALNIK, Exodus (s. Anm. 13), 42.

100



Reinhold Malcherek

dem wir rechten konnen»27. Mit gleichem Atemzug muss — ebenso biblisch — ange-
merkt werden, dass Gott alles Personsein transzendiert. Wenn von Person mit Blick
auf Gott die Rede ist, dann kann das immer nur in gebrochener Weise geschehen2s.
Die Bibel beschreibt das personale Miteinander von Gott und Mensch als ein asym-
metrisches29. So haben wir es mit einer «personanalogen Rede von Gott»30 zu tun,
die ihn als je groBeres Gegeniiber, als den Heiligen wahrt.

In dieser biblisch begriindeten Spannung ist die Liturgie personale Begegnung
mit dem dreieinigen Gott, der seine beziehungsstiftende Ndhe in ihrer sinnlich er-
fahrbaren Gestalt schenkt. Von der so umschriebenen Basis her kann Sacrosanctum
Concilium in Artikel 5 mit 1 Tim 2,4 und Hebr 1,1 von Gottes Beziehungsinitiative
den Menschen gegeniiber reden. Vor allem SC 7 bringt die wirkende, personale Ge-
genwart Jesu Christi in den liturgischen Handlungen der Kirche zur Sprache. Wobei
all das nach SC 6 in der Kraft des Gottesgeistes geschieht. Es kann festgehalten
werden, dass die Liturgie in ihren vielfdltigen Ausprigungen «Ausdruck einer in
Christus kraft des Geistes konkret ins Leben umgesetzten Beziehung» ist, ndmlich
«unsere Beziehung zu Gott und zu den Mitchristen»31. Erneut muss hier im wahr-
sten Sinne des Wortes die Grenzwertigkeit in den Fokus der Betrachtung geriickt
werden: Gemeint ist ein Vollzug an der «Grenze des Sagbaren», denn die personale
Gottesbegegnung der liturgischen Art steht «unter dem in ihrer Zeitlichkeit und Zeit-
gebundenheit begriindeten Vorbehalt einer im letzten ausstehenden Bewahrheitung
durch Gott selbst»32. Es deutet sich der eschatologische Vorbehalt an, auf den unten
noch zuriick zu kommen ist.

3.2. Begegnung in dialogischer Verfasstheit
Die personale Qualitit entfaltet sich als eine dialogisch verfasste. Im Gesprich
gewinnt die gott-menschliche Beziehung ihre Gestalt. So fiihrt Moses ein Zwiege-

27 Michael TueoBALD, Theologie fiir die Gegenwart, in CiG 60 (2008) 304.

28 Vgl. zur Problematik personaler Gottesrede u.a.: Reinhold BERNHARDT, Ist Gotl eine Person? Bedeutung
und Problematik der personalen Gottesvorstellung, in Ulrich H. J. KORTNER (Hg.), Gott und Gétter. Die Got-
tesfrage in Theologie und Religionswissenschaft, Neukirchen-Vluyn 2005, 85-102; Wilfried HARLE — Rei-
ner PrReuL (Hg.), Personalitit Gottes, Leipzig 2007 (MJTh 19; MThSt 101), 47-76.

29 Vgl. Friedhelm HARTENSTEIN, Personalitit Gottes im Alten Testament, in HARLE, Personalitdt (s. Anm. 28),
19-46, hier: 21-23.

30 BERNHARDT, Gott (s. Anm. 28), 96.

31 Robert F. TArT, Was leistet die Liturgie? Einige Thesen zu einer Soteriologie der Liturgiefeier, in IKaZ 22
(1993) 201-216, hier: 204. «Die Liturgie ist nicht eine Sache, sondern eine Begegnung von Personen»,
Ebd.

32 HARTENSTEIN, Personalitdt (s. Anm. 29), 40.45.

101

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Die Liturgie und Gott im Dornstrauch

spréich mit Gott. Dabei fillt auf, dass es keiner vermittelnden Medien bedarf. Es gibt
keine die Rede verhiillende Sakralsprache. Gott spricht auf menschlich wahrnehm-
bare Weise. Moses darf auf seine ihm vertraute Art reden. Genau das driickt spéter
Ex 33,11 aus: «Der Herr und Mose redeten miteinander Auge in Auge, wie Menschen
miteinander reden». Gott lidsst diesen nach menschlichem MaB gefassten Dialog zu;
auch das Wenn und Aber, das Moses Gott gegeniiber in Anschlag bringt.

In dieser biblisch fundamentierten Art und Weise umschreibt Sacrosanctum Con-
cilium in den liturgietheologisch grundlegenden Artikeln 5 bis 8 die Feier der Li-
turgie als eine dialogisch bestimmte. Wieder muss dabei das Schriftzitat Hebr 1,1
aus SC 5 als bedeutsam angefiihrt werden: Die Geschichte Gottes mit den Menschen
— die Heilsgeschichte — meint den Dialog Gottes mit den Menschen. Genau der so be-
nannte Heilsdialog ist als der Wesenskern liturgischer Vollziige auszumachen. D.h.,
Liturgie ist letztlich der dreieine Gott selbst in seiner unbedingten Zuwendung zum
Menschen. Anders mit SC 7 gesagt meint das, dass die Liturgiefeier «Vollzug des
Priesteramtes Jesu Christi» ist33.

3.3. Begegnung gelingt in gegenseitigem Respekt

Theologisch betrachtet muss das Personale wie das Dialogische im Beziehungs-
feld von Gott und Mensch in einem Spannungsverhéltnis gesehen werden. Denn es
geht bei der solchermaBen qualifizierten Begegnung nicht um eine solche unter
menschlichen Partnern. Natiirlich ist festzuhalten, dass Moses und Gott sich in einer
wirklichen Begegnungssituation befinden. Indes muss dabei in einem Hochstmal3
das in Rechnung gestellt werden, was jede Begegnung unter Menschen wesentlich
bestimmt: den Selbststand der begegnenden Partner zu wahren. Gelingende Begeg-
nung braucht notwendig die Anerkennung des Andersseins des Gegeniibers. Was
bedeutet das wieder von Ex 3,1-15 her gesehen und fiir die Liturgie fruchtbar ge-
macht?

Gott muss in der Begegnung Gott bleiben. Von jeher steht die Religion in der
Gefahr, sich Gottes zu beméchtigen. Gerade und besonders der religiose Kult erlag
héufig der Versuchung, das Gottliche zu beeinflussen, Gott im Sinne eigener Zwecke
zu manipulieren. Auch christlicher Gottesdienst kann sich wohl nicht véllig von sol-
cher Gefahr freisprechen. Die Gottesbegegnung, die Moses im Dornstrauch erfihrt,
akzentuiert in klarer Diktion die Souverénitit und primére Initiative Gottes. Allein
Gott kommt in dieser Begegnung das Initialhandeln zu. Das wird z.B. deutlich in dem

33 Vgl. detailliert Reinhold MALCHEREK, «Vollzug des Priesteramtes Jesu Christi» (SC 7). Liturgie in persona-
ler Dimension, in HID 57 (2003) 205-218.

102



Reinhold Malcherek

Fremdartigen des brennend-nichtverbrennenden Dornstrauchs sowie in der Distanz,
die durch den respektvollen Abstand und das Ablegen der Schuhe zum Ausdruck
kommt. Es zeigt sich der unverfiigbare Gott der trotz aller Zuwendung und Vertraut-
heit der Begegnungssituation der heilige und unbegreifliche Gott bleibt. Gott wird
nicht auf das Niveau eines Kumpels des Menschen herabgewiirdigt. Es findet sich die
Unterscheidung zwischen ewigem Schopfer und kontingentem Geschopf gewahrt.
Das kommt wie in einem Brennpunkt im Gottesnamen pointiert zu Wort. Gott bleibt
unverfiighares Mysterium.

Davon leitet sich die fundamentale Einsicht fiir die Liturgie ab, dass in ihrer
sinnenfillig-menschenfreundlichen Feier Gott der heilige Gott bleibt. Nur so ist die
Zweckfreiheit der liturgischen Begegnung zwischen Gott und Mensch gewahrt. Das
muss gegen alle oft subtil sich einschleichenden Funktionalisierungen liturgischen
Handelns herausgestellt werden34. Liturgie ist Sinn in sich selbst, was meint in Gott
selbst, insofern sie der Raum bzw. der Ort seiner durch nichts bedingten personalen
Zuwendung zu jedem Menschen ist. Deshalb muss jegliche Instrumentalisierung li-
turgischer Vollziige zu ethischen Zwecken oder gar kultisch-magischer Beeinflussung
Gottes Ablehnung erfahren. Christlicher Gottesdienst fordert konstitutiv: »Die Tran-
szendenz Gottes wahren»35! Der doxologische Charakter der Liturgie unterstreicht
das, denn Gott wird dabei um seiner selbst willen also absichtslos gepriesen36. In
dem so angefiihrten transzendenten Charakter des immanenten Gottesdienstes muss
schlieBlich noch auf die Polaritdt von Ndhe und Distanz, von Enthiillung und Verhiil-
lung, von Offenbarung und Verborgenheit aufmerksam gemacht werden. Von daher
gilt in polarer Spannung: In «unerschiitterliche[r] Gewissheit» gilt ohne Abstriche,
dass die liturgische Feier der Kirche «von der Gegenwart Gottes ganz durchdrun-
gen» ist, was gleichfalls die «Karsamstagserfahrung» der Ferne und Fremdheit Got-
tes, der seine Gegenwart verbirgt, sich entzieht einschlie3t37.

34 Hans-Joachim Hohn bietet erhellende Reflexionen zur «Logik des Zweckfreien und Unverzweckbaren»
im Gegensatz zur «Logik der Brauchbarkeit und Notwendigkeit». Vgl. Hans-Joachim Honn, Postsdkular.
Gesellschaft im Umbruch - Religion im Wandel, Paderborn 2007, 64-85.183-190.

35 Ralph Sauer, «Nah ist und schwer zu fassen der Gott» (Holderlin). Verantwortliches Reden von Gott im
Anschluss an Ex 3,1-14, in Gerhard Hotze — Egon SpiEGEL (Hg.), Verantwortete Exegese. Hermeneutische
Zugéinge — Exegetische Studien — Systematische Reflexionen — Okumenische Perspektiven — Praktische
Konkretionen. FS Franz Georg Untergafmaier (Vechtaer Beitrdge zur Theologie 13), Berlin 2006, 553-
564, hier: 560.

36 Vgl. Reinhold MALCHEREK, «Wir loben dich, wir preisen dich ...». Vom doxologischen Charakter des christ-
lichen Gottesdienstes, in Gd 42 (2008) 49-51.

37 Albert GERHARDS, Gottesfinsternis, in CiG 60 (2008) 119. Vgl. dazu auch Hans-Ulrich Wiksg, Karsams-

103

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Die Liturgie und Gott im Dornstrauch

Gott bleibt Gott — das ist unbedingt festzuhalten. Dazu gehort aber genauso: Der
Mensch bleibt Mensch. Er erfahrt sich im gott-menschlichen Begegnungsgeschehen
als Subjekt ernst genommen. Das zeigt sich z.B. daran, dass Moses nicht iiberfallar-
tig von Gott vereinnahmt wird. Er erfdhrt sich von Seiten Gottes in seinem Mensch-
sein respektiert, was gerade in dem Gespréch deutlich zu Tage tritt. Moses ist kein
Befehlsempfinger; er darf seine ureigensten Einwinde geltend machen. Er erhilt
Raum, als Subjekt vor Gottes Angesicht zu agieren. Moses findet sich in der gott-
menschlichen Begegnung als Partner gewiirdigt. Gott, der den Menschen als Person
in Freiheit geschaffen hat, degradiert ihn nicht zum Objekt seines Handelns.

Also erfahrt sich der Mensch im Geschehen der heilvollen gott-menschlichen
Geschichte als Subjekt respektiert. Genau das muss sich gleichfalls in der Liturgie
widerspiegeln: Geschieht die «Heilsokonomie um der Menschen willen», dann folgt
daraus konsequent, dass die Feier dieses Heils in der Liturgie «auf die Menschen
ausgerichtet» ist und deshalb ein «Mittun der zur Heilsgeschichte Berufenen» not-
wendig macht38. Von dieser Primisse aus gesehen kann der Mensch im liturgischen
Feiergeschehen nie in den Status des Objekts kommen, an dem gehandelt wird. Ganz
anders kommt ihm der Subjektstatus zu, ndmlich als von Gott geschaffene Person
Mitwirkender zu sein, d.h. dass dessen Lebenswirklichkeit konstitutiv zur Liturgie
dazu gehort39. Genau in diesem Fokus stellt Sacrosanctum Concilium je und je die
Verhiltnisse menschlichen Lebens in Bezug zur Liturgie der Kirche heraus. SC 19
z.B. hilt in klarer Diktion fest, dass die Seelsorger um die «tdtige Teilnahme der
Glaubigen» bemiiht sein sollen, und zwar «je nach deren Alter, Verhiltnissen, Art
des Lebens und Grad der religiosen Entwicklung». In dieser Intention sagt SC 34,
dass die Riten der «Fassungskraft der Gldubigen angepasst» sein sollen. Kulmi-
nationspunkt in diesem Kontext ist die in der Liturgiekonstitution zum Ausdruck
gebrachte Hochschitzung der participatio actuosa. Diese aktive Teilnahme an der
Liturgie findet sich in SC 14 in doppelter Weise begriindet: Sie ergibt sich aus dem
Wesen der Liturgie selbst als dem gott-menschlichen Dialog; sodann folgt sie aus der
Taufwiirde der Glaubigen. Gottes heiliges Volk ist in Verbindung mit dem priméren

tagsexistenz. Auseinandersetzung mit dem Karsamstag in Liturgie und moderner Kunst, Regensbhurg
2002 (Bild - Raum - Feier. Studien zu Kirche und Kunst 1).

38 Angelus HAUSSLING, Art. Liturgie. II. Liturgie nach dem Vat. II, in HPTh 5. Lexikon der Pastoraltheologie,
Freiburg 1972, 313-316, hier: 313-314.

39 So stellt Albert Gerhards in wiinschenswerter Deutlichkeit in soteriologischer Perspektive heraus, dass es
nicht angeht, wenn in der Liturgiefeier die «Lebenswirklichkeit der hic et nunc versammelten Menschen
als Ort der Geschichte Gottes nicht vorkommt». Albert GERHARDS, Der Geist der Liturgie. Zu Kardinal Rat-
zingers neuer Einfiihrung in den christlichen Gottesdienst, in HerKorr 54 (2000) 263-268, hier: 267.

104



Reinhold Malcherek

Liturgen Jesus Christus Subjekt der Liturgie der Kirche. Das Zweite Vatikanische
Konzil spricht so in Sacrosanctum Concilium die Wertschidtzung des Menschen aus.
Es kann festgehalten werden, dass die tdtige Teilnahme der Gldubigen an den litur-
gischen Vollziigen im Kontext der umfassenderen Frage nach dem menschlichen
Subjekt zu sehen ist. Deshalb formuliert Angelus A. HauBling ganz zu Recht: «Das
konziliare Axiom der participatio stellt sich so als das Pendant zur konziliaren Aner-
kennung der in der Neuzeit in einer neuen Weise entdeckten Wiirde des Menschen
und der damit verbundenen urtiimlichen Rechte des Menschen auf Beachtung seiner
Féhigkeiten dar»40.

3.4. Begegnung braucht notwendig Vermittlung

Gott-menschliche Begegnung heif3t: Gott bleibt Gott, und der Mensch bleibt
Mensch. Wird letzteres ernst genommen folgt daraus die Notwendigkeit der addqua-
ten Vermittlung der Begegnung mit dem heiligen Gott. Menschen sind als leibliche
Wesen auf die Wahrnehmung durch die Sinne angewiesen. Diese anthropologische
Grundbedingung bedarf der Beriicksichtigung im Feld der Gottesbegegnung. Zur
menschlich gelingenden Begegnung gehort die Vermittlung hinein in die Sinnenhaf-
tigkeit. Die hier in Augenschein genommene Gotteshegegnung des Moses hat eine
menschlich kommunikable Gestalt als audio-visuelles Phianomen: in der gottlichen
Stimme und im brennenden Dornstrauch.

Nimmt man diese notwendige mediale Gestalt im Begegnungsgeschehen zwischen
Gott und Mensch in den Blick, so zeigt sich, dass zum anthropologischen Aspekt ein
offenbarungstheologischer hinzu tritt: Kein Mensch kann Gott unverhiillt sehen. In
Ex 33 bittet Moses Gott, nachdem er mit ihm im Offenbarungszelt Auge in Auge
geredet hat, Gottes Herrlichkeit sehen zu diirfen (v. 18). Doch diese Bitte wird nicht
erfiillt. Gott verweigert Moses diese Schau, «denn kein Mensch kann mich sehen
und am Leben bleiben» (v. 20). Indes bedeutet das nicht das Ende gott-menschlicher
Begegnung. Ganz im Gegenteil. Gott gewéhrt ein Sehen, das ein vermitteltes ist und
so der unfassbaren Heiligkeit Gottes wie der menschlichen Konstitution im Begeg-
nungsgeschehen gerecht wird. So stellt Gott Moses in eine Felsspalte und hélt beim
Voriibergang seiner Herrlichkeit seine Hand schiitzend iiber ihn bis er vorbeigezo-
gen ist, zieht seine Hand sodann wieder zuriick, so dass Moses den Riicken Gottes
sehen kann (vv. 21-23). Das so von Gott selbst veranlasste Sehen «im Nachhinein»

40 Angelus A. HAUSSLING, Der Geist der Liturgie. Zu Joseph Ratzingers gleichnamiger Publikation, in ALw
43/44 (2001/02) 362-395, hier: 385.

105

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Die Liturgie und Gott im Dornstrauch

stellt einen «Akt gottlichen Erbarmens» dar4!. Es zeigt sich Gottes «schonende Lie-
be»42, die in ihrer eigentiimlichen Polaritdt von Enthiillung und Verhiillung auch
in der Dornstraucherzdhlung Ausdruck findet, ndmlich in dem Naturphd&nomen des
brennend-nicht-verbrennenden Strauchs. Dort geschieht Offenbarung und Verber-
gung Gottes zugleich.

Die christologisch-inkarnationstheologisch gegriindete Liturgie als sinnenhaftes
Geschehen ist Medium gott-menschlicher Begegnung43. Sie vermittelt die Zuwendung
Gottes zum Menschen, und ist deshalb Medium der Gnade, was heiBt, dass ihr sakra-
mentaler Charakter zukommt44. Auf diese Weise nimmt Gott den Menschen in seiner
leib-geistigen Verfassung ernst. Liturgie wird dadurch zum Raum der Schonung: In
ihrer durch Wort und Symbol konstituierten Feier iiberwiltigt Gott die Gldubigen
nicht durch seine unbegreifliche Heiligkeit. Um der Menschen willen schafft Gott
selbst einen addquaten «Puffer»45, der als Vermittlungsgestalt sein menschliches
Gegeniiber im gottesdienstlichen Dialog schont.

3.5. Begegnung innen wie auBlen oder: Sammlung und Sendung

Das Unterwegssein gehort ebenso konstitutiv zum jiidisch-christlichen Gottes-
glauben wie das Gesammeltsein. Schauen wir auf die Gottesbegegnung des Moses,
so erkennt man an erster Stelle die Sammlung. Moses erfihrt sich mitten im alltag-
lichen Lebenslauf als von Gott gerufen zu einem gesammelten Augenblick in seiner
Gegenwart. An zweiter Stelle findet sich Moses als Gottgesandter wieder: Er soll
seinem Volk die Befreiung aus der Knechtschaft ankiindigen.

Feiert die Kirche Liturgie, dann geht es zuerst um die nach innen gerichtete
Sammlung. Das geschieht ganz von Gott her, der als der groe Menschenhirt seine
Sammlungsbewegung durch die Zeiten fortfiihrt, weil er — wie SC 5 ausdriicklich
betont — die Rettung aller Menschen will (1 Tim 2,4). In dieser Intention fiihrt er

41 Michael BoNGARDT, Einfiihrung in die Theologie der Offenbarung, Darmstadt 2005, 19.

42 Michael KUNZLER, Liturge sein. Entwurf einer Ars celebrandi, Paderborn 2007, 201. Vgl. mit Bezug auf Ex
33,20-23 ebd. 197-200.

43 Leo der GroBe verweist auf diesen Wesenszug der Liturgie: «Was also an unserem Erloser sichtbar war,
ist libergegangen in die Sakramente». LEO DER GROSSE, Sermo 74, 2, BKV 1II, 2, Miinchen 1927, 207-212,
hier: 209. Vgl. dazu auch Valerio BorToLIN, Vedere Uinvisibile, toccare lintangibile. Un percorso tra teolo-
gia e filosofia, in Celestino Corsato (Hg.), Sul sentiero dei sacramenti. Scritti in onore di Ermanno Roberto
Tura, Padova 2007 (Sophia/Episteme/Studi e ricerche 2), 31-53, hier: 39-40.

44 Vgl. BORTOLIN, Invisibile (s. Anm. 43), 41-43.
45 KUNZLER, Liturge (s. Anm. 42), 201.

106



Reinhold Malcherek

alle, die sein Lebenswort horen und im Herzen annehmen, durch Jesus Christus in
der Kraft des Heiligen Geistes zu seinem Eigentumsvolk zusammen. Diese gottliche
Sammlungsbhewegung, die je und je neu Kirche werden ldsst, kommt in jeder liturgi-
schen Versammlung zur zwar immer vorlidufigen jedoch real erfahrbaren Anschau-
ung. So fokussiert zeigt sich Liturgie in primérer Dimension als Sammlung auf dem
Weg. Sie ist lebensnotwendiges Innehalten im Unterwegssein des Christen.

Die Sammlung nach innen wird notwendig geweitet durch die Sendung nach au-
Ben. So weil} sich die liturgische Feier als Gestalt des Zusammenkommens auf dem
Glaubensweg. Jedoch darf das nicht als hermetischer Abschluss verstanden werden.
Christlicher Glaube existiert nicht ausschlieBlich als eine in sich zuriickgezogene
Glaubensfeier. Vielmehr muss letztere sich weiten nach aufen hin auf alle Lebens-
bereiche. Das ist der Grund dafiir, dass der abschlieende Teil liturgischer Feiern,
nicht rein funktional als notwendiges Signal zum Abschluss der Versammlung zu
deuten ist. Vielmehr geht es liturgietheologisch darum, ein liturgisches Element be-
reit zu stellen, das «die Teilnehmer, den Herrn lobpreisend, zu ihren guten Werken
zuriickkehren ldsst»46. Hier nimmt die Liturgie die Perspektive der Sendung ein und
verdeutlich damit, dass die liturgische Versammlung «keine vom gesamten christ-
lichen Leben des einzelnen und der Gemeinde isolierter Vorgang» ist, sondern es
muss darum zu tun sein, die «Briicke von der gottesdienstlichen Zusammenkunft
zum “Nachher”, d.h. zum Tun des einzelnen und der Gemeinde auB3erhalb der Litur-
gie zu schlagen»47.

3.6. Begegnung zu unserem Heil: Die soterische Dimension

Gott zeigt sich immer als der unbegreiflich Heilige, was die Distanz zu Welt und
Mensch einschlieBt. Mit dieser Distanz muss indes — wie mehrfach angefiihrt - zu-
sammen gedacht werden, dass Gott «sich auf die Welt und speziell auf den Menschen
eingelassen hat»48 und je neu einlésst. Lisst Gott sich so auf seine Schopfung ein,
dann meint das Heil fiir den Menschen. So entdeckt man in der gott-menschlichen
Begegnung im Dornstrauch eine soterische Sinnspitze: Israel soll aus der todlichen
Knechtschaft Agyptens befreit werden. Gott will das Heil fiir seine Volk schaffen.

46 Die Feier der Heiligen Messe. Mef3buch. Fiir die Bistiimer des deutschen Sprachgebietes. Authentische
Ausgabe fiir den liturgischen Gebrauch, Freiburg 19882, 41*.

47 Heinrich RENNINGS, Der Schlufteil der Messfeier, in Theodor MaAs-EwWerD — Klemens Ricuter (Hg.), Ge-
meinde im Herrenmahl. Zur Praxis der Messfeier. FS Emil Joseph Lengeling, Freiburg 1976 (Pastoralli-
turgische Reihe in Verbindung mit der Zeitschrift «Gottesdienst»), 342-350, hier: 344.

48 SAUER, Reden (s. Anm. 35), 563.

107

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Die Liturgie und Gott im Dornstrauch

Deshalb ist er sensibel fiir die Klage der Israeliten und ldsst sich bewegen, herabzu-
steigen, um zu retten.

Gott-menschliche Begegnung geschieht — wie das GroB3e Glaubensbekenntnis sagt
— «fiir uns Menschen und zu unserem Heil». Das ist das soterische Fundament, das
alle Formen kirchlicher Liturgie konstituiert. So erscheint es kaum verwunderlich,
dass die Liturgiekonstitution des II. Vatikanums eine soteriologische Grundposition
einnimmt. Die liturgietheologischen Basisartikel SC 5 bis 8 geben beredtes Zeugnis
davon. Die Uberlegungen zum Wesen christlicher Liturgie eréffnend richtet SC 5 sein
Augenmerk nicht zuerst auf das menschliche Tun (Kult) oder auf die Kirche als litur-
gische Normierungsinstanz. SC 5 bringt eingangs klar Gott zur Sprache. Dabei wird
er in seiner Beziehung zum Menschen gesehen. Mit 1 Tim 2,4 verweist der Artikel
auf den universalen Heilswillen Gottes, der durch Hebr 1,1 als dialogische Selbstmit-
teilung qualifiziert ist. Diese soterische Grundierung der Liturgie findet sich bestiitigt
durch deren in SC 7 formulierte definitorische Umschreibung. Dort ist das liturgische
Handeln als «Vollzug des Priesteramtes Jesu Christi» und damit als Vollzug zum Heil
der Menschen gefasst. Liturgie wurde so durch das Konzil «in die Geschichte des
Heiles»49 gestellt. Gottesdienst und gottliches Heil gehoren wesentlich zusammen so
dass Sacrosanctum Concilium schon in Artikel 2 festhilt: «In der Liturgie [...] voll-
zieht sich das Werk unserer Erlosung».

Liturgie als Begegnung in soterischer Dimension vollzieht sich im Modus des Ge-
denkens, der Anamnese50. Es geht um das Heute Gottes. Er als der Heilschaffende
steht im Zentrum liturgischer Anamnese. In dieser «ruft die Gemeinde die Geschichte
Gottes mit den Menschen in Erinnerung», hoffend, dass Gott «auch in der Gegenwart
zum Heil der Menschen handeln moge»51. Angezielt ist die Teilhabe am Heilshan-
deln Gottes in der aktuellen Feiergemeinde. D.h. Teilhabe an Gott selbst, der allein
das Heil der Menschen ist. So ist die Liturgiefeier im anamnetischen Horizont ganz
auf Gott verwiesen: «Das Erinnerte wie die Erinnerung nehmen ihren Ausgang bei
Gott»52. Deshalb muss dieses Geschehen personal verfasst sein53. Weder wirkméch-

49 LENGELING, Konstitution (s. Anm. 1), 13.

5(

Vgl. Stephan WAHLE, Gottes-Gedenken. Untersuchungen zum anamnetischen Gehalt christlicher und jiidi-
scher Liturgie, Innsbruck 2006 (ITS 73).

51 Albert GERHARDS — Benedikt KRANEMANN, Einfiihrung in die Liturgiewissenschaft, Darmstadt 2006, 143.
52 GERHARDS — KRANEMANN, Einfiihrung (s. Anm. 51), 142.

53 In diesem personalen Sinne betont Robert F. Taft mit Blick auf den anamnetischen Charakter liturgischer
Handlungen: «Unsere Liturgie feiert also nicht ein vergangenes Ereignis, sondern eine gegenwiirtige Per-
son, die all das, was Jesus ist und war, und alles, was er fiir uns tat, fiir immer enthélt», TAFrT, Liturgie (s.

108



Reinhold Malcherek

tige Worte noch selbstwirksames Zeichenhandeln erweisen sich als zielfiihrend, son-
dern ausschlieBlich der menschlicher Verfiigungsmacht entzogene Gott handelt in
der Kraft seines Geistes im liturgischen Gedenken der Glaubigen. Damit geht jedoch
keineswegs die Passivitiit der Feierenden einher. Vielmehr zeigen sich diese im ana-
mnetischen Vollzug als aktivin Gemeinschaft wie als Einzelne.

3.7. Begegnung in der Offenheit eschatologischer Zukunftsorientierung

Die Dornstrauch-Begegnung zwischen Gott und Moses offenbart ein spezifisches
Ineinander der Zeiten. Standort ist die Gegenwart des Moses mit der aussichtslosen
Lage Israels. Von dieser Basis aus fiihrt die Erzdhlung zunédchst in die Vergangen-
heit. Gott gibt sich als der Gott der Stammvéter Israels zu erkennen. Damit erinnert
er an sein geschichtliches Heilshandeln zugunsten seines Volkes. Sodann verlduft
die Linie von der erinnerten Vergangenheit und der zeitgendssischen Situation in die
von Gott erdffnete Zukunft: Israels Befreiung aus dem Sklavenhaus Agyptens. Moses
soll nach Gottes Willen der Protagonist dieses Weges in die heilvolle Zukunft sein.
Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft wachsen so zu einer dynamischen Einheit
zusammen.

Auch die Liturgie spannt sich «im Heute [...] nicht nur in die Vergangenheit» aus,
sondern «zugleich in die Zukunft»54. Erinnerung und Erwartung bilden im liturgi-
schen Vollzug eine Einheit. Erst so kann sie ihre eschatologische Dynamik entfalten.
Die Liturgie «partizipiert am endzeitlichen Heil», das in Christus personalisiert ist,
und «antizipiert dessen endgiiltige Vollendung»55. Christlicher Gottesdienst findet
immer im Spannungsfeld von Schon-und-noch-nicht statt: Die von Gott und der li-
turgischen Versammlung getragene Anamnese ldsst in der pneumatischen Prisenz
Christi Gottes Heil fiir die Menschen zum Heute werden. Gleichzeitig kommt darin
zum Bewusstsein, dass hier und jetzt noch nicht alles abgegolten ist. Eine offene
Stelle erscheint: Das noch Vermisste der verheilenen Zukunft Gottes. So gehoren
Erinnerung und Erwartung bzw. Hoffnung, erinnerte Vergangenheit und erhoffte
Zukunft wesentlich zusammen56. Im Beten der Kirche findet das Widerhall, wenn

Anm. 31), 205.
54 GERHARDS — KRANEMANN, Einfiihrung (s. Anm. 51), 143.
55 Ebd.

56 Vgl. Richard SCHAEFFLER, «Darum sind wir eingedenk». Die Verkniipfung von Erinnerung und Erwartung
in der Gegenwart der gottesdienstlichen Feier. Religionsphilosophische Uberlegungen zur religios ver-
standenen Zeit, in Angelus A. HAUSSLING (Hg.), Vom Sinn der Liturgie. Gedcichtnis unserer Erlosung und
Lobpreis Gottes, Diisseldorf 1991 (Schriften der Katholischen Akademie in Bayern 140), 16-44.

109

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Die Liturgie und Gott im Dornstrauch

Gott angerufen wird, dass er sich wie damals so auch heute als der menschenfreund-
liche und giitige Gott erweise und seine Verheifung erfiillen mége. Anamnese und
Epiklese kommen deshalb in der Liturgie zur Einheit zusammen, die Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft miteinander in Beziehung bringt. So wird in der Epiklese
«um die Vollendung des in der Anamnese kommemorierten und gegenwértig ge-
glaubten Heilswerks Christi in ihrer vorausweisenden Gestalt auf die vollkommene
Gottesherrschaft gebetet»57. Ein Schlussgebet der Messe macht das namhaft: Dort
wird riickblickend zunéchst auf die gefeierte Mahlgemeinschaft mit Jesus Christus
rekurriert («wir waren Géste am Tisch deines Sohnes, und er war der Herr unseres
Mahles»), um dann als Bitte zu formulieren: «LaB3 uns dereinst zu ihm gelangen,
der uns auf dem Weg durch den Tod in die Herrlichkeit vorausgegangen ist»58. So
finden sich betend «Présentisches und Eschatologisches»59 miteinander verbunden.
Das alles weist erneut ins Personale. Denn die Verschrinkung von erinnerter Ver-
gangenheit und erwarteter Zukunft wird «nicht in einem abstrakten Akt des Den-
kens oder in der reinen Innerlichkeit eines Vorstellens vollzogen», vielmehr liegt
hier die «Sprachhandlung der Namensanrufung» vor, was ein Geschehen bezeich-
net, in dem der Mensch «in die Korrelation mit Gott eintritt», und in diesem «Akt
der Begegnung» mit dem lebendigen Gott die «lingst gewirkten Heilstaten Gottes als
gegenwirtig» erfahren werden, und «damit auch Gottes kiinftig erhoffte Heilstaten
zeichenhaft, aber wirksam vorweggenommen erscheinen»60.

o

7 WAaHLE, Gottes-Gedenken (s. Anm. 50), 447.
8 Mefbuch (s. Anm. 46), 525.

@

o

9 GERHARDS — KRANEMANN, Einfiihrung (s. Anm. 51), 144.

60  SCHAEFFLER, Verkniipfung (s. Anm. 56), 34.

110



