
Dıbattitia S IU XN 1) 111-1572

Ira etica metafisica: Emmanuel Levinas
SU mortalita
OINe indicazlone TO

Elena Bugaite
dr. Pontificia Universita Gregorianda

Introduzlone

Emmanuel Levinas (1906-1995), al0O Kaunas (Lituanla), ula figure C EIl-

trall del pensiero contemporaneo}. Levinas ha Cercato (1 tradurre 11 meESSaggl0 del
(udalsmo acTra Scrıittura In lIinguaggl0 filosofico 5 10 2SCOLTO
ed 11 5 [ 10) pensiero G1 SVOlgono In UL1O ctile INUOSO continuamente interrotto, COS]
rilevando che C10 che 1AM0 DENSALC 1 (1 1a del pensiero. DIINCIDIO centrale

filosofia (1 Levinas fferma che L’alterita dell’altra DHEISOLA Y (1 1a (1
le forme dell’apparenza ONOSCenNzZa%2 Levinas SOSTIeNE che la relazione PTICH

iIrriducibile, In QUAaNTO me In Iuce L’Altro (COLLNE DIU grande (1 ne STEeSSO
empO COSTITUISCE la m13 ildentitäa (COLNE responsabile non-sostitulbile.

Mettendo conifronto Aue (1 Levinas, emDO l’Altro, ula GSEeTIE (1 QUaLLrO
conferenze proposte nel 6-19 dAurante 11 PrIMO Aa 11110 del Gollege Philosophique
ondato da Jean Wahl, DIO, Ia Orte A emMDO, orbona TeNUuTO nel-
L anno 2CCAademı1co 4-19 cercheremo (1 nOTfaTre COILLNE sSviluppando 11 pensiero
originale C111 empoO la morte, nel dialogo (OIl la tradizione filosofica, Levinas me
In evidenza “evento dellincontro (OIl L’Altro (COLNE PDUunNTO centrale.

M - LEescOoUrrei Jire U1  ; biografia Cli Emmanuel Levinas ampıla profionda. %1 veda M - LESCOURRET,
Emmantuel Levinas, Parıs 1994

nfattl, intenzicnalita 11011 ESAaUFrIiSCE le possibilita significazione. La «“"tIrans-discendenza ” Il’ori-
gine modalJlita del SaDELE Contfesia racdicalmente I0 STAalUuiO COSCIeNzA APLE U110 SPazloO 11011

rappresentativo DEL Ia trascendenza, u0g0 non-1uogo In CUul l icdea A Infinito ‚DDAaALSa ne|l volto altrun
risveglia 10 (Qui1 l’origine tes1i DEL CUul l ’etica VIeNe prima del SaDELIE. Scartande Ognı teor1a-
Stica” soggettivita, Levinas G1 GDPDOLLE U1a VIS1IONe concettuale rappresentazlone, ipotizzando
U1  ; SOria (l1 “intenzionalita incarnata » OSTA FRANZINI PINICCI, La fenomenotogia, T Oorino
2002, 282)

111111

RTLu XVI (1/2011) 111-132Dibattiti

Tra etica e metafisica: Emmanuel Lévinas
sulla mortalità umana
come indicazione all’Altro

Elena Bugaite
Ph. dr. Pontificia Università Gregoriana

Introduzione

Emmanuel Lévinas (1906-1995), nato a Kaunas (Lituania), è una delle figure cen-
trali del pensiero contemporaneo1. Lévinas ha cercato di tradurre il messaggio del 
Giudaismo e della Sacra Scrittura in linguaggio filosofico. Il suo ascolto della Legge 
ed il suo pensiero si svolgono in uno stile sinuoso e continuamente interrotto, così 
rilevando che ciò che dobbiamo pensare è al di là del pensiero. Il principio centrale 
della filosofia di Lévinas afferma che l’alterità dell’altra persona è al di là di tutte 
le forme dell’apparenza e della conoscenza2. Lévinas sostiene che la relazione etica 
è irriducibile, in quanto mette in luce l’Altro come più grande di me, e nello stesso 
tempo costituisce la mia identità come responsabile e non-sostituibile. 

Mettendo a confronto due opere di Lévinas, Il Tempo e l’Altro, una serie di quattro 
conferenze proposte nel 1946-1947 durante il primo anno del Collège Philosophique 
fondato da Jean Wahl, e Dio, la Morte e il Tempo, un corso della Sorbona tenuto nel-
l’anno accademico 1974-1975, cercheremo di notare come sviluppando il pensiero 
originale sul tempo e la morte, nel dialogo con la tradizione filosofica, Lévinas metta 
in evidenza l’evento dell’incontro con l’Altro come punto centrale.

1	 M.-A. Lescourret offre una biografia di Emmanuel Lévinas ampia e profonda. Si veda M.-A. Lescourret, 
Emmanuel Lévinas, Paris 1994.

2	 Infatti, l’intenzionalità non esaurisce le possibilità della significazione. La «“trans-discendenza” all’ori-
gine delle modalità del sapere contesta radicalmente lo statuto della coscienza e apre uno spazio non 
rappresentativo per la trascendenza, un luogo non-luogo in cui l’idea d’Infinito apparsa nel volto altrui 
risveglia l’io. Qui è l’origine della tesi per cui l’etica viene prima del sapere. Scartando ogni teoria “ideali-
stica” della soggettività, Lévinas si oppone a una visione concettuale della rappresentazione, ipotizzando 
una sorta di “intenzionalità incarnata”» (V. Costa – E. Franzini – P. Spinicci, La fenomenologia, Torino 
2002, 282).



Ira ATICa mMetafisica: FEmmanuyel EVINAS SUHA MOrtTaHta ( OMe INCHCAZIONEO

In QUESTO art1colo cercheremo (1 argomen(tare COILLNE nel pensiero (1 Levinas (nella
Alstanza. (1 annı Ira le Aue 1010 emDO P’Altro DIO, Ia Orte A Tempo)
110  —> SO10 rımane, SCHNLDIC DIU esplicıtamente VvIeNE analizzato 11 problema
morfie Infatti Levinas (1 MOSITATE 11 SUOrSCr«c COSCIeNZzZAa (COLNE Alstanzla-
zio0nNne dall’esistenza an0onNıma, dal1’77 dell ’ essere gener1ICO spersonificante. Ma
Soltanto alcune esperienze fanno Intravvedere la vVeIrId liberazione da questia Omolo-
gazlone all interno dell essere GGE 0010 la la Venuta dell’altro

La 110  - intesa da Levinas (COLNE “evento ultimo che Indica L’autenticitäa
vita rInvIia alla CULd (1 Se, l’apertura C10 che novita assoluta, perche

liberazione definitiva Cal Medesimo: pero anche 11 venIr LHNENO del so  e  (8] La
mortalita L’alterita LOMIMLDNDOLLO la totalıta inglobante r1volgonO L’etica, che DUO4ABU1C] C556 1€ iIntesa (COLNE 2LOSONd Drımd, C10@ COILLNE prima relazione (OIl C10 che altro
Cal so  e  ( 10 on  &, QOVve la COomprensione 110  - Lunico fondamentale modo (1
relazlonarsı COIl la realtaß3.

II} problema mortfe NO  am DUO ESSPTE analızzato ınterno
dell opposizione essere-nulla

La questione morfie VvIeNE indagata da Levinas In modo (Q1Iverso ed Or1g1-
nale, 110  —> all interno dell opposizione esSsere-nulla. Nel PrIMO paragrafo, moOosiIreremo
(COLNE 11 pensiero (1 Levinas G1 Sviluppi In dialogo ed OPpPOSIzZIONeE (OIl quello (1 Heideg-
Ser che metiteva L’accento sull’opposizione EsSsere-nulla parlando del problema
morte): nel SECONdO paragrafo, notferemo 0 aCccent1i che Levinas me G1 relaz10-

(OIl la morie COILLNE impensabıle, DIU antıca (1 Ognl esperlenza, (COLNE “evento che
fa npello alla responsabilita; 11 eTrZ0 aSpettoO da chlarire Sara “evento morfie
(COLNE DULO rapimento, Indicando COS]I la gratuita responsabilita HCL altro
mostrando “"uscita propnosta (1 Heidegger (1 analizzare la morfie aitraverso
l’opposizione EesSsere-nulla.

Heidegger egel, Jle dıstanze da Heidegger;
ambiguitäa del nulla dell’ıgnoto

Nel orbona DIoO, Ia Orte A emDoO, Levinas svolge la rifllessione
aTiLOrnNO Y tema morte, Ssostenendo che l opposizione EsSsere-nulla 110  —> permette

(ir MARGARIA, PasSSivo 70 ALtLLDO. L’enigma detlt umano Era Levinas HLCOEUF, Koma 20095, 15-16

1 12112

Tra etica e metafisica: Emmanuel Lévinas sulla mortalità umana come indicazione all’Altro

D
ib

at
tit

i

In questo articolo cercheremo di argomentare come nel pensiero di Lévinas (nella 
distanza di 28 anni tra le due sue opere Il Tempo e l’Altro e Dio, la Morte e il Tempo) 
non solo rimane, ma sempre più esplicitamente viene analizzato il problema della 
morte. Infatti Lévinas cerca di mostrare il sorgere della coscienza come distanzia-
zione dall’esistenza anonima, dall’il y a dell’essere generico e spersonificante. Ma 
soltanto alcune esperienze fanno intravvedere la vera liberazione da questa omolo-
gazione all’interno dell’essere. Esse sono la morte e la venuta dell’altro. 

La morte non è intesa da Lévinas come l’evento ultimo che indica l’autenticità 
della vita e rinvia alla cura di sé, ma è l’apertura su ciò che è novità assoluta, perché 
è liberazione definitiva dal Medesimo; è però anche il venir meno del soggetto. La 
mortalità e l’alterità rompono la totalità inglobante e rivolgono verso l’etica, che può 
essere intesa come filosofia prima, cioè come prima relazione con ciò che è altro 
dal soggetto e lo fonda, dove la comprensione non è l’unico e fondamentale modo di 
relazionarsi con la realtà3.

1. Il problema della morte non può essere analizzato all’interno 
dell’opposizione essere-nulla

La questione della morte viene indagata da Lévinas in un modo diverso ed origi-
nale, non all’interno dell’opposizione essere-nulla. Nel primo paragrafo, mostreremo 
come il pensiero di Lévinas si sviluppi in dialogo ed opposizione con quello di Heideg-
ger (che metteva l’accento sull’opposizione essere-nulla parlando del problema della 
morte); nel secondo paragrafo, noteremo gli accenti che Lévinas mette sulla relazio-
ne con la morte come impensabile, più antica di ogni esperienza, come l’evento che 
fa appello alla responsabilità; il terzo aspetto da chiarire sarà l’evento della morte 
come puro rapimento, indicando così la gratuità della responsabilità per l’altro e 
mostrando l’uscita dalla proposta di Heidegger di analizzare la morte attraverso 
l’opposizione essere-nulla.

1.1. Heidegger e Hegel, le distanze da Heidegger;
ambiguità del nulla e dell’ignoto

Nel corso della Sorbona Dio, la Morte e il Tempo, Lévinas svolge la riflessione 
attorno al tema della morte, sostenendo che l’opposizione essere-nulla non permette 

3	 Cfr. L. Margaria, Passivo e/o attivo. L’enigma dell’umano tra Lévinas e Ricoeur, Roma 2005, 15-16.



lena Bugalte

(1 descrivere adeguatamente l enigma morie Per Levinas, «Ja morfie 110  —> rInNvVvIa
Y nu. che G] VODDOLLC all essere; 11 nu. 110  —> In STado (1 spilegare 11 SEeNSO/NON-SUeNSsSOCO

L emozilone che appartengono alla morie>»
Meditando QUESTO tema, Levinas G1 VODDOLLC ula Certia tradizione filosofica

Rolland segnala che «Ja morie 11 empoO (0)I10 rıtornatı a C5561€ questionI! ONda-
mentali (OIl ege SOPTaTttLUTtlO (OIl Heidegger, cCostringendo 1 COMDItO (1 DHENSALC
a ICUNI che, differenza (1 Levinas, 0 heideggerlanı 110  —> TICONOSCONO (COLNE 1105011
Kierkegaard, ROseNZWEeIg, Buber, Bergson Cerl altrı»>. G] Svolge, infatti,
(COLNE dialogo COIl la tradizione filosofica, aCccogliendo C1AaSCUN 1105010 nel 5{10

OLE DrOPrIO, Indicandolo sSeconda SituazIione®
Levinas r1ICONOSCE l importanza del ein un eit (1 Heidegger, speclalmente HCL

aAaVvVer introdotto la questione, che tale 1105010 ha rinnovato, dell’ontologia fondamen- D battıt!
tale che verie C111 significato erbale dell’ essere (OSs] acendo egli ha risvegliato la
SonNnorIita erbale dell essere ne 5{1 differenza dall’ente UTLavIla, analizzando 11
Aasern (COLNE “essere DL la morte, Heidegger sembra 110  —> C556 1€ abbastanza radl-
cale. Per Levinas, «11 asern morendo 110  - ha ESAaUTITO le 1010 DOoSsSIbiLita
Quando le 1010 DOsSsSIbilita 0 101008 tolte Finire 110  —> COmmplers1. La fine
morfie 110  - attende necessarlamente 11 LLUINEIO egli annı»“.

Infatti, HCL Heidegger, aver-da-essere dover morıre Invece, DL Levinas, «Ja
morfie 110  —> momen(TOo, modo (l esSsSeTrTE (1 CUI1 11 Aasern G] fa CArıco fin Cal
DrImMO mMmOomentTtoO In C111 asern la 5 { 1C fine alla 5{1 fine: transıtivita del
verbo ESSETE»S

(11A emDO P’Altro nel 19458, C10@ annı prima del 0rbonaJ),
Levinas alfermava: «Non Cal nu. mortTe, (1 C111 precisamente 110  —> Sapplamo
nıente, che L’analisı Qeve partire, da ula SItUuAZIONEe In C111 qualcosa (1 asSsSoluta-
menTe Inconoscibile appare»?. Le tes]1 (1 Heidegger 0010 alfrettate: da (OVve G1 Irae

PETROSINO, ANarcisismo idolatria. 7 CONTIFIOUTO IEVINASSIANDO ala HeENSAaOÖTLLLA irascendenza, In
LEVINAS, [DO, Ia Morte f EMDO, Milano 1996, Y-37, Q ul 17

KOLLAND, Avvertenza, In LEVINAS, [DO, Ia Morte f EMDO, Milano 1996, 41-44, Qqu1 453

(a NOLAre che risulta Casuale i Taito che Ia elitura levinassiana del pensiero Cli Husser| Cli Hel-
degger appala, flin dall’inizlo, (dominata Dpreoccupazlone (l1 cogliere, In UN1CO cColpo "occhio 1IN-
terpretativo, i Cli U1  ; duplice problematica: quella segreia unita riflessione husserliana,

11000 In cComplesso STOFrZO ermeneutico, insieme, quella SuscCIitata ovaolta che ’ analisı
esistenziale heideggeriana ImMpresso all interne MOvimento leNomMeNn010g1c0>» (LIGLIA, Emmantuel
Levinas interprete n Hussert n Heidegger nel DFIMO AeCcenntO S77  S SPECHLAZLONE, In Filosolia
11983| 12-213)

LEVINAS, DO, Ia Morte f eMmDO, C1It.,
I5Ld.,

LEVINAS, EMPDO ‘"Altro, (eNnNova 1993, 4A7

113113

Elena Bugaite

D
ibattiti

di descrivere adeguatamente l’enigma della morte. Per Lévinas, «la morte non rinvia 
al nulla che si oppone all’essere; il nulla non è in grado di spiegare il senso/non-senso 
e l’emozione che appartengono alla morte»4. 

Meditando su questo tema, Lévinas si oppone a una certa tradizione filosofica. J. 
Rolland segnala che «la morte e il tempo sono ritornati ad essere questioni fonda-
mentali con Hegel e soprattutto con Heidegger, costringendo al compito di pensare 
alcuni che, a differenza di Lévinas, gli heideggeriani non riconoscono come filosofi: 
Kierkegaard, Rosenzweig, Buber, Bergson e certi altri»5. Il corso si svolge, infatti, 
come un dialogo con la tradizione filosofica, accogliendo ciascun filosofo nel suo 
nome proprio, ma indicandolo a seconda della situazione6. 

Lévinas riconosce l’importanza del Sein und Zeit di Heidegger, specialmente per 
aver introdotto la questione, che tale filosofo ha rinnovato, dell’ontologia fondamen-
tale che verte sul significato verbale dell’essere. Così facendo egli ha risvegliato la 
sonorità verbale dell’essere nella sua differenza dall’ente. Tuttavia, analizzando il 
Dasein come l’essere per la morte, Heidegger sembra non essere abbastanza radi-
cale. Per Lévinas, «il Dasein morendo non ha esaurito tutte le sue possibilità (...). 
Quando muore, le sue possibilità gli sono tolte. Finire non è compiersi. La fine della 
morte non attende necessariamente il numero degli anni»7.

 Infatti, per Heidegger, aver-da-essere è dover morire. Invece, per Lévinas, «la 
morte non è un momento, ma un modo d’essere di cui il Dasein si fa carico fin dal 
primo momento in cui è (...). Il Dasein è la sua fine o alla sua fine: transitività del 
verbo essere»8.

Già ne Il Tempo e l’Altro (nel 1948, cioè 28 anni prima del corso della Sorbona), 
Lévinas affermava: «Non è dal nulla della morte, di cui precisamente non sappiamo 
niente, che l’analisi deve partire, ma da una situazione in cui qualcosa di assoluta-
mente inconoscibile appare»9. Le tesi di Heidegger sono affrettate: da dove si trae 

4	 S. Petrosino, Narcisismo e idolatria. Sul contributo lévinassiano alla pensabilità della trascendenza, in E. 
Lévinas, Dio, la Morte e il Tempo, Milano 1996, 9-37, qui 17.

5	 J. Rolland, Avvertenza, in E. Lévinas, Dio, la Morte e il Tempo, Milano 1996, 41-44, qui 43.

6	 È da notare che «non risulta casuale il fatto che la lettura lévinassiana del pensiero di Husserl e di Hei-
degger appaia, fin dall’inizio, dominata dalla preoccupazione di cogliere, in un unico colpo d’occhio in-
terpretativo, il senso di una duplice problematica: quella della segreta unità della riflessione husserliana, 
messa a fuoco in un complesso sforzo ermeneutico, e, insieme, quella suscitata dalla svolta che l’analisi 
esistenziale heideggeriana aveva impresso all’interno movimento fenomenologico» (F. Ciglia, Emmanuel 
Lévinas interprete di Husserl e di Heidegger nel primo decennio della sua speculazione, in Filosofia 34 
[1983] 212-213).

7	 E. Lévinas, Dio, la Morte e il Tempo, cit., 83.

8	 Ibid., 86.

9	 E. Lévinas, Il Tempo e l’Altro, Genova 1993, 42.



Ira ATICa mMetafisica: FEmmanuyel EVINAS SUHA MOrtTaHta ( OMe INCHCAZIONEO

(OIl anta Certiez7A la Consapevolezza che la morfie 110  —> G1a nient altro che nulla? Per-
che rifiutarsi (1 prendere In CONsiderazlione C10 che VI (1 1gnoto In QUESTO niıente,
che 110  —> nu. morte?

Nel del 5-19 Levinas fferma (OIl decisione che la morfie esigerebhbe,
HCL C556 1€ propriamente pensafla, nu. che arebbe DIU nu. del K«NULO nulla»

nu. che arebbe «ambiguilta del nu. dell’ignoto». (O0S] anche 11 DULO PDUunNTO
interrogativo, ISCTITILO morte, arebbe MAaNntfIenNnuTtfO all interno dell’ annientamen-
LO QUaNTO ha ben rlassunto Rolland ne Postfazione: «F questa determmazlione

morfie (COLLNE nu. 18N0t0 questione DULdA, questia determinazione
morfie (COLNE SUDLELNLA Indeterminazione permettere Levinas (1 VUDDOLIC ant
Heidegger Limmortalitä 110  —> DUO C556 1€ alfermata LEINLNEINOÖ negala
SOl0o SDEFata. Una S]mile che (COLNE terz0-escluso ira alfermazione4ABU1C]
7azlone, SCTIVE forse all interno dell' innegabile NL morte; QUESTO “forse”
110  —> vIene colmare 11 VUOTIO del nu. ne a altenuare la forza Allacerante
morfie contrario C550 1unge alla morfie nel 5 [ 10) nu. ula questione DL
appesantirla restituirla COS] 1 5 [ 10) en1gma 1 5{10 mistero, G] fferma In Le empDs
et P’Autre alla 5{1 ambiguitäa A annientamento ed 1gn0t0»10.

La DOosIizIiONe (1 Levinas G] Drecisa (OIl 11 empDO, anche ne 5{1 formulazione: nel-
le e7z10n1 orbona l1ene DIU fermamente CONTO del nu. morfie chlaro
che la 5{1 analisi, nell’opporsı a Heidegger, Aliventa DIU profonda, ponendo NUOVI
interrogativi NUOVI aCccentI] del C10@ Intendendo 11 «nulla» In manlera SCHNLDIC
pIU T1CCA Questo arricchimento del del nu. Sara da approfondire nel DPEICOL-

dell’articol

La relazıone CO la morte, pIu antıca dı Ognı esperlenza,
19883  m dell’essere U  (} del nu

«La morfie questione inquietante pIU nel 5{10 SeNZAaA-TINOSO che ne 5{1 DOSIZIO-
(1 problema. L inquietudine: 11 110  - r1pnosato. L inquietudine 110  —> ula modalıita

dell’ intenzionalita; Y contrarIlo, L intenzionalita a C5561€ ula modalıta (1 QUESTO
noN-riposare-In-se dell inquietudine. L’emozilone enerala da tale questione ( OIl-

trarlamente quel pensiero che vede nell ’ essere dell’ uomo 11 CONALUS, ne morfie
la 5{1 mMmMAaccIa nell’angoscia l origine (1 Ognl alfettivitä 110  - da interpretarsıi
Immediatamente In rapporto Y binomio esSsere-nulla. Kisveglio aiiraverso la (11-
MISUTA L’infinito dell’altro Kisveglio aiiraverso l’infinito, che G1 produce

10 OLLAND, Postfazione, In LEVINAS, [DO, Ia Morte f eMmDO, Milano 1996, 309-310

114114

Tra etica e metafisica: Emmanuel Lévinas sulla mortalità umana come indicazione all’Altro

D
ib

at
tit

i

con tanta certezza la consapevolezza che la morte non sia nient’altro che nulla? Per-
ché rifiutarsi di prendere in considerazione ciò che vi è di ignoto in questo niente, e 
che non è un nulla della morte?

Nel corso del 1975-1976 Lévinas afferma con decisione che la morte esigerebbe, 
per essere propriamente pensata, un nulla che sarebbe più nulla del «puro nulla»: 
un nulla che sarebbe «ambiguità del nulla e dell’ignoto». Così anche il puro punto 
interrogativo, iscritto dalla morte, sarebbe mantenuto all’interno dell’annientamen-
to. È quanto ha ben riassunto J. Rolland nella Postfazione: «È questa determinazione 
della morte come nulla e ignoto o questione pura, è questa determinazione della 
morte come suprema indeterminazione a permettere a Lévinas di opporre Kant a 
Heidegger (...). L’immortalità non può essere affermata – e nemmeno negata –, ma 
solo sperata. Una simile speranza, che è come terzo-escluso tra affermazione e ne-
gazione, iscrive un forse all’interno dell’innegabile nulla della morte; questo “forse” 
non viene a colmare il vuoto del nulla né ad attenuare la forza dilacerante della 
morte. Al contrario: esso aggiunge alla morte nel suo nulla una questione (...) per 
appesantirla e restituirla così al suo enigma – al suo mistero, si afferma in Le Temps 
et l’Autre –, alla sua ambiguità d’annientamento ed ignoto»10.

La posizione di Lévinas si precisa con il tempo, anche nella sua formulazione: nel-
le lezioni della Sorbona tiene più fermamente conto del nulla della morte. È chiaro 
che la sua analisi, nell’opporsi ad Heidegger, diventa più profonda, ponendo nuovi 
interrogativi e nuovi accenti del senso, cioè intendendo il «nulla» in maniera sempre 
più ricca. Questo arricchimento del senso del nulla sarà da approfondire nel percor-
so dell’articolo.

1.2. La relazione con la morte, più antica di ogni esperienza,
non è dell’essere o del nulla 

«La morte: questione inquietante più nel suo senza-riposo che nella sua posizio-
ne di problema. L’inquietudine: il non riposato. L’inquietudine non è una modalità 
dell’intenzionalità; al contrario, è l’intenzionalità ad essere una modalità di questo 
non-riposare-in-sé dell’inquietudine. L’emozione generata da tale questione – con-
trariamente a quel pensiero che vede nell’essere dell’uomo il conatus, nella morte 
la sua minaccia e nell’angoscia l’origine di ogni affettività – non è da interpretarsi 
immediatamente in rapporto al binomio essere-nulla. (...) Risveglio attraverso la di-
smisura o l’infinito dell’altro. (…) Risveglio attraverso l’infinito, ma che si produce 

10	 J. Rolland, Postfazione, in E. Lévinas, Dio, la Morte e il Tempo, Milano 1996, 309-310.



lena Bugalte

cConcrefifamente (COLNE npello Irresistibile alla responsabilita. Da CUI1 la passivita: In
16551111 mMmOomentTtoO C556 1€ tranquillamente per-me»11.,

(1a all In1I7ZI10 del parlando morte, Levinas 012a «V’affezione del DIC-
SECNTEe aliraverso 11 110  —> presentTe, DIU Intimo (1 qualsiasi intimita, fino alla fissione,
posterIlorI1 pIU ant1ico (1 OgnI DrIOT1, Alacronla Immemorlale che 110  —> G] DUO r1CON-
durre all esperienza. La relazilone (OIl la mortTe, DIU antıca (1 Ognl esperlenza, 110  —>

VISIONEe dell essere del nulla» 12. Esiste, DeTO, UL1O IreiIlio legame Ira la morfie 11
emMpOo, (COLNE segnalano anche ermminı del empO che 11 1105010 u5&<@ HCL esprimere la
relazione dell’1io COIl la morie

Infatti, nel ES5T10 (1 Levinas G] of1a la CONNESSIONE Ira “essere, la morfie 11 tem-
DO; DL C111 110  —> arebbe g1uSto ESAaUTrIcre 11 A1ISCOrFrSO (1 Levinas ne forma DULGA
espressione sare UL1O Sguardo superficiale 1 pensiero del filosofo), anche D battıt!
VEIO che 11 lIinguaggl0 del 1105010 profondamente Invent1Ivo ed originale. Sottolinee-
LEINO In SEegulto 0 aspetti DIU importantı del lIinguaggl0 (1 Levinas.

importante segulre 11 filo del pensiero vedere quale aSpettO 11 1105010 intenda
EVidenzlare analizzando la relazione (OIl la morie Petrosino commenta «Nell ignoto

(COLNE 1gnoto alterita mortalita G1 COappartengono (1 CO  NZAa, nel 5 [ 10) STEeSSO
C5561€ 2SS0C1AT0O all’altro, L’10 o1a, da SCHNDIC 2SS0C1AT0O alla mortalita dell’altro
all altro COILLNE mortale, 2SS0C1AT0O prima ch’egli, 1 10, faccla, COS] G] DUO
dire, l esperlenza (1 tale morte» 15

La fonte dell’ignoto la 5{1 gratuita, gratuita dell altro, Lirriducibilita Y
gionevole. «FEletto necessitäa, legato alla gratuita, 10 101008 SOTLODOSTO a ula

esterlorIita che 110  —> Oggettiva, che 110  - spazlale temporale, esterlorıita
irrecuperabile del ene L’esterlorita gratulta»14, sigillata dall’esperienza
morfie

In La verita nomade Petrosino TAaCcCcCla le linee principalı del pensiero levinassla-
Egli le CcCommenTta ragionando profondamente, perdere mal (1 V1ISTAa L Insile-
del puntı principali nel CammınO intellettuale-etico (1 Levinas. partire Cal 5 10

Altrimenti che ESSCTEC, Levinas Introduce categorie molto ricche, VO-
cantl, persecuzione che Ol riconducibile Y rapporto causa/effetto, 6554 C1
parla Q altro Non G1 perseguilta chiunque. Levinas u5&<@ altro ermmne HCL Indicare
la scelta dell’elezione sfuggente 11 tematizzazlıone, scelta DIU antıca

11 LEVINAS, DO, Ia Morte f eMmDO, C1It.,
I5Ld.,

13 PETROSINO, ANarcisismo idolatria, C1t.,
PETROSINO, La vertita nomade, Milano 1980,

115115

Elena Bugaite

D
ibattiti

concretamente come appello irresistibile alla responsabilità. Da cui la passività: in 
nessun momento posso essere tranquillamente per-me»11.

Già all’inizio del corso, parlando della morte, Lévinas nota «l’affezione del pre-
sente attraverso il non presente, più intimo di qualsiasi intimità, fino alla fissione, a 
posteriori più antico di ogni a priori, diacronia immemoriale che non si può ricon-
durre all’esperienza. La relazione con la morte, più antica di ogni esperienza, non 
è visione dell’essere o del nulla»12. Esiste, però, uno stretto legame tra la morte e il 
tempo, come segnalano anche i termini del tempo che il filosofo usa per esprimere la 
relazione dell’io con la morte.

Infatti, nel testo di Lévinas si nota la connessione tra l’essere, la morte e il tem-
po; per cui non sarebbe giusto esaurire il discorso di Lévinas nella forma della pura 
espressione (sarebbe uno sguardo superficiale al pensiero del filosofo), anche se è 
vero che il linguaggio del filosofo è profondamente inventivo ed originale. Sottolinee-
remo in seguito gli aspetti più importanti del linguaggio di Lévinas.

È importante seguire il filo del pensiero e vedere quale aspetto il filosofo intenda 
evidenziare analizzando la relazione con la morte. Petrosino commenta: «Nell’ignoto 
o come ignoto alterità e mortalità si coappartengono e di conseguenza, nel suo stesso 
essere associato all’altro, l’io è già, da sempre associato alla mortalità dell’altro o 
all’altro come mortale, ne è associato ancor prima ch’egli, l’io, faccia, se così si può 
dire, l’esperienza di tale morte»13.

La fonte dell’ignoto è la sua gratuità, gratuità dell’altro, e l’irriducibilità al ra-
gionevole. «Eletto senza necessità, legato alla gratuità, io sono sottoposto ad una 
esteriorità che non è oggettiva, che non è spaziale o temporale, ma è esteriorità 
irrecuperabile del Bene. L’esteriorità della gratuità»14, sigillata dall’esperienza della 
morte.

In La verità nomade Petrosino traccia le linee principali del pensiero lévinassia-
no. Egli le commenta ragionando profondamente, senza perdere mai di vista l’insie-
me dei punti principali nel cammino intellettuale-etico di Lévinas. A partire dal suo 
Altrimenti che essere, Lévinas introduce categorie nuove, molto ricche, ma provo-
canti, p.e. persecuzione che «non è riconducibile al rapporto causa/effetto, essa ci 
parla d’altro. Non si perseguita chiunque. Lévinas usa un altro termine per indicare 
la scelta dell’elezione sfuggente il recupero della tematizzazione, scelta più antica 

11	 E. Lévinas, Dio, la Morte e il Tempo, cit., 63.

12	 Ibid., 56.

13	 S. Petrosino, Narcisismo e idolatria, cit., 22.

14	 S. Petrosino, La verità nomade, Milano 1980, 73. 



Ira ATICa mMetafisica: FEmmanuyel EVINAS SUHA MOrtTaHta ( OMe INCHCAZIONEO

dell’a DIIOT: G1 TIralita dell’ossessione: la gratuita dell’elezione C10 che sfugge Y
6554 110  —> DUO C5561€ CIrCcoscrıtta, 6554 an-archla. (1 queESTa Dpassivita.

Precedente Ognl Dassıivita attivita, che C1 parla L’idea (1 creaz10ne» 15 Proprilamente
parlando, l esposizione OSSe@eS5SSsS101N€ HCL 11 DroSSIMO, OSSE@eSS101N€ del malegrado-se, Vale

CQire dolore l inquietudine apportala dall’ estraneo.
Tornando DIU direttamente alla anallsı relazilone (OIl la morte, Levinas QIce:

«La morie Immobilizzazione mobilita del volto che d’antic1po rinnega la 11101 -

tE; 6554 lotta. ira 11 AISCOTSO la 5{1 negazlone (S1 veda nel Fedone la descrizione
morfie (1 Socrate), lotta. In C111 la morfie conferma la 5 { 1C potfenza negativa (S1

vedano le ultime parole (1 Socrate). La morfie Contemporaneamente guarigione
iImpotenza; ambiguitäa che forse Indica ula dimensione (1 (lversa da quella4ABU1C] In C111 la morie pensata all interno dell’alternativa ESSETE/NON-ESSEeTEe Ambiguita:
en1gma»16,

La morfie impensabile. S11 QUESTO aspeTtto Levinas fa rifterimento Fink «(‚ONO-
SC1AaMO la morfie 110  —> DOossiamo pensarla; la CONOSCIaM poterla DENSALC. In
QUESTO 6554 ula VeiIid roOitura (COLNE tale Qeve C556 1€ 2CColta In S1lenz10»17.
1105010 cottolinea la tendenza CONsiderare la morfie (COLNE fatto che
Cnie (Aristotele, Hegel), mentfre la specificitäa AaA pensabile morfie riguarda
la COomprensione GS{iessia dell’ essere La morfie fine (1 C100 che rende pensabile 11 DL-
Sabille HCL QUESTO 6554 impensabile. «Non G] DUO LEINLNEINOÖ DIU CQire che la morfie
G1A. NU.  A, poiche 11 nu. “essere riguardano la Comprensione»18, L’autore (1
DIoO, Ia Orte A empDO ferma che Lintenzionalita 110  —> 11 SESTEIO dell' umano;
L’esse 110  —> CONALUS, Aisiınteressamento 10

La morfie che da Heidegger pensata COILLNE fine, chiusura, "ultima DOosSsSIbilita
HCL Levinas Indica apertiura altro «L ’interrogativo (OSNG CONOSCeEere?

porta alla finitezza, (OSNG fare? (OSNG hO A dirıtto dı sperare? G] SpingonO
oltre In Ognl ( A50 110  —> la finitezza La filosofia pratica (1 ant dimostra
che la riduzione heideggerlana 110  —> obbligatoria; che, ne STtOr1a filosofia, C1
DUO C5561€ significato QIverso finitezza» 19 s 1 DUO CQIire che Heidegger pensi
la morfie SO10 ne dimensione OTrIzzontale. Ssembra che Levinas C1 INnvVItTI ula

Ibid., {3-14
16 LEVINAS, [DO, Ia Morte f EMDO, C1t.,

Ibid., 135

Ibid., 139

Ibid., 103-105

116116

Tra etica e metafisica: Emmanuel Lévinas sulla mortalità umana come indicazione all’Altro

D
ib

at
tit

i

dell’a priori: si tratta dell’ossessione; (...) la gratuità dell’elezione è ciò che sfugge al 
recupero, essa non può essere circoscritta, essa è an-archia. È di questa passività. 
Precedente ogni passività e attività, che ci parla l’idea di creazione»15. Propriamente 
parlando, l’esposizione è ossessione per il prossimo, ossessione del malgrado-sé, vale 
a dire dolore. È l’inquietudine apportata dall’estraneo.

Tornando più direttamente alla analisi della relazione con la morte, Lévinas dice: 
«La morte è immobilizzazione della mobilità del volto che d’anticipo rinnega la mor-
te; essa è lotta tra il discorso e la sua negazione (si veda nel Fedone la descrizione 
della morte di Socrate), lotta in cui la morte conferma la sua potenza negativa (si 
vedano le ultime parole di Socrate). La morte è contemporaneamente guarigione e 
impotenza; ambiguità che forse indica una dimensione di senso diversa da quella 
in cui la morte è pensata all’interno dell’alternativa essere/non-essere. Ambiguità: 
enigma»16. 

La morte è impensabile. Su questo aspetto Lévinas fa riferimento a Fink: «Cono-
sciamo la morte ma non possiamo pensarla; la conosciamo senza poterla pensare. In 
questo senso essa è una vera rottura e come tale deve essere accolta in silenzio»17. Il 
filosofo sottolinea la tendenza a considerare la morte come un fatto che concerne un 
ente (Aristotele, Hegel), mentre la specificità appena pensabile della morte riguarda 
la comprensione stessa dell’essere. La morte è fine di ciò che rende pensabile il pen-
sabile – per questo essa è impensabile. «Non si può nemmeno più dire che la morte 
sia un nulla, poiché il nulla e l’essere riguardano la comprensione»18. L’autore di 
Dio, la Morte e il Tempo afferma che l’intenzionalità non è il segreto dell’umano; 
l’esse umano non è conatus, ma disinteressamento e addio.

La morte – che da Heidegger è pensata come fine, chiusura, l’ultima possibilità 
– per Lévinas indica apertura verso l’altro. «L’interrogativo cosa posso conoscere? 
porta alla finitezza, ma cosa debbo fare? e cosa ho il diritto di sperare? si spingono 
oltre e in ogni caso non verso la finitezza (...). La filosofia pratica di Kant dimostra 
che la riduzione heideggeriana non è obbligatoria; che, nella storia della filosofia, ci 
può essere un significato diverso dalla finitezza»19. Si può dire che Heidegger pensi 
la morte solo nella dimensione orizzontale. Sembra che Lévinas ci inviti verso una 

15	 Ibid., 73-74. 

16	 E. Lévinas, Dio, la Morte e il Tempo, cit., 55.

17	 Ibid., 138.

18	 Ibid., 139.

19	 Ibid., 103-105.



lena Bugalte

trascendenza, ula Ceria verticalita, profonditäa, cottolineando ula aper{iura anche
aIIraverso C10 che en1igmatico negativo, 1.€. mortalita.

Non pDIU ıl nulla che dıyenta possibilita, INla DULO rapımento
Ne emDO P’Altro Levinas COMINCIA. (OIl L’analisı soflferenza: «{  F  E ne

solferenza L’assenza (1 OgnI rifugi0. 653 11 fatto (1 presi ne iIreita
vita dell essere In QUESTO la csofferenza 1 1MpOssIbilita del nulla» 20. Egli
012a altres] che 11 modo Caratteristico morie (1 aNNUunNnCIarsı ne sofferenza,
un esperienza Dassıivita del So  e  ( che fino a allora CIiId STATIO aLl1VOoO

L’autore porta Amleto (COLNE eseMPIO HCL testimonlare che “eterna IMMMEeNZAa
morfie fa parte 5{1 C556 11724 impossIibile la morie nu.

impossibhlle. S50 vrebbe lasclato all uomo la DOsSsSIbilita (1 la mortTe, (1 D battıt!
Sirappare alla ScChlavıtu dell ’ esistenza ula SOvranıta SUDLCLNLA. Per QUESTO 11 1105010
ferma che 11 SU1C1ICA10 CONCETITO contraddittorIlo. impossIibile annı]ientfarsı
Wahl definisce la morie 110  - (COLNE 1 ImpOossIbilita DOosSsibilita, (COLNE pOoSSIbIiL-
ta dell impossibilita. Ma C10 110  —> vale HCL Levinas, che intende CQire che la morie 110  —>

DOossIbilita dell impossibhilita, DULO rapimento L’assurdita rende DpOossibile la Sra-
tultäa responsabilita HCL altro «La m13 solitudine, COSI, 110  —> confermata
morte, SPpezzala morfie Relazione (OIl altro che 110  —> G] identificherä
mal (OIl 11 fatto (1 cogliere ula DOoSSIbilta»22,

In QUESTO paragrafo dunque bblamo VISTO COMLGC, dialogando (OIl la tradizione fi-
losofica, Levinas riponga 11 problema morfie cerchl (1 pensarlo 110  —> all interno
dell ’ opposizione essere-nulla, notando l inconoscihile, l ignoto che Aa NDAalC ne
morte, lascla 10 SDaZzlo, l’apertura altro

Un rapporto essenzlale ira la morte l’altro

Proseguendo nell’analisı GL morfie emDO P’Altro DIO, Ia Orte i Tem-
DO, In quUESTa parte cercheremo EVidenzlare In quale modo esIista 11 rapporto ira

A() LEVINAS, EMPDO ‘"Altro, C1It., 41
1 Bisogna rFicCorcare che, SECONdO Levinas, nell ambito del SaDELE Ognı passivita e, DEL Ia mediazione

Iuce, gttivita cir LEVINAS, EeMDO ‘"Altro, C1It., 42)
AD LEVINAS, EMPDO ‘"Altro, C1It., 45-46

117117

Elena Bugaite

D
ibattiti

trascendenza, una certa verticalità, profondità, sottolineando una apertura anche 
attraverso ciò che è enigmatico e negativo, i.e. mortalità.

1.3. Non è più il nulla che diventa possibilità, ma puro rapimento
Ne Il Tempo e l’Altro Lévinas comincia con l’analisi della sofferenza: «C’è nella 

sofferenza l’assenza di ogni rifugio. Essa è il fatto di esser presi nella stretta della 
vita e dell’essere. In questo senso, la sofferenza è l’impossibilità del nulla»20. Egli 
nota altresì che il modo caratteristico della morte di annunciarsi nella sofferenza, è 
un’esperienza della passività del soggetto che fino ad allora era stato attivo21.

L’autore porta Amleto come esempio per testimoniare che l’eterna imminenza 
della morte fa parte della sua essenza. È impossibile assumere la morte. Il nulla è 
impossibile. Esso avrebbe lasciato all’uomo la possibilità di assumere la morte, di 
strappare alla schiavitù dell’esistenza una sovranità suprema. Per questo il filosofo 
afferma che il suicidio è un concetto contraddittorio. È impossibile annientarsi. J. 
Wahl definisce la morte non come l’impossibilità della possibilità, ma come possibili-
tà dell’impossibilità. Ma ciò non vale per Lévinas, che intende dire che la morte non è 
possibilità dell’impossibilità, ma puro rapimento – l’assurdità rende possibile la gra-
tuità della responsabilità per l’altro: «La mia solitudine, così, non è confermata dalla 
morte, ma è spezzata dalla morte (...). Relazione con l’altro che non si identificherà 
mai con il fatto di cogliere una possibilità»22.

In questo paragrafo dunque abbiamo visto come, dialogando con la tradizione fi-
losofica, Lévinas riponga il problema della morte e cerchi di pensarlo non all’interno 
dell’opposizione essere-nulla, ma notando l’inconoscibile, l’ignoto che appare nella 
morte, lascia lo spazio, l’apertura verso l’altro.

2. Un rapporto essenziale tra la morte e l’altro

Proseguendo nell’analisi sulla morte ne Il Tempo e l’Altro e Dio, la Morte e il Tem-
po, in questa parte cercheremo evidenziare se e in quale modo esista il rapporto tra 

20	 E. Lévinas, Il Tempo e l’Altro, cit., 41.

21	 Bisogna ricordare che, secondo Lévinas, nell’ambito del sapere ogni passività è, per la mediazione della 
luce, attività (cfr. E. Lévinas, Il Tempo e l’Altro, cit., 42).

22	 E. Lévinas, Il Tempo e l’Altro, cit., 45-46.



Ira ATICa mMetafisica: FEmmanuyel EVINAS SUHA MOrtTaHta ( OMe INCHCAZIONEO

la morfie altro Nel DrImMO segulremoO 11 pensiero (1 Levinas, nel quale G1 012a
LINCrOCIO (1 tem1 importantı (COLNE quelli dell’ignoto, dell’altro, morte; DOI Sara
da nOTfAaATre (COLNE aVVIENE nel pensiero levinassliano l inversione del rapporto Ira la
morfie 11 eMDPO; nel erZo analizzeremo L’osservazlone (1 Levinas Sull ’ unicita
GS{iessia dell’10, (COLNE costitulta. deferenza alla morie

L’essere 2SS0C1lato all’ıgnoto (UMNE altro: altro COM mortale
«JI rapporto COIl la morfie ne 5{1 ECCEeZI10NE ECCEZIONE che conferisce alla

morfie la 5{1 profondita, 110  —> vedere HNCDDULC mMIrare (non vedere “esSsSETE COILLNE

In Platone, ne mMIrare 11 nu. (COLNE In Heidegger), rapporio puramente emozionale,
COoMMOVeEeNTe (1 ula COMMOZIONE che 110  - fatta ripercussione, G1 nOosIra4ABU1C] sensI1bilita C111 NOSITO intelletto, (1 precedente SaQNCIC. un emozione,
vimento, un inquiletudine nell zgnot0»®>. ommentando QUESTO passagglo, Derrida
OSSCIVdA «L ’ignoto cottolineato. 1gnoto 110  —> (ice 11 limite negativo (1 ula COSCIeEeNZAa
Questo HNOLN-SaNCIC L’elemento dell ’ amıiecizla dell’ospitalita DL la trascendenza
dell’estraneo, la Alstanza. infinita dell’altro»24

Levinas STeSSO Drecisa che ne morfie dell ’ altro G] ACCUSda. la prossimita del PI’O0S-
S1MO «Inquietudine che 110  —> tematizzazlıone, 110  —> intenzionalita, foss’anche
NICa Inquietudine che In tal modo refrattaria a Ognl apparıre, a OgnI aSpettoO
fenomenico, (COLLNE L emozilone procedesse aIIraverso la questione Incontrare
alcuna quiddita, procedesse quella aCUulta morfie Istitulsse l ignoto 110  —>

puramente negativo, ne prossimita sapere»25, Petrosino CcCommenTta

Ssull 1ignoto che C550 110  - 11 NU.  &A, Lraitio del Carattere che rInvIa Y modo G{iEeS-
(l esSsSeTrTE dell’altro: la rifllessione levinasslana GL morfie ruofa atitorno QUESTO

C556 1€ «ASSOCI1aTto all’ 1ignoto» che 110  —> 110  —> ula forma, COS]I G] DUO dire, dell ’ al-
tro-nello-stesso26.

La del volto dell Altro manifesta eccesso/abhbondanza fenomenale, 1NSU-
perabile eCccedenza del rispetto alla quale qualsiasi modo Oggettivante
Intenzionalita arebbe inadeguato?/. en, SItuANdo 11 pensiero (1 Levinas

A LEVINAS, [DO, Ia Morte f EMDO, C1t.,
DERRIDA, ZEU, In Philosophy oday 40 (1996) S31

A LEVINAS, [DO, Ia Morte f EMDO, C1t.,
PETROSINO, ÄANarcisismo idotatria, C1It., zY

RABINSKI, The Hıther Side O; Living-Preseni In Levinas and uSSerT, In Philosophy oday 40 (1996)
145

115118

Tra etica e metafisica: Emmanuel Lévinas sulla mortalità umana come indicazione all’Altro

D
ib

at
tit

i

la morte e l’altro. Nel primo passo, seguiremo il pensiero di Lévinas, nel quale si nota 
l’incrocio di temi importanti come quelli dell’ignoto, dell’altro, della morte; poi sarà 
da notare come avviene nel pensiero lévinassiano l’inversione del rapporto tra la 
morte e il tempo; nel terzo passo, analizzeremo l’osservazione di Lévinas sull’unicità 
stessa dell’io, come costituita dalla deferenza alla morte.

2.1. L’essere associato all’ignoto come altro; altro come mortale
«Il rapporto con la morte nella sua eccezione (…), eccezione che conferisce alla 

morte la sua profondità, non è vedere e neppure mirare (non è vedere l’essere come 
in Platone, né mirare il nulla come in Heidegger), rapporto puramente emozionale, 
commovente di una commozione che non è fatta della ripercussione, sulla nostra 
sensibilità e sul nostro intelletto, di un precedente sapere. È un’emozione, un mo-
vimento, un’inquietudine nell’ignoto»23. Commentando questo passaggio, Derrida 
osserva: «L’ignoto è sottolineato. Ignoto non dice il limite negativo di una coscienza. 
Questo non-sapere è l’elemento dell’amicizia e dell’ospitalità per la trascendenza 
dell’estraneo, la distanza infinita dell’altro»24.

Lévinas stesso precisa che nella morte dell’altro si accusa la prossimità del pros-
simo. «Inquietudine che non è tematizzazione, non è intenzionalità, foss’anche se-
gnica. Inquietudine che in tal modo è refrattaria ad ogni apparire, ad ogni aspetto 
fenomenico, come se l’emozione procedesse attraverso la questione senza incontrare 
alcuna quiddità, procedesse verso quella acuità della morte e istituisse l’ignoto non 
puramente negativo, ma nella prossimità senza sapere»25. S. Petrosino commenta 
sull’ignoto che esso non è il nulla, ma un tratto del carattere che rinvia al modo stes-
so d’essere dell’altro; la riflessione lévinassiana sulla morte ruota attorno a questo 
essere «associato all’ignoto» che non è se non una forma, se così si può dire, dell’al-
tro-nello-stesso26.

La presenza del volto dell’Altro manifesta eccesso/abbondanza fenomenale, insu-
perabile eccedenza del senso, rispetto alla quale qualsiasi modo oggettivante della 
intenzionalità sarebbe inadeguato27. R. A. Cohen, situando il pensiero di Lévinas ac-

23	 E. Lévinas, Dio, la Morte e il Tempo, cit., 57.

24	 J. Derrida, Adieu, in Philosophy Today 40 (1996) 337. 

25	 E. Lévinas, Dio, la Morte e il Tempo, cit., 58.

26	 S. Petrosino, Narcisismo e idolatria, cit., 21.

27	 J. Drabinski, The Hither Side of the Living-Present in Levinas and Husserl, in Philosophy Today 40 (1996) 
143.



lena Bugalte

CAanTiOo Y pensiero (1 Husserl| Heidegger, VI me In ril1evo 11 dialogo, l oppoOosIizionNe,
andar oltre

Nel 1930 Levinas VODDOLLC la rappresentazione husserliana (OIl l’ontologla hel-
deggerlana. Nel 1961 VODDOLLC la fenomenologia husserliana, 05512 la fenomenologia
ondata GL rappresentazione, la fenomenologia heideggerlana, 05513 la feno-
menologia ondata Sull’ontologla. Levinas G1 VODDOLLC 110  —> SO10 alla rappresentazione
husserliana, anche 1 Aisvelamento heideggerlano, anche rT1ICONOSCE Heideg-
Ser (1 C5561€ ESSENzZlalmente COTTEeITO CONTITO Husser| (nell’affermare che 11 1svela-
menTOo ontologico 11 fondamento rappresentazione). L’ontologia (1 Heidegger
permette Levinas (1 vedere DIU profondamente C10 (1 C111 G1 TIralita nel Carafttere
rappresentativo fenomenologia (1 Husser]l. Ma L’etica giustizla Stella
(1 ROSeEeNZWEIS 0 permette DULC (1 andare oltre 11 Carattere ONtologicO rifon- D battıt!
dazlone heideggerlana fenomenologia. Levinas intende andare oltre l’ontologla
(1 Heidegger.

en ferma che «nella 5{1 ettura fenomenologia CONTITO Husser|
Heidegger Levinas TOVA 110  —> SO10 11 r1CONOSCIMeEeNtTO del moOovimento men(tTe,
11 quale qualsiasi relazione (COLNE tale ormale esistenzlale, anche 11
r1cCo0NOsSCIMeEenNntO che QUESTO LOMHNLDELC proviene relazione irrecuperabilmente
inadeguata relazione E11CA 11 significato quale ha priorita G significati
STICUNTI aIIraverso la correlazilone Intenzionale»28. Levinas COS]I (OIl la iIreita
delimitazione CONCEZI10NE fenomenologica esperienza-VIssuta; SECONdO JulL,
C @E  F ula NOZIONE fenomenologica del vivere-presenza, che TE ula CONcTrTelia feno-
men1ıca base HCL USCIre regole Cal confini del metodo (1 Husser]l. (0S] AaNDAaALC
quell accento sull’ignoto SUll assenza. La modificazione DOI dall eccessiva DLIESCIL-

all IinaccessIibile AS55611724 110  —> SO10 ula modificazione enfatica. pIuUttOStO ula

modificazione neceSSAar1a, COS]I che la GS{TEesSSIA radice del levinasslano dell’etica
ct1a. nell irrevocabilita dell ’ alterita Per QUESTO mot1vo (Alventa impossibile qualsiasi
rifiuto chiusura relazilone faccia-a-facecila.

All’inizio (1 DIo, Ia Orte A empDO Levinas SCTIVE che «] intenzionalita, che In
Husserl| [SINNS 11 richlamo del emMpOoO, 110  —> "ultimo SESTEIO psichismo»?9, L’esse-

2S5S0C1aAt0 all’ignoto dell altro, all’ignoto COILLNE altro, C5561€ 2SS0C1AT0O che G] rivela
nell’ emozilone DL la 5{1 morte, 11 Iraltio (1 che precede la morfie dell’altro
In QUESTO L’10 CONcCcrefifamentTfe 2S5S0C1aAt0 alla morie dell’altro prima che

A ‚OHEN, LEVINAS, HKOSenNZWwEeIG, and the Phenomenotogtes of Husser and Heidegger, In Philosophy
oday S (19885) 175

2U LEVINAS, DO, Ia Morte f eMmDO, C1It.,

119119

Elena Bugaite

D
ibattiti

canto al pensiero di Husserl e Heidegger, vi mette in rilievo il dialogo, l’opposizione, 
l’andar oltre.

Nel 1930 Lévinas oppone la rappresentazione husserliana con l’ontologia hei-
deggeriana. Nel 1961 oppone la fenomenologia husserliana, ossia la fenomenologia 
fondata sulla rappresentazione, e la fenomenologia heideggeriana, ossia la feno-
menologia fondata sull’ontologia. Lévinas si oppone non solo alla rappresentazione 
husserliana, ma anche al disvelamento heideggeriano, anche se riconosce a Heideg-
ger di essere essenzialmente corretto contro Husserl (nell’affermare che il disvela-
mento ontologico è il fondamento della rappresentazione). L’ontologia di Heidegger 
permette a Lévinas di vedere più profondamente ciò di cui si tratta nel carattere 
rappresentativo della fenomenologia di Husserl. Ma l’etica e giustizia della Stella 
di Rosenzweig gli permette pure di andare oltre il carattere ontologico della rifon-
dazione heideggeriana della fenomenologia. Lévinas intende andare oltre l’ontologia 
di Heidegger.

Cohen afferma che «nella sua lettura della fenomenologia – contro Husserl e 
Heidegger – Lévinas trova non solo il riconoscimento del movimento della mente, 
il quale rompe qualsiasi relazione come tale: formale o esistenziale, ma anche il 
riconoscimento che questo rompere proviene dalla relazione irrecuperabilmente 
inadeguata – relazione etica – il significato della quale ha priorità sui significati co-
stituiti attraverso la correlazione intenzionale»28. Lévinas rompe così con la stretta 
delimitazione della concezione fenomenologica della esperienza-vissuta; secondo lui, 
c’è una nozione fenomenologica del vivere-presenza, che offre una concreta o feno-
menica base per uscire dalle regole e dai confini del metodo di Husserl. Così appare 
quell’accento sull’ignoto e sull’assenza. La modificazione poi dall’eccessiva presen-
za all’inaccessibile assenza non è solo una modificazione enfatica. È piuttosto una 
modificazione necessaria, così che la stessa radice del senso lévinassiano dell’etica 
stia nell’irrevocabilità dell’alterità. Per questo motivo diventa impossibile qualsiasi 
rifiuto o chiusura della relazione faccia-a-faccia.

All’inizio di Dio, la Morte e il Tempo Lévinas scrive che «l’intenzionalità, che in 
Husserl tesse il richiamo del tempo, non è l’ultimo segreto dello psichismo»29. L’esse-
re associato all’ignoto dell’altro, all’ignoto come altro, essere associato che si rivela 
nell’emozione per la sua morte, è il tratto di un nesso che precede la morte dell’altro. 
In questo senso l’io è concretamente associato alla morte dell’altro ancor prima che 

28	 R. A. Cohen, Levinas, Rosenzweig, and the Phenomenologies of Husserl and Heidegger, in Philosophy 
Today 32 (1988) 175.

29	 E. Lévinas, Dio, la Morte e il Tempo, cit., 62.



Ira ATICa mMetafisica: FEmmanuyel EVINAS SUHA MOrtTaHta ( OMe INCHCAZIONEO

altro cConcrefifamente mMu018. QUESTO 1vello G1 rivela quello che DUO C5561€ definito
11 Carattere PSIChICO questione morfie «Uul, la morfie AaSSUIL1e

(1verso dall’ esperienza morie eNnso che VvVIeNEe morfie d altrl, da C10 che In
quella morfie C1 riguarda»>0.

Affermando L’affettivitäa ne relazione (OIl la morfie dell’altro ponendo tale
a7zio0one In C I10 alla relazione (OIl 11 Differente che 1655011114 remmnıSscCeNzZa antic1pa-
zio0nNne potre rTIUNITEe In Sincronla), Levinas Indica che, all interno (1 questia relaz10-

11 COIl la morfie G1 configura COILLNE interrogazlione davantı a altri, davantı
alla 5{1 AdismiIisura: RECCO (OVve cerchlamo 11 rapporto Ira la morfie 11 empo

Un inversione del rapporto ira la mMoOrie ıl empo4ABU1C] «La Orte A emDO G] conifronta ESSENzZlalmente COIl Heidegger 11 5{10 elebre
tema dell “essere-davantiı-alla morte”. Heidegger GCELCAVd, (ice Levinas, (1 DENSALC
11 empoO partıre morfie la morfie partendo dall’angoscla del NU.  &A, la fine
dell essente finito. Levinas DPIQDOLLC DrOoprIO 1 OoppOosto: DENSALC la morfie partire
Cal empo DPICZZOU da Pasare HCL fare C100 grande. Questo significa TINUNCIATE a |-
L’idea dell”  GSETE ed anche quella del nu. Per quel COMDItO che sembra
impossibile NecCcesSSAaTIO prima TINUNCIATE Y PDUunNTO (1 partenza (1 Heidegger, C10@,
all’angoscla (1 fronte alla Mıa morte, COMIMNCIATE decisamente dall’incontro COIl la
morfie dell’altra DELSONGA. La GI1: mMmmensa altriment! che U  , richlamando 11
titolo del TO DIU famoso (1 Levinas: Altrimenti che ESSNETE al dı Ia delW’essenza
(1974)»51. Per Heidegger, L umano (Oveva CSS5C1C, (dOveva portare 11 5{10 DCSO d essere,
(Oveva C  C nel 5{10 eC5561€6€ Per Levinas, Y contrarIl1o, L umano ne
In questione del 5{10 C5561€ davantı a Altrı 11 turbamento buona COSCIENZA,
del «dirıtto NgeNuO del mil1e€e1 poterT, m13 gl10r10Sa spontaneita (1 vivente»

In QUESTO C5561€ 2SS0C1aAto all’ altro alla 5{1 mortalita, all’ altro (COLNE mortale,
G1 produce un inversione del rapporto ira la morfie 11 empo La morfie dell’altro

queESTa la prima morie All’interno dell essere 2SS0C1AT0O all altro del rivolgersi
all ’ altro G1 DHOLLC la questione GSTesSSIAa morfie «La morfie (COLNE fine, 1 empO
STeSSO COILLNE questione: tale la dQdirezilone nOosIra rICerca Questione In C111 C1
aVVIENE 11 rivolgersi all ’ altro (ogn! questione omanda preghiera)»>2.

Petrosino Indica che la risposta 110  —> nnulla la domanda, la conferma:; HCI -
che VI ula domanda, movimento interrogante, che pOossibile la r1sposta; la

4() Ibid., 571

21 KICOEUR, In Memortiam Emmanuet Levinas, In Philosophy oday (1996) 231

AD LEVINAS, [DO, Ia Morte f EMDO, C1t.,

] A{()120

Tra etica e metafisica: Emmanuel Lévinas sulla mortalità umana come indicazione all’Altro

D
ib

at
tit

i

l’altro concretamente muoia. A questo livello si rivela quello che può essere definito 
il carattere psichico della questione della morte. «Qui, la morte assume un senso 
diverso dall’esperienza della morte. Senso che viene dalla morte d’altri, da ciò che in 
quella morte ci riguarda»30.

Affermando l’affettività nella relazione con la morte dell’altro e ponendo tale re-
lazione in seno alla relazione con il Differente (che nessuna reminiscenza o anticipa-
zione potrebbe riunire in sincronia), Lévinas indica che, all’interno di questa relazio-
ne, il nesso con la morte si configura come interrogazione davanti ad altri, davanti 
alla sua dismisura: ecco dove cerchiamo il rapporto tra la morte e il tempo. 

2.2. Un’inversione del rapporto tra la morte e il tempo
«La Morte e il Tempo si confronta essenzialmente con Heidegger e il suo celebre 

tema dell’“essere-davanti-alla morte”. Heidegger cercava, dice Lévinas, di pensare 
il tempo a partire dalla morte e la morte partendo dall’angoscia del nulla, la fine 
dell’essente finito. Lévinas propone proprio l’opposto: pensare la morte a partire 
dal tempo. Il prezzo da pagare per fare ciò è grande. Questo significa rinunciare al-
l’idea dell’Essere ed anche a quella del nulla. Per assumere quel compito che sembra 
impossibile è necessario prima rinunciare al punto di partenza di Heidegger, cioè, 
all’angoscia di fronte alla mia morte, e cominciare decisamente dall’incontro con la 
morte dell’altra persona. La sfida è immensa: altrimenti che nulla, richiamando il 
titolo del libro più famoso di Lévinas: Altrimenti che essere o al di là dell’essenza 
(1974)»31. Per Heidegger, l’umano doveva essere, doveva portare il suo peso d’essere, 
doveva perseverare nel suo essere. Per Lévinas, al contrario, l’umano è nella messa 
in questione del suo essere e davanti ad Altri il turbamento della buona coscienza, 
del «diritto ingenuo dei miei poteri, della mia gloriosa spontaneità di vivente».

In questo essere associato all’altro e alla sua mortalità, all’altro come mortale, 
si produce un’inversione del rapporto tra la morte e il tempo. La morte dell’altro: 
è questa la prima morte. All’interno dell’essere associato all’altro e del rivolgersi 
all’altro si pone la questione stessa della morte: «La morte come fine, ma al tempo 
stesso come questione: tale è la direzione della nostra ricerca. (...) Questione in cui ci 
avviene il rivolgersi all’altro (ogni questione è domanda e preghiera)»32.

Petrosino indica che la risposta non annulla la domanda, ma la conferma; è per-
ché vi è una domanda, un movimento interrogante, che è possibile la risposta; la 

30	 Ibid., 51.

31	 P. Ricoeur, In Memoriam Emmanuel Levinas, in Philosophy Today 40 (1996) 331.

32	 E. Lévinas, Dio, la Morte e il Tempo, cit., 85.



lena Bugalte

omanda attende la risposta, la r1sposta 110  —> SO  1513 la omanda «(10 che (11-
stingue la omanda che ula SCHLDT C rivolta, ula che G] fa
INVOCAZIONEe» S52 In ICa Infinito Levinas (ice che «Le empDSs eT P’Autre ULla r1cerca
GL relazilone (OIl altrı In QUAaNTO questia ha HCL elemento 11 eMDPO; (COLNE 11 empoO
fosse la trascendenza, l’apertura HCL eccellenza altrı SulL Altro»54. OSTO L’aCc-
CeNTIO Sull’altro COILLNE mortale G1 m13 responsabilita, Aliventa pOossibile ed anche
indispensabile L inversione del rapporio Ira la morfie 11 empo

L’alterita la forza Dositiva, che G] sperimenta interloquendo, domandando al

gomentando. Incontrare altro faccia faccia ESSENzZlalmente responsabilita, che
2CCeita L’alterita. L’alterita 110  —> negativita ne m13 esperienza (negativita, nel

(1 indifferenza DL altro ne m13 esperilenza), apertiura che G1 rivolge
110  —> ontana superficialitäa, mal raggiunglbile da L’altezza HCL - D battıt!fezione, che m1 CONntiestia volto dell’altro G] rivolge ne 5{1 aper{ura, ne

5{1 eccellenza. volto dell’altro G] rivolge NO1 CONntiestia 11 NOSITO mondo, la nOosIra
totalıta (OIl 11 5{10 infinito.

Cominciando L’analisı morie 110  —> dall’angoscia davantı alla m13 morte,
responsabilita HCL altro (COLNE mortale, Levinas mosira rapporto esIsten-

zlale ed ESSENzZ]ale ira la morfie altro La fenomenologia, COS]I G1 DUO dire,
relazione autentica ed originale del faccia-a-fTacecia ha DOrTatO ripensare ed nvertl-

11 rapporio heidegger1ano0 Ira la morfie 11 empo L’alterita la forza DOositiva, che
SOSTIeNE QUESTO rovesclamento

«Deferenza A 11-5 mortie CUCUCU C10 che nNecessarıo
all’uniıcıta stessa dell’Io>»

In DIO, Ia Orte i empDO Levinas G] omanda «(‚ome DENSALC L’I0 ne 5{1

identita, ne 5{1 unicita (COLNE DENSALC questia unicita Puo6 forse C5561€

peENSalo (COLNE (CO5S5d identificata (identita ((054. GETIE (1 miIire confermate le ULE

altre, 2CCOrdoOo (1 intenzion1)? L’Io dQeve forse C5561€ pDpensato (COLNE identifica-
zio0nNne ne rillessione (1 GE che aSSImIila altro GE COSTO (1 110  —> poter DIU
distinguersIi totalıta COS] formata?» 35 1105010 ferma che entrambe questie
SO1UZIONI 101008 inadeguate. S10 rispondendo Q altrı In ula responsabilita quale
110  —> poträa 1Irarsı indietro, L’10 3081 ne 5{1 ıunicita. Infatti: «1.’10 ldentita (1
STEeSSO che G] formerehhe aliraverso 1 ImpOossIbilita (1 farsı Sostitumlre QdOvere 1 (1

22 LEVINAS, Etica Infinito, Koma 1984,
I3

295 LEVINAS, DO, Ia Morte f eMmDO, C1It.,

121121

Elena Bugaite

D
ibattiti

domanda attende la risposta, ma la risposta non soddisfa la domanda. «Ciò che di-
stingue la domanda è che è una mancanza sempre rivolta, una mancanza che si fa 
invocazione»33. In Etica e infinito Lévinas dice che «Le Temps et l’Autre è una ricerca 
sulla relazione con altri in quanto questa ha per elemento il tempo; come se il tempo 
fosse la trascendenza, l’apertura per eccellenza su altri e sull’Altro»34. Posto l’ac-
cento sull’altro come mortale e sulla mia responsabilità, diventa possibile ed anche 
indispensabile l’inversione del rapporto tra la morte e il tempo.

L’alterità è la forza positiva, che si sperimenta interloquendo, domandando e ar-
gomentando. Incontrare l’altro faccia a faccia è essenzialmente responsabilità, che 
accetta l’alterità. L’alterità non è negatività nella mia esperienza (negatività, nel 
senso di indifferenza per l’altro nella mia esperienza), ma apertura che si rivolge 
a me; non è lontana superficialità, mai raggiungibile da me, ma l’altezza della per-
fezione, che mi contesta. Il volto dell’altro si rivolge a me nella sua apertura, nella 
sua eccellenza. Il volto dell’altro si rivolge a noi e contesta il nostro mondo, la nostra 
totalità con il suo infinito. 

Cominciando l’analisi della morte non dall’angoscia davanti alla mia morte, ma 
dalla responsabilità per l’altro come mortale, Lévinas mostra un rapporto esisten-
ziale ed essenziale tra la morte e l’altro. La fenomenologia, se così si può dire, della 
relazione autentica ed originale del faccia-a-faccia ha portato a ripensare ed inverti-
re il rapporto heideggeriano tra la morte e il tempo. L’alterità è la forza positiva, che 
sostiene questo rovesciamento.

2.3. «Deferenza al non-senso della morte: ecco ciò che è necessario
all’unicità stessa dell’Io»

In Dio, la Morte e il Tempo Lévinas si domanda: «Come pensare l’Io nella sua 
identità, nella sua unicità – o come pensare questa unicità dell’Io? Può forse essere 
pensato come cosa identificata (identità della cosa: serie di mire confermate le une 
dalle altre, accordo di intenzioni)? L’Io deve forse essere pensato come identifica-
zione nella riflessione su di sé che assimila l’altro a sé – a costo di non poter più 
distinguersi dalla totalità così formata?»35. Il filosofo afferma che entrambe queste 
soluzioni sono inadeguate. Solo rispondendo d’altri in una responsabilità dalla quale 
non potrà tirarsi indietro, l’io preme nella sua unicità. Infatti: «L’io è identità di se-
stesso che si formerebbe attraverso l’impossibilità di farsi sostituire – dovere al di 

33	 E. Lévinas, Etica e Infinito, Roma 1984, 74.

34	 Ibid.

35	 E. Lévinas, Dio, la Morte e il Tempo, cit., 60.



Ira ATICa mMetafisica: FEmmanuyel EVINAS SUHA MOrtTaHta ( OMe INCHCAZIONEO

la (1 OgnI debito COS] Dazlenza (1 C111 1Ee5S5511114 a4SSUNZIONE potre smentirne la
passivita»36.

Anche In ICa Infinito 11 1105010 Nerma «La m13 responsabilita inalienabile,
LEe5S5511110 potre SOSTIEUIFMI D fatto, G] Lraita (1 esprimere L’identita GSTesSsa dell’10
partıre responsabilita, C10@ partire da questa DOosIiziOone da queESTa deposizl0-

dell’io OVIAallO ne COSCIeNZA (1 SEe; deposizione che appunto la 5{1d-
bilita DL altrı La responsabilita C10 che m1 Incombe In modo ESCIUSIVO che, uLa-

namente, 10 110  —> rifiutare. Questo DCSO ula SUDLICHLA dignita dell un1co»37.
(Citando Dostoevski]: «NOI1I S1AM0 responsabili/colpevoli, (1 (1 1, davantı

ed 10 DIU (1 0 altrı», Levinas esplica L’idea che 10 Sostitumlre 1,
LEe5S5511110 DUO SOStTiItUIrmU;: quUESTa m13 Inalienabile ldentitäa (1 So  e  [8]4ABU1C] Non-sapere, 11-56 morfie RECCO C10 che NeCEeSSAaTIO all unicita GSTesSsa
dell’1o, all’ intrigo 5{1 unicita. «Non-sapere che G1 traduce nell esperienza 21-
TAaverso la m13 110  —> OLNOSCEIINZA del g10rNO m13 morfie 110  —> OLNOSCEIINZA In VIrtu

quale L’10 fa egli assegn! VUOTIO (COLNE disponesse dell’eternita. La 11101 -

te C1 riguarda aitraverso 11 5 [ 10) 11-5C1150; DULO PDUunNTO interrogativo: aper{tiura
C10 che 110  —> ha alcuna DOoSSIbiLta (1 risposta. Interrogazlione che 1a ula modaLlIl-

ta relazione (OIl Lal (1 la dell essere»38. La morte, COS] intesa, VvIeNE Svolgere
ula funzione ESsSENZzZI]ale: costitumre L’unicita dell’ 10

Levinas Sviluppa 11 5{10 ragionamento alfermando che nell ’ egoita dell’Io bisogna
che C1 G1a 11 rischio (1 11-5C1150, (1 ula follia 5E tale rischio 110  —> VI fosse, allora
la Dazlenza vrebbe UL1O TAaluto perderehbbe la 5{1 passıvita. La DOoSSIbiLta del 11011-=-

CaAaNalC (1 VIa. ogn Impresa che enira ne Dassivita Dazlenza
questa deferenza alla morfie che 110  —> 110  —> situabile, 110  —> localizzabhile, 110  —>

oggettivabile Versantie (1 ula dimensione impensabhılle, ne insospettabile.
Petrosino 012a che <«5SC1I117274 11 5 [ 10) Irriducibile 110  - 11 per-L’altro che ne

STeSSO rischierebbe (1 DOorsIı .  per finta” SO10 (COLNE "MOdoO (1 dire  27 L’unicita stume-
re nel CONCETTIO (1 10 Lirriducibile 110  —> morfie G1 configura COS] COILLNE

C10 che, nell’io, impedisce la chlusura narcIisistica del so  e  ( aiiraverso la CONTINUA
csollecitazione L’altro»39. Maolto importante, pero, anche nOTfAaATre che L oggettivi-
ta fondamento dell intersoggettivita, 110  —> 11 contrarıo econdo Levinas, sembra che
acendo indietro, faCccCcio SPazlO all altro che DIU grande (1 Lasclando

Ibid., 61
AT LEVINAS, Etica Infinito, C1It., 115
28 LEVINAS, [DO, Ia Morte f EMDO, C1t., 61
U PETROSINO, ÄANarcisismo idotatria, C1It., A

127122

Tra etica e metafisica: Emmanuel Lévinas sulla mortalità umana come indicazione all’Altro

D
ib

at
tit

i

là di ogni debito – e così pazienza di cui nessuna assunzione potrebbe smentirne la 
passività»36. 

Anche in Etica e infinito il filosofo afferma: «La mia responsabilità è inalienabile, 
nessuno potrebbe sostituirmi. Di fatto, si tratta di esprimere l’identità stessa dell’io a 
partire dalla responsabilità, cioè a partire da questa posizione o da questa deposizio-
ne dell’io sovrano nella coscienza di sé; deposizione che è appunto la sua responsa-
bilità per altri. La responsabilità è ciò che mi incombe in modo esclusivo e che, uma-
namente, io non posso rifiutare. Questo peso è una suprema dignità dell’unico»37. 
Citando Dostoevskij: «Noi siamo tutti responsabili/colpevoli, di tutto e di tutti, davanti 
a tutti ed io più di tutti gli altri», Lévinas esplica l’idea che io posso sostituire tutti, ma 
nessuno può sostituirmi; questa è mia inalienabile identità di soggetto.

Non-sapere, non-senso della morte: ecco ciò che è necessario all’unicità stessa 
dell’Io, all’intrigo della sua unicità. «Non-sapere che si traduce nell’esperienza at-
traverso la mia non conoscenza del giorno della mia morte – non conoscenza in virtù 
della quale l’io fa degli assegni a vuoto come se disponesse dell’eternità. (...) La mor-
te ci riguarda attraverso il suo non-senso; (...) è puro punto interrogativo: apertura 
su ciò che non ha alcuna possibilità di risposta. Interrogazione che è già una modali-
tà della relazione con l’al di là dell’essere»38. La morte, così intesa, viene a svolgere 
una funzione essenziale: costituire l’unicità dell’io.

Lévinas sviluppa il suo ragionamento affermando che nell’egoità dell’Io bisogna 
che ci sia il rischio di un non-senso, di una follia. Se tale rischio non vi fosse, allora 
la pazienza avrebbe uno statuto e perderebbe la sua passività. La possibilità del non-
senso capace di spazzare via ogni impresa che entra nella passività della pazienza è 
questa deferenza alla morte che non è senso, non è situabile, non è localizzabile, non 
è oggettivabile versante di una dimensione impensabile, né insospettabile.

Petrosino nota che «senza il suo irriducibile non senso, il per-l’altro che è nello 
stesso rischierebbe di porsi “per finta” o solo come “modo di dire”, e l’unicità sfume-
rebbe nel concetto di io. L’irriducibile non senso della morte si configura così come 
ciò che, nell’io, impedisce la chiusura narcisistica del soggetto attraverso la continua 
sollecitazione verso l’altro»39. Molto importante, però, è anche notare che l’oggettivi-
tà è fondamento dell’intersoggettività, non il contrario. Secondo Lévinas, sembra che 
facendo un passo indietro, faccio spazio all’altro che è più grande di me. Lasciando 

36	 Ibid., 61.

37	 E. Lévinas, Etica e Infinito, cit., 115.

38	 E. Lévinas, Dio, la Morte e il Tempo, cit., 61.

39	 S. Petrosino, Narcisismo e idolatria, cit., 23.



lena Bugalte

C5561€ L ’alterita, rispetto altro aCccettandolo In VIrtu m13 responsabilita HCL JulL,
responsabilita che G] estende all’infinito.

«G(‚ome L’idea (1 Aarties10 dell’infinito DOosta In COS]I 10 STeSSO 110  —> aA55

LNEeIEe l ’alterita, la CI realta un infinitezza che eccede qualsiasi capacıita. In QUESTO
rapporto 10 (0)I10 totalmente CONSUMALTO, SVUNOTAaTIO Questo la KEenOsis dell ’ 10»40 (‚O-
ULNYUGC, Levinas ribadisce che questia responsabilita precede entrambi; In
DIU ampI10 liberta, Origine (1 due, la cCondizione STITULLuUra del
so  e  ( STeSSo

Abblamo nOTAaTiOo che Levinas In dialogo (OIl altrı 1105011 mosira rapporto 1l1-=

zlale Ira la morfie L’altro, Sviluppa 0 aspett importantı (1 QUESTO rapporlo: SOstTIe-
11 legame morfie (OIl L’ignoto (COLNE altro: fa un inversione del rapporto Ira la

morfie 11 empoO (l accento DOSTO Sull ’ altro (COLNE mortale GL m13 responsabilita D battıt!TE la DOoSsSIbiLita (1 fare C10):; ferma anche che la morfie COSTITUISCE (attraverso 11
5{10 non-senso) L’unicita GSTesSsa dell’ 10

II} rapporto ira la mortfe dell’altro
(rapporto NO  am analog1ico)

In questia parte cercheremo (1 capıre perche 11 rapporto ira la morfie del-
altro 110  —> G1a analogico. (ome la morfie che proviene dall’altro m1 DUO appartenere”?
Qui Sara da cottolineare la omanda che nell inquietudine morfie da
CEICALE la risposta adeguata). Qual la m13 relazione (OIl la morfie Q altrı? Nel eTrZ0

paragrafo, cercheremo (1 DHENSALC 11 mortTe, 1 (1 1a (1 ogn trasferimento
analogico, COILLNE cClamore dell’ omicidio

La morte, DUL provenendo dall’altro, mı appartıene
«L inquietudine dell’ emozione 110  —> arebbe forse la questione che, In prossimita

morte, G] troverebbe precisamente alla 5 { 1C NnasCIta gnotoO che 110  —> 5{1

volta Oggettivato tematizzato, mIirato VIStO, inquiletudine In C111 G] interroga
un interrogazione che 110  —> G] DUO Convertire In r1sposta inquiletudine In CUI1 la r1SDO-
G{a G] riduce alla responsabilita dell’interrogante dell’interrogatore»41. Abblamo
analizzato 11 rapporto Ira la morfie altro In Levinas. L’1ioO In rapporto COIl altro

A() VALEVICIUS, From the er the Totaltly er, New Yoark 1985,
41 LEVINAS, DO, Ia Morte f eMmDO, C1It.,

125123

Elena Bugaite

D
ibattiti

essere l’alterità, rispetto l’altro accettandolo in virtù della mia responsabilità per lui, 
responsabilità che si estende all’infinito.

«Come l’idea di Cartesio dell’infinito è posta in me, così io stesso non posso assu-
mere l’alterità, la cui realtà è un’infinitezza che eccede qualsiasi capacità. In questo 
rapporto io sono totalmente consumato, svuotato. Questo è la kenosis dell’Io»40. Co-
munque, Lévinas ribadisce che questa responsabilità precede entrambi; è in senso 
più ampio libertà, origine di tutti e due, e concerne la condizione o struttura del 
soggetto stesso.

Abbiamo notato che Lévinas in dialogo con altri filosofi mostra un rapporto essen-
ziale tra la morte e l’altro, e sviluppa gli aspetti importanti di questo rapporto: sostie-
ne il legame della morte con l’ignoto come altro; fa un’inversione del rapporto tra la 
morte e il tempo (l’accento posto sull’altro come mortale e sulla mia responsabilità 
offre la possibilità di fare ciò); afferma anche che la morte costituisce (attraverso il 
suo non-senso) l’unicità stessa dell’io.

3. Il rapporto tra me e la morte dell’altro
(rapporto non analogico)

In questa parte cercheremo di capire perché il rapporto tra me e la morte del-
l’altro non sia analogico. Come la morte che proviene dall’altro mi può appartenere? 
(Qui sarà da sottolineare la domanda che sorge nell’inquietudine della morte e da 
cercare la risposta adeguata). Qual è la mia relazione con la morte d’altri? Nel terzo 
paragrafo, cercheremo di pensare il senso della morte, al di là di ogni trasferimento 
analogico, come clamore dell’omicidio.

3.1. La morte, pur provenendo dall’altro, mi appartiene
«L’inquietudine dell’emozione non sarebbe forse la questione che, in prossimità 

della morte, si troverebbe precisamente alla sua nascita? (...) Ignoto che non è a sua 
volta oggettivato e tematizzato, mirato o visto, (...) inquietudine in cui si interroga 
un’interrogazione che non si può convertire in risposta – inquietudine in cui la rispo-
sta si riduce alla responsabilità dell’interrogante o dell’interrogatore»41. Abbiamo 
analizzato il rapporto tra la morte e l’altro in Lévinas. L’io è in rapporto con l’altro. 

40	 A. Valevicius, From the Other to the Totally Other, New York 1988, 62.

41	 E. Lévinas, Dio, la Morte e il Tempo, cit., 58.



Ira ATICa mMetafisica: FEmmanuyel EVINAS SUHA MOrtTaHta ( OMe INCHCAZIONEO

Qui1 11 PDUunNTO (1 riterimento dell’etica rapporto (OIl altro In QUAaNTO mortale, In
QUAaNTO vulnerabile, In QUAaNTO volto aperto all’accoglienza. DrODrIO ne morie 11
volto dell’altro Aliventa espressione. La morfie dell’altro m1 0CcCCA L’altro (COLLNE

mortale l ignoto.
Entrando ne omande che la morfie uscita, Aliventa chlaro che «Ja morfie (1

qualcuno 110  —> e, malgrado C10 che sembrava prima vista, ula fatticita
emMDIrIcCa (morte (COLNE fatto EeMPITICO (1 CUI1 SOl0o L induzione potre suggerire L’uni-
versalitäa):; 6554 110  —> G] ESAaUTISCE In QUESTO apparıre»42, 1AM0 chledere DreCcIsa-
menTfe In quale modo la morfie dell’altro m1 tocchl. 5E proviene dall’altro, dall’ignoto
(COLNE altro espressione, G1 DUO (lire che m1 appartenga” S11 quale aSpettO cCade
l accento, rispondendo tale domanda, nell’ eventualitäa che esista ula risposta 2aC0e-4ABU1C] guata”?

In Essere M Heidegger SOSTIeNE che KQKNESSU DUO ASSUMENSI i MOrıre dı
altro Ugnuno DUO, SL, "morire HCL altro  27 Ma C10 significa SCHILDLE:! Sacrilicarsi

HCL altro In U determinata (OSC Ma QUESTO morire-Der... 110  —> DUO mal ignifi-
Cal che all ’ altro G1a COS]I SOTTraitia la Dropria morte»43 Levinas che sSimmpatia

Commpassione, Solffrire DL altro «MOTITe mL1 mort1>» DL L’altro, questie realta
bblano (COLNE Condizione (1 DOosSsIbilita ula Sostituzione a altrı DIU radicale. Una
responsabilita altro nel Sopportare la 5{1 fine (COLNE OSSIMO COlpevoll.
Infatti, la morfie dell’altro 110  —> Soltanto mMmOomentTtoO meita m13 funzione
ontologica.

Levinas G1 soflferma Sull’analisı dell’' emozione, che alfettivitä iIntenzilonali-
ta «L in-quietudine dell emozione 110  —> arebbe forse la questione che, In prossimita

mortTe, G] troverebbe precisamente alla 5{1 nasCIta MOZIONE (COLNE deferenza
alla mortTe, C10@ EMOOZIONE (COLNE questione che 110  —> implica, ne 5 { 1C DOosizione (1
questione, 0 elementi Dpropria r1sposta»44, L’emozione COILLNE modo (1 reagıre
CONTIeNE ula deferenza che (iviene ula questione In C111 110  —> facile TOVATEe ula

V1a (1 uscita (nella forma (1 risposta), ula «questione che G] nnesta In quel pIU
profondo rapporio all’infinito che 11 emMpO (tempo (COLNE rapporto all’infinito) Hap-
DOTrTO emozlonale (OIl la morfie dell’altro I1more COraggloO, anche, 1 (1 1a
COomMmpassione sSolidarieta COIl L’altro, responsabilita DL Iu1 nell ignot0o»45.

Ibid.,
4A HEIDEGGER, Fssere ‚DO, C1It., 204

LEVINAS, [DO, Ia Morte f EMDO, C1t.,
Ibid.,

124124

Tra etica e metafisica: Emmanuel Lévinas sulla mortalità umana come indicazione all’Altro

D
ib

at
tit

i

Qui è il punto di riferimento dell’etica: rapporto con l’altro in quanto mortale, in 
quanto vulnerabile, in quanto volto aperto all’accoglienza. E proprio nella morte il 
volto dell’altro diventa senza espressione. La morte dell’altro mi tocca. L’altro come 
mortale è l’ignoto.

Entrando nelle domande che la morte suscita, diventa chiaro che «la morte di 
qualcuno non è, malgrado tutto ciò che ne sembrava a prima vista, una fatticità 
empirica (morte come fatto empirico di cui solo l’induzione potrebbe suggerire l’uni-
versalità); essa non si esaurisce in questo apparire»42. Dobbiamo chiedere precisa-
mente in quale modo la morte dell’altro mi tocchi. Se proviene dall’altro, dall’ignoto 
come altro senza espressione, si può dire che mi appartenga? Su quale aspetto cade 
l’accento, rispondendo a tale domanda, nell’eventualità che esista una risposta ade-
guata? 

In Essere e tempo Heidegger sostiene che «nessuno può assumersi il morire di 
un altro. Ognuno può, sì, “morire per un altro”. Ma ciò significa sempre: sacrificarsi 
per un altro in una determinata cosa. Ma questo morire-per... non può mai signifi-
care che all’altro sia così sottratta la propria morte»43. Lévinas pensa che simpatia 
e compassione, soffrire per l’altro o «morire mille morti» per l’altro, queste realtà 
abbiano come condizione di possibilità una sostituzione ad altri più radicale. Una 
responsabilità verso l’altro nel sopportare la sua fine come se ne fossimo colpevoli. 
Infatti, la morte dell’altro non è soltanto un momento della meità della mia funzione 
ontologica.

Lévinas si sofferma sull’analisi dell’emozione, che è affettività senza intenzionali-
tà. «L’in-quietudine dell’emozione non sarebbe forse la questione che, in prossimità 
della morte, si troverebbe precisamente alla sua nascita? Emozione come deferenza 
alla morte, cioè emozione come questione che non implica, nella sua posizione di 
questione, gli elementi della propria risposta»44. L’emozione come modo di reagire 
contiene una deferenza che diviene una questione in cui non è facile trovare una 
via di uscita (nella forma di risposta), ma una «questione che si innesta in quel più 
profondo rapporto all’infinito che è il tempo (tempo come rapporto all’infinito). Rap-
porto emozionale con la morte dell’altro. Timore o coraggio, ma anche, al di là della 
compassione e della solidarietà con l’altro, responsabilità per lui nell’ignoto»45.

42	 Ibid., 54.

43	 M. Heidegger, Essere e tempo, cit., 294.

44	 E. Lévinas, Dio, la Morte e il Tempo, cit., 58.

45	 Ibid., 58.



lena Bugalte

L’autore Indica che DrOprIO tale questione DUO esprimere DIU profondamente 11
rapporto COIl L’infinito (0 (OIl 11 tempO); DUO esprimere 11 rapporto VEIO COIl la morfie
dell’altro, che 0CCA2 (1 DIU m1 appartiıene. In questie poche righe TOV1IAMO
INCTOCIO 110  —> accidentale del tem1 L emozilone (COLLNE questione (1 fronte alla morfie
dell’altro rivela 11 emMpO COILLNE infinito, rivela rapporto (OIl la morfie dell’altro
In QUESTO CONTESTIO dell inquietudine TOV1IAMO 11 DUunNTO centrale fondamentale del
rapporto. L’essenza del rapporto responsabilita DL L’altro, che aCccCade nell ignoto,
responsabilita che 110  —> G] ESAaUTISCE ne COompassione ne solidarieta, che 110  —>

DUO C556 1€ Dilenamente desecritta (OIl ermminı (1 tiimore COTaggloO. D Ironte alla
morfie dell’altro «AavVvvVvIene L’al (1 1Aa» che DPLOVOCA la responsabilita dell’ 10

Levinas ferma che nell inquietudine SOTIAa dall’ignoto 110  —> Oggettivato ne te-
maLtıizzato che C1 G] interroga. L’interrogazione nell inquietudine ula r1SDO- D battıt!
G{a che G1 identifica ne responsabilita (1 chi (COLNE UNICO ed uU10, G{la attualmente
interrogando DIU precisamente ne responsabilita DELSOLNA In QUaNTO
interrogante DOSta interrogare davantı alla morfie dell’altro L’unica «T1SDOoSsta>»
adeguata la responsabilita DL L’altro, responsabilita mal culfficiente. 653 CLESCE

In tale modo che Oriızzonte, che continuamente G] aNLC La responsabilita
porta all’in-finire.

Analizzando la questione del dell emozionale, “"autore ricorda che Heideg-
Ser ha ridotto questia questione 1 conifronto (OIl 11 NL nell’angoscla. ULLavIa «DI-

chiedersI1] Ognl alfettivitä riconduca all’angoscla iIntesa (COLNE IMMMEeNZAa
del nu. L’affettivita G] risveglIi SO10 In Cnie che DELILSCVCIA nel 5 [ 10) C5561€ (1l
CONAtus), 11 CONGTUS G1A. L umanıita dell' uomo, L umanıita dell’ uomo G1A. 11 5{10

aver-da-essere»46. ( e INVeCe un affermazione, importante HCL ECNTITaTre nel modo (1
DENSALC dell’autore, HCL CUI1 «l esse 110  —> originamente CONALUS, OsStagglo,
OStaggl0 (1 altrı»47.

TIMAa del Sorbona, nel TO del 1974 Altrimenti che ESNNETE al dı Ia
dell’essenza, 11 1105010 desSCTIve C10 che arebbe la sens1bilita DL Iu1 «Vulnerabilita,
espOosIziONe all’oltragg10, all’offesa Dassivita DIU Dassıva (1 OgnI Dazlıenza, passivita
dell’accusativo, Iirauma dell’accusa, nell ’ ostagg10, dell’identit che G1 SOSTITUISCE aglı
altrı SE defezione disfatta dell identita dell’Io ECCO, spinta all’ estremo, la SCeNSI-
bilitaäa»48.

25 I5Ld.,
2A7 I5Ld.,
A LEVINAS, Altriment! cCHhe PSSOFTE al n Ia delt essenza, Milano 19995, importante | OSServazZiocNe Cli

Marcolungo S11 sens1ibilit: «Nell intenzionalita rivolta l oggetto racchiusa un intenziconalita

125125

Elena Bugaite

D
ibattiti

L’autore indica che proprio tale questione può esprimere più profondamente il 
rapporto con l’infinito (o con il tempo); può esprimere il rapporto vero con la morte 
dell’altro, che tocca me, o di più: mi appartiene. In queste poche righe troviamo un 
incrocio non accidentale dei temi: l’emozione come questione di fronte alla morte 
dell’altro rivela il tempo come infinito, rivela un rapporto con la morte dell’altro. 
In questo contesto dell’inquietudine troviamo il punto centrale e fondamentale del 
rapporto. L’essenza del rapporto è responsabilità per l’altro, che accade nell’ignoto, 
responsabilità che non si esaurisce nella compassione e nella solidarietà, che non 
può essere pienamente descritta con i termini di timore o coraggio. Di fronte alla 
morte dell’altro «avviene l’al di là» che provoca la responsabilità dell’io.

Lévinas afferma che è nell’inquietudine sorta dall’ignoto non oggettivato né te-
matizzato che ci si interroga. L’interrogazione nell’inquietudine va verso una rispo-
sta che si identifica nella responsabilità di chi, come unico ed uno, sta attualmente 
interrogando o più precisamente nella responsabilità della persona umana in quanto 
interrogante o posta a interrogare davanti alla morte dell’altro. L’unica «risposta» 
adeguata è la responsabilità per l’altro, responsabilità mai sufficiente. Essa cresce 
in tale modo che va verso un orizzonte, che continuamente si apre. La responsabilità 
porta all’in-finire.

Analizzando la questione del senso dell’emozionale, l’autore ricorda che Heideg-
ger ha ridotto questa questione al confronto con il nulla nell’angoscia. Tuttavia «bi-
sogna chiedersi se ogni affettività riconduca all’angoscia intesa come imminenza 
del nulla – se l’affettività si risvegli solo in un ente che persevera nel suo essere (il 
conatus), se il conatus sia l’umanità dell’uomo, se l’umanità dell’uomo sia il suo 
aver-da-essere»46. C’è invece un’affermazione, importante per entrare nel modo di 
pensare dell’autore, per cui «l’esse umano non è originamente conatus, ma ostaggio, 
ostaggio di altri»47.

Prima del corso della Sorbona, nel libro del 1974 Altrimenti che essere o al di là 
dell’essenza, il filosofo descrive ciò che sarebbe la sensibilità per lui: «Vulnerabilità, 
esposizione all’oltraggio, all’offesa – passività più passiva di ogni pazienza, passività 
dell’accusativo, trauma dell’accusa, nell’ostaggio, dell’identità che si sostituisce agli 
altri: Sé – defezione o disfatta dell’identità dell’Io. Ecco, spinta all’estremo, la sensi-
bilità»48.

46	 Ibid., 59.

47	 Ibid., 62.

48	 E. Lévinas, Altrimenti che essere o al di là dell’essenza, Milano 1995, 20. È importante l’osservazione di F. 
Marcolungo sulla sensibilità: «Nell’intenzionalità rivolta verso l’oggetto è racchiusa (...) un’intenzionalità 



Ira ATICa mMetafisica: FEmmanuyel EVINAS SUHA MOrtTaHta ( OMe INCHCAZIONEO

Petrosino QICce che «Ja responsabilita G] mosira (COLNE 0SSeSS10Ne, persecuzlone,
11 So  e  ( (iviene Ostagg10»49. Infatti, la soggettivita, prendendo la responsabilita

dell’altro, arrıva fino SOSTITUITFSI a C550 ed AaSSUIL1e la cCondizione L incondizione
(1 Ostagglo. «La soggettivita COILLNE tale Inizialmente OStaggl0; 6554 risponde fino

a esplare HCL 0 altrı»>0.
Ne empDO P’Altro Levinas Adiceva che «1 1gnoto morfie significa che la

relazione (OIl la morfie 110  —> DUO aCCadere ne Juce; che 11 So  e  ( In relazione
(OIl C100 che 110  - VvIeNE da Iu1 OfIremmOoO CQire che In relazione COIl 11 mM1ISTer0>»
S10 davantı alla orte, davantı 1 mistero, l ignoto dell’altro Aliventa l esasperazione
ne morfie ESSa, DUL provenendo dall’altro, m1 appartiene. Nell inquietudine
questione TOVO 1 1MpOssIbilita r1sposta intelligibile. La morfie dell’altro m14ABU1C] partiene ne responsabilita.

La mı1a2 relazıone CO la MoOrLe d’altrı 19883  m ul Sa P C dı seconda INla

«Qualcuno volto che Aliventa maschera. L’espressione SVAanısce L’espe-
r1enz3a. morie 110  - m13 “esperienza morfie (1 qualcuno, qualcuno che
d IMPrOVVISO Y (1 1a del DrocessIi DIOLlogicCI, che G] 24.550C12 SO forma (1 qual-
((UL1L0 gest] Q altrı segnI! rivolti Per riprendere la gradualita
pIU tracclata mostrarsı], esprimersI], aSSOCIAaTS, PeSSCeFML ıffidato La morie Q altrı che

m1 ntacca (affecte) ne m13 GSTesSsa ildentitäa (1 10 responsabile. moOorIre,
(COLNE mMOoOrIre dell’altro, ntacca la m13 ldentitäa (1 L0, eNnsalo ne 5{1 rOtifiura
STeSSO nel mMI0 10 In C10 la m13 relazione (OIl la morfie Q altrı 110  - ffatto SaNCIC
(1 sSeconda IMNallQ, ne un esperienza privileglata morte»>2

importante nOTfAaATre le parole, le fIrasi chlave DL CENTITaTre nel del eEsSTI0O
Sono 11 volto; la maschera; QqUalcCcunNO; mostrarsı], esprimersI, AaSSOCIAFTSI, PSSECEerML aff
dato; ntacca (affecte rOtifiura STeSSo nel mMI0 LO; SANCIC; esperlenza.

pIU profifonda che Y (l1 1a Cli ognl possibile Osservazlone, perche rimanda Y e Y s | ] 4 Costitulr-
G1 In QuUESLO svolge FHO10 fondamentale Ia sensibilita, che permetlle appunto Cli Obiet-
1V1ISMO teoretico, cCaratteristico del CONOSCILVO Anziche prolettarsı escIusivamente
l esterno, Ia SENSAZIONE AULE Ia possibilita (l1 rimandeo ambite del pre-predicativo del pre-1lo-
J1C0 che rende possibile Ia Dercezlone STESSA sa “intenzionale” In qQUanLO sSıtua ognl CONTENUTLO
G1 SItua, 11011 In egli ggettl, In SE i DPUNLO ZeI 0 Situazl1one, l’origine del
Iatto STESSO Cli ST Aarsı>» MARCOLUNGO, Etca metafisica In Emmantuel Levinas, Milano 19995, 20)

PETROSINO, Fondamento en eSaSPerazZiONe. Saggtio 7 DEeEHNHSUFE n Emmanuet Levinas, (1eNGva 1992,
— () LEVINAS, Etica Infinito, 114

l LEVINAS, H eMmMpDO "Altro, 41
y A LEVINAS, [DO, Ia Morte f EMDO, 5355

126126

Tra etica e metafisica: Emmanuel Lévinas sulla mortalità umana come indicazione all’Altro

D
ib

at
tit

i

Petrosino dice che «la responsabilità si mostra come ossessione, persecuzione, 
e il soggetto diviene ostaggio»49. Infatti, la soggettività, prendendo la responsabilità 
dell’altro, arriva fino a sostituirsi ad esso ed assume la condizione – o l’incondizione 
– di ostaggio. «La soggettività come tale è inizialmente ostaggio; essa risponde fino 
ad espiare per gli altri»50.

Ne Il Tempo e l’Altro Lévinas diceva che «l’ignoto della morte significa che la 
relazione con la morte non può accadere nella luce; che il soggetto è in relazione 
con ciò che non viene da lui. Potremmo dire che è in relazione con il mistero»51. 
Solo davanti alla Morte, davanti al mistero, l’ignoto dell’altro diventa l’esasperazione 
nella morte. Essa, pur provenendo dall’altro, mi appartiene. Nell’inquietudine della 
questione trovo l’impossibilità della risposta intelligibile. La morte dell’altro mi ap-
partiene nella responsabilità.

3.2. La mia relazione con la morte d’altri non è un sapere di seconda mano
«Qualcuno muore: volto che diventa maschera. L’espressione svanisce. L’espe-

rienza della morte non mia è “esperienza” della morte di qualcuno, qualcuno che 
d’improvviso è al di là dei processi biologici, che si associa a me sotto forma di qual-
cuno. (...) Tutti i gesti d’altri erano segni rivolti a me. Per riprendere la gradualità 
più tracciata: mostrarsi, esprimersi, associarsi, essermi affidato. La morte d’altri che 
muore mi intacca (affecte) nella mia stessa identità di io responsabile. (...) Il morire, 
come morire dell’altro, intacca la mia identità di Io, è sensato nella sua rottura dello 
Stesso nel mio Io. In ciò la mia relazione con la morte d’altri non è affatto un sapere 
di seconda mano, né un’esperienza privilegiata della morte»52.

È importante notare le parole, le frasi chiave per entrare nel senso del testo. 
Sono: il volto; la maschera; qualcuno; mostrarsi, esprimersi, associarsi, essermi affi-
dato; intacca (affecte); rottura dello Stesso nel mio Io; sapere; esperienza.

più profonda che va al di là di ogni possibile osservazione, perché rimanda al soggetto ed al suo costituir-
si. In tutto questo svolge un ruolo fondamentale la sensibilità, che permette appunto di superare l’obiet-
tivismo teoretico, caratteristico del rapporto conoscitivo (...). Anziché proiettarsi esclusivamente verso 
l’esterno, la sensazione apre la possibilità di un rimando verso l’ambito del pre-predicativo e del pre-lo-
gico che rende possibile la percezione stessa (...). Essa è “intenzionale” – in quanto situa ogni contenuto e 
si situa, non in rapporto a degli oggetti, ma in rapporto a sé. È il punto zero della situazione, l’origine del 
fatto stesso di situarsi» (F. Marcolungo, Etica e metafisica in Emmanuel Lévinas, Milano 1995, 20).

49	 S. Petrosino, Fondamento ed esasperazione. Saggio sul pensare di Emmanuel Lévinas, Genova 1992, 76.

50	 E. Lévinas, Etica e Infinito, 114.

51	 E. Lévinas, Il Tempo e l’Altro, 41.

52	 E. Lévinas, Dio, la Morte e il Tempo, 53–55.



lena Bugalte

CONCTEe{IO manifestarsi dell’assoluta alterıta (1 altrı chlamato Cal 1105010 fIran-
C650 «volto»: 11 volto la CONCTEeIie77A dell alterita assoluta. Petrosino OSSCIVA che «56

VI ULla autentica definizione levinasslana (1 volto 6554 m1 sembra C5561€ ıuınıcamen-
le QUESTa: A volto HON volto C10 che G1 rifliuta a OgnI pOossibile TINVIO (ad
altro da se) Nel volto G] presenTtla C10 che 110  —> rInvIa pIU a altro da GE» 53

Nel ES5T10 (1 Levinas citato, G] egge che ne morie 11 volto Aliventa
cschera. significato maschera CONTTrAaTIO quello del volto, perche
espressione, segnI! rivolti mostrarsl, esprimersI], eSSCerMmML ıffidato,
quindi npello importante analizzare anche 11 significato DalLQü-.-
la «maschera», quale spiegafto implicitamente seguente frase, specialmente
aIIraverso 11 DIFOLOLLLG indefinito «qualcuno», che “"autore ripete 110  —> DL CasS5Q, eSPI1-
mendo COS] L’anonimita. D battıt!

La parola latina PEF SÖTLA, tradotta parola 4 significherebbe
anche) «maschera». ru0olo, che la DETSÖTLU ha nel Teairo che (COLNE tale la CaTral-
er1IZZa, (1 CF-SOMNGFE, 05513 (1 AGCGCLESCEIEL 11 50No0-per (essere-per) COILLNE

HEL SOLNG, ESSENdO ldentica Se, differente dall’altro Piu chlaramente detto «L ’uni-
versale COMUNI1ONE: 11 NeCcesSSAaTrTIiO sta.bilito Ira C10 che realmente differente La
eNsSIONE Ira Luno 11 molteplice Ira L’identico 11 differente aSSUNTa da C100 che

1 emMpO STeSSO universale NneCcESSAaTIO, UL1LO diverso, vale CQIire SPIrItO
DHaCcC (1 cogliers! In a{IlO nell ’ azione La SOSTAaNzZa che SUSSISTEe In conformitäa

questa STITUTIUTFA SPIrItO la “persona/”. La DELSOLNA G] r1ICONOSCE ldentica GE
ESSENdO dAInanzı all’altro, Vale (lire differente, In “ I10 a SCambIio gratulto, (1 C111
“persona la cola Or1g1ne»>*,

(ome capıre L’USO parola «maschera>» nel EST0O (1 Levinas? 1AM0 r1ICOT-
dare che 11 PDUunNTO (1 partenza dell’autore 11 pensiero Sull’altra DEISQUNG; QUESTO DCH-
SIEeTO molto CcCoerentement sta.bilito Sviluppato. Levinas COMINCIA dall’altro, che
G] moOostra, G] esprime, G1 24.550C12 alla fine G1 allida volto dell’altro fa npello

In QUaNTO G] rivela, In QUaNTO e-per rivolge gest (COLNE segn! VIVO
MOTrIO 110  —> DUO ne parlare, ne rispondere.

«Maschera» ne Irase (1 Levinas Indica che altro MOTrIO (come persona) 110  —> G]
esprime pIU nel volto, ne nudita del volto La maschera 110  —> DUO ESAaUTrIcre 11

realta personale nemmenoO fosse STAa Concepnita (dal 1105011 (COLNE aspeTtto
DEeISUNA:! rivolgersi a altrı, r1-SuoNnNare, Indicando COS]I l’aspetto relazione

} PETROSINO, Fondamento en eSaAaSPeraZziONe,
(GILBERT, La sempfictta Adel DFINCLDILO, ('ascale Monierrato 1992, 356

127127

Elena Bugaite

D
ibattiti

Il concreto manifestarsi dell’assoluta alterità di altri è chiamato dal filosofo fran-
cese «volto»; il volto è la concretezza dell’alterità assoluta. Petrosino osserva che «se 
vi è una autentica definizione lévinassiana di volto essa mi sembra essere unicamen-
te questa: il volto non è segno. Il volto è ciò che si rifiuta ad ogni possibile rinvio (ad 
altro da sé). Nel volto si presenta ciò che non rinvia più ad altro da sé»53.

Nel testo di Lévinas sopra citato, si legge che nella morte il volto diventa ma-
schera. Il significato della maschera è contrario a quello del volto, perché senza 
espressione, senza segni rivolti a me, senza mostrarsi, esprimersi, essermi affidato, 
quindi senza appello a me. È importante analizzare anche il significato della paro-
la «maschera», quale è spiegato implicitamente dalla seguente frase, specialmente 
attraverso il pronome indefinito «qualcuno», che l’autore ripete non per caso, espri-
mendo così l’anonimità.

La parola latina persona, tradotta dalla parola greca prosopon, significherebbe 
(anche) «maschera». Il ruolo, che la persona ha nel teatro e che come tale la carat-
terizza, è di per-sonare, ossia di accrescere il suono. Sono-per (essere-per) – come 
persona, essendo identica a sé, differente dall’altro. Più chiaramente detto: «L’uni-
versale è comunione; il necessario è stabilito tra ciò che è realmente differente. La 
tensione tra l’uno e il molteplice o tra l’identico e il differente è assunta da ciò che 
è al tempo stesso universale e necessario, uno e diverso, vale a dire dallo spirito ca-
pace di cogliersi in atto nell’azione espressa. La sostanza che sussiste in conformità 
a questa struttura dello spirito è la “persona”. La persona si riconosce identica a sé 
essendo dinanzi all’altro, vale a dire differente, in seno ad un scambio gratuito, di cui 
“persona” ne è la sola origine»54. 

Come capire l’uso della parola «maschera» nel testo di Lévinas? Dobbiamo ricor-
dare che il punto di partenza dell’autore è il pensiero sull’altra persona; questo pen-
siero è molto coerentemente stabilito e sviluppato. Lévinas comincia dall’altro, che 
si mostra, si esprime, si associa e alla fine si affida a me. Il volto dell’altro fa appello 
a me. In quanto si rivela, in quanto è-per o rivolge i gesti come segni a me, è vivo. Il 
morto non può né parlare, né rispondere.

«Maschera» nella frase di Lévinas indica che l’altro morto (come persona) non si 
esprime più nel volto, nella nudità del volto. La maschera non può esaurire il senso 
della realtà personale (nemmeno se fosse stata concepita dai filosofi come aspetto 
della persona: rivolgersi ad altri, ri-suonare, indicando così l’aspetto della relazione 

53	 S. Petrosino, Fondamento ed esasperazione, 39.

54	 P. P. Gilbert, La semplicità del principio, Casale Monferrato 1992, 356.



Ira ATICa mMetafisica: FEmmanuyel EVINAS SUHA MOrtTaHta ( OMe INCHCAZIONEO

(OIl le altre persone). 5E la HEISOLLA 110  —> maschera, perche 110  - SOl0 relazione,
G] on sull’ignoto (COLNE Altro

rapporio responsabilita HCL altro In QUAaNTO mortale centrale SOPTaTttul-
LO ConNnsiderando 11 fenomeno morfie Per 11 110S010, la «maschera>» la metafora
pIU adeguata HCL descrivere C10 che aCccCade ne morfie Ma In SCNETE G] DUO CQire che
11 problema (1 Levinas 110  —> quello (1 TOVATEe le parole DL esprimere l ’alterita, DL
COstruilre A1ISCOrSO Sull altro Sull assolutamente altro, (1 CEICAaALE (1 rendere
L immediatezza la CONCTEeIie77A del volto

Volto volto, quando ne prossimita letta. la distanza, che eccellenza, Ira-
Sscendenza. L’altra DHEISOLA DIU grande (1 La morie (1 altrı m1 ntacca (affecte).
La relazione esterna ha DOrTtato uın interiorita. uale arebbe la relazilone (OIl la m134ABU1C] morte? Levinas G] conifronta (OIl la filosofia (1 Heidegger, che QeSCrTIve l angoscia
davantı alla morfie che rInNvIAa alla COomprensione del nu. mantenendo la STITULLuUra

COomprensione la correlazilone noetico-noematıica
«Ma C556 1€ colpiti (affection morfie affettivita, Dassivita, alfezione

dismisura»S5>5 Levinas 012a che QUESTO STATIO emoOozloNale dQifferisce dall’inerzla
STAIiO sensI1ibile (1 CUI1 parla l emMpPIrISMO SeNsSuallista. Non-intenzilonalita ULLavIia
110  —> Stato-statico>

Nel (STIS 18 (1 Levinas l’enfasi giunge fino all’ estremo, all’ esasperazione, DL
SITrare ed CSNOLIC 11 CONTeENUTO del pensiero. econdo Petrosino, <«5SC1I117274 dAubbIio LevI1-
1a5 aCCeiltla (1 interpretare definire l’enfasi COILLNE ula figura del lIinguagel0, SO10
doDO av er In CeTri0O interpretato 11 Änguaggio GCOINE U figura dell’enfast,
SOl0o dopO av er rT1CONOSCIUTO In C550 la dinamica GS{iessia dell ’ esposizione, (1 ula 509 -
gettivita che parla, G] esprime, In QUAaNTO eSPOosIzZIONe radicale all’altro, In QUaNTO
esasperazlione PCT L’altro»S7.

Nel ES5T10 (1 Levinas citato, C @E  F anche ula frattura continuitäa frase
Alante le virgole, (COLNE G] volesse sospendere indipendentemente
srammaticale un espressione, cottolineando COS] (OIl forza, (OIl enfasi, 11

38 LEVINAS, [DO, Ia Morte f EMDO, C1t.,
—D Blum 612a che Husser|l, Ia temporalitä I intenzicnalita “ {}110(} entrambe caratteristiche

SCIENZ7A. Levinas semplicemente COoNsidera Ia priıma temporalita ('OT1LIE elemento pIU intrinsecamente
COostıitutlvoe COsSCIeNzA del se, I0 Usd”d DEL TOVAre "Altro o1ä necessarlamente ne COSCIeNzZA>»

BLUM, Deconstruction and Creaiion, In Philosophy aM Phenomenological Research 46 |195895| 2958)
J1uttavlia, importante Fricordare che ne|l pensiero Cli Levinas qalla SE dell intenzicnalita ((OTLIE COSCIeNza
Cli V e  3 A particolare «psichismo>» che rende possibile le (lIverse forme Cli intenzicnalita ERRETTI,
Soggetiivikd, altertita irascendenza, Macerata 1994, S L)

{ PETROSINO, Fondamento en eSaASPeEFraZLONE, C1It.,

125128

Tra etica e metafisica: Emmanuel Lévinas sulla mortalità umana come indicazione all’Altro

D
ib

at
tit

i

con le altre persone). Se la persona non è maschera, è perché non è solo relazione, 
ma si fonda sull’ignoto come Altro.

Il rapporto della responsabilità per l’altro in quanto mortale è centrale soprattut-
to considerando il fenomeno della morte. Per il filosofo, la «maschera» è la metafora 
più adeguata per descrivere ciò che accade nella morte. Ma in genere si può dire che 
il problema di Lévinas non è quello di trovare le parole per esprimere l’alterità, per 
costruire un discorso sull’altro o sull’assolutamente altro, ma di cercare di rendere 
l’immediatezza e la concretezza del volto.

Volto a volto, quando nella prossimità è letta la distanza, che è eccellenza, tra-
scendenza. L’altra persona è più grande di me. La morte di altri mi intacca (affecte). 
La relazione esterna ha portato un’interiorità. Quale sarebbe la relazione con la mia 
morte? Lévinas si confronta con la filosofia di Heidegger, che descrive l’angoscia 
davanti alla morte e che rinvia alla comprensione del nulla mantenendo la struttura 
della comprensione e la correlazione noetico-noematica.

«Ma essere colpiti (affection) dalla morte è affettività, passività, affezione della 
dismisura»55. Lévinas nota che questo stato emozionale differisce dall’inerzia dello 
stato sensibile di cui parla l’empirismo sensualista. Non-intenzionalità – e tuttavia 
non stato-statico56.

Nel testo di Lévinas l’enfasi giunge fino all’estremo, all’esasperazione, per mo-
strare ed esporre il contenuto del pensiero. Secondo Petrosino, «senza dubbio Lévi-
nas accetta di interpretare e definire l’enfasi come una figura del linguaggio, ma solo 
dopo aver in un certo senso interpretato il linguaggio come una figura dell’enfasi, 
solo dopo aver riconosciuto in esso la dinamica stessa dell’esposizione, di una sog-
gettività che parla, si esprime, in quanto esposizione radicale all’altro, in quanto 
esasperazione per l’altro»57. 

 Nel testo di Lévinas citato, c’è anche una frattura della continuità della frase me-
diante le virgole, come se si volesse sospendere indipendentemente dalla coerenza 
grammaticale un’espressione, sottolineando così con forza, con enfasi, il senso della 

55	 E. Lévinas, Dio, la Morte e il Tempo, cit., 56.

56	 R. Blum nota che «per Husserl, la temporalità e l’intenzionalità sono entrambe caratteristiche della co-
scienza. Lévinas semplicemente considera la prima – temporalità – come elemento più intrinsecamente 
costitutivo della coscienza o del sé, e lo usa per trovare l’Altro già necessariamente nella coscienza» 
(R. Blum, Deconstruction and creation, in Philosophy and Phenomenological Research 46 [1985] 298). 
Tuttavia, è importante ricordare che nel pensiero di Lévinas alla base dell’intenzionalità come coscienza 
di [...] v’è un particolare «psichismo» che rende possibile le diverse forme di intenzionalità (G. Ferretti, 
Soggettività, alterità e trascendenza, Macerata 1994, 81).

57	 S. Petrosino, Fondamento ed esasperazione, cit., 83.



lena Bugalte

frase GSTesSsSa. LO ctile (1 Levinas raddoppla 11 5 [ 10) pensiero. «JI moOTrIre, (COLNE mMOrTrIre
dell’altro, ntacca la m13 ldentitäa (1 L0, eNnsalto ne 5 { 1C rOofifiura del mMI0 L0, ne
5{1 roOitura STEeSSO nel mMI0 10»55 Attraverso la ripetizione 11 1105010 DHOLLC L’aCc-
CeNTIO GL parole DIU importantı.

In SCNETE, nel EST0O levinasslano, la metafora, speclalmente l iperbole L’en-
fasi, S10CaNO0 ru010 importante: «Alcuni StUd1OSI del pensiero (1 Levinas hanno
cottolineato 11 ru010 S10CatO nel ES5T10 levinassilano metafora, DIU che G1
semplice metafora Credo che G] forse Insistere sull’zperbole sull’enfasti, ({ UC-
st’ultima definita da ausberg (COLNE coiIncidente (OIl “la meta{fora DIU auldace »59 LO
STEeSSO aUTIOTEe 01a «L immagıne metafora nel detto appartıene all’enfasi del
Ire PCT P’altro»60. D battıt!

dı la dı Ognı Sılenz1ı10 dı Ognı trasferıimento analogıco.
I} clamore dell’omıc1d10

Ne emDO l’Altro, la morfie UCCUNA DOSTO determinante, all interno del
quale 6554 1a ESSENZlalImente Concepnita SECONdO 11 che ricevera nel
del 5-19 «L’ignoto morfie significa che la relazione (OIl la morie 110  -

DUO aCCadere ne Juce; che 11 so  e  ( In relazione COIl C10 che 110  —> vIene da Iu1
OfIremmOoO CQIire che In relazione col mMI1ISTer0>» La morfie manifesta la Dassivita del
so  e  [8] La relazione COIl 11 miIistero l ignoto morfie e, (1 CO  NZAa, rela-
zio0nNne (OIl altro

Nel Sorbona, Levinas approfondisce 11 pensiero, mostrando DIU chla-
ramentfe 11 rapporio dell’10 (OIl altro ne 5{1 morfie «La difficolta (1 (lire la morfie
presentala da Finke2 (COLNE la 5{1 GS{TEesSSIA intelligibilita. (‚onOsSC1amoO la mortTe, 110  —>

DOSsSsIamoO pensarla; la CONOSCIAaAM poterla DENSALC. In QUESTO 6554 ula

VeiIid rOftLura (COLNE tale dQeve C556 1€ 2CColta In S1l1enz7z10»63. Levinas fferma che OgnI
morfie UL1O Sscandalo, ula prima morte; 110  —> C @E  F SCNHNETE mortTe, (COLLNE Indica
Fink, 110  —> pOossibile 2CCOSTAaTSsI tale NOZIONE In generale. Derrida, commentando
DIO, Ia Orte A emDoO, OSSCIVA «Emmanuel Levinas 5SJCSSO definisce la morfie che

LEVINAS, DO, Ia Morte f eMmDO, C1It., 54-55

PETROSINO, Fondamento en eSaAaSPeraZziONe, C1t.,
6() PETROSINO, Fondamento en eSaAaSPeraZziONe,
61 LEVINAS, EMPDO ‘"Altro, 41

G7 LEVINAS, DO, Ia Morte f eMmDO, 135 (uiı1 Levinas indica: FINK, Metaphysik und Tod, C1It., 17/9-2085
G3 LEVINAS, DO, Ia Morte f eMmDO, 135

129129

Elena Bugaite

D
ibattiti

frase stessa. Lo stile di Lévinas raddoppia il suo pensiero. «Il morire, come morire 
dell’altro, intacca la mia identità di Io, è sensato nella sua rottura del mio Io, nella 
sua rottura dello Stesso nel mio Io»58. Attraverso la ripetizione il filosofo pone l’ac-
cento sulle parole più importanti.

In genere, nel testo lévinassiano, la metafora, ma specialmente l’iperbole e l’en-
fasi, giocano un ruolo importante: «Alcuni studiosi del pensiero di Lévinas hanno 
sottolineato il ruolo giocato nel testo lévinassiano dalla metafora, ma più che sulla 
semplice metafora credo che si debba forse insistere sull’iperbole e sull’enfasi, que-
st’ultima definita da Lausberg come coincidente con “la metafora più audace”»59. Lo 
stesso autore nota: «L’immagine della metafora nel detto appartiene all’enfasi del 
dire per l’altro»60.

3.3. Al di là di ogni silenzio e di ogni trasferimento analogico.
Il clamore dell’omicidio

Ne Il Tempo e l’Altro, la morte occupa un posto determinante, all’interno del 
quale essa è già essenzialmente concepita secondo il senso che riceverà nel corso 
del 1975-1976. «L’ignoto della morte significa che la relazione con la morte non 
può accadere nella luce; che il soggetto è in relazione con ciò che non viene da lui. 
Potremmo dire che è in relazione col mistero»61. La morte manifesta la passività del 
soggetto. La relazione con il mistero o l’ignoto della morte è, di conseguenza, rela-
zione con l’altro.

Nel corso della Sorbona, Lévinas approfondisce il pensiero, mostrando più chia-
ramente il rapporto dell’io con l’altro nella sua morte: «La difficoltà di dire la morte è 
presentata da Fink62 come la sua stessa intelligibilità. Conosciamo la morte, ma non 
possiamo pensarla; la conosciamo senza poterla pensare. In questo senso essa è una 
vera rottura e come tale deve essere accolta in silenzio»63. Lévinas afferma che ogni 
morte è uno scandalo, una prima morte; non c’è genere della morte, come indica 
Fink, non è possibile accostarsi a tale nozione in generale. J. Derrida, commentando 
Dio, la Morte e il Tempo, osserva: «Emmanuel Lévinas spesso definisce la morte che 

58	 E. Lévinas, Dio, la Morte e il Tempo, cit., 54-55.

59	 S. Petrosino, Fondamento ed esasperazione, cit., 80.

60	 S. Petrosino, Fondamento ed esasperazione, 84.

61	 E. Lévinas, Il Tempo e l’Altro, 41.

62	 E. Lévinas, Dio, la Morte e il Tempo, 138. Qui Lévinas indica: E. Fink, Metaphysik und Tod, cit., 179-208.

63	 E. Lévinas, Dio, la Morte e il Tempo, 138.



Ira ATICa mMetafisica: FEmmanuyel EVINAS SUHA MOrtTaHta ( OMe INCHCAZIONEO

.  NOI Incontriamo” .  nel volto dell Altro , (COLNE nOoN-rTISDOSTAa»S*. Questa nOoN-rISsposta,
11 volto che (lventa maschera espressione, Indica l’origine ScCandalo DL

la morie dell’altro
impossIibile qualsiasi trasferimento analogico. All’ interno dell’ essere «ASSOCIaTto

all’ignoto» CMETSEC L emozlilone (proprIia) DL la morfie (dell altro «Le esperilenze 1N-
Alviduate da Levinas DL Indicare tale EeEMOzZIONE dı un eccedenza irriducibile
alla nroblematica delWVessere delU 110  —> fanno che ribadire, r1gOrIZZzare C554

SVCLAaLC quella dimensione (1 "prima mano” pIU segnalata: 055€ ()I10 Y (1 1a
(1 Ognl S] 1eNz10 (1 OgnI trasferimento analogico 11 clamore L emozlilone dell omizecz-
di0, quindi L aniımazlone che Urset ne SODFAUVVLLENZA GCOINE colpevoli»®5.

Levinas esprime la morfie COILLNE 11 clamore dell’ omiecidio Petrosino Indica che Y{UC-4ABU1C] GIO UL1O del tem1]1 DIU singoları dell intero DrImMO C550 sembra del 1INCOM-
prensibile Y (1 fuori (1 quel tentativo (1 superamen(Tto del rapporto analogico COIl la
morfie dell’altro «La morfie forse separabile relazione COIl altrı? Carattere

NECGALLVO morfie (annullamento ISCTITILO nell ’ odio nel desider10 dell ’ omicidio
ne relazione (OIl altrı che pensiamo la morfie ne 5{1 negativita»©6. KEd UL1L1-

LO QUESTO aSpettoO negativo, peraltro SCHILDLC relazionale, che cottolinea ALl1COLA meglio0
l’aspetto PLICO relazione (OIl 11 volto altruli, (COLNE INVITO alla FESPOTL-
sabilita. Questa iragilita, ed anche finitudine, (COLNE S1tuAazionNe-limite che Indica la
responsabilita fedele ed infinita altro COILLNE fine In GE Altro 110  —> 11
HCL eg015MO totalizzante del Medesimo cChIuUsSO In Se, DULC ne razionalita, che
10 on SO  1512

Levinas cottolinea che NeCEeSSAaTIO DENSALC fino In on 11 problema mortTe,
anche (OIl la dimensione (1 OMI1C1IdIO presente In 65524 Ognl morfie In Ceri0o
(COLNE OMIiCI1IdIO, rematura, C @E  F ula responsabilita da SOPFavVISSuto. eSPpONSAa-
bilita HCL altro fino a C556 1€ feriti: (COLNE colpa del SOPraVvVISSuto. TIMAa (1 [  O, la
morfie aULC Y volto d AltrIi, 11 quale espressione del comandamento «INON UucCccCIdere».
Quindi Levinas prende In CONsSiderazlone l’aspetto radicalmente negativo morfie

csottolinea che 11 CONCETITO dell ’ omicidio Ssuggerisce 11 DIU ESaUrlente (In QUaNTO
radicalmente PLFOVOCA la responsabilita DL altro) morie (10 significherebbe
anche DENSALC la morfie partıre Cal empo Nel CeNntIro rillessione levinassiana
TOVIAMO aspetti EI1C1

DERRIDA, Adieu, 226
G5 PETROSINO, ÄANarcisismo idotatria, C1It., zY

LEVINAS, [DO, Ia Morte f EMDO, c1t,

1 3()130

Tra etica e metafisica: Emmanuel Lévinas sulla mortalità umana come indicazione all’Altro

D
ib

at
tit

i

“noi incontriamo” “nel volto dell’Altro”, come non-risposta»64. Questa non-risposta, 
o il volto che diventa maschera senza espressione, indica l’origine dello scandalo per 
la morte dell’altro.

È impossibile qualsiasi trasferimento analogico. All’interno dell’essere «associato 
all’ignoto» emerge l’emozione (propria) per la morte (dell’altro). «Le esperienze in-
dividuate da Lévinas per indicare tale emozione – segno di un’eccedenza irriducibile 
alla problematica dell’essere e del nulla – non fanno che ribadire, rigorizzare o esa-
sperare quella dimensione di “prima mano” più sopra segnalata: esse sono – al di là 
di ogni silenzio e di ogni trasferimento analogico – il clamore e l’emozione dell’omici-
dio, e quindi l’animazione che urge nella sopravvivenza come colpevoli»65.

Lévinas esprime la morte come il clamore dell’omicidio. Petrosino indica che que-
sto è uno dei temi più singolari dell’intero primo corso; esso sembra del tutto incom-
prensibile al di fuori di quel tentativo di superamento del rapporto analogico con la 
morte dell’altro. «La morte è forse separabile dalla relazione con altri? Il carattere 
negativo della morte (annullamento) è iscritto nell’odio o nel desiderio dell’omicidio. 
È nella relazione con altri che pensiamo la morte nella sua negatività»66. Ed è appun-
to questo aspetto negativo, peraltro sempre relazionale, che sottolinea ancora meglio 
l’aspetto etico della relazione umana, con il volto altrui, come invito alla respon
sabilità. Questa fragilità, ed anche finitudine, è come situazione-limite che indica la 
responsabilità fedele ed infinita verso un altro come fine in sé. Altro non è il mezzo 
per un egoismo totalizzante del Medesimo chiuso in sé, se pure nella razionalità, che 
lo fonda o soddisfa.

Lévinas sottolinea che è necessario pensare fino in fondo il problema della morte, 
anche con la dimensione di omicidio presente in essa: ogni morte è in un certo senso 
come un omicidio, è prematura, e c’è una responsabilità da sopravvissuto. Responsa-
bilità per l’altro fino ad essere feriti: come colpa del sopravvissuto. Prima di tutto, la 
morte apre al volto d’Altri, il quale è espressione del comandamento «Non uccidere». 
Quindi Lévinas prende in considerazione l’aspetto radicalmente negativo della morte 
e sottolinea che il concetto dell’omicidio suggerisce il senso più esauriente (in quanto 
radicalmente provoca la responsabilità per l’altro) della morte. Ciò significherebbe 
anche pensare la morte a partire dal tempo. Nel centro della riflessione lévinassiana 
troviamo aspetti etici. 

64	 J. Derrida, Adieu, 336.

65	 S. Petrosino, Narcisismo e idolatria, cit., 21.

66	 E. Lévinas, Dio, la Morte e il Tempo, cit, 49.



lena Bugalte

(ome G] DUO DHENSALC 11 11-56e morte? ualı sarebbero, COS] G]
DUO dire, le cCondizlonIi (1 DOoSSIbiLta (1 tale pensiero”? Ad DrImMO Sguardo sembra
che Limmortalitäa dell’ aniıma la vita eferna Ad1lano r1sposta alla omanda GL 11101 -

te, arebbe ula r1sposta LrOPPO veloce, aAavVer prima In CONsiderazlione
la ConNdizione del lImit1, In C111 aVVIenNe la responsabilita.

In QUESTO CONTEeSTIO G1 DUO nOTfAaATre che «J’altro, (COLNE C1 nsegna Scoprire la filo-
csolfila (1 Levinas, 110  —> DUO C5561€ Situazlone, Ssolamente fine. Lamore (COLNE

sponsabilita nel SUO1 confronti, 110  —> DUO C5561€ inficiato da L1Ee5S5511110 funzionale.
L’altro vale, perche altro DL STeSSO la m13 responsabilita nel SUO1 confronti
ha (COLNE UuNnıIcCA finalita altro In QUaNTO tale, 110  —> perche Dortatore rivelatore (1
ualche C052

Per C556 1€ precIsi 1AM0 procedere 110  —> dimenticare che la realta D battıt!
«QqUD» XOl a richilama l impegno HEL SOLNGA. Levinas Aice: «Pensare 11

morfie 110  —> renderla inoffensiva, ne giustificarla, ne romettere la vita efierna,
CEICALE (1 MOSITATEe 11 ch’essa conferisce all avventura C10@ all es-

dell ’ essere Y (1 la dell’ essanza»68. Indagando G1 morfie C111 5{10 legame
(OIl altro 11 emMpOoO, 11 1105010 rivela L’autentica cottile capacıita del 5{10 pensiero
(1 Indicare «1 al (1 1Aa» anche STEeSSO pensiero. «Pensar: 11 empO r1cConOoscendo
alla morfie ula differenza rispetto Y nu. SOTIO semplice negazlone dell esse-

La morfie 110  —> del mondo. 6532 SCHNDIC UL1O SCandalo In tal SCHILDIC
trascendente 11 mondo» 69

Abblamo nOTAaTiOo che 11 11-56 morie DL Levinas 110  —> G] ESAaUT1-
5( Soltanto ne fattiecitä EeMPIrICca. volto dell’altro Oltrepassa conflini
OLNOSCEINZA 5{1 rillessione Levinas G1 VODDOLLG alla totalizzazione, anche 1
chaos, ed 2CCeita L’infinito che G] rivela nell Altro D fronte alla morfie dell’altro CM MV -

VvVIeNEe L’al (1 1Aa» che DPLOVOCA la responsabilita dell’zo

Coneclusione

Per capıre trattı DIU chları dell’ evoluzione (1 Levinas da emDO P’Altro (1947)
DIO, Ia Orte i emDO (1974) NeCEeSSAaTIO CONsiderare la Prefazione emDO

G7 MARGARIA, PasSSiIvo 70 ALLLDO, C1t.,
G5 LEVINAS, DO, Ia Morte f eMmDO, C1It., 163
Y I5Ld., 163

131131

Elena Bugaite

D
ibattiti

Come si può pensare il senso o non-senso della morte? Quali sarebbero, se così si 
può dire, le condizioni di possibilità di tale pensiero? Ad un primo sguardo sembra 
che l’immortalità dell’anima e la vita eterna diano risposta alla domanda sulla mor-
te, ma sarebbe una risposta troppo veloce, senza aver prima preso in considerazione 
la condizione dei limiti, in cui avviene la responsabilità.

In questo contesto si può notare che «l’altro, come ci insegna a scoprire la filo-
sofia di Lévinas, non può essere situazione, ma solamente fine. L’amore come re-
sponsabilità nei suoi confronti, non può essere inficiato da nessuno scopo funzionale. 
L’altro vale, perché è l’altro per se stesso e la mia responsabilità nei suoi confronti 
ha come unica finalità l’altro in quanto tale, non perché portatore o rivelatore di 
qualche cosa»67. 

Per essere precisi dobbiamo procedere e non dimenticare che la realtà umana 
«qui» e «ora» richiama l’impegno della persona. Lévinas dice: «Pensare il senso 
della morte – non renderla inoffensiva, né giustificarla, né promettere la vita eterna, 
ma cercare di mostrare il senso ch’essa conferisce all’avventura umana, cioè all’es-
sanza dell’essere o al di là dell’essanza»68. Indagando sulla morte e sul suo legame 
con l’altro e il tempo, il filosofo rivela l’autentica e sottile capacità del suo pensiero 
di indicare «l’al di là» anche dello stesso pensiero. «Pensare il tempo riconoscendo 
alla morte una differenza rispetto al nulla sorto dalla semplice negazione dell’esse-
re. La morte non è del mondo. Essa è sempre uno scandalo e in tal senso è sempre 
trascendente il mondo»69. 

Abbiamo notato che il senso o non-senso della morte per Lévinas non si esauri-
sce soltanto nella fatticità empirica. Il volto dell’altro oltrepassa tutti i confini della 
conoscenza. Nella sua riflessione Lévinas si oppone alla totalizzazione, ma anche al 
chaos, ed accetta l’infinito che si rivela nell’Altro. Di fronte alla morte dell’altro «av-
viene l’al di là» che provoca la responsabilità dell’io.

Conclusione

Per capire i tratti più chiari dell’evoluzione di Lévinas da Il Tempo e l’Altro (1947) 
a Dio, la Morte e il Tempo (1974) è necessario considerare la Prefazione a Il Tempo 

67	 L. Margaria, Passivo e/o attivo, cit., 17.

68	 E. Lévinas, Dio, la Morte e il Tempo, cit., 163.

69	 Ibid., 163.



Ira ATICa mMetafisica: FEmmanuyel EVINAS SUHA MOrtTaHta ( OMe INCHCAZIONEO

l’Altro, erıtta. trentannı dopO la Stampa (1 QUESTO 5{10 TO Levinas CcCommenTta
che C1 101008 (lversIi tem1]1 alIraverso quali procede la 5{1 tes1 principale de eMDO

l’Altro, C10@ la TICerca GL relazione (OIl altrı In QUAaNTO 6554 ha (COLNE elemento
11 eMPO; (COLNE 11 empO fosse trascendenza, l’apertura DL eccellenza altrı
Sull altro70.

Levinas (ice che C556 Ol 0010 SGTAaie riprese pIU tardı ne loro forma DI1-
mitıva, che hanno DOTUTO rivelarsı da allora In DOI inseparabili da problemi pIU ( O111-

plessıi pIU Orlginarı DISOgNOSse (1 un espressione LHNENO ImMprovvisata SOPTattutiO
(1 pensiero differente»71.

La rifllessione che Levinas svolge In DIO, Ia Orte A eMDO aitorno Y tema
morfie G1 Sviluppa, Invece, all interno (1 UL1O SPaZzlO concettuale delimIitato da Ire tes14ABU1C] fondamentali: 11 problema morfie 110  —> DUO C556 1€ analizzato all interno dell’op-
DOosIizIiONe essere-nulla;: la morfie DUO C5561€ alfrontata SOL0 In riterimento alla morie
dell’altro, alla morfie d altrıı: 11 TINVIO alla morfie dell’altro 110  - DUO C556 1€ analizzato
In ermminı analogici, (COLNE morie dell’altro G1 potesse TICAVAaTrTe qualcosa (1
universale trasferibile alla m13 morfie

Desider1o etico-metafisico rappresenTtla la DOossSIbilita esSTITTemMaAa dell' umano, che
Levinas considera (COLLNE 11 Droprium dell’etica ed anche la CAaratfterıs{TIca (1 on

GS{iessia religione, Caa (1 portarcı 1 (1 1a dell essere, oltre L ontologla/?2. La
responsabilita porta a OrIzzonte che G1 aULC COSTANtTeEemMeNnTe all’infinito. volto
dell Altro rivela L’Znfinito nel finito.

Levinas elenca (liversi temı sviluppati EMPDO "Altro Ia soggettivita, Ia Sovraniıta QJell’Io ul 77
aNON1IMO dell ’ essere, materialita materialistica solitucine dell immmanenza, irremissibile DESO QJell essere
nel lavoro, ne DEa ne Ssolflerenza:; CI4 che detto, DOIL, del MONdo-: trascendenza egli qg limenti

ONOSCENNZE, esperlenza In “{ 11{(} . | gsodimento, SaDELE F1tOorno se, solitucine ne I1ce del SaDELIE
che Qissolve In GE C1I! che aitro, Solitucine ragione eESseNzilalmente WFE Ia morte, che 11011

DULO NU|  &, IsStero che 11011 DUO PSSPI E ASSUNTIO eventualita del iutt ’ altro: Il KH  — altrı ne
estası], OVe I0 ®{ESSO G1 Qissolve nell Altro, ne SaDELE, OVE 1 Altro appartıene 9110 ®{ESSO relazione
reiazione LEVINAS, Prefazione In EeMDO "Altro, C1It., 13)

{1 LEVINAS, Prefazione, C1t.,
(ir ERRETTI, Lintenztionalita metafisica Adel desidertio In Emmanuet Levinas, In ( JANCIO ed.) Meta-
fisica desiderto, Milano 2003, S17

132132

Tra etica e metafisica: Emmanuel Lévinas sulla mortalità umana come indicazione all’Altro

D
ib

at
tit

i

e l’Altro, scritta trent’anni dopo la stampa di questo suo libro. Lévinas commenta 
che ci sono diversi temi attraverso i quali procede la sua tesi principale de Il Tempo 
e l’Altro, cioè la ricerca sulla relazione con altri in quanto essa ha come elemento 
il tempo; come se il tempo fosse trascendenza, l’apertura per eccellenza su altri e 
sull’altro70. 

Lévinas dice che esse «non sono state riprese tutte più tardi nella loro forma pri-
mitiva, che hanno potuto rivelarsi da allora in poi inseparabili da problemi più com-
plessi e più originari e bisognose di un’espressione meno improvvisata e soprattutto 
di un pensiero differente»71. 

La riflessione che Lévinas svolge in Dio, la Morte e il Tempo attorno al tema della 
morte si sviluppa, invece, all’interno di uno spazio concettuale delimitato da tre tesi 
fondamentali: il problema della morte non può essere analizzato all’interno dell’op-
posizione essere-nulla; la morte può essere affrontata solo in riferimento alla morte 
dell’altro, alla morte d’altri; il rinvio alla morte dell’altro non può essere analizzato 
in termini analogici, come se dalla morte dell’altro si potesse ricavare qualcosa di 
universale trasferibile alla mia morte. 

Il Desiderio etico-metafisico rappresenta la possibilità estrema dell’umano, che 
Lévinas considera come il proprium dell’etica ed anche la caratteristica di fondo 
della stessa religione, capace di portarci al di là dell’essere, oltre l’ontologia72. La 
responsabilità porta ad un orizzonte che si apre costantemente all’infinito. Il volto 
dell’Altro rivela l’Infinito nel finito.

70	 Lévinas elenca diversi temi sviluppati ne Il Tempo e l’Altro: la soggettività, la sovranità dell’Io sull’il y a 
anonimo dell’essere, materialità materialistica e solitudine dell’immanenza, irremissibile peso dell’essere 
nel lavoro, nella pena e nella sofferenza; ciò che è detto, poi, del mondo: trascendenza degli alimenti e 
delle conoscenze, esperienza in seno al godimento, sapere e ritorno a sé, solitudine nella luce del sapere 
che dissolve in sé tutto ciò che è altro, solitudine della ragione essenzialmente una; la morte, che non è 
puro nulla, ma mistero che non può essere assunto – eventualità del tutt’altro; il rapporto con altri: né 
estasi, dove lo Stesso si dissolve nell’Altro, né sapere, dove l’Altro appartiene allo Stesso – relazione senza 
relazione (E. Lévinas, Prefazione in Il Tempo e l’Altro, cit., 13).

71	 E. Lévinas, Prefazione, cit., 14.

72	 Cfr. G. Ferretti, L’intenzionalità metafisica del desiderio in Emmanuel Lévinas, in C. Ciancio (ed.), Meta-
fisica e desiderio, Milano 2003, 317.


