Dibattiti RTLu XVI (1/2011) 111-132

Tra etica e metafisica: Emmanuel L.évinas
sulla mortalita umana
come indicazione all’Altro

Elena Bugaite
Ph. dr. Pontificia Universita Gregoriana

Introduzione

Emmanuel Lévinas (1906-1995), nato a Kaunas (Lituania), & una delle figure cen-
trali del pensiero contemporaneo!. Lévinas ha cercato di tradurre il messaggio del
Giudaismo e della Sacra Scrittura in linguaggio filosofico. Il suo ascolto della Legge
ed il suo pensiero si svolgono in uno stile sinuoso e continuamente interrotto, cosi
rilevando che cio che dobbiamo pensare ¢ al di la del pensiero. Il principio centrale
della filosofia di Lévinas afferma che I’alterita dell’altra persona e al di la di tutte
le forme dell’apparenza e della conoscenza?. Lévinas sostiene che la relazione etica
¢ irriducibile, in quanto mette in luce ’Altro come piu grande di me, e nello stesso
tempo costituisce la mia identita come responsabile e non-sostituibile.

Mettendo a confronto due opere di Lévinas, Il Tempo e I’Altro, una serie di quattro
conferenze proposte nel 1946-1947 durante il primo anno del College Philosophique
fondato da Jean Wahl, e Dio, la Morte e il Tempo, un corso della Sorbona tenuto nel-
I’anno accademico 1974-1975, cercheremo di notare come sviluppando il pensiero
originale sul tempo e la morte, nel dialogo con la tradizione filosofica, Lévinas metta
in evidenza I’evento dell’incontro con I’Altro come punto centrale.

1 M.-A. Lescourret offre una biografia di Emmanuel Lévinas ampia e profonda. Si veda M.-A. LESCOURRET,
Emmanuel Lévinas, Paris 1994.

2 Infatti, I'intenzionalita non esaurisce le possibilita della significazione. La «“trans-discendenza” all’ori-
gine delle modalita del sapere contesta radicalmente lo statuto della coscienza e apre uno spazio non
rappresentativo per la trascendenza, un luogo non-luogo in cui 'idea d’Infinito apparsa nel volto altrui
risveglia I'io. Qui e I'origine della tesi per cui I’etica viene prima del sapere. Scartando ogni teoria “ideali-
stica” della soggettivita, Lévinas si oppone a una visione concettuale della rappresentazione, ipotizzando
una sorta di “intenzionalita incarnata”» (V. Costa — E. FrRaNzINI — P. SpiNical, La fenomenologia, Torino
2002, 282).

111



=
=
b=
©
£
(&)

Tra etica e metafisica: Emmanuel Lévinas sulla mortalita umana come indicazione all’Altro

In questo articolo cercheremo di argomentare come nel pensiero di Lévinas (nella
distanza di 28 anni tra le due sue opere Il Tempo e [’Altro e Dio, la Morte e il Tempo)
non solo rimane, ma sempre pill esplicitamente viene analizzato il problema della
morte. Infatti Lévinas cerca di mostrare il sorgere della coscienza come distanzia-
zione dall’esistenza anonima, dall’il y a dell’essere generico e spersonificante. Ma
soltanto alcune esperienze fanno intravvedere la vera liberazione da questa omolo-
gazione all'interno dell’essere. Esse sono la morte e la venuta dell’altro.

La morte non ¢ intesa da Lévinas come I’evento ultimo che indica I'autenticita
della vita e rinvia alla cura di sé, ma e I’apertura su cio che e novita assoluta, perché
e liberazione definitiva dal Medesimo; & pero anche il venir meno del soggetto. La
mortalita e 'alterita rompono la totalita inglobante e rivolgono verso I’etica, che puo
essere intesa come filosofia prima, cioe come prima relazione con cio che e altro
dal soggetto e lo fonda, dove la comprensione non & I'unico e fondamentale modo di
relazionarsi con la realta3.

1. 11 problema della morte non puo essere analizzato all’interno
dell’opposizione essere-nulla

La questione della morte viene indagata da Lévinas in un modo diverso ed origi-
nale, non all’interno dell’opposizione essere-nulla. Nel primo paragrafo, mostreremo
come il pensiero di Lévinas si sviluppi in dialogo ed opposizione con quello di Heideg-
ger (che metteva I’accento sull’opposizione essere-nulla parlando del problema della
morte); nel secondo paragrafo, noteremo gli accenti che Lévinas mette sulla relazio-
ne con la morte come impensabile, pitt antica di ogni esperienza, come 1’evento che
fa appello alla responsabilita; il terzo aspetto da chiarire sara I’evento della morte
come puro rapimento, indicando cosl la gratuita della responsabilita per I'altro e
mostrando l'uscita dalla proposta di Heidegger di analizzare la morte attraverso
I’opposizione essere-nulla.

1.1. Heidegger e Hegel, le distanze da Heidegger;
ambiguita del nulla e dell’ignoto
Nel corso della Sorbona Dio, la Morte e il Tempo, Lévinas svolge la riflessione
attorno al tema della morte, sostenendo che 1’opposizione essere-nulla non permette

3 Cfr. L. MARGARIA, Passivo e/o attivo. L’enigma dell’'umano tra Lévinas e Ricoeur, Roma 2005, 15-16.

112



Elena Bugaite

di descrivere adeguatamente 1’enigma della morte. Per Lévinas, «la morte non rinvia
al nulla che si oppone all’essere; il nulla non ¢ in grado di spiegare il senso/non-senso
e ’emozione che appartengono alla morte»4.

Meditando su questo tema, Lévinas si oppone a una certa tradizione filosofica. J.
Rolland segnala che «la morte e il tempo sono ritornati ad essere questioni fonda-
mentali con Hegel e soprattutto con Heidegger, costringendo al compito di pensare
alcuni che, a differenza di Lévinas, gli heideggeriani non riconoscono come filosofi:
Kierkegaard, Rosenzweig, Buber, Bergson e certi altri»5. Il corso si svolge, infatti,
come un dialogo con la tradizione filosofica, accogliendo ciascun filosofo nel suo
nome proprio, ma indicandolo a seconda della situazione6.

Lévinas riconosce I'importanza del Sein und Zeit di Heidegger, specialmente per
aver introdotto la questione, che tale filosofo ha rinnovato, dell’ontologia fondamen-
tale che verte sul significato verbale dell’essere. Cosi facendo egli ha risvegliato la
sonorita verbale dell’essere nella sua differenza dall’ente. Tuttavia, analizzando il
Dasein come ’essere per la morte, Heidegger sembra non essere abbastanza radi-
cale. Per Lévinas, «il Dasein morendo non ha esaurito tutte le sue possibilita (...).
Quando muore, le sue possibilita gli sono tolte. Finire non ¢ compiersi. La fine della
morte non attende necessariamente il numero degli anni»?.

Infatti, per Heidegger, aver-da-essere ¢ dover morire. Invece, per Lévinas, «la
morte non ¢ un momento, ma un modo d’essere di cui il Dasein si fa carico fin dal
primo momento in cui & (...). Il Dasein & la sua fine o alla sua fine: transitivita del
verbo essere»8.

Gia ne Il Tempo e U’Altro (nel 1948, cioé 28 anni prima del corso della Sorbona),
Lévinas affermava: «Non ¢ dal nulla della morte, di cui precisamente non sappiamo
niente, che I'analisi deve partire, ma da una situazione in cui qualcosa di assoluta-
mente inconoscibile appare»9. Le tesi di Heidegger sono affrettate: da dove si trae

4 S. PETROSINO, Narcisismo e idolatria. Sul contributo lévinassiano alla pensabilita della trascendenza, in E.
LiviNas, Dio, la Morte e il Tempo, Milano 1996, 9-37, qui 17.

5 J. RoLLAND, Avvertenza, in E. LEVINAS, Dio, la Morte e il Tempo, Milano 1996, 41-44, qui 43.

6 E da notare che «non risulta casuale il fatto che la lettura lévinassiana del pensiero di Husserl e di Hei-
degger appaia, fin dall’inizio, dominata dalla preoccupazione di cogliere, in un unico colpo d’occhio in-
terpretativo, il senso di una duplice problematica: quella della segreta unita della riflessione husserliana,
messa a fuoco in un complesso sforzo ermeneutico, e, insieme, quella suscitata dalla svolta che ’analisi
esistenziale heideggeriana aveva impresso all'interno movimento fenomenologico» (F. CiGLIA, Emmanuel
Lévinas interprete di Husserl e di Heidegger nel primo decennio della sua speculazione, in Filosofia 34
[1983] 212-213).

7 E. LEvINAS, Dio, la Morte e il Tempo, cit., 83.
8 Ibid., 86.
9 E. LiviNas, Il Tempo e U’Altro, Genova 1993, 42.

113

9
o
Q

—
=3
=3




=
=
b=
©
£
(&)

Tra etica e metafisica: Emmanuel Lévinas sulla mortalita umana come indicazione all’Altro

con tanta certezza la consapevolezza che la morte non sia nient’altro che nulla? Per-
ché rifiutarsi di prendere in considerazione cio che vi & di ignoto in questo niente, e
che non & un nulla della morte?

Nel corso del 1975-1976 Lévinas afferma con decisione che la morte esigerebbe,
per essere propriamente pensata, un nulla che sarebbe piu nulla del «puro nulla»:
un nulla che sarebbe «ambiguita del nulla e dell’ignoto». Cosi anche il puro punto
interrogativo, iscritto dalla morte, sarebbe mantenuto all’interno dell’annientamen-
to. I quanto ha ben riassunto J. Rolland nella Postfazione: «i questa determinazione
della morte come nulla e ignoto o questione pura, ¢ questa determinazione della
morte come suprema indeterminazione a permettere a Lévinas di opporre Kant a
Heidegger (...). L’immortalitd non puo essere affermata — e nemmeno negata —, ma
solo sperata. Una simile speranza, che & come terzo-escluso tra affermazione e ne-
gazione, iscrive un forse all’'interno dell’innegabile nulla della morte; questo “forse”
non viene a colmare il vuoto del nulla né ad attenuare la forza dilacerante della
morte. Al contrario: esso aggiunge alla morte nel suo nulla una questione (...) per
appesantirla e restituirla cosi al suo enigma — al suo mistero, si afferma in Le Temps
et ’Autre -, alla sua ambiguita d’annientamento ed ignoto»10.

La posizione di Lévinas si precisa con il tempo, anche nella sua formulazione: nel-
le lezioni della Sorbona tiene pit1 fermamente conto del nulla della morte. E chiaro
che la sua analisi, nell’opporsi ad Heidegger, diventa piu profonda, ponendo nuovi
interrogativi e nuovi accenti del senso, cioe intendendo il «nulla» in maniera sempre
piu ricca. Questo arricchimento del senso del nulla sara da approfondire nel percor-
so dell’articolo.

1.2. La relazione con la morte, piu antica di ogni esperienza,
non e dell’essere o del nulla

«La morte: questione inquietante piu nel suo senza-riposo che nella sua posizio-
ne di problema. L’inquietudine: il non riposato. L’inquietudine non & una modalita
dell’intenzionalita; al contrario, e I'intenzionalita ad essere una modalita di questo
non-riposare-in-sé dell’inquietudine. L’emozione generata da tale questione — con-
trariamente a quel pensiero che vede nell’essere dell’'uomo il conatus, nella morte
la sua minaccia e nell’angoscia I'origine di ogni affettivita — non e da interpretarsi
immediatamente in rapporto al binomio essere-nulla. (...) Risveglio attraverso la di-
smisura o l'infinito dell’altro. (...) Risveglio attraverso l'infinito, ma che si produce

10 J. RoLLAND, Postfazione, in E. LEVINAS, Dio, la Morte e il Tempo, Milano 1996, 309-310.

114



Elena Bugaite

concretamente come appello irresistibile alla responsabilita. Da cui la passivita: in
nessun momento posso essere tranquillamente per-me»11.

Gia all’inizio del corso, parlando della morte, Lévinas nota «l’affezione del pre-
sente attraverso il non presente, pili intimo di qualsiasi intimita, fino alla fissione, a
posteriori piti antico di ogni a priori, diacronia immemoriale che non si puo ricon-
durre all’esperienza. La relazione con la morte, piu antica di ogni esperienza, non
¢ visione dell’essere o del nulla»12. Esiste, pero, uno stretto legame tra la morte e il
tempo, come segnalano anche i termini del tempo che il filosofo usa per esprimere la
relazione dell’io con la morte.

Infatti, nel testo di Lévinas si nota la connessione tra I’essere, la morte e il tem-
po; per cui non sarebbe giusto esaurire il discorso di Lévinas nella forma della pura
espressione (sarebbe uno sguardo superficiale al pensiero del filosofo), anche se e
vero che il linguaggio del filosofo & profondamente inventivo ed originale. Sottolinee-
remo in seguito gli aspetti piti importanti del linguaggio di Lévinas.

E importante seguire il filo del pensiero e vedere quale aspetto il filosofo intenda
evidenziare analizzando la relazione con la morte. Petrosino commenta: «Nell’ignoto
o come ignoto alterita e mortalita si coappartengono e di conseguenza, nel suo stesso
essere associato all’altro, I'io e gia, da sempre associato alla mortalita dell’altro o
all’altro come mortale, ne & associato ancor prima ch’egli, Iio, faccia, se cosi si puo
dire, 'esperienza di tale morte»13.

La fonte dell’ignoto e la sua gratuita, gratuita dell’altro, e l'irriducibilita al ra-
gionevole. «Eletto senza necessita, legato alla gratuita, io sono sottoposto ad una
esteriorita che non e oggettiva, che non ¢ spaziale o temporale, ma & esteriorita
irrecuperabile del Bene. L’esteriorita della gratuita»14, sigillata dall’esperienza della
morte.

In La verita nomade Petrosino traccia le linee principali del pensiero 1évinassia-
no. Egli le commenta ragionando profondamente, senza perdere mai di vista l'insie-
me dei punti principali nel cammino intellettuale-etico di Lévinas. A partire dal suo
Altrimenti che essere, Lévinas introduce categorie nuove, molto ricche, ma provo-
canti, p.e. persecuzione che «non e riconducibile al rapporto causa/effetto, essa ci
parla d’altro. Non si perseguita chiunque. Lévinas usa un altro termine per indicare
la scelta dell’elezione sfuggente il recupero della tematizzazione, scelta piu antica

11 E. LEVINAS, Dio, la Morte e il Tempo, cit., 63.
12 Jbid., 56.
13 S. PETROSINO, Narcisismo e idolatria, cit., 22.

14 S. PETROSINO, La verita nomade, Milano 1980, 73.

115

9
o
Q

—
=3
=3




=
=
b=
©
£
(&)

Tra etica e metafisica: Emmanuel Lévinas sulla mortalita umana come indicazione all’Altro

dell’a priori: si tratta dell’ossessione; (...) la gratuita dell’elezione & cio che sfugge al
recupero, essa non pud essere circoscritta, essa & an-archia. E di questa passivita.
Precedente ogni passivita e attivita, che ci parla I'idea di creazione»15. Propriamente
parlando, I’esposizione ¢ ossessione per il prossimo, ossessione del malgrado-sé, vale
a dire dolore. E I'inquietudine apportata dall’estraneo.

Tornando piu direttamente alla analisi della relazione con la morte, Lévinas dice:
«La morte ¢ immobilizzazione della mobilita del volto che d’anticipo rinnega la mor-
te; essa e lotta tra il discorso e la sua negazione (si veda nel Fedone la descrizione
della morte di Socrate), lotta in cui la morte conferma la sua potenza negativa (si
vedano le ultime parole di Socrate). La morte & contemporaneamente guarigione e
impotenza; ambiguita che forse indica una dimensione di senso diversa da quella
in cui la morte & pensata all’interno dell’alternativa essere/non-essere. Ambiguita:
enigmax»16.

La morte ¢ impensabile. Su questo aspetto Lévinas fa riferimento a Fink: «Cono-
sciamo la morte ma non possiamo pensarla; la conosciamo senza poterla pensare. In
questo senso essa e una vera rottura e come tale deve essere accolta in silenzio»17. 1l
filosofo sottolinea la tendenza a considerare la morte come un fatto che concerne un
ente (Aristotele, Hegel), mentre la specificita appena pensabile della morte riguarda
la comprensione stessa dell’essere. La morte ¢ fine di cio che rende pensabile il pen-
sabile — per questo essa ¢ impensabile. «Non si pudo nemmeno piu dire che la morte
sia un nulla, poiché il nulla e 'essere riguardano la comprensione»18. L’autore di
Dio, la Morte e il Tempo afferma che I'intenzionalita non & il segreto dell'umano;
I’esse umano non e conatus, ma disinteressamento e addio.

La morte — che da Heidegger & pensata come fine, chiusura, I'ultima possibilita
— per Lévinas indica apertura verso l'altro. «L’interrogativo cosa posso conoscere?
porta alla finitezza, ma cosa debbo fare? e cosa ho il diritto di sperare? si spingono
oltre e in ogni caso non verso la finitezza (...). La filosofia pratica di Kant dimostra
che la riduzione heideggeriana non & obbligatoria; che, nella storia della filosofia, ci
puo essere un significato diverso dalla finitezza»19. Si puo dire che Heidegger pensi
la morte solo nella dimensione orizzontale. Sembra che Lévinas ci inviti verso una

—

5 Ibid., 73-74.

-

6 E. LEVINAS, Dio, la Morte e il Tempo, cit., 55.
7 Ibid., 138.

Ibid., 139.

9 Ibid., 103-105.

-

®

-

116



Elena Bugaite

trascendenza, una certa verticalita, profondita, sottolineando una apertura anche
attraverso cio che e enigmatico e negativo, i.e. mortalita.

1.3. Non é pit il nulla che diventa possibilita, ma puro rapimento

Ne Il Tempo e I’Altro Lévinas comincia con I’analisi della sofferenza: «C’e nella
sofferenza 1'assenza di ogni rifugio. Essa e il fatto di esser presi nella stretta della
vita e dell’essere. In questo senso, la sofferenza e I'impossibilita del nulla»20. Egli
nota altresi che il modo caratteristico della morte di annunciarsi nella sofferenza, &
un’esperienza della passivita del soggetto che fino ad allora era stato attivo21.

L’autore porta Amleto come esempio per testimoniare che I’eterna imminenza
della morte fa parte della sua essenza. E impossibile assumere la morte. Il nulla &
impossibile. Esso avrebbe lasciato all'uomo la possibilita di assumere la morte, di
strappare alla schiavitu dell’esistenza una sovranita suprema. Per questo il filosofo
afferma che il suicidio & un concetto contraddittorio. E impossibile annientarsi. J.
Wahl definisce la morte non come I'impossibilita della possibilita, ma come possibili-
ta dell’impossibilita. Ma cio non vale per Lévinas, che intende dire che la morte non e
possibilita dell’impossibilita, ma puro rapimento — I’assurdita rende possibile la gra-
tuita della responsabilita per I’altro: «La mia solitudine, cosi, non & confermata dalla
morte, ma e spezzata dalla morte (...). Relazione con I’altro che non si identifichera
mai con il fatto di cogliere una possibilita»22.

In questo paragrafo dunque abbiamo visto come, dialogando con la tradizione fi-
losofica, Lévinas riponga il problema della morte e cerchi di pensarlo non all’interno
dell’opposizione essere-nulla, ma notando I'inconoscibile, I'ignoto che appare nella
morte, lascia lo spazio, I'apertura verso I’altro.

2. Un rapporto essenziale tra la morte e I’altro

Proseguendo nell’analisi sulla morte ne Il Tempo e I’Altro e Dio, la Morte e il Tem-
po, in questa parte cercheremo evidenziare se e in quale modo esista il rapporto tra

20 E. LEvINAS, Il Tempo e UAltro, cit., 41.

21 Bisogna ricordare che, secondo Lévinas, nell’ambito del sapere ogni passivita e, per la mediazione della
luce, attivita (cfr. E. LEviNas, Il Tempo e I’Altro, cit., 42).

22 E. LEvINAS, Il Tempo e UAltro, cit., 45-46.

117

9
o
Q

—
=3
=3




=
=
b=
©
£
(&)

Tra etica e metafisica: Emmanuel Lévinas sulla mortalita umana come indicazione all’Altro

la morte e I’altro. Nel primo passo, seguiremo il pensiero di Lévinas, nel quale si nota
I'incrocio di temi importanti come quelli dell’ignoto, dell’altro, della morte; poi sara
da notare come avviene nel pensiero lévinassiano I'inversione del rapporto tra la
morte e il tempo; nel terzo passo, analizzeremo I’osservazione di Lévinas sull’unicita
stessa dell’io, come costituita dalla deferenza alla morte.

2.1. L'essere associato all’ignoto come altro; altro come mortale

«Il rapporto con la morte nella sua eccezione (...), eccezione che conferisce alla
morte la sua profondita, non e vedere e neppure mirare (non & vedere I’essere come
in Platone, né mirare il nulla come in Heidegger), rapporto puramente emozionale,
commovente di una commozione che non e fatta della ripercussione, sulla nostra
sensibilith e sul nostro intelletto, di un precedente sapere. E un’emozione, un mo-
vimento, un’inquietudine nell’ignoto»23. Commentando questo passaggio, Derrida
osserva: «L.’ignoto e sottolineato. Ignoto non dice il limite negativo di una coscienza.
Questo non-sapere e I’elemento dell’amicizia e dell’ospitalita per la trascendenza
dell’estraneo, la distanza infinita dell’altro»24.

Lévinas stesso precisa che nella morte dell’altro si accusa la prossimita del pros-
simo. «Inquietudine che non e tematizzazione, non & intenzionalita, foss’anche se-
gnica. Inquietudine che in tal modo ¢ refrattaria ad ogni apparire, ad ogni aspetto
fenomenico, come se I’emozione procedesse attraverso la questione senza incontrare
alcuna quiddita, procedesse verso quella acuita della morte e istituisse I'ignoto non
puramente negativo, ma nella prossimita senza sapere»25. S. Petrosino commenta
sull’ignoto che esso non e il nulla, ma un tratto del carattere che rinvia al modo stes-
so d’essere dell’altro; la riflessione 1évinassiana sulla morte ruota attorno a questo
essere «associato all’ignoto» che non e se non una forma, se cosi si puo dire, dell’al-
tro-nello-stesso26.

La presenza del volto dell’Altro manifesta eccesso/abbondanza fenomenale, insu-
perabile eccedenza del senso, rispetto alla quale qualsiasi modo oggettivante della
intenzionalita sarebbe inadeguato27. R. A. Cohen, situando il pensiero di Lévinas ac-

23 E. LEVINAS, Dio, la Morte e il Tempo, cit., 57.
24 J. DERRIDA, Adieu, in Philosophy Today 40 (1996) 337.
25 K. LEVINAS, Dio, la Morte e il Tempo, cit., 58.
26 S. PETROSINO, Narcisismo e idolatria, cit., 21.

27 J. DRABINSKI, The Hither Side of the Living-Present in Levinas and Husserl, in Philosophy Today 40 (1996)
143.

118



Elena Bugaite

canto al pensiero di Husserl e Heidegger, vi mette in rilievo il dialogo, I’opposizione,
I’andar oltre.

Nel 1930 Lévinas oppone la rappresentazione husserliana con 1’ontologia hei-
deggeriana. Nel 1961 oppone la fenomenologia husserliana, ossia la fenomenologia
fondata sulla rappresentazione, e la fenomenologia heideggeriana, ossia la feno-
menologia fondata sull’ontologia. Lévinas si oppone non solo alla rappresentazione
husserliana, ma anche al disvelamento heideggeriano, anche se riconosce a Heideg-
ger di essere essenzialmente corretto contro Husserl (nell’affermare che il disvela-
mento ontologico ¢ il fondamento della rappresentazione). L’ontologia di Heidegger
permette a Lévinas di vedere piti profondamente cio di cui si tratta nel carattere
rappresentativo della fenomenologia di Husserl. Ma l'etica e giustizia della Stella
di Rosenzweig gli permette pure di andare oltre il carattere ontologico della rifon-
dazione heideggeriana della fenomenologia. Lévinas intende andare oltre I’ontologia
di Heidegger.

Cohen afferma che «nella sua lettura della fenomenologia — contro Husserl e
Heidegger — Lévinas trova non solo il riconoscimento del movimento della mente,
il quale rompe qualsiasi relazione come tale: formale o esistenziale, ma anche il
riconoscimento che questo rompere proviene dalla relazione irrecuperabilmente
inadeguata — relazione etica — il significato della quale ha priorita sui significati co-
stituiti attraverso la correlazione intenzionale»28. Lévinas rompe cosi con la stretta
delimitazione della concezione fenomenologica della esperienza-vissuta; secondo lui,
¢’e una nozione fenomenologica del vivere-presenza, che offre una concreta o feno-
menica base per uscire dalle regole e dai confini del metodo di Husserl. Cosi appare
quell’accento sull’ignoto e sull’assenza. La modificazione poi dall’eccessiva presen-
za all’inaccessibile assenza non & solo una modificazione enfatica. E piuttosto una
modificazione necessaria, cosi che la stessa radice del senso lévinassiano dell’etica
stia nell’irrevocabilita dell’alterita. Per questo motivo diventa impossibile qualsiasi
rifiuto o chiusura della relazione faccia-a-faccia.

All’inizio di Dio, la Morte e il Tempo Lévinas scrive che «l’intenzionalita, che in
Husserl tesse il richiamo del tempo, non & I'ultimo segreto dello psichismo»29. I.’esse-
re associato all’ignoto dell’altro, all’ignoto come altro, essere associato che si rivela
nell’emozione per la sua morte, ¢ il tratto di un nesso che precede la morte dell’altro.
In questo senso I'io & concretamente associato alla morte dell’altro ancor prima che

28 R. A. CoHEN, Levinas, Rosenzweig, and the Phenomenologies of Husserl and Heidegger, in Philosophy
Today 32 (1988) 175.

29 E. LEVINAS, Dio, la Morte e il Tempo, cit., 62.

119

9
o
Q

—
=3
=3




=
=
b=
©
£
(&)

Tra etica e metafisica: Emmanuel Lévinas sulla mortalita umana come indicazione all’Altro

I’altro concretamente muoia. A questo livello si rivela quello che puo essere definito
il carattere psichico della questione della morte. «Qui, la morte assume un senso
diverso dall’esperienza della morte. Senso che viene dalla morte d’altri, da cio che in
quella morte ci riguarda»30.

Affermando I’affettivita nella relazione con la morte dell’altro e ponendo tale re-
lazione in seno alla relazione con il Differente (che nessuna reminiscenza o anticipa-
zione potrebbe riunire in sincronia), Lévinas indica che, all’interno di questa relazio-
ne, il nesso con la morte si configura come interrogazione davanti ad altri, davanti
alla sua dismisura: ecco dove cerchiamo il rapporto tra la morte e il tempo.

2.2. Un’inversione del rapporto tra la morte e il tempo

«La Morte e il Tempo si confronta essenzialmente con Heidegger e il suo celebre
tema dell’“essere-davanti-alla morte”. Heidegger cercava, dice Lévinas, di pensare
il tempo a partire dalla morte e la morte partendo dall’angoscia del nulla, la fine
dell’essente finito. Lévinas propone proprio I'opposto: pensare la morte a partire
dal tempo. Il prezzo da pagare per fare cio & grande. Questo significa rinunciare al-
I'idea dell’Essere ed anche a quella del nulla. Per assumere quel compito che sembra
impossibile & necessario prima rinunciare al punto di partenza di Heidegger, cioe,
all’angoscia di fronte alla mia morte, e cominciare decisamente dall’incontro con la
morte dell’altra persona. La sfida & immensa: altrimenti che nulla, richiamando il
titolo del libro piu famoso di Lévinas: Altrimenti che essere o al di la dell’essenza
(1974)»31. Per Heidegger, 'umano doveva essere, doveva portare il suo peso d’essere,
doveva perseverare nel suo essere. Per Lévinas, al contrario, 'umano e nella messa
in questione del suo essere e davanti ad Altri il turbamento della buona coscienza,
del «diritto ingenuo dei miei poteri, della mia gloriosa spontaneita di vivente».

In questo essere associato all’altro e alla sua mortalita, all’altro come mortale,
si produce un’inversione del rapporto tra la morte e il tempo. La morte dell’altro:
¢ questa la prima morte. All'interno dell’essere associato all’altro e del rivolgersi
all’altro si pone la questione stessa della morte: «L.a morte come fine, ma al tempo
stesso come questione: tale e la direzione della nostra ricerca. (...) Questione in cui ci
avviene il rivolgersi all’altro (ogni questione ¢ domanda e preghiera)»32.

Petrosino indica che la risposta non annulla la domanda, ma la conferma; & per-
ché vi & una domanda, un movimento interrogante, che e possibile la risposta; la

30 Jbid., 51.
31 P. RICOEUR, In Memoriam Emmanuel Levinas, in Philosophy Today 40 (1996) 331.

32 E. LEVINAS, Dio, la Morte e il Tempo, cit., 85.

120



Elena Bugaite

domanda attende la risposta, ma la risposta non soddisfa la domanda. «Cio che di-
stingue la domanda & che & una mancanza sempre rivolta, una mancanza che si fa
invocazione»33. In Etica e infinito Lévinas dice che «Le Temps et I’Autre & una ricerca
sulla relazione con altri in quanto questa ha per elemento il tempo; come se il tempo
fosse la trascendenza, 'apertura per eccellenza su altri e sull’Altro»34. Posto I'ac-
cento sull’altro come mortale e sulla mia responsabilita, diventa possibile ed anche
indispensabile I'inversione del rapporto tra la morte e il tempo.

L’alterita ¢ la forza positiva, che si sperimenta interloquendo, domandando e ar-
gomentando. Incontrare l’altro faccia a faccia e essenzialmente responsabilita, che
accetta lalterita. L’alteritd non & negativita nella mia esperienza (negativita, nel
senso di indifferenza per I'altro nella mia esperienza), ma apertura che si rivolge
a me; non ¢ lontana superficialita, mai raggiungibile da me, ma I’altezza della per-
fezione, che mi contesta. Il volto dell’altro si rivolge a me nella sua apertura, nella
sua eccellenza. Il volto dell’altro si rivolge a noi e contesta il nostro mondo, la nostra
totalita con il suo infinito.

Cominciando I’analisi della morte non dall’angoscia davanti alla mia morte, ma
dalla responsabilita per I'altro come mortale, Lévinas mostra un rapporto esisten-
ziale ed essenziale tra la morte e ’altro. La fenomenologia, se cosi si puo dire, della
relazione autentica ed originale del faccia-a-faccia ha portato a ripensare ed inverti-
re il rapporto heideggeriano tra la morte e il tempo. L’alterita ¢ la forza positiva, che
sostiene questo rovesciamento.

2.3. «Deferenza al non-senso della morte: ecco cio che e necessario
all’'unicita stessa dell’lo»

In Dio, la Morte e il Tempo Lévinas si domanda: «Come pensare I'lo nella sua
identita, nella sua unicita — o come pensare questa unicita dell’'lTo? Puo forse essere
pensato come cosa identificata (identita della cosa: serie di mire confermate le une
dalle altre, accordo di intenzioni)? L’Io deve forse essere pensato come identifica-
zione nella riflessione su di sé che assimila I’altro a sé — a costo di non poter piu
distinguersi dalla totalita cosi formata?»35. 1l filosofo afferma che entrambe queste
soluzioni sono inadeguate. Solo rispondendo d’altri in una responsabilita dalla quale
non potra tirarsi indietro, I'io preme nella sua unicita. Infatti: «I.’io & identita di se-
stesso che si formerebbe attraverso I'impossibilita di farsi sostituire — dovere al di

33 E. LivINAs, Etica e Infinito, Roma 1984, 74.
34 Jbid.

35 E. LEVINAS, Dio, la Morte e il Tempo, cit., 60.

121

9
o
Q

—
=3
=3




=
=
b=
©
£
(&)

Tra etica e metafisica: Emmanuel Lévinas sulla mortalita umana come indicazione all’Altro

la di ogni debito — e cosi pazienza di cui nessuna assunzione potrebbe smentirne la
passivita»36,

Anche in Etica e infinito il filosofo afferma: «l.a mia responsabilita e inalienabile,
nessuno potrebbe sostituirmi. Di fatto, si tratta di esprimere 'identita stessa dell’io a
partire dalla responsabilita, cioe a partire da questa posizione o da questa deposizio-
ne dell’io sovrano nella coscienza di sé; deposizione che ¢ appunto la sua responsa-
bilita per altri. La responsabilita & cio che mi incombe in modo esclusivo e che, uma-
namente, io non posso rifiutare. Questo peso &€ una suprema dignita dell'unico»37.
Citando Dostoevskij: «Noi siamo tutti responsabili/colpevoli, di tutto e di tutti, davanti
a tutti ed io pit di tutti gli altri», Lévinas esplica I'idea che io posso sostituire tutti, ma
nessuno puo sostituirmi; questa & mia inalienabile identita di soggetto.

Non-sapere, non-senso della morte: ecco cio che & necessario all’'unicita stessa
dell'To, all’intrigo della sua unicita. «Non-sapere che si traduce nell’esperienza at-
traverso la mia non conoscenza del giorno della mia morte — non conoscenza in virtu
della quale I'io fa degli assegni a vuoto come se disponesse dell’eternita. (...) La mor-
te ci riguarda attraverso il suo non-senso; (...) € puro punto interrogativo: apertura
su cio che non ha alcuna possibilita di risposta. Interrogazione che & gia una modali-
ta della relazione con I’al di 1a dell’essere»38. La morte, cosi intesa, viene a svolgere
una funzione essenziale: costituire I'unicita dell’io.

Lévinas sviluppa il suo ragionamento affermando che nell’egoita dell’lo bisogna
che ci sia il rischio di un non-senso, di una follia. Se tale rischio non vi fosse, allora
la pazienza avrebbe uno statuto e perderebbe la sua passivita. La possibilita del non-
senso capace di spazzare via ogni impresa che entra nella passivita della pazienza e
questa deferenza alla morte che non & senso, non ¢ situabile, non ¢ localizzabile, non
¢ oggettivabile versante di una dimensione impensabile, né insospettabile.

Petrosino nota che «senza il suo irriducibile non senso, il per-I’altro che & nello
stesso rischierebbe di porsi “per finta” o solo come “modo di dire”, e 'unicita sfume-
rebbe nel concetto di io. L’irriducibile non senso della morte si configura cosi come
cio che, nell’io, impedisce la chiusura narcisistica del soggetto attraverso la continua
sollecitazione verso I’altro»39. Molto importante, pero, & anche notare che 1'oggettivi-
ta & fondamento dell’intersoggettivita, non il contrario. Secondo Lévinas, sembra che
facendo un passo indietro, faccio spazio all’altro che & piu grande di me. Lasciando

36 Jbid., 61.
37 E. LEvINAS, Etica e Infinito, cit., 115.
38 E. LEVINAS, Dio, la Morte e il Tempo, cit., 61.

39 S. PETROSINO, Narcisismo e idolatria, cit., 23.

122



Elena Bugaite

essere lalterita, rispetto I’altro accettandolo in virtu della mia responsabilita per lui,
responsabilita che si estende all’infinito.

«Come I'idea di Cartesio dell’infinito & posta in me, cosi io stesso non posso assu-
mere l'alterita, la cui realta e un’infinitezza che eccede qualsiasi capacita. In questo
rapporto io sono totalmente consumato, svuotato. Questo e la kenosis dell’To»40. Co-
munque, Lévinas ribadisce che questa responsabilita precede entrambi; & in senso
piu ampio liberta, origine di tutti e due, e concerne la condizione o struttura del
soggetto stesso.

Abbiamo notato che Lévinas in dialogo con altri filosofi mostra un rapporto essen-
ziale tra la morte e I'altro, e sviluppa gli aspetti importanti di questo rapporto: sostie-
ne il legame della morte con I'ignoto come altro; fa un’inversione del rapporto tra la
morte e il tempo (I'accento posto sull’altro come mortale e sulla mia responsabilita
offre la possibilita di fare cio); afferma anche che la morte costituisce (attraverso il
suo non-senso) 'unicita stessa dell’io.

3. Il rapporto tra me e la morte dell’altro
(rapporto non analogico)

In questa parte cercheremo di capire perché il rapporto tra me e la morte del-
I’altro non sia analogico. Come la morte che proviene dall’altro mi pud appartenere?
(Qui sara da sottolineare la domanda che sorge nell’inquietudine della morte e da
cercare la risposta adeguata). Qual & la mia relazione con la morte d’altri? Nel terzo
paragrafo, cercheremo di pensare il senso della morte, al di l1a di ogni trasferimento
analogico, come clamore dell’omicidio.

3.1. La morte, pur provenendo dall’altro, mi appartiene

«L’inquietudine dell’emozione non sarebbe forse la questione che, in prossimita
della morte, si troverebbe precisamente alla sua nascita? (...) Ignoto che non ¢ a sua
volta oggettivato e tematizzato, mirato o visto, (...) inquietudine in cui si interroga
un’interrogazione che non si puo convertire in risposta — inquietudine in cui la rispo-
sta si riduce alla responsabilita dell’interrogante o dell’interrogatore»4l. Abbiamo
analizzato il rapporto tra la morte e I’altro in Lévinas. L’io & in rapporto con I'altro.

40 A. VALEVICIUS, From the Other to the Totally Other, New York 1988, 62.

41 E. LEVINAS, Dio, la Morte e il Tempo, cit., 58.

123

9
o
Q

—
=3
=3




=
=
b=
©
£
(&)

Tra etica e metafisica: Emmanuel Lévinas sulla mortalita umana come indicazione all’Altro

Qui ¢ il punto di riferimento dell’etica: rapporto con I'altro in quanto mortale, in
quanto vulnerabile, in quanto volto aperto all’accoglienza. E proprio nella morte il
volto dell’altro diventa senza espressione. La morte dell’altro mi tocca. L’altro come
mortale & I’ignoto.

Entrando nelle domande che la morte suscita, diventa chiaro che «la morte di
qualcuno non &, malgrado tutto cio che ne sembrava a prima vista, una fatticita
empirica (morte come fatto empirico di cui solo I'induzione potrebbe suggerire 1'uni-
versalita); essa non si esaurisce in questo apparire»42. Dobbiamo chiedere precisa-
mente in quale modo la morte dell’altro mi tocchi. Se proviene dall’altro, dall’ignoto
come altro senza espressione, si puo dire che mi appartenga? Su quale aspetto cade
I’accento, rispondendo a tale domanda, nell’eventualita che esista una risposta ade-
guata?

In Essere e tempo Heidegger sostiene che «nessuno puo assumersi il morire di
un altro. Ognuno puo, si, “morire per un altro”. Ma cio significa sempre: sacrificarsi
per un altro in una determinata cosa. Ma questo morire-per... non puo mai signifi-
care che all’altro sia cosi sottratta la propria morte»43. Lévinas pensa che simpatia
e compassione, soffrire per 'altro o «morire mille morti» per 'altro, queste realta
abbiano come condizione di possibilita una sostituzione ad altri pit radicale. Una
responsabilita verso I’altro nel sopportare la sua fine come se ne fossimo colpevoli.
Infatti, la morte dell’altro non & soltanto un momento della meita della mia funzione
ontologica.

Lévinas si sofferma sull’analisi dell’emozione, che e affettivita senza intenzionali-
ta. «L’in-quietudine dell’emozione non sarebbe forse la questione che, in prossimita
della morte, si troverebbe precisamente alla sua nascita? Emozione come deferenza
alla morte, cioé emozione come questione che non implica, nella sua posizione di
questione, gli elementi della propria risposta»44. L’emozione come modo di reagire
contiene una deferenza che diviene una questione in cui non e facile trovare una
via di uscita (nella forma di risposta), ma una «questione che si innesta in quel piu
profondo rapporto all’infinito che & il tempo (tempo come rapporto all’infinito). Rap-
porto emozionale con la morte dell’altro. Timore o coraggio, ma anche, al di la della
compassione e della solidarieta con I'altro, responsabilita per lui nell’ignoto»45.

42 Jbid., 54.
43 M. HEIDEGGER, Essere e tempo, cit., 294.
44 E. LEVINAS, Dio, la Morte e il Tempo, cit., 58.

5 Ibid., 58.

IS
<

124



Elena Bugaite

L’autore indica che proprio tale questione puo esprimere piu profondamente il
rapporto con l'infinito (o con il tempo); puo esprimere il rapporto vero con la morte
dell’altro, che tocca me, o di piti: mi appartiene. In queste poche righe troviamo un
incrocio non accidentale dei temi: I’emozione come questione di fronte alla morte
dell’altro rivela il tempo come infinito, rivela un rapporto con la morte dell’altro.
In questo contesto dell’inquietudine troviamo il punto centrale e fondamentale del
rapporto. L’essenza del rapporto e responsabilita per ’altro, che accade nell’ignoto,
responsabilitd che non si esaurisce nella compassione e nella solidarieta, che non
puo essere pienamente descritta con i termini di timore o coraggio. Di fronte alla
morte dell’altro «avviene I’al di 1a» che provoca la responsabilita dell’io.

Lévinas afferma che & nell’'inquietudine sorta dall’ignoto non oggettivato né te-
matizzato che ci si interroga. L’interrogazione nell’inquietudine va verso una rispo-
sta che si identifica nella responsabilita di chi, come unico ed uno, sta attualmente
interrogando o pilu precisamente nella responsabilita della persona umana in quanto
interrogante o posta a interrogare davanti alla morte dell’altro. L’unica «risposta»
adeguata e la responsabilita per I’altro, responsabilita mai sufficiente. Essa cresce
in tale modo che va verso un orizzonte, che continuamente si apre. La responsabilita
porta all’in-finire.

Analizzando la questione del senso dell’emozionale, ’autore ricorda che Heideg-
ger ha ridotto questa questione al confronto con il nulla nell’angoscia. Tuttavia «bi-
sogna chiedersi se ogni affettivita riconduca all’angoscia intesa come imminenza
del nulla - se I'affettivita si risvegli solo in un ente che persevera nel suo essere (il
conatus), se il conatus sia 'umanita dell’'uomo, se I'umanita dell’'uomo sia il suo
aver-da-essere»46. C’¢ invece un’affermazione, importante per entrare nel modo di
pensare dell’autore, per cui «I’esse umano non e originamente conatus, ma ostaggio,
ostaggio di altri»47.

Prima del corso della Sorbona, nel libro del 1974 Altrimenti che essere o al di la
dell’essenza, il filosofo descrive cio che sarebbe la sensibilita per lui: «Vulnerabilita,
esposizione all’oltraggio, all’offesa — passivita piu passiva di ogni pazienza, passivita
dell’accusativo, trauma dell’accusa, nell’ostaggio, dell’identita che si sostituisce agli
altri: Sé — defezione o disfatta dell’identita dell’To. Ecco, spinta all’estremo, la sensi-
bilita»4s.

46 Ibid., 59.
47 Ibid., 62.

48 E. LEVINAS, Altrimenti che essere o al di la dell’essenza, Milano 1995, 20. Il importante I’osservazione di F.
Marcolungo sulla sensibilita: «Nell’intenzionalita rivolta verso I'oggetto & racchiusa (...) un’intenzionalita

125

9
o
Q

—
=3
=3




=
=
b=
©
£
(&)

Tra etica e metafisica: Emmanuel Lévinas sulla mortalita umana come indicazione all’Altro

Petrosino dice che «la responsabilita si mostra come ossessione, persecuzione,
e il soggetto diviene ostaggio»49. Infatti, la soggettivita, prendendo la responsabilita
dell’altro, arriva fino a sostituirsi ad esso ed assume la condizione — o I'incondizione
— di ostaggio. «La soggettivita come tale & inizialmente ostaggio; essa risponde fino
ad espiare per gli altri»>0.

Ne Il Tempo e I’Altro 1Lévinas diceva che «l’ignoto della morte significa che la
relazione con la morte non puo accadere nella luce; che il soggetto e in relazione
con cio che non viene da lui. Potremmo dire che ¢ in relazione con il mistero»51.
Solo davanti alla Morte, davanti al mistero, I'ignoto dell’altro diventa ’esasperazione
nella morte. Essa, pur provenendo dall’altro, mi appartiene. Nell'inquietudine della
questione trovo I'impossibilita della risposta intelligibile. La morte dell’altro mi ap-
partiene nella responsabilita.

3.2. La mia relazione con la morte d’altri non ¢ un sapere di seconda mano

«Qualcuno muore: volto che diventa maschera. L’espressione svanisce. L’espe-
rienza della morte non mia & “esperienza” della morte di qualcuno, qualcuno che
d’improvviso & al di la dei processi biologici, che si associa a me sotto forma di qual-
cuno. (...) Tutti i gesti d’altri erano segni rivolti a me. Per riprendere la gradualita
piu tracciata: mostrarsi, esprimersi, associarsi, essermi affidato. La morte d’altri che
muore mi intacca (affecte) nella mia stessa identita di io responsabile. (...) Il morire,
come morire dell’altro, intacca la mia identita di Io, & sensato nella sua rottura dello
Stesso nel mio Io. In cio la mia relazione con la morte d’altri non ¢ affatto un sapere
di seconda mano, né un’esperienza privilegiata della morte»52.

E importante notare le parole, le frasi chiave per entrare nel senso del testo.
Sono: il volto; la maschera; qualcuno; mostrarsi, esprimersi, associarsi, essermi affi-
dato; intacca (affecte); rottura dello Stesso nel mio Io; sapere; esperienza.

pit profonda che va al di la di ogni possibile osservazione, perché rimanda al soggetto ed al suo costituir-
si. In tutto questo svolge un ruolo fondamentale la sensibilita, che permette appunto di superare I’obiet-
tivismo teoretico, caratteristico del rapporto conoscitivo (...). Anziché proiettarsi esclusivamente verso
I’esterno, la sensazione apre la possibilita di un rimando verso ’ambito del pre-predicativo e del pre-lo-
gico che rende possibile la percezione stessa (...). Essa e “intenzionale” - in quanto situa ogni contenuto e
si situa, non in rapporto a degli oggetti, ma in rapporto a sé. E il punto zero della situazione, ’origine del
fatto stesso di situarsi» (F. MARCOLUNGO, Etica e metafisica in Emmanuel Lévinas, Milano 1995, 20).

49 S. PETROSINO, Fondamento ed esasperazione. Saggio sul pensare di Emmanuel Lévinas, Genova 1992, 76.
50 E. LEVINAS, Etica e Infinito, 114.

51 E. LEvINAS, Il Tempo e UAltro, 41.

52 E. LEVINAS, Dio, la Morte e il Tempo, 53-55.

126



Elena Bugaite

I concreto manifestarsi dell’assoluta alterita di altri &€ chiamato dal filosofo fran-
cese «volto»; il volto e la concretezza dell’alterita assoluta. Petrosino osserva che «se
vi & una autentica definizione 1évinassiana di volto essa mi sembra essere unicamen-
te questa: il volto non é segno. 1l volto & cio che si rifiuta ad ogni possibile rinvio (ad
altro da sé). Nel volto si presenta cio che non rinvia piti ad altro da sé»53.

Nel testo di Lévinas sopra citato, si legge che nella morte il volto diventa ma-
schera. Il significato della maschera e contrario a quello del volto, perché senza
espressione, senza segni rivolti a me, senza mostrarsi, esprimersi, essermi affidato,
quindi senza appello a me. E importante analizzare anche il significato della paro-
la «maschera», quale e spiegato implicitamente dalla seguente frase, specialmente
attraverso il pronome indefinito «qualcuno», che ’autore ripete non per caso, espri-
mendo cosi ’anonimita.

La parola latina persona, tradotta dalla parola greca prosopon, significherebbe
(anche) «maschera». Il ruolo, che la persona ha nel teatro e che come tale la carat-
terizza, e di per-sonare, ossia di accrescere il suono. Sono-per (essere-per) — come
persona, essendo identica a sé, differente dall’altro. Piti chiaramente detto: «L’uni-
versale & comunione; il necessario e stabilito tra cio che e realmente differente. La
tensione tra I'uno e il molteplice o tra 'identico e il differente & assunta da cio che
¢ al tempo stesso universale e necessario, uno e diverso, vale a dire dallo spirito ca-
pace di cogliersi in atto nell’azione espressa. La sostanza che sussiste in conformita
a questa struttura dello spirito & la “persona”. La persona si riconosce identica a sé
essendo dinanzi all’altro, vale a dire differente, in seno ad un scambio gratuito, di cui
“persona” ne e la sola origine»54.

Come capire I'uso della parola «maschera» nel testo di Lévinas? Dobbiamo ricor-
dare che il punto di partenza dell’autore & il pensiero sull’altra persona; questo pen-
siero ¢ molto coerentemente stabilito e sviluppato. Lévinas comincia dall’altro, che
si mostra, si esprime, si associa e alla fine si affida a me. Il volto dell’altro fa appello
a me. In quanto si rivela, in quanto e-per o rivolge i gesti come segni a me, & vivo. Il
morto non puo né parlare, né rispondere.

«Maschera» nella frase di Lévinas indica che I’altro morto (come persona) non si
esprime piu nel volto, nella nudita del volto. La maschera non puo esaurire il senso
della realta personale (nemmeno se fosse stata concepita dai filosofi come aspetto
della persona: rivolgersi ad altri, ri-suonare, indicando cosi ’aspetto della relazione

53 S. PETROSINO, Fondamento ed esasperazione, 39.

54 P. P. GILBERT, La semplicita del principio, Casale Monferrato 1992, 356.

127

9
o
Q

—
=3
=3




=
=
b=
©
£
(&)

Tra etica e metafisica: Emmanuel Lévinas sulla mortalita umana come indicazione all’Altro

con le altre persone). Se la persona non ¢ maschera, ¢ perché non e solo relazione,
ma si fonda sull’ignoto come Altro.

Il rapporto della responsabilita per I’altro in quanto mortale & centrale soprattut-
to considerando il fenomeno della morte. Per il filosofo, la «maschera» ¢ la metafora
pitt adeguata per descrivere cio che accade nella morte. Ma in genere si puo dire che
il problema di Lévinas non e quello di trovare le parole per esprimere I'alterita, per
costruire un discorso sull’altro o sull’assolutamente altro, ma di cercare di rendere
I'immediatezza e la concretezza del volto.

Volto a volto, quando nella prossimita e letta la distanza, che & eccellenza, tra-
scendenza. L’altra persona e pitt grande di me. La morte di altri mi intacca (affecte).
La relazione esterna ha portato un’interiorita. Quale sarebbe la relazione con la mia
morte? Lévinas si confronta con la filosofia di Heidegger, che descrive 'angoscia
davanti alla morte e che rinvia alla comprensione del nulla mantenendo la struttura
della comprensione e la correlazione noetico-noematica.

«Ma essere colpiti (affection) dalla morte & affettivita, passivita, affezione della
dismisura»55. Lévinas nota che questo stato emozionale differisce dall’inerzia dello
stato sensibile di cui parla 'empirismo sensualista. Non-intenzionalita — e tuttavia
non stato-staticos6.

Nel testo di Lévinas I’enfasi giunge fino all’estremo, all’esasperazione, per mo-
strare ed esporre il contenuto del pensiero. Secondo Petrosino, «senza dubbio Lévi-
nas accetta di interpretare e definire I’enfasi come una figura del linguaggio, ma solo
dopo aver in un certo senso interpretato il linguaggio come una figura dell’enfasi,
solo dopo aver riconosciuto in esso la dinamica stessa dell’esposizione, di una sog-
gettivita che parla, si esprime, in quanto esposizione radicale all’altro, in quanto
esasperazione per I'altro»57.

Nel testo di Lévinas citato, ¢c’e anche una frattura della continuita della frase me-
diante le virgole, come se si volesse sospendere indipendentemente dalla coerenza
grammaticale un’espressione, sottolineando cosi con forza, con enfasi, il senso della

55 E. LEVINAS, Dio, la Morte e il Tempo, cit., 56.

56 R. Blum nota che «per Husserl, la temporalita e I'intenzionalita sono entrambe caratteristiche della co-
scienza. Lévinas semplicemente considera la prima - temporalita — come elemento piu intrinsecamente
costitutivo della coscienza o del sé, e lo usa per trovare I’Altro gia necessariamente nella coscienza»
(R. BrLum, Deconstruction and creation, in Philosophy and Phenomenological Research 46 [1985] 298).
Tuttavia, & importante ricordare che nel pensiero di Lévinas alla base dell’intenzionalita come coscienza
di [...] v’e un particolare «psichismo» che rende possibile le diverse forme di intenzionalita (G. FERRETTI,
Soggettivita, alterita e trascendenza, Macerata 1994, 81).

57 S. PETROSINO, Fondamento ed esasperazione, cit., 83.

128



Elena Bugaite

frase stessa. Lo stile di Lévinas raddoppia il suo pensiero. «Il morire, come morire
dell’altro, intacca la mia identita di Io, & sensato nella sua rottura del mio Io, nella
sua rottura dello Stesso nel mio Io»58. Attraverso la ripetizione il filosofo pone I’ac-
cento sulle parole piti importanti.

In genere, nel testo lévinassiano, la metafora, ma specialmente I'iperbole e 'en-
fasi, giocano un ruolo importante: «Alcuni studiosi del pensiero di Lévinas hanno
sottolineato il ruolo giocato nel testo lévinassiano dalla metafora, ma piu che sulla
semplice metafora credo che si debba forse insistere sull’iperbole e sull’enfasi, que-
st’ultima definita da Lausberg come coincidente con “la metafora piu audace”»59. Lo
stesso autore nota: «L’immagine della metafora nel detto appartiene all’enfasi del
dire per 'altro»0.

3.3. Al di la di ogni silenzio e di ogni trasferimento analogico.
Il clamore dell’omicidio

Ne Il Tempo e U’Altro, la morte occupa un posto determinante, all’interno del
quale essa e gia essenzialmente concepita secondo il senso che ricevera nel corso
del 1975-1976. «L’ignoto della morte significa che la relazione con la morte non
puo accadere nella luce; che il soggetto & in relazione con cio che non viene da lui.
Potremmo dire che & in relazione col mistero»6l. La morte manifesta la passivita del
soggetto. La relazione con il mistero o I'ignoto della morte &, di conseguenza, rela-
zione con l'altro.

Nel corso della Sorbona, Lévinas approfondisce il pensiero, mostrando pitt chia-
ramente il rapporto dell’io con I’altro nella sua morte: «La difficolta di dire la morte &
presentata da Fink62 come la sua stessa intelligibilita. Conosciamo la morte, ma non
possiamo pensarla; la conosciamo senza poterla pensare. In questo senso essa € una
vera rottura e come tale deve essere accolta in silenzio»63. Lévinas afferma che ogni
morte e uno scandalo, una prima morte; non c’e genere della morte, come indica
Fink, non e possibile accostarsi a tale nozione in generale. J. Derrida, commentando
Dio, la Morte e il Tempo, osserva: «<Emmanuel Lévinas spesso definisce la morte che

58 E. LEvINAS, Dio, la Morte e il Tempo, cit., 54-55.

59 S. PETROSINO, Fondamento ed esasperazione, cit., 80.

60 S. PETROSINO, Fondamento ed esasperazione, 84.

61 E. LEvVINAS, Il Tempo e UAltro, 41.

62 E. LEVINAS, Dio, la Morte e il Tempo, 138. Qui Lévinas indica: E. FINK, Metaphysik und Tod, cit., 179-208.
63 E. LEVINAS, Dio, la Morte e il Tempo, 138.

129

9
o
Q

—
=3
=3




=
=
b=
©
£
(&)

Tra etica e metafisica: Emmanuel Lévinas sulla mortalita umana come indicazione all’Altro

” <

“noi incontriamo” “nel volto dell’Altro”, come non-risposta»64. Questa non-risposta,
o il volto che diventa maschera senza espressione, indica I’origine dello scandalo per
la morte dell’altro.

E impossibile qualsiasi trasferimento analogico. All'interno dell’essere «associato
all’ignoto» emerge I’emozione (propria) per la morte (dell’altro). «Le esperienze in-
dividuate da Lévinas per indicare tale emozione — segno di un’eccedenza irriducibile
alla problematica dell’essere e del nulla — non fanno che ribadire, rigorizzare o esa-
sperare quella dimensione di “prima mano” piu sopra segnalata: esse sono — al di la
di ogni silenzio e di ogni trasferimento analogico - il clamore e I’emozione dell’omici-
dio, e quindi ’animazione che urge nella sopravvivenza come colpevoli»65.

Lévinas esprime la morte come il clamore dell’omicidio. Petrosino indica che que-
sto € uno dei temi pit singolari dell’intero primo corso; esso sembra del tutto incom-
prensibile al di fuori di quel tentativo di superamento del rapporto analogico con la
morte dell’altro. «L.a morte & forse separabile dalla relazione con altri? Il carattere
negativo della morte (annullamento) & iscritto nell’odio o nel desiderio dell’omicidio.
I nella relazione con altri che pensiamo la morte nella sua negativita»66. Ed & appun-
to questo aspetto negativo, peraltro sempre relazionale, che sottolinea ancora meglio
I’aspetto etico della relazione umana, con il volto altrui, come invito alla respon-
sabilita. Questa fragilita, ed anche finitudine, & come situazione-limite che indica la
responsabilita fedele ed infinita verso un altro come fine in sé. Altro non & il mezzo
per un egoismo totalizzante del Medesimo chiuso in sé, se pure nella razionalita, che
lo fonda o soddisfa.

Lévinas sottolinea che & necessario pensare fino in fondo il problema della morte,
anche con la dimensione di omicidio presente in essa: ogni morte € in un certo senso
come un omicidio, & prematura, e ¢’e una responsabilita da sopravvissuto. Responsa-
bilita per I’altro fino ad essere feriti: come colpa del sopravvissuto. Prima di tutto, la
morte apre al volto d’Altri, il quale & espressione del comandamento «Non uccidere».
Quindi Lévinas prende in considerazione I’aspetto radicalmente negativo della morte
e sottolinea che il concetto dell’omicidio suggerisce il senso pill esauriente (in quanto
radicalmente provoca la responsabilita per I’altro) della morte. Cio significherebbe
anche pensare la morte a partire dal tempo. Nel centro della riflessione 1évinassiana
troviamo aspetti etici.

64 J. DERRIDA, Adieu, 336.
65 S, PETROSINO, Narcisismo e idolatria, cit., 21.

66 E. LEVINAS, Dio, la Morte e il Tempo, cit, 49.

130



Elena Bugaite

Come si puo pensare il senso o non-senso della morte? Quali sarebbero, se cosi si
puo dire, le condizioni di possibilita di tale pensiero? Ad un primo sguardo sembra
che I'immortalita dell’anima e la vita eterna diano risposta alla domanda sulla mor-
te, ma sarebbe una risposta troppo veloce, senza aver prima preso in considerazione
la condizione dei limiti, in cui avviene la responsabilita.

In questo contesto si puo notare che «l’altro, come ci insegna a scoprire la filo-
sofia di Lévinas, non puo essere situazione, ma solamente fine. L amore come re-
sponsabilita nei suoi confronti, non puo essere inficiato da nessuno scopo funzionale.
L’altro vale, perché e I’altro per se stesso e la mia responsabilita nei suoi confronti
ha come unica finalita I’altro in quanto tale, non perché portatore o rivelatore di
qualche cosa»67.

Per essere precisi dobbiamo procedere e non dimenticare che la realta umana
«qui» e «ora» richiama I'impegno della persona. Lévinas dice: «Pensare il senso
della morte — non renderla inoffensiva, né giustificarla, né promettere la vita eterna,
ma cercare di mostrare il senso ch’essa conferisce all’avventura umana, cioe all’es-
sanza dell’essere o al di la dell’essanza»68. Indagando sulla morte e sul suo legame
con I'altro e il tempo, il filosofo rivela I’autentica e sottile capacita del suo pensiero
di indicare «l’al di la» anche dello stesso pensiero. «Pensare il tempo riconoscendo
alla morte una differenza rispetto al nulla sorto dalla semplice negazione dell’esse-
re. La morte non ¢ del mondo. Essa ¢ sempre uno scandalo e in tal senso ¢ sempre
trascendente il mondo»69.

Abbiamo notato che il senso o non-senso della morte per Lévinas non si esauri-
sce soltanto nella fatticita empirica. Il volto dell’altro oltrepassa tutti i confini della
conoscenza. Nella sua riflessione Lévinas si oppone alla totalizzazione, ma anche al
chaos, ed accetta I'infinito che si rivela nell’Altro. Di fronte alla morte dell’altro «av-
viene I’al di 1a» che provoca la responsabilita dell’io.

Conclusione

Per capire i tratti pit chiari dell’evoluzione di Lévinas da Il Tempo e I’Altro (1947)
a Dio, la Morte e il Tempo (1974) & necessario considerare la Prefazione a Il Tempo

67 L. MARGARIA, Passivo e/o attivo, cit., 17.
68 E. LEVINAS, Dio, la Morte e il Tempo, cit., 163.

69 Jbid., 163.

131

9
o
Q

—
=3
=3




=
=
b=
©
£
(&)

Tra etica e metafisica: Emmanuel Lévinas sulla mortalita umana come indicazione all’Altro

e U’Altro, scritta trent’anni dopo la stampa di questo suo libro. Lévinas commenta
che ci sono diversi temi attraverso i quali procede la sua tesi principale de Il Tempo
e [’Altro, cioeé la ricerca sulla relazione con altri in quanto essa ha come elemento
il tempo; come se il tempo fosse trascendenza, I'apertura per eccellenza su altri e
sull’altro70.

Lévinas dice che esse «non sono state riprese tutte piu tardi nella loro forma pri-
mitiva, che hanno potuto rivelarsi da allora in poi inseparabili da problemi pitt com-
plessi e pilu originari e bisognose di un’espressione meno improvvisata e soprattutto
di un pensiero differente»71.

La riflessione che Lévinas svolge in Dio, la Morte e il Tempo attorno al tema della
morte si sviluppa, invece, all’interno di uno spazio concettuale delimitato da tre tesi
fondamentali: il problema della morte non puo essere analizzato all’interno dell’op-
posizione essere-nulla; la morte puo essere affrontata solo in riferimento alla morte
dell’altro, alla morte d’altri; il rinvio alla morte dell’altro non puo essere analizzato
in termini analogici, come se dalla morte dell’altro si potesse ricavare qualcosa di
universale trasferibile alla mia morte.

Il Desiderio etico-metafisico rappresenta la possibilita estrema dell'umano, che
Lévinas considera come il proprium dell’etica ed anche la caratteristica di fondo
della stessa religione, capace di portarci al di 1a dell’essere, oltre I’ontologia72. La
responsabilitd porta ad un orizzonte che si apre costantemente all’infinito. Il volto
dell’Altro rivela I'Infinito nel finito.

70 Lévinas elenca diversi temi sviluppati ne 7l Tempo e I’Altro: la soggettivita, la sovranita dell'lo sull’il y a
anonimo dell’essere, materialita materialistica e solitudine dell'immanenza, irremissibile peso dell’essere
nel lavoro, nella pena e nella sofferenza; cio che e detto, poi, del mondo: trascendenza degli alimenti e
delle conoscenze, esperienza in seno al godimento, sapere e ritorno a sé, solitudine nella luce del sapere
che dissolve in sé tutto cio che & altro, solitudine della ragione essenzialmente una; la morte, che non &
puro nulla, ma mistero che non puod essere assunto — eventualita del tutt’altro; il rapporto con altri: né
estasi, dove lo Stesso si dissolve nell’Altro, né sapere, dove I’Altro appartiene allo Stesso — relazione senza
relazione (E. LEVINAS, Prefazione in Il Tempo e UAltro, cit., 13).

71 E. LEVINAS, Prefazione, cit., 14.

72 Cfr. G. FERRETTI, L’intenzionalita metafisica del desiderio in Emmanuel Lévinas, in C. Ciancio (ed.), Meta-
fisica e desiderio, Milano 2003, 317.

132



