Recensioni RTLu XVI (1/2011) 147-150

Per una teologia autocosciente.
Lezioni su religione e modernita

Klaus Miiller
a cura di Simone Furlani (Biblioteca Teologica, 7), Eupress FTL, Lugano 2010, pp.
217.

La presa di coscienza della sfida alla teologia oggi, come pure 'impresa preten-
ziosa che Klaus Miiller si propone per la sua indagine, si puo trovare riassunta nella
frase lapidaria della Prefazione: «Fede e ragione devono essere condotti a un nuovo
equilibrio» (p. 7). L’indagine sul perché fede e ragione si trovano oggi in uno squi-
librio viene condotta nel primo capitolo «La domanda su Dio nelle breaking news»
(pp. 9-46), ed e specialmente un’analisi dei protagonisti del new atheism (pp. 15-30)
e dell’interpretazione della religione monoteista come violenza (pp. 30-46). Ma non
sono solo queste due posizioni estranee al Cristianesimo riguardo alla domanda di
Dio che attirano ’attenzione telegiornalistica oggi, ma anche gli ultimi interventi di
Benedetto XVI in merito al rapporto tra “fede e ragione”, tra cui soprattutto il suo
discorso a Ratisbona nel quale I’A. analizza la determinazione del rapporto tra fede e
ragione (pp. 9-15). Non soffermandosi pero, a riguardo, sulla tesi dell’ellenizzazione
del cristianesimo, Miiller si interessa innanzitutto per I’errata citazione del program-
ma kantiano il quale non intende affatto giungere alla fede superando il sapere, ma
solo attraverso il sapere, precisamente attraverso una sua limitazione: «<Ho sempre
avuto 'impressione che I’elemento filosofico moderno sia stato e sia rimasto estra-
neo a Joseph Ratzinger e che per questo — nonostante il suo rispetto soprattutto per
il pensiero morale di Kant — egli non abbia potuto trovare la via d’accesso alla sua
ricchezza teologica» (p. 13).

Per affrontare, dopo aver delineato criticamente il campo del dibattito, questa
determinazione di rapporto in maniera costruttiva, I’A. sceglie come punto di par-
tenza il concetto centrale sia per il discorso filosofico sia per quello religioso ossia il
logos (secondo capitolo, pp. 47-79): in questa prospettiva, egli paragona il program-
ma kantiano ed idealista con la risposta che i primi pensatori cristiani hanno dato
alla sfida della filosofia antica. Ne risulta che «[nlella filosofia occidentale trovia-

147



c
i)
%}
c
o]
o
9]
[~

Klaus Mller, Per una teologia autocosciente. Lezioni su religione e modernita

mo qualcosa come un nucleo cristologico determinante [!], e proprio per questo il
pensiero filosofico sul cristianesimo svolge una funzione simile a un sottotesto della
modernita [!]» (p. 55). Il primo riscontro emblematico per la modernita viene trovato
—non senza effetto di sorpresa —in Spinoza, e da quest’ultimo I’A. passa a Kant e agli
idealisti tedeschi. E quindi da intendere in senso cristologico, se I'idealismo afferma
che il rapporto a Dio viene stabilito, nel modo piu intimo, attraverso I’essere-io. A
partire da questa analisi, ’A. presenta il proprio metodo, ossia quello idealistico, per
scoprire «risorse sorprendentemente vive, risorse di una comprensione razionale
relativa a quelle tipiche domande sui limiti del sapere che sono da annoverare tra
le questioni fondamentali della filosofia della religione e della teologia fondamenta-
le» (p. 70). Questo percorso idealistico di “fondazione ultima” sarebbe, del resto, lo
stesso metodo adoperato anche da Benedetto XVI: I'intero essere, in quanto logico,
perché fondato sul primato del l6gos, & pensiero (p. 75). L’A. non fa fatica annove-
rare una serie di citazioni e riferimenti che comprovano questa sua interpretazione
dei testi ratzingeriani. Miiller riesce persino a confutare il principale ostacolo che
risulterebbe ad una tale lettura dai testi di Ratzinger: che I'idealismo non sarebbe
in grado di concepire la creazione. La lacuna teoretica che ne deriverebbe, sarebbe
piuttosto riempita dalla «logica dell'immagine» al centro della riflessione idealistica.
E Miiller conclude «che una teologia che opta inequivocabilmente per il primato del
légos deve necessariamente imboccare, per sua logica interna, una strada idealisti-
ca» (p. 77).

Questo programma dell’A. viene svolto, di seguito, attraverso i capitoli 3-5. Nel
terzo capitolo, «Sattelzeit, ovvero I'epoca della svolta: all’interno di una giungla di
temi e ragioni» (pp. 81-127), I’A. sviluppa la parte analitico-fondativa del suo ap-
proccio attraverso la perlustrazione degli autori di riferimento che vissero in quei 50
anni che fanno del periodo tra la Critica della ragion pura e della morte di Goethe ed
Hegel un periodo di una densita teoretica alla quale puo essere paragonata soltanto
I’antichita attica (p. 87). Dopo questa presentazione dei suoi punti di riferimento, I’'A.
giunge, nel quarto capitolo, all’esposizione sistematica de «La teologia come “dottri-
na del fondamento”» (pp. 129-169). Questa esposizione trova 1’autocoscienza radi-
cata in un fondamento indisponibile che a sua volta non puo dipendere da un altro
fondamento, perché I'introduzione di un soggetto creatore per spiegare 1'«inizio»
dell’autocoscienza non risolverebbe il problema del fondamento, ma lo sposterebbe
(pp. 135s.): fondamento puo essere non qualcosa «al di la del fondato», ma soltanto
«qualcosa di non-concreto che appartiene al soggetto» (p. 142). Cosi, il fondamento
viene tematizzato a partire (1) dall’autorelazione che conosce e (2) dal pensiero del
fondamento: i due elementi che, come I’A. definisce con Adorno, «sono rivolti alla

148



Markus Krienke

prova ontologica» (p. 137). Nei confronti del iconic turn come lo possiamo osser-
vare nei nostri giorni — nell’epoca della diminuzione della differenza tra realta ed
apparenza soprattutto per opera dei media — tale approccio riesce positivamente
a tematizzare la domanda di verita: e la coscienza che sa del proprio essere reale.
In questo modo, I’autocoscienza presuppone un fondamento di unita che e I'infinito
come fondamento che entra nel finito: «la soggettivita autocosciente, nell’istanza
della sua coscienza di realta, deve presupporre la realta della nozione di fondamento
che le sta alla base» (p. 144).

Su questa base teoretica, I’A. rivela il monismo come dimensione fondamentale
di tutte le religioni, anche di quelle monoteiste e specificamente del cristianesimo:
I'unita che non distrugge ma comprende in sé la molteplicita, conferendole un signi-
ficato non-relativistico. Questo rapporto tra I’assoluto e il finito, che in questo modo
viene pensato, in un quadro metafisico creazionistico — quindi non-idealista — non &
affrontato e percio lo mette in «imbarazzo». Solo un approccio monistico afferme-
rebbe in un modo comprensibile — perché coerente al «processo della coscienza»
(Voegelin) — I'ordine del mondo come (1) I'Uno-totalita e contemporaneamente (2)
monoteista. Solo in questo modo, i due elementi (Uno-totalita e monoteismo) possono
essere messe insieme in un modo “pensante” e quindi cattolico (nel senso dell’et-et),
senza che la spiegazione risulta costretta a rifugiarsi in un’«eccedenza irraziona-
le» protestante o postmoderna (p. 148). Come approcci positivi in questa direzione,
I’A. si rifa al Panenteistic Turn (Brierley) della filosofia del processo al quale nelle
religioni monoteistiche viene corrisposto nella mistica e nelle implicazioni cosmotei-
stiche. Insieme ad Henrich, I’A. riconosce questa dimensione anche come il «vero
senso» della trinita: «compimento del pensiero personale, ma il raggiungimento del-
I’“unico-soggettivo [...]” inteso come “spirito” o “amore”. La convergenza della loro
struttura con le categorie monistiche come “corrente” o “processo” & ovvia» (p. 156;
cfr. 178s.). Non a caso i momenti immediato-mistici nella trinita e nell’incarnazione
non verrebbero pilt descritti con termini personalistici, ma con quelli astratto-im-
mediati come “spirito”, “energia-spazio-figura” o “luce-acqua-fecondita”. Da questa
posizione monistica I’A. sviluppa le prospettive anche per una teologia delle religioni:
I’islam come la correzione di un cristianesimo tendente ad un’ontologia pluralistica.
In questa prospettiva, 'islam sarebbe una correzione del cristianesimo, non una
religione autentica (!), e la sua correzione sarebbe paragonabile alla scoperta spi-
noziano-idealista. In questa chiave, I'islam viene letto da Miiller come «spina che,
per la sua sotterranea tendenza al monismo, incalza il cristianesimo. Quindi, esso
riporta alla mente il ricordo doloroso dell’aspetto pitt provocatorio della sua verita»
(p. 166).

149

=
[}
)
[0}
=
2,
o
=




c
i)
%}
c
o]
o
9]
[~

Klaus Mller, Per una teologia autocosciente. Lezioni su religione e modernita

L’ultimo capitolo realizza in forma di saggio finale la «Esplicazione cristiana» (pp.
171-195) — o meglio: “cristologica” — in quanto nella cristologia viene individuato il
luogo che Henrich attribuisce alla filosofia: cioe il lavoro dell’autocomprensione ra-
zionale. Miiller lo svolge attraverso i momenti (1) incarnazione, (2) regno di Dio ed
(3) evento pasquale, esplicitando cosl «un pensiero di Dio svolto con gli strumenti
della teoria della soggettivita» (p. 177). In questa prospettiva, I’A. individua anche
I’intenzione comune di von Balthasar e di Rahner (p. 182), nella misura in cui en-
trambi rivelano quella «soggettivita dell’esistenza credente» che & costituiva per la
fede quanto lo sono la «tradizione» e la «comunicazione» (p. 187).

Lo sviluppo del pensiero di Miiller ¢ tra i ragionamenti piu avvincenti che ho potu-
to notare negli ultimi anni nell’ambito della “Filosofia cristiana” o della “Propedeuti-
ca teologica”. Allo stesso momento, questo studio dell’A. ha un carattere introduttivo
— anche se di un livello sempre alto di esposizione dell’argomento. Cosi, esso non &
per niente un classico “manuale”. La sua intenzione e dimostrare che la «dimen-
sione fondante alla dottrina di Dio» (p. 188) puo essere svolta, qualora vuol essere
razionalmente responsabile, solo attraverso un confronto con il pensiero di Kant e
dell’idealismo tedesco. Questo merito si rispecchia senz’altro anche nella bibliografia
caratteristica (pp. 197-217) che chiude il libro purtroppo senza un indice degli auto-
ri. Secondo il mio giudizio, questo libro & da annoverare tra quelli che uno studente
di teologia oggi, all’interno del suo percorso di studio, deve assolutamente aver letto.
Per tutti i contributi attuali di “Filosofia cristiana” o di “Propedeutica teologica”, esso
costituisce una pietra di paragone invalicabile.

Markus Krienke

150



