
S IU XN 1) 15/-1685

Editorlale
«Impasstbilis sed HO  > INnCOoMPASSTOLLLS>»

Hans Christlian chmıdbaur
Facolta dı eologia ugano

titolo Scelto DL QUESTO LLUINEIO Rıvista Teologica dı LUugano deriva da , 11

Bernardo (1 Chliaravalle (1090-1153) che nel SUO1 ermones questia CSPLCS-
S1IO0ONEe Impassibilis ST Deus, sed HON Incompasstibilis (<«DIio impassibile, C10-
nOoNnOsSTIAaNn{ie 110  —> compassione»)1. La GS{iessa Citazlone fatta anche da Da
Benedetto XVI nel Cal 39 5{1 seconda encIiclica Spne Salvi, QOVve riflette G1A.
sull Interdipendenza recCIproca Ira L’idea (1 DIO L’idea dell uomo, G1a sug]li {fetti
Spirituali, E11C1 SOC1lall dQeCISIVI HCL la CONVIVeNzZA egl]Ii UOMINI, chiedendosI]i e56S1
DOSSQOLLO credere SNCLALC In DIO COommpassione, misericordia
Carita (COLNE Origine, archetipo CompiImento finale Dpropria natura ed esistenza

cir (‚en 1,265.; Sal 8,6: 159:; 5ap /,26; S, 13; Is Deus Carıtas ST Spne
Salvi. In questa S1AM0 salvatli, perche C1 lascla cCapıre che “essere ASSOLluto
110  —> CONSISTE sSolamente (1 LNEIEe qualitäa ldeali ASTTAalı metaf[flisici che 101008 fermi In

STeSS]I ed escludono Ognl rapporio diretto, che DIO anche «1IuU>» personale:
«La fede Ceristiana C1 ha MOSTITAaTO che veritäa, g1ustizla, 110  —> (0)I10 semplicemen-
le ideali, realta (1 grandissima densita. (l ha MOSTraliQ, infatti, che DIO la Verita

Ll Amore In DHEISUNA ha voluto colfrire DL NO1 (OIl no01»2.

DaNd chlama quest espressione «meravigliosa», perche definisce DIO COILLNE ula

grande (‚arıtas In erıtate Immutabile che 110  —> DUO «patıre» perche efierna, che
DUO celonoNnNOostante «CommDatire» perche DEeISONG. (0S] « DIO 110  —> DUO patire, DUO
cCommpatıire. Luomo ha DL DIO Valore COS] orande da ESSEeTsI Egli STeSSO fatto OO

DL poter Com-RDatire (OIl 1 uU0OMO, In modo molto reale, In SaNSU6... Da 11 In
Ognl csofferenza ENTITATIO UL1O che CONdivide la csofferenza la Sopportazlione;

BERNARDO (_‚HIARAVALLE, SCermones In (‚ antıca Lantticorum, ®erm. 155 006
BENEDETTO AVI;, FEneiclica Spe SCHUL, 3 (itta del Vaticano 2007,

157157

RTLu XVI (2/2011) 157-168

Editoriale
«Impassibilis sed non incompassibilis»

Hans Christian Schmidbaur
Facoltà di Teologia (Lugano)

Il titolo scelto per questo numero della Rivista Teologica di Lugano deriva da san 
Bernardo di Chiaravalle (1090-1153) che usava nei suoi Sermones questa espres-
sione: Impassibilis est Deus, sed non incompassibilis («Dio è impassibile, ma cio-
nonostante non senza compassione»)1. La stessa citazione è fatta anche da papa 
Benedetto XVI nel cap. 39 della sua seconda enciclica Spe salvi, dove riflette sia 
sull’interdipendenza reciproca tra l’idea di Dio e l’idea dell’uomo, sia sugli effetti 
spirituali, etici e sociali decisivi per la convivenza degli uomini, chiedendosi se essi 
possono credere e sperare in un Dio della compassione, della misericordia e della 
carità come origine, archetipo e compimento finale della propria natura ed esistenza 
umana (cfr. Gen 1,26s.; Sal 8,6; 139; Sap 7,26; 8,13; Is 63,12): Deus caritas est – Spe 
salvi. In questa speranza siamo salvati, perché ci lascia capire che l’essere assoluto 
non consiste solamente di mere qualità o ideali astratti e metafisici che sono fermi in 
se stessi ed escludono ogni rapporto diretto, ma che Dio è anche un «Tu» personale: 
«La fede cristiana ci ha mostrato che verità, giustizia, amore non sono semplicemen-
te ideali, ma realtà di grandissima densità. Ci ha mostrato, infatti, che Dio – la Verità 
e l’Amore in persona – ha voluto soffrire per noi e con noi»2.

Il papa chiama quest’espressione «meravigliosa», perché definisce Dio come una 
grande Caritas in Veritate immutabile che non può «patire» perché è eterna, ma che 
può ciononostante «compatire» perché è persona. Così «Dio non può patire, ma può 
compatire. L’uomo ha per Dio un valore così grande da essersi Egli stesso fatto uomo 
per poter com-patire con l’uomo, in modo molto reale, in carne e sangue… Da lì in 
ogni sofferenza umana è entrato uno che condivide la sofferenza e la sopportazione; 

1	 Bernardo di Chiaravalle, Sermones in Cantica Canticorum, Serm. 26,5; PL 183, 906.

2	 Benedetto XVI, Enciclica Spe salvi, n. 39, Città del Vaticano 2007, 76.



Faltorlale «IMPAaSSIOIS Sar HO INCOMPASSIOHIS?

da 11 G] 1HIOnNnde In Ognl solferenza la con-solatio, la cConsolazlione dell amore partec1-
(1 DIO COS]I la ctella speranza»>®.

DIU che OVVIO che QUESTO «grande 1NsS1emMe>» che nel DIvino C1 lascla
G1A. le qualita speculative NEeCESSATIE dell’ essere 2SSOluto filosofico COILLNE eternita, 1N-
finita, Immutabilitäa ed impassıbilita, G1a anche 0 attrıbuti personali relazlonalı che
ermettoOnNO (1 attrıbuire Y DIvino anche virtu, sensI1bilita ed EMOOZIONI (COLNE liberta,
carıta, misericordla, capacıta (1 immedesimazione, perdono longanimita Aliventa
pDOSTulabhıle SO10 quando integra le Varı]e qualita anche In ULla eologla triıniıitarıa S]
DIvVvInO, ne quale G1 distinguere Ira qualitäa ESSENzZ]all ed attrıbuti relazlonalı
(altrımenti G] cCade Inevitabilmente In un aporia (OVve le qualita ESSENZ]alI escludono
SCHNDIE 0 attributi personali viceversa).

Anche In ula teologla naturale che DUO postulare sSolamente C5561€ 0S-
e  ( 2SSOluto>» definito da qualita essenzlall, 11 A1IvInO cCade ne «pr1iglonla»
Dpropria eternita, Immutabilita impassibilita, ed CNTITATEe In ula VeiIid relazilone (OIl

11 AIvInO Aliventa (1 ingiustificabile, (COLNE ant consapevolmente procla-
malio nel 5 [ 10) La religione Iimit7 sola ragione*.

S12 In ogma nredicazione, G1A. anche DIoO fede i DIoO der filosoft>
Ratzinger ha In plena Iuce 10 STeSSO fatto « DIO 1 u0OMO, C1AaSCUNO da SOl0o DL

STESSO, (0)I10 infinitamente sepnaratı Luno dall’altro Ssembra impossIibile (1 Saltare
questa fossa che SCHalLId eternita emMpO L’una dall’altro FINO a 0gg]1 la speculazlo-

teologica ne ha DOTUTO Sspliegare (COLNE “Kterno ascClar perdere L’eternita
DUO CLCEALE ed amorevolmente CCOM1IDASNATFE ULla CTeAZI10NEe temporale, neanche

(COLNE L uOomoO UuscCendo (dal limitı 5{1 temporalita potre OCCATre 11
dell’Eterno»®.

Questo grande «1Nn51e me >» che SUCIA Ognl immaginazlione che SOl0o fa
del DIvino VEIO universale CONCFEeium 05512 C5561€ che G{a riImane (OIl le
1010 qualita ESSENZ]alI non-sussIistentI SCHILDLC ogn mutabilita tempnoralita
categorlale, men{tire DUO ne STEeSSO empO (OIl le 1010 qualita personali ed attributi
relazlonalIı ECNTITaTre anche In rapporto reale (OIl L uOomoO allora mIistero (1
grande ricchez7z7za (OIl CO  Z che 110  —> G] limitano alla 5{1 «vIita. INTer107Te>»

Ibid., 768s

KANT, DIie ettgion In den (Grenzen der blohen Vernunft, 260 AL S-A{H (ed Reclam 229:; D -
237)
(ir KATZINGER, IO detia fede f DIO det fitosoft. Un CONtFFIOLTO al probiema eologia naturalis,
Venezla 2007, A1-572

(ir KATZINGER, ogma und Verküundigung, München 4 7: ır 1l NnOosIra

1558158

Editoriale: «Impassibilis sed non incompassibilis»

da lì si diffonde in ogni sofferenza la con-solatio, la consolazione dell’amore parteci-
pe di Dio e così sorge la stella della speranza»3.

È più che ovvio che questo «grande insieme» – che nel Divino ci lascia supporre 
sia le qualità speculative necessarie dell’essere assoluto filosofico come eternità, in-
finità, immutabilità ed impassibilità, sia anche gli attributi personali e relazionali che 
permettono di attribuire al Divino anche virtù, sensibilità ed emozioni come libertà, 
carità, misericordia, capacità di immedesimazione, perdono o longanimità – diventa 
postulabile solo quando integra le varie qualità anche in una teologia trinitaria sul 
Divino, nella quale si possa distinguere tra qualità essenziali ed attributi relazionali 
(altrimenti si cade inevitabilmente in un’aporia dove le qualità essenziali escludono 
sempre gli attributi personali e viceversa).

Anche in una teologia naturale che può postulare solamente un essere o «sog-
getto assoluto» definito da qualità essenziali, il divino cade nella «prigionia» della 
propria eternità, immutabilità e impassibilità, ed entrare in una vera relazione con 
il divino diventa di nuovo ingiustificabile, come Kant aveva consapevolmente procla-
mato nel suo La religione entro i limiti della sola ragione4.

Sia in Dogma e predicazione, sia anche ne Il Dio della fede e il Dio dei filosofi5, 
Ratzinger ha messo in piena luce lo stesso fatto: «Dio e l’uomo, ciascuno da solo per 
se stesso, sono infinitamente separati l’uno dall’altro. Sembra impossibile di saltare 
questa fossa che separa eternità e tempo l’una dall’altro. Fino ad oggi la speculazio-
ne teologica né ha potuto spiegare come l’Eterno – senza lasciar perdere l’eternità 
– può creare ed amorevolmente accompagnare una creazione temporale, néanche 
come l’uomo – uscendo dai limiti della sua temporalità – potrebbe toccare il cuore 
dell’Eterno»6.

Questo grande «insieme» che supera ogni immaginazione umana e che solo fa 
del Divino un vero universale concretum – ossia un essere che sta e rimane con le 
sue qualità essenziali e non-sussistenti sempre sopra ogni mutabilità e temporalità 
categoriale, mentre può nello stesso tempo con le sue qualità personali ed attributi 
relazionali entrare anche in un rapporto reale con l’uomo – è allora un mistero di 
grande ricchezza e con conseguenze che non si limitano alla sua «vita interiore» 

3	 Ibid., 76s.

4	 I. Kant, Die Religion in den Grenzen der bloßen Vernunft, 260s.; 273-275 (ed. Reclam 12314, 225; 235-
237).

5	 Cfr. J. Ratzinger, Il Dio della fede e il Dio dei filosofi. Un contributo al problema della teologia naturalis, 
Venezia 2007, 21-32.

6	 Cfr. J. Ratzinger, Dogma und Verkündigung, München 19773, 47; tr. it. nostra.



Hans ( hrıstlan Schmidbaur

(COLNE Trinita, che hanno In verıita anche CO  Z antropologiche, soterlolo-
giche, SOC1all ed etiche significative vastie Quanto DIU la S55 Trinita VvIeNE interpre-
tala (COLNE ula vVeIrId COMMUNIFAS PET SOTLAF UTTE vivente (COLNE «archetipo, fonte fine
dell uomo», AanTto DIU rICONquISta anche 11 5 [ 10) «meSSaggl10 Salvifico>» 4a11 u0MO0 (COLNE

Comprensione (1 STESSO, OTrIZzZzonte 5{1 vita Drospettiva
5{1 Da un antropologla che ha (COLNE base Ssolamente 11 (‚OgitO CF YO

S”“ (1 Varı soggetlil auUutOoNOMI relativı G] DUO COS]I ascendere un «antropologia
filiale» che interpreta L uOomoO COILLNE liberamente Crealo, ne 1lberta chla-
malio alla 1lberta nel rapporto (OIl 11 5{10 archetipo; ula 1LEa «morale del CONTITTATTIO
SOClale» funzionalista (COLNE applanamento del Varı InteressI1 (1 maoltI! INdIvIdul (lversIi
DUO amnpliarsi a ULla «morale fgliolanza Iratellanza>» universale che chlama
L uOomoO a 11 5{10 DroSSIMO (COLNE 11 Nostro Padre COMLLULLE nel clell C1 AIl

guardare 1a 0gg]1 C1AaSCUNO SECONdO 11 5 [ 10) ultimo destino (COLNE «figlio adottivo>» alla
destra del Padre

CrISt1anesImoO interpreta allora 1 u0mMO, la 5{1 ldentita personalita SECONdO la
5{1 somiglianza (OIl 11 DrOprIO archetipo che 110  —> SOl0o C5561€ 2SSOluto autOoNOMO,

anche In GE DL NOI un unica C556 11724 TIUM PEF SOÖTLAF UTTE (1 Padre, Figlio S pI-
r1to (COLLNE DHELSOLC soggetlil relazlonalIı che realilzzano C10 che AIvInO In loro

ira loro In modo relazilonale personale. (OSs] Ssolamente COS] G] DOSSQOLLO Infier-
pretiare anche le altre qualita ed attributi speculativı dell immutabilita dell impas-
S1bilita natiura divina In modo VIVO, dAiInamiı1co personalizzato; Ssolamente
COS] G] DUO anche CQire che DIO Impasstbilis cCompasstbilis ne STeSSO empDO,

detto In altre parole G1a OVIaAallO trascendente ed incrollabile, G1a anche COoluI1
che G] bbassa HCL C556 1€ VICINO aglı 1l10MINI cir Prv 85,31)

enza QUESTO TICOTSO aglı aspetti antropologici, soteriologici ed e{ICcH, COS] Drezl0sI,
teologla trıiniıitarıia (COLLNE verıta divina r.velata ula loro riscoperta r'1-

11NaAalle 110  —> Ssolamente incompleta la nOosIira interpretazione dell’ uomo nOosITra
personalita, anche le dichlarazion!]i postulati teologla naturale C111 A1IvINO
(COLNE necessita Irmnunclabili (1 ula definizione ragionevole filosofica dell Assoluto
rimangonoO alla fine SCHILDIC CONIrAarı (0 parzlalmente incompatıbilı cCon) 11 MESSaS-
10 centrale (1 ula religione stor1co-salvilfica COILLNE la religione ebreo-eristlana che
aNnNnuncCI1a DIO personale che agisce direttamente nel mondo che alla fine, COILLNE

Alfa. ed Me (1 [  O, Ssolamente Carıta misericordia infinita: Deus Carıtas ST (1
(IV 4,16)

Ira maoltI! altrı, VI CeIiId anche 11 g10vane professore Joseph Katzıinger che entiva
Necessarı13a la riscoperta (1 questi Drezl0sI aspett antropologici, soterlologici ed EI1C1

159159

Hans Christian Schmidbaur

come Trinità, ma che hanno in verità anche conseguenze antropologiche, soteriolo-
giche, sociali ed etiche significative e vaste. Quanto più la SS. Trinità viene interpre-
tata come una vera communitas personarum vivente come «archetipo, fonte e fine 
dell’uomo», tanto più riconquista anche il suo «messaggio salvifico» all’uomo come 
nuova comprensione di se stesso, nuovo orizzonte della sua vita e nuova prospettiva 
della sua speranza. Da un’antropologia che ha come base solamente il Cogito ergo 
sum di vari soggetti autonomi e relativi si può così ascendere a un’«antropologia 
filiale» che interpreta l’uomo come liberamente creato, messo nella libertà e chia-
mato alla libertà nel rapporto con il suo archetipo; e una mera «morale del contratto 
sociale» funzionalista come appianamento dei vari interessi di molti individui diversi 
può ampliarsi ad una «morale della figliolanza e fratellanza» universale che chiama 
l’uomo ad amare il suo prossimo come il Nostro Padre comune nei cieli ci ama, e a 
guardare già oggi ciascuno secondo il suo ultimo destino come «figlio adottivo» alla 
destra del Padre.

Il cristianesimo interpreta allora l’uomo, la sua identità e personalità secondo la 
sua somiglianza con il proprio archetipo che non è solo un essere assoluto autonomo, 
ma anche in sé e per noi un’unica essenza trium personarum di Padre, Figlio e Spi-
rito come persone e soggetti relazionali che realizzano tutto ciò che è divino in loro 
e tra loro in un modo relazionale e personale. Così e solamente così si possono inter-
pretare anche le altre qualità ed attributi speculativi dell’immutabilità e dell’impas-
sibilità della natura divina in un modo vivo, dinamico e personalizzato; e solamente 
così si può anche dire che Dio è impassibilis e compassibilis nello stesso tempo, o 
– detto in altre parole – sia un sovrano trascendente ed incrollabile, sia anche colui 
che si abbassa per essere vicino agli uomini (cfr. Prv 8,31).

Senza questo ricorso agli aspetti antropologici, soteriologici ed etici, così preziosi, 
della teologia trinitaria come verità divina rivelata – e senza una loro riscoperta – ri-
mane non solamente incompleta la nostra interpretazione dell’uomo e della nostra 
personalità, ma anche le dichiarazioni e i postulati della teologia naturale sul divino 
come necessità irrinunciabili di una definizione ragionevole e filosofica dell’Assoluto 
rimangono alla fine sempre contrari a (o parzialmente incompatibili con) il messag-
gio centrale di una religione storico-salvifica come la religione ebreo-cristiana che 
annuncia un Dio personale che agisce direttamente nel mondo e che è alla fine, come 
Alfa ed Omega di tutto, solamente carità e misericordia infinita: Deus caritas est (1 
Gv 4,16).

Tra i molti altri, vi era anche il giovane professore Joseph Ratzinger che sentiva 
necessaria la riscoperta di questi preziosi aspetti antropologici, soteriologici ed etici 



Faltorlale «IMPAaSSIOIS Sar HO INCOMPASSIOHIS?

teologla triıniıitarıa che G] andatı SCHNLDIC DIU perdendo nel Taltftalı De Deo
HLO eT TINO del Varı manualı neoscolastica tradizionale. Quando 110  —> G] Conside-

DIU serlamente che G1 iralita SCHILDLC EL uNG PSSCHTEIG TIUM PET SOTLAF UTTE addove
G1 (ivide la dottrina (1 DIO In PrIMO Tattalio Solamente metafisico S11 merı attrıbuti
(1 DIO, G1 1unge anche SECONdO TAattaio G1 DHELISOLLC (lIvine che rımane chIu-

In GE 11 DIvino Aliventa esterlormente aglı occhl egl]Ii 1l10MINI (1 Deus
monopersonalis, la S55 Trinita perde la 5{1 forza Irradilante G1A. (COLNE

HCL 0 UOMINI, G1A. nel SUO1 {fetti arricchentI! all interno dell’antropologia,
soterilologia morale: DIO so  e  ( aUTONOMO anche L uOomoO G ’1IN-

erpreia COILLNE So  e  ( auftfonOomoOo

Ratzinger 10 (ice esplicıtamente nel 5{10 Ogma DredicazioNne: «LTa infatti ula

CO  Z dottrina trıinitarla (1 sant Agostino che le DHELSOLC (1 DIO OSSEeTO0O
Completamente rinchiuse all interno (1 DIO, che DIO OQdliventasse all esterno (COLLNE

LNEIO 10 (0S] la dimensione dell “essere-nol” AIvInO perdeva 11 5 [ 10) DOSTO ne
teologla, L’ IO Iu Individualizzato G] restringeva SCHNDIC DIU, fino 1 momentftoOo In
C111 COILLNE DL esSeMPIO aVVIENE ne filosofia trascendentale (1 ant alla fine 110  —>

G1 TOVA pIU neanche 11 Tu»“ ne of1a pIE (1 pagına 1unge, rifterendosi
chmaus «ANCcora DIU INCISIVA CeIiId la Svolta che Pproduceva 10ommaso ne dottrina
triıniıitarıa COIl la 5{1 separazlione ira ula dottrina filosofica C111 DIO UL1O ed ula dot-
TINA. trinitarıia teologica»®.

(ome dimostrano oli articoli (1 Hauke, Charamsa ermannı nel
presente LLUINEIO Kıvista, anche maoltIi altrı eolog]! StuUd10SI ConNndividevano
quest impressione (1 RKatzinger DENSAaVaLlQ rimedio SECONdO Varı]e modalita:
(lversI SOSTeNITOTrI contemporanel teologla 1Derale cattolica protestantie
SPICaVanO a esemMpPIO (1) ula liberazione teologla direttive normatıv:

filosofia metaflfisica. che avrebbero sSolamente «allontanato» DIO aglı
UOMINI: (2) ula «de-ellenizzazlione» dell interpretazione fede giudeo-Cristiana
HCL liberare 11 VEIO DIO fede Cal «COTSEeTITO STITEeITO>» (1 direttive metaflfisiche nel
quale la eologla tradizionale L’avre «infilato»:; (3) ULla negazlone egl]Ii attributi
filosofieci dell immutabilita, dell'impassibilita 5SJCSSO anche dell’onnipotenza dlivina
HCL poter «riguadagnare» 11 DIO autentico CTISt1AanNnoOo COompassione che G{a (1

VICINO aglı 1l10MINI «sSolire» (OIl 0 UOMINI: (4) ula «teologila del
1OCC550” dInamıca che SOSTITUISCE le direttive statiche metaflisica. COIl

Ibid., 219: ır 1l NnOosiIra

I3

16()160

Editoriale: «Impassibilis sed non incompassibilis»

della teologia trinitaria che si erano andati sempre più perdendo nei trattati De Deo 
uno et trino dei vari manuali della neoscolastica tradizionale. Quando non si conside-
ra più seriamente che si tratta sempre dell’una essentia trium personarum – laddove 
si divide la dottrina di Dio in un primo trattato solamente metafisico sui meri attributi 
di Dio, e si aggiunge anche un secondo trattato sulle persone divine che rimane chiu-
so in sé –, il Divino diventa esteriormente e agli occhi degli uomini di nuovo un Deus 
monopersonalis, e la SS. Trinità perde la sua forza irradiante sia come segno della 
speranza per gli uomini, sia nei suoi effetti arricchenti all’interno dell’antropologia, 
della soteriologia e della morale: se Dio è un soggetto autonomo anche l’uomo s’in-
terpreta come un soggetto autonomo.

Ratzinger lo dice esplicitamente nel suo Dogma e predicazione: «Era infatti una 
conseguenza della dottrina trinitaria di sant’Agostino che le persone di Dio fossero 
completamente rinchiuse all’interno di Dio, e che Dio diventasse all’esterno come un 
mero “Io”. Così tutta la dimensione dell’“essere-noi” divino perdeva il suo posto nella 
teologia, e l’Io e Tu individualizzato si restringeva sempre più, fino al momento in 
cui – come per esempio avviene nella filosofia trascendentale di Kant – alla fine non 
si trova più neanche il Tu»7. E nella nota a piè di pagina aggiunge, riferendosi a M. 
Schmaus: «Ancora più incisiva era la svolta che produceva Tommaso nella dottrina 
trinitaria con la sua separazione tra una dottrina filosofica sul Dio uno ed una dot-
trina trinitaria teologica»8.

Come dimostrano gli articoli di M. Hauke, K. O. Charamsa e F. Hermanni nel 
presente numero della Rivista, anche molti altri teologi e studiosi condividevano 
quest’impressione di Ratzinger e pensavano a un rimedio secondo varie modalità: 
diversi sostenitori contemporanei della teologia liberale cattolica e protestante au-
spicavano ad esempio (1) una liberazione della teologia dalle direttive normative 
della filosofia e della metafisica che avrebbero solamente «allontanato» Dio dagli 
uomini; (2) una «de-ellenizzazione» dell’interpretazione della fede giudeo-cristiana 
per liberare il vero Dio della fede dal «corsetto stretto» di direttive metafisiche nel 
quale la teologia tradizionale l’avrebbe «infilato»; (3) una negazione degli attributi 
filosofici dell’immutabilità, dell’impassibilità e spesso anche dell’onnipotenza divina 
per poter «riguadagnare» il Dio autentico cristiano della compassione che sta di 
nuovo vicino agli uomini e «soffre» con gli uomini; o (4) una nuova «teologia del 
processo» dinamica che sostituisce le direttive statiche della metafisica con un nuovo 

7	 Ibid., 219; tr. it. nostra.

8	 Ibid.



Hans ( hrıstlan Schmidbaur

pensiero ldealista. SECONdO 11 quale “essere AIvInO DUO C556 1€ considerato (COLNE tale
anche «nel Alivenire».

RKatzinger 110  —> 165511114 (1 questie proposte. s 1 volge INVeCe anzıtutto Ve1 -

ula riscoperta diImensIlionI antropologiche, soteriologiche ed etiche perdute
dottrina tirinıtarla. nucleo PDUunNTO (1 partenza speculativo del 5{10 tentativo

(COLNE m1 sembra G] DUO TOVATe nel 5{10 Capltolo programmatico «Sullla (O111-

prensione del CONCETTIO DELSOLNA ne teologla» In Ogma nredicazione? QOVve
Katzıinger cottolinea che 11 CONCETITO (1 HEISOLLA 11 risultato DreZ1I0SO (1 ula CO DCIA-
zio0nNne COSTTULLLVA. recIproca Ira filosofia teologla, Ira ragione fede Una volta
CONCePItO definito Cal 1105010 CTISt1AanNnoOo BOe710 0-52 (COLNE rationalis NAturadae
IndIVIduad substantia, 11 CONCETTIO (1 «D  D entro In SegultO ne teologla tIrIn]-
arla (OVve füu trasformato ed arricchito (OIl CONCETITI (1 esistenza (1 relazione, HCL
poter C556 1€ utilizzato G1A. DL le 1nostası divine, G1a DL 0 angell, G1a HCL L uOomoO che

CTEeAaTO immagıne somiglianza (1 Dio10
Questa SCODerTa del CONCETITO (1 DELSOLNA fatta da 1105010 DL 11 so  e  ( ONO

Aivento 45531 DrezI0sa DL 11 pensiero Occidentale HCL 10 SVIlUNDO 5 { 1C cultura
perche CIiId anche anzıtutto integrato ne ed arricchito teologla tirinitarıa
DODO C556 1€ Aivenuto CONCETITO DL 11 DIvInoO, Aivento anche ula definizione DL
LINdIvIduo Aantfo da C556 1€ integrato ne egg] costituzilonIı egli STAl
dernI CIrcondare (1 rispetto chl portatore (1 quella dignita (1 quel diritti Intan-
gibili naturali che L uOomoO STeSSO SECENTIEe nel 5 [ 10) euorel2. La 5{1 popolarıta la 5{1

MAaIurazZıone fino alla Ssolenne dichlarazione universale del Ciritti ıumanı
(0)I10 allora dovute alla teologial$!

Sspiraltı da quUESTa COODPerazlione ira fede ragione ira teologla filosofia,
0 1U1O0M1INI Dpotfevano altres] capıre che ula HEISOLLA 110  —> Ssolamente esemnplare (1
ula 1NeIA natiura COMLULGC, INVEeCeEe so  e  ( SUSSISTeEeNTEe nel quale la 1LNeEeIA a{luU-

I5Ld., 201-219

(Ir BÖRSIG-HOVER, Das Hersonate Antlit- Ades Menschen. Fine Untersuchung Z Persondegriff dei RO-
RUNnND Guardint, Maılnz 19857

11 (Ir MATLÄRY, Dra LINGANT aAbbandonati? La MINACCLA n E  S Adittatura Adel reiatiivismo,
LUgano A007

(Ir VALDSTEIN, iIns Her geschriebden. Das Naturrecht als Fundament einer menschlichen Gesetischaft,
ugsburg 2010

13 (Ir BÖCKENFÖRDE, Der sakularisterte Staat. S eiIn Charakter, SPINE ifertigung und SPINE Prodble-
m AT ahrhundert, München 2006; REIER, (GJft das Grundgesetz eWLG! Füunf KapttelZ moder-

Hen Verfassungsstaal, München 008

161161

Hans Christian Schmidbaur

pensiero idealista secondo il quale l’essere divino può essere considerato come tale 
anche «nel divenire».

Ratzinger non segue nessuna di queste proposte. Si volge invece anzitutto ver-
so una riscoperta delle dimensioni antropologiche, soteriologiche ed etiche perdute 
della dottrina trinitaria. Il nucleo e punto di partenza speculativo del suo tentativo 
– come mi sembra – si può trovare nel suo capitolo programmatico «Sulla com-
prensione del concetto della persona nella teologia» in Dogma e predicazione9 dove 
Ratzinger sottolinea che il concetto di persona è il risultato prezioso di una coopera-
zione costruttiva e reciproca tra filosofia e teologia, e tra ragione e fede. Una volta 
concepito e definito dal filosofo cristiano Boezio (480-524) come rationalis naturae 
individua substantia, il concetto di «persona» entrò in seguito nella teologia trini-
taria dove fu trasformato ed arricchito con i concetti di esistenza e di relazione, per 
poter essere utilizzato sia per le ipostasi divine, sia per gli angeli, sia per l’uomo che 
è creato a immagine e somiglianza di Dio10.

Questa scoperta del concetto di persona – fatta da un filosofo per il soggetto uomo 
– diventò assai preziosa per il pensiero occidentale e per lo sviluppo della sua cultura 
perché era anche anzitutto integrato nella – ed arricchito dalla – teologia trinitaria. 
Dopo essere divenuto un concetto per il Divino, diventò anche una definizione per 
l’individuo umano, tanto da essere integrato nelle leggi e costituzioni degli stati mo-
derni e circondare di rispetto chi è portatore di quella dignità e di quei diritti intan-
gibili11 e naturali che l’uomo stesso sente nel suo cuore12. La sua popolarità e la sua 
maturazione fino alla solenne dichiarazione universale dei diritti umani dell’ONU 
sono allora dovute alla teologia13!

Ispirati da questa cooperazione tra fede e ragione e tra teologia e filosofia, tutti 
gli uomini potevano altresì capire che una persona non è solamente un esemplare di 
una mera natura comune, ma invece un soggetto sussistente nel quale la mera natu-

9	 Ibid., 201-219.

10	 Cfr. L. Börsig-Hover, Das personale Antlitz des Menschen. Eine Untersuchung zum Personbegriff bei Ro-
mano Guardini, Mainz 1987.

11	 Cfr. J. H. Matláry, Diritti umani abbandonati? La minaccia di una dittatura del relativismo,  (ReDu 1) 
Lugano 2007.

12	 Cfr. W. Waldstein, Ins Herz geschrieben. Das Naturrecht als Fundament einer menschlichen Gesellschaft, 
Augsburg 2010.

13	 Cfr. E. W. Böckenförde, Der säkularisierte Staat. Sein Charakter, seine Rechtfertigung und seine Proble-
me im 21. Jahrhundert, München 2006; H. Dreier, Gilt das Grundgesetz ewig? Fünf Kapitel zum moder-
nen Verfassungsstaat, München 2008.



Faltorlale «IMPAaSSIOIS Sar HO INCOMPASSIOHIS?

prende forma In modo individuale, CONCTEe{IO ed UuNn1ICcO Ma quUESTa COMMLDLCIL-
S1IONE DELSOLNA nclude anche ula rivoluzione ne Comprensione dell essere
(COLNE tale, perche la relazilone VvVIeNEe SCODerTa intesa (COLNE ula qualita ESSENzZIale (1
Ognl C556 1€ CONCTEeIiO C10 che esIiste realmente G{a In CerI0O modo In relazilone

(OVve 110  - C1 (0)I10 pIU relazlonli, “essere 110  —> Esiste DIU Non E615T0N0 allora LNEeIEe

forme natiure In QUAaNTO tall, E615T0N0 Solamente SOSTAaNzZe DHEISOLC Individuali
CONCcrele, ESISTONO, STaNNO anche In ula relazilone reale COIl altrı (COLNE In DIO,
COS] anche In erra Ira 0 10MmM1n1! (ome le DHEISOLC (0)I10 Spiritualis NAturade ZRCOM-
municabiles PYXISTENTLIAE dotate (1 ula dignita ldentitäa speclali spiega RKatzinger
1SpIrandosI Riccardo (1 San Vıittore COS]I (0)I10 anche soggetti relazlonalIı SUSSISteN-
{1 realizzare la Dpropria ldentitäa sSolamente (OIl ne relazilone (OIl 0 altrı, mal

0 altrı (COLNE nel ciell, COS]I In modo analogico anche GL erra Questa idea
DELSOLNA COILLNE C5561€ relazionale risulta confermata anche da Varı pensatorIi

110  —> CTISTanı (COLNE DL esSeMPIO moderna filosofia esistenzlalista, da Antome
de 5Saint-Exupery anche agli LLlustri rappresentantı ebhrel del cOosiddetto «pensiero
d1ialog1co», (COLNE Buber, Ebner ROSeENZWEIFS, che csottolineano: «1  10 Aliventa

STEeSSO Cal Tu»14.
(11A 11 fatto che 0 ultimı Ire raggiungevano In Qlrezilone OPpPOSTa risultato molto

Simile GL relazione (COLNE qualita ESSENZIale (1 OgnI C5561€ CONCTEeTIO dimostra 110  —>

sSolamente la verita DOosIizIiONe cristiana, anche che fede ragione, filosofia
teologla, (0)I10 naturalmente orlentate L’una all’altra, che DOSSQOLLO confermarsi ed

arricchIirsIi reciprocamente1>.
(ome QUESTO primato DHEISUNA la 5{1 interpretazione relazilonale

11 risultato (1 ula CoOODerazlone ed ISpirazlione COSTTULLLVA. recIproca ira teologla
filosofia che ha arricchito G1a la nOosIra Comprensione (1 DIO, G1a anche la nOosIra

COomprensione (1 NO1 StessI1, COS] la GSTesSSIAa COOPerazlone ed ISpirazlione COSTTULLLVA
recCc1Iproca, SECONdO Katzinger, DUO altres] portare le altre discipline teologla
(COLNE l antropologla, la soterlologla, l ecclesiologla L’etica a 1vello spirituale,
Individuale dialogale pIU alto (111 altrı Capitoli In ogma Hredicazione che HOTL -
LAaAanoO titoli (COLLNE «L’u0o0mo©0 d ’ 0ggl davantı alla omanda 10>», «Pregare nel NOSITO

14 Un intreduzione dettagliata Y COsicddetto «personalismo dialogico» JTierta (a LANGENMEYER, Der 1alo-
gische Personaltismus In der evangelischen und katholischen T’heotogte der Gegenwart, Paderborn 1963:

(LASPER, Das Diatogische Denken Fine Untersuchung der reitgtonsphitosophischen Bedeutung Franz
HKOSeNZWEIGS, Ferdinand FDners HNn Martın Bubders, Freiburg-Basel-Wien 1967: HEINRICHS, S eiIn HNn
Intersubjektivitial, In T’heotogie und Phitlosophie, In THhPh 4 (1970) 161-163

195 (ir RESHAKE, DIie Lheotogische ErKun Ades Personbdegriffes, In OELTNER hg.) Personale Freihett
und niuralistische Gesettschäaft, VWiıen 1981, 75-86

162162

Editoriale: «Impassibilis sed non incompassibilis»

ra prende forma in modo individuale, concreto ed unico. Ma questa nuova compren-
sione della persona include anche una rivoluzione nella comprensione dell’essere 
come tale, perché la relazione viene scoperta e intesa come una qualità essenziale di 
ogni essere concreto: tutto ciò che esiste realmente sta in un certo modo in relazione 
e dove non ci sono più relazioni, l’essere non esiste più. Non esistono allora mere 
forme o nature in quanto tali, ma esistono solamente sostanze e persone individuali 
concrete, e se esistono, stanno anche in una relazione reale con altri – come in Dio, 
così anche in terra tra gli uomini! –. Come le persone sono spiritualis naturae incom-
municabiles existentiae e dotate di una dignità e identità speciali – spiega Ratzinger 
ispirandosi a Riccardo di San Vittore –, così sono anche soggetti relazionali sussisten-
ti a realizzare la propria identità solamente con e nella relazione con gli altri, e mai 
senza gli altri – come nei cieli, così in modo analogico anche sulla terra –. Questa idea 
della persona come essere relazionale risulta confermata anche da vari pensatori 
non cristiani come per esempio dalla moderna filosofia esistenzialista, da Antoine 
de Saint-Exupéry e anche dagli illustri rappresentanti ebrei del cosiddetto «pensiero 
dialogico», come M. Buber, F. Ebner e F. Rosenzweig, che sottolineano: «l’io diventa 
se stesso dal Tu»14.

Già il fatto che gli ultimi tre raggiungevano in direzione opposta un risultato molto 
simile sulla relazione come qualità essenziale di ogni essere concreto dimostra non 
solamente la verità della posizione cristiana, ma anche che fede e ragione, e filosofia 
e teologia, sono naturalmente orientate l’una all’altra, e che possono confermarsi ed 
arricchirsi reciprocamente15.

Come questo primato della persona e la sua interpretazione relazionale erano 
il risultato di una cooperazione ed ispirazione costruttiva e reciproca tra teologia 
e filosofia che ha arricchito sia la nostra comprensione di Dio, sia anche la nostra 
comprensione di noi stessi, così la stessa cooperazione ed ispirazione costruttiva e 
reciproca, secondo Ratzinger, può altresì portare le altre discipline della teologia 
come l’antropologia, la soteriologia, l’ecclesiologia e l’etica ad un livello spirituale, 
individuale e dialogale più alto. Gli altri capitoli in Dogma e predicazione – che por-
tano titoli come «L’uomo d’oggi davanti alla domanda su Dio», «Pregare nel nostro 

14	 Un’introduzione dettagliata al cosiddetto «personalismo dialogico» è offerta da B. Langenmeyer, Der dialo-
gische Personalismus in der evangelischen und katholischen Theologie der Gegenwart, Paderborn 1963; 
B. Casper, Das Dialogische Denken. Eine Untersuchung der religionsphilosophischen Bedeutung Franz 
Rosenzweigs, Ferdinand Ebners und Martin Bubers, Freiburg-Basel-Wien 1967; J. Heinrichs, Sein und 
Intersubjektivität, in: Theologie und Philosophie, in ThPh 45 (1970) 161-163.

15	 Cfr. G. Greshake, Die theologische Herkunft des Personbegriffes, in G. Poeltner (hg.), Personale Freiheit 
und pluralistische Gesellschaft, Wien 1981, 75-86.



Hans ( hrıstlan Schmidbaur

tempOo>», < (C0O5d4 significa es1 (.rIisSto DL 11C>», «FAa SUDDONITE aturam>», «Sullo
SPIrItO fratellanza», «Le fonti antropologiche dell’amore fraterno», «L/’albero
genealogico (1 (1esS11» «La raglone, 10 SPIrItO L amore» 10 dimostrano. Quanto DIU
talı discipline (0)I10 sviluppate da 1l10MINI che G] DercepISscONO (COLLNE ESSETI relazlonalı

portatı ne Dpropria esiIstenza da grande C5561€ 2SSOluto che 1a In STeSSO

«grande O1>» efiernOo, QUaNTO LE I1NNO G1 rifugeranno In ULla rigida separazlione ira
fede raglone, In ula radicale difesa (1 ula presunfta «autonomla>» del so  e  (

ragione In NnuÜessIDIle dottrinarismo te0Ol0giCcO filosofico che 110  —>

da DIU SPaZzlO all Individuo
La VeiIid forza del CTrISt1anesImO G{la ne 5{1 idea anTto incommparabıile QUaNTO

inimmaginabile (1 DIO, all interno (1 ula dottrina triıniıitarıa che C1 permette (1 CQIire
che DIO universale CONCTEe{IO ne STeSSO empOoO, eramentfe ImMpDAassibilis sed HON

Incompassibilis. OQuanto pIU 11 CrISst1anesImO porta quest idea del primato ONtologicO
ASSOLluto DELSOLNA che proviene teologla trinitarıia anche negli ambit! del-
l antropologla, dell’ecclesiologla, dell’etica filosofia), QUAaNTO DIU porteräa 0
1l10MINI a VEIO TIUSCITLO 55616-  OLLLO

molto importante capıre che 1655101114 speculazione DUO ra;  1ungere
QUESTO 1vello (OIl le 1010 proprie forze. Un breve Sguardo G1 SVIlUNDO eologla
naturale ira L’antichita fino all idealismo me In evidenza QUESTO fatto quando ula

rillessione filosofica SEH AIvInO 110  —> G] combina DIU COIl avvenımentI! fOr1cI considerati
(COLNE «farsi vedere» reale CONCTEeIO del AIvInO (OVve INVeCe G] limita, (COLNE DL
esemMpPIO In artes1lO, 11 PDUunNTO (1 partenza merı CONCETITI ASTTalilı NecCcesSsSAarı S11 assSO-
Iuto DL ra  1ungere ULla clara et Adistincta ver:ıtas fuor (1 dAubbio Ü, (COLNE In 5SpInoZa,

OLNOSCELNZE che (0)I10 HOTE geometrico demonstrabiles derivabili dall’'esperienza
dell essere (COLNE tale alla fine G1 arrTıva SCHILDLC a ula «VEersSi0nNe ridotta.
religione» che G1 limita COILLNE Adiceva ula volta Rahner a «profondo (0O-

gylimento S] mondo» a ULla 1LNeEeIA «meditazione SU|| essere» QOVve ogn rapporio
reale (OIl 11 AIvInO gla SCOMNM1LDAISO (QOve 11 DIO NAasSCOSTO (iviene DL L uomo LNETIO

pensiero ULla HUL «i1dea. trascendentale» che 110  —> G{a pIU (1 Ironte all' uomo,
GSIiste SOl0o nel so  e  ( aUTONOMO STeSSO

Nessuna «teologila naturale» DUO DL CO  Z NESAaALrC, togliere Sostitumlre
L’atto libero legittimo fede (OIl ula riflessione speculativa, perche 16551111

telsmo razlonale DUO giustificare COLNSCIValt (OIl altro istema Convıincente
culfficiente QUESTO reale rapporto interpersonale ira DIO OO che proclama la fede
(COLNE falliscono 11 razlonalismo Lidealismo trascendentale (OIl 11 problema del (;O11-

IrastiOo insuperabile Ira trascendenza ed mMmMmManenzZa, perche 110  —> DOSSQOLLO ondare

163163

Hans Christian Schmidbaur

tempo», «Che cosa significa Gesù Cristo per me», «Gratia supponit naturam», «Sullo 
spirito della fratellanza», «Le fonti antropologiche dell’amore fraterno», «L’albero 
genealogico di Gesù» e «La ragione, lo spirito e l’amore» – lo dimostrano. Quanto più 
tali discipline sono sviluppate da uomini che si percepiscono come esseri relazionali 
e portati nella propria esistenza da un grande essere assoluto che è già in se stesso 
un «grande Noi» eterno, quanto meno si rifugeranno in una rigida separazione tra 
fede e ragione, in una radicale difesa di una presunta «autonomia» del soggetto e 
della ragione umana, o in un inflessibile dottrinarismo teologico e filosofico che non 
da più spazio e speranza all’individuo.

La vera forza del cristianesimo sta nella sua idea tanto incomparabile quanto 
inimmaginabile di Dio, all’interno di una dottrina trinitaria che ci permette di dire 
che Dio è universale e concreto nello stesso tempo, e veramente impassibilis sed non 
incompassibilis. Quanto più il cristianesimo porta quest’idea del primato ontologico 
assoluto della persona (che proviene dalla teologia trinitaria anche negli ambiti del-
l’antropologia, dell’ecclesiologia, dell’etica e della filosofia), quanto più porterà gli 
uomini ad un vero e riuscito essere-uomo.

È molto importante capire che nessuna speculazione umana può raggiungere 
questo livello con le sue proprie forze. Un breve sguardo sullo sviluppo della teologia 
naturale tra l’antichità fino all’idealismo mette in evidenza questo fatto: quando una 
riflessione filosofica sul divino non si combina più con avvenimenti storici considerati 
come un «farsi vedere» reale e concreto del divino – e dove invece si limita, come per 
esempio in Cartesio, il punto di partenza a meri concetti astratti necessari sull’asso-
luto per raggiungere una clara et distincta veritas fuor di dubbio o, come in Spinoza, 
a conoscenze che sono more geometrico demonstrabiles o derivabili dall’esperienza 
dell’essere come tale –, alla fine si arriva sempre ad una «versione ridotta della 
religione» che si limita – come diceva una volta K. Rahner – ad un «profondo racco-
glimento sul mondo» o ad una mera «meditazione sull’essere» dove ogni rapporto 
reale con il divino è già scomparso e dove il Dio nascosto diviene per l’uomo un mero 
pensiero o una pura «idea trascendentale» che non sta più di fronte all’uomo, ma 
esiste solo nel soggetto autonomo stesso.

Nessuna «teologia naturale» può per conseguenza negare, togliere o sostituire 
l’atto libero e legittimo della fede con una riflessione speculativa, perché nessun 
teismo razionale può giustificare e conservare con un altro sistema convincente e 
sufficiente questo reale rapporto interpersonale tra Dio e uomo che proclama la fede: 
come falliscono il razionalismo e l’idealismo trascendentale con il problema del con-
trasto insuperabile tra trascendenza ed immanenza, perché non possono fondare un 



Faltorlale «IMPAaSSIOIS Sar HO INCOMPASSIOHIS?

rapporto reale pOossibile Ira HCL parole Carteslane ula reN COGLLANS Immuta-
bile ed ula reNX PEYXTEeNSa mutabile, COS] anche LNETIO «ontologismo» speculativo che
G1 limiti1! alle qualitäa naturali dell ’ essere (COLNE tale 110  —> tardera crollare intende
giustificare VEIO «STare (1 Ironte» ira DIO 1 uU0MO, perche 11 AIvInO rımane C [I11-

DPIC C556 1€ 2SSOluto che G{la ne STeSSO empoO detto In ermıinı SpINOzZlanIi (COLLNE

ula ANAtura tranquillamente In GE In modo a4NONIMO anche parzlalmente
nell uomo COILLNE ula NAtura Ogn relazilone reale, interpersonale dialoga-
le In questi modelli, 11 A1IvInO Aliventa C5561€ Onniıpresente volto
che prende forma nell  uomo SO10 (COLNE un idea limitata.

(‚ontro la tendenza voler ridurre trasformare In regole aStrattie, DPIINCIDI
teorIe Ormali necessita generali DL poter ra  1ungere ula clara et Adistincta

veritas C111 dIvINO, 11 pensiero CrIist1ano 1ISpIrato dall’ide del primato DHEISOLA
chlama allora L uOomoO TICONOSCEeTE che le qualitäa ed attributi eternl, Immuta-

bili ed astrattl, che la ragione DUO attriıbuire Y AIvInO che OrTMAanoO nel loro NsSs1I1eMEe
la natiura divina, 110  —> 0010 1a C10 che COSTITUISCE 11 dIvInNO, Ssolamente 11
pen-ultimo: SO10 (0)I10 portatı realizzatı da ula DELSOLNA (COLNE subjectum OMNIS
attributionis subjectum PCT DOSSQOLLO SUSSIStere ed C556 1€ «atto»16. SOl0o

C @E  F nel AIvInO anche ula molteplicita (1 soggetlil G] DUO DEeNSAaLIC a aftl reali, LIMMU-
tabili, etern] ed e{Itfettivi ira (1 loro che fanno Cal AIvInO C556 1€ che In GE «verIiıita

vita»
La teologla trıinitarla tradizionale ha definito questi aftl etern] (COLNE DFrOCESSLONES

che garantiscono Limmutabilita vivente del A1IvInO realilzzano0o le qualita eierne del
d1IvInNO, In SEegulto ha parlato altres] (1 MISSIONES (COLNE «prolungamenti» DOossibhill!
(1 questi aftl nternI]I ad DL potfer Splegare anche la CTEeAZIONE del mondo L’au-
torivelazlilone toriıca (1 DIO nel mondo. Solamente (OIl QUESTO «1INS1e me differenzia-
L1O>» ira qualita ESSECNZI]allI DHETISOLC relazionalli, Ira Processione eEierne M1ISSIONE
esterne, G] AaPNLC DL la ragione speculativa 10 SPaZlO culfficiente In CUI1 G1 DUO
attrıbuire 1 AIvInO G1a le qualitäa iImmuta.bili 5{1 natfura, G1A. le qualita dinamı-
che relazlonalı vita, liberta, Carıta misericordla, dove, Cal
loro NS1I1emMeEe CONCTEeTIO VIVO, G] DUO anche derivare che DIO (‚arıtas In erıtate ed
Impasstbilis eT cCompasstbilis ne STeSSO empo

La V1a dell’ uomo a ula vVeIrId ONOSCENNZA (1 QUESTO universale reale che pIU che
cola teorla, ula «verIiıita vivente>» dinamica, procede CONSISTE allora HCL la HCI -
1010800 SECONdO 11 cCristianesimo, nell’entrare In ula relazione (OIl es1 G.TIStO

16 (ir SCHMIDBAUR, «Personarum Irinıdas>». e irinitarische Gottesiehre Ades eiligen Thomas ON

Guin, (MThSt 32) f ılıen 20095, 28-36: 513-55585

164164

Editoriale: «Impassibilis sed non incompassibilis»

rapporto reale possibile tra – per usare parole cartesiane – una res cogitans immuta-
bile ed una res extensa mutabile, così anche un mero «ontologismo» speculativo che 
si limiti alle qualità naturali dell’essere come tale non tarderà a crollare se intende 
giustificare un vero «stare di fronte» tra Dio e l’uomo, perché il divino rimane sem-
pre un essere assoluto che sta nello stesso tempo – detto in termini spinoziani – come 
una natura naturans tranquillamente in sé e in modo anonimo anche parzialmente 
nell’uomo come una natura naturata. Ogni relazione reale, interpersonale e dialoga-
le scompare in questi modelli, e il divino diventa un essere onnipresente senza volto 
che prende forma nell’uomo solo come un’idea limitata.

Contro la tendenza a voler ridurre o trasformare tutto in regole astratte, principi 
e teorie formali o necessità generali per poter raggiungere una clara et distincta 
veritas sul divino, il pensiero cristiano – ispirato dall’idea del primato della persona 
– chiama allora l’uomo a riconoscere che tutte le qualità ed attributi eterni, immuta-
bili ed astratti, che la ragione può attribuire al divino e che formano nel loro insieme 
la natura divina, non sono già tutto ciò che costituisce il divino, ma solamente il 
pen-ultimo: solo se sono portati e realizzati da una persona come subjectum omnis 
attributionis e subjectum per se agens possono sussistere ed essere «atto»16. E solo 
se c’è nel divino anche una molteplicità di soggetti si può pensare ad atti reali, immu-
tabili, eterni ed effettivi tra di loro che fanno dal divino un essere che è in sé «verità 
e vita».

La teologia trinitaria tradizionale ha definito questi atti eterni come processiones 
che garantiscono l’immutabilità vivente del divino e realizzano le qualità eterne del 
divino, ma in seguito ha parlato altresì di missiones come «prolungamenti» possibili 
di questi atti interni ad extra per poter spiegare anche la creazione del mondo e l’au-
torivelazione storica di Dio nel mondo. Solamente con questo «insieme differenzia-
to» tra qualità essenziali e persone relazionali, e tra processione eterne e missione 
esterne, si apre per la ragione speculativa umana lo spazio sufficiente in cui si può 
attribuire al divino sia le qualità immutabili della sua natura, sia le qualità dinami-
che e relazionali della vita, della libertà, della carità e della misericordia, e dove, dal 
loro insieme concreto e vivo, si può anche derivare che Dio è Caritas in Veritate ed 
impassibilis et compassibilis nello stesso tempo.

La via dell’uomo ad una vera conoscenza di questo universale reale che è più che 
sola teoria, ma una «verità vivente» dinamica, procede e consiste allora per la per-
sona umana, secondo il cristianesimo, nell’entrare in una relazione con Gesù Cristo 

16	 Cfr. H. C. Schmidbaur, «Personarum Trinitas». Die trinitarische Gotteslehre des heiligen Thomas von 
Aquin, (MThSt 52) St. Ottilien 2005, 28-36; 513-558.



Hans ( hrıstlan Schmidbaur

(COLNE universale CONCFreLium O0g0S EIernO fatto OO nel quale L’eternita Immutabile
G] aULC NO1 nel quale DIO ha eramente forma volto nel mondo, G1a (COLNE

VEIO DIO In HEL SOLNG, G1a (COLLNE VEIO OO In DELSONG. Nel 5{10 aNNUuNCIO 10 me In
EVvidenza: «DIO, L1EeES51U1110Ö 10 ha mal VISTO 11 Figlio unigenito, che DIO ed nel C I10 del
Padre, Iu che 10 ha rivelato>» (GV 1,18) «10 (0)I10 la VIa, la verita la vita Nessuno
VvIeNE Y Padre 110  —> DL (1 ChI ha VISTO ha VISTO 11 Padre Le parole
che 10 VI diCcO, 110  —> le A1ICO da STESSO; 11 Padre, che rımane In Compie le 1010

UDNECLC>» (GV 4,6.9s5.)
(1 11 articoli (1 QUESTO quaderno Rıviısta 2CCOSTANO 11 tema SECONdO Varıe DLO-

spettive discipline diverse.
Manfifred Hauke, professore tabile (1 teologla patristica (1 marlologia Fa-

colta (1 eologila (1 LUganOo, In1Iz1a 11 5{10 articolo L’immutabilita ’impasstibilita
dı DIoO SecConNdoOo Padrı Chiesa (OIl 11 elebhre npello a ula «deellen17z7za71l0-

Necessar1a>» eologla erıistiana che Inizialmente formulato 11 e010g0
protestante 1Derale VOoOlIl Harnack (1851-1930) che In SEegulto vrebbe fatto
SCuUOla nel pensiero teologla G1a protestanile, G1a anche cattolica fino Y tardo
SeECOLoO: HCL poter ristabilire L’autentico DIO SalVve77a che G{a (OIl COompassione
(1 fronte aglı 1l10MINI ed agisce nel mondo, la eologla Ovre «11berarsı» da
Linflusso filosofia che (OIl SOI paradigmi non-bibliche ed
a-sStoriche avrebbe, partire patristica fino a O0g9l, domiminato la nOosIira idea
del AIVvINO. MoaoltIi G1a 0 aderentI! antimetafisiei all’esegesi «barthlana» G1A. la SCuUOla
del «relativismo STOF1CO-CT1IL1CO0>» (1 Harnack STESSO, anche esponenti L[eO-

ogla SISTeMAaTiIca (COLNE Bonhoeffer, Jüngel, Moltmann, arıtaımnm ed altrı
SEegUIvano QUESTO npello In Varı modI 5SJCSSO giungendo fino a ula negazlone

esplicita dell  immutabilitä divina alla proclamazione (1 «DIO evolutivo>». Hauke
10 diImostra COIl molte Citazlonı precise In SEegulto alfronta anche taluını aspetti
importantı che nel pensiero (1 detti autorI1, quali volevano SO10 rıtrovare 11 « DIO p —_
tet1co che consoffre», rimastı PurtIroppo InOosservatl, che AVEVAdllQO (1
destabilizzato DresuppostI loro DOSIZIONE: (1) anche alcune fonti 1Dliche (non
Ssolamente ellenistiche) proclamano esplicıtamente Limmutabilita divina:; (2) G1A. 1a

Padri greCIH, G1A. grandi eologi patristica, G1A. anche Agostino 11 magistero
Chiesa antıca 110  —> hanno mal aSSUNTIO le IndicazlonIi filosofia precristiana

In modo AaCTITCO, hanno INVeCe Sviluppato ben Consapevolil (1 arlo ULla

talisica DIU differenziata, Ispirata teologla trinıtarla: (3) (OVve 110  —> G] mantlıiene
Limmutabilita ontologica, intanglbile, trascendente Incessante (1 DIO NsSs1I1eMEe COIl

ula rifllessione filosofica, anche la 5{1 solferenza COompassione nel mondo 110  —> han-

165165

Hans Christian Schmidbaur

come universale concretum e lógos eterno fatto uomo nel quale l’eternità immutabile 
si apre a noi e nel quale Dio ha veramente preso forma e volto nel mondo, sia come 
vero Dio in persona, sia come vero uomo in persona. Nel suo annuncio lo mette in 
evidenza: «Dio, nessuno lo ha mai visto: il Figlio unigenito, che è Dio ed è nel seno del 
Padre, è lui che lo ha rivelato» (Gv 1,18). «Io sono la via, la verità e la vita. Nessuno 
viene al Padre se non per mezzo di me… Chi ha visto me ha visto il Padre… Le parole 
che io vi dico, non le dico da me stesso; ma il Padre, che rimane in me, compie le sue 
opere» (Gv 14,6.9s.).

Gli articoli di questo quaderno della Rivista accostano il tema secondo varie pro-
spettive e discipline diverse.

Manfred Hauke, professore stabile di teologia patristica e di mariologia della Fa-
coltà di Teologia di Lugano, inizia il suo articolo L’immutabilità e l’impassibilità 
di Dio secondo i Padri della Chiesa con il celebre appello ad una «deellenizzazio-
ne necessaria» della teologia cristiana che aveva inizialmente formulato il teologo 
protestante liberale Adolf von Harnack (1851-1930) e che in seguito avrebbe fatto 
scuola nel pensiero della teologia sia protestante, sia anche cattolica fino al tardo XX 
secolo: per poter ristabilire l’autentico Dio della salvezza che sta con compassione 
di fronte agli uomini ed agisce nel mondo, la teologia dovrebbe «liberarsi» da tutto 
l’influsso della filosofia greca che con i suoi paradigmi e premesse non-bibliche ed 
a-storiche avrebbe, a partire dalla patristica fino ad oggi, dominato la nostra idea 
del divino. Molti – sia gli aderenti antimetafisici all’esegesi «barthiana» sia la scuola 
del «relativismo storico-critico» di Harnack stesso, ma anche esponenti della teo-
logia sistematica come D. Bonhoeffer, E. Jüngel, J. Moltmann, J. Maritain ed altri 
– seguivano questo appello in vari modi – spesso giungendo fino ad una negazione 
esplicita dell’immutabilità divina e alla proclamazione di un «Dio evolutivo». Hauke 
lo dimostra con molte citazioni precise e in seguito affronta anche taluni aspetti 
importanti che nel pensiero di detti autori, i quali volevano solo ritrovare il «Dio pa-
tetico che consoffre», erano rimasti purtroppo inosservati, ma che avevano di nuovo 
destabilizzato i presupposti della loro posizione: (1) anche alcune fonti bibliche (non 
solamente ellenistiche) proclamano esplicitamente l’immutabilità divina; (2) sia già 
i Padri greci, sia i grandi teologi della patristica, sia anche Agostino e il magistero 
della Chiesa antica non hanno mai assunto le indicazioni della filosofia precristiana 
in modo acritico, ma hanno invece sviluppato – ben consapevoli di farlo – una me-
tafisica più differenziata, ispirata dalla teologia trinitaria; (3) dove non si mantiene 
l’immutabilità ontologica, intangibile, trascendente e incessante di Dio insieme con 
una riflessione filosofica, anche la sua sofferenza e compassione nel mondo non han-



Faltorlale «IMPAaSSIOIS Sar HO INCOMPASSIOHIS?

pIU VEIO Valore storico-salvifico, perche disperdono la 5{1 sovranita, la 5{1

1lberta S1101 {fetti etern1ı La giusta V1a teologla In rifterimento alla filosofia
110  —> CONSISTEe allora In r1gido AUTE-AUT r1gido In equlilibrato et-et

Krzysztof Charamsa, docente (1 teologla dogmatica DICSSO la Pontificia Un1l1-
versita Gregorlana (1 0Ma, InvIita nel 5 [ 10) arti1colo L’immutabile DIoO del CFISEHaNL
Rivisıtando Ia Adottrina dı 1 OmMmaso d Aquino a ula rilettura (iversa dottrina
del VEIO doctor angelicus Sull’ immutabilita (1 DIO che fino a 0gg]1 5SJCSSO rımane
S0 11 pregiudizio (1 «provenire da Tattalio De Deo HLO meramentfe filoso-
f1ico» riterimento fonti 1Dliche storico-salvifiche. Seguendo 11 metodo del
5 [ 10) docente Hauke 1a desecritto “"autore G1 acddentra anzıtutto In un analisı

DOSIZIONI (1 Pseudo-Dionigi Areopasgita (1 Agostino diImostra In SegultO (COLNE

110  —> Ssolamente questie due, aitraverso (1 C55€ anche ] Ispirazione acTra
Scrıittura dottrina trinitarıia bblano plasmato 11 pensiero 0MMAasS1IaNO In-
fatti, mediante la rICEeZI01N€E dottrina cCalcedonese G1 Aue natiure (1 (.rIisSto la
dottrina trıiniıitarıia del CONcCIliO (1 1Cea, 10ommaso presenta ne STR ILL, 485, ula

dottrina GL «CommDassione spirituale» altre Aue DHELSOLC (lIvine alla passione
del 0Gq0S fatto OO che colfre SECONdO la 5 { 1C natura «DIO che (1 DL GE 110  —>

Dpatisce, Commpatisce’ (OIl NO1 In GrIisto, DrOprIO perche 110  —> colfre nel VEIO

DroprI0>». 10ommaso estende queESTa rifllessione ne anche Y 1vello dell’ amore
A1IvInO che SECONdO Iu1 ula qualita G1A. essenzlale, G1a anche personale reCcIproca:
poiche personale, DUO 1L1Las5ceIie nel Figlio (1 DIO fatto OO un amıic1zla
ula vVeIrId COompassione interpersonale affettiva, poiche ne STeSSO empoO divina

immutabile, rımane anche Ininterrotta permanente dAurante la csofferenza morie
del 51gnore Una (C0O5d4 S]mile ha SICUTAmMEeNnteEe Inteso anche , 11 Bernardo (OIl l’espres-
S1IONE scelta (COLNE titolo.

Friedrich ermannı, professore (1 teologla SISTeMAaTiIca DICSSO la Facolta (1 teolo-
gla protestante (1 Tubinga (D) diImostra nel 5 [ 10) art1colo In ingua tedesca SCHAIE:
DVn Theismus? — DIie Theodizeeuntauglichkeit der Rede UO.  S leidenden OfFfft che LE 111-

199053008 In ambiente postmoderno postmetafisico, plasmato erıtica reli-
g10Ne, omande teodicea (1 « DIO dopO Auschwitz AlLlCOLA giustificabi-
le», la teologla SISTeMAaTiIca 110  - DUO cCompletamente emancCc1Iparsı Ailstanzlarsı
Qirettive che la eologla antıca tradizionale formulato C111 AIvInO HCI -
dere la 5 { 1C CONSTUECNZ l0gica: 11 modello (1 « DIO cofferente» COILLNE « DIO autentico
del eristi1anesimoO0>» «DIO Solidarieta Incondizilonata COIl la CONdItIO humana>»
che 110  —> pretende DIU (1 C5561€ buono, immutabile, onnIıpotente, ONNISCIENTE ed 11N-
passihbile ne STeSSO emMpO DL potfer GIATE VICINO aglı UOMINI, (COLNE AVEVAdllQO patet1-

166166

Editoriale: «Impassibilis sed non incompassibilis»

no più un vero valore storico-salvifico, perché disperdono la sua sovranità, la sua 
libertà e i suoi effetti eterni. La giusta via della teologia in riferimento alla filosofia 
non consiste allora in un rigido aut-aut rigido ma in un equilibrato et-et.

Krzysztof O. Charamsa, docente di teologia dogmatica presso la Pontificia Uni-
versità Gregoriana di Roma, invita nel suo articolo L’immutabile Dio dei cristiani. 
Rivisitando la dottrina di Tommaso d’Aquino ad una rilettura diversa della dottrina 
del vero doctor angelicus sull’immutabilità di Dio che fino ad oggi spesso rimane 
sotto il grave pregiudizio di «provenire da un trattato De Deo uno meramente filoso-
fico» senza riferimento a fonti bibliche e storico-salvifiche. Seguendo il metodo del 
suo docente M. Hauke già descritto sopra, l’autore si addentra anzitutto in un’analisi 
delle posizioni di Pseudo-Dionigi Areopagita e di Agostino e dimostra in seguito come 
non solamente queste due, ma attraverso di esse anche l’ispirazione della Sacra 
Scrittura e della dottrina trinitaria abbiano plasmato il pensiero tommasiano. In-
fatti, mediante la ricezione della dottrina calcedonese sulle due nature di Cristo e la 
dottrina trinitaria del concilio di Nicea, Tommaso presenta nella STh III, q. 48, una 
dottrina sulla «compassione spirituale» delle altre due persone divine alla passione 
del Logos fatto uomo che soffre secondo la sua natura umana: «Dio che di per sé non 
patisce, ‘compatisce’ con noi in Cristo, proprio perché non soffre nel senso vero e 
proprio». Tommaso estende questa riflessione nella q. 82 anche al livello dell’amore 
divino che è secondo lui una qualità sia essenziale, sia anche personale e reciproca: 
poiché è personale, può nascere nel Figlio di Dio fatto uomo un’amicizia umana e 
una vera compassione interpersonale affettiva, ma poiché è nello stesso tempo divina 
e immutabile, rimane anche ininterrotta e permanente durante la sofferenza e morte 
del Signore. Una cosa simile ha sicuramente inteso anche san Bernardo con l’espres-
sione scelta sopra come titolo.

Friedrich Hermanni, professore di teologia sistematica presso la Facoltà di teolo-
gia protestante di Tubinga (D), dimostra nel suo articolo in lingua tedesca Abschied 
von Theismus? – Die Theodizeeuntauglichkeit der Rede vom leidenden Gott che nem-
meno in un ambiente postmoderno e postmetafisico, plasmato dalla critica della reli-
gione, dalle domande della teodicea e di un «Dio dopo Auschwitz ancora giustificabi-
le», la teologia sistematica non può completamente emanciparsi o distanziarsi dalle 
direttive che la teologia antica e tradizionale aveva formulato sul divino senza per-
dere la sua congruenza logica: il modello di un «Dio sofferente» come «Dio autentico 
del cristianesimo» e «Dio della solidarietà incondizionata con la conditio humana» 
(che non pretende più di essere buono, immutabile, onnipotente, onnisciente ed im-
passibile nello stesso tempo per poter stare vicino agli uomini, come avevano pateti-



Hans ( hrıstlan Schmidbaur

CameniTle proclamato maoltI! grandi teologi protestantiı (COLNE Barth, Bonhoeffer, e,
Jüngel Moltmann, anche rappresentantı teologla cattolica. filosofia

religione (COLLNE cheler, VOIl Balthasar 0NAas In modi diversi) G1 1N-
vischla SCHILDIC alla fine In aporIie ALl1COLA DIU STaVIi OVe 110  —> G] restia DIU fedeli
aglı 2455101 dell' immutabilita, dell impassibilita, dell onnipotenza dell’ onniscienza
essenzlale, 11 «mıito passione (1 10>» perde Subito COILLNE dimostra Rahner
(OIl 11 5{10 COmMMeEeNTO smascherante 11 5 [ 10) {fetto COMMOVeEeNTeEe la 5{1 rilevanza.

contributo cCiInquant annı ater e1 Magistra d G(LOvannı XATH (1 kittore
Malnatıi, professore (1 teologla dogmatica DICSSO la Facolta teologica del Irıyeneto
la Facolta (1 eologila (1 LUganOo, me In evidenza 0 impulsi DreZI0SI ed arricchentI!i
che la fede Cristiana DUO ornire alla CIVIl1IZZAzZione del mondo Intero riscopre le
CO  Z antropologiche, etiche ed anche ecclesiologiche dell’idea (1 DIO COILLNE

archetipo dell uomo, 11 DIO tripersonale misericordla, dell amore Carita,
quindi DIO che IMDASSTOLS sed HON Incompassibilis. novello DaNd ONCAallı
OTO anche COILLNE K«NANa del DICCOL del DOoverı» sentl, In mondo moderno che G]
andava SCHNLDIC DIU trasformando In ula CIvilta (1 istem1 ASTTaitlı ed «1SM1>» aNnOoNımı
(COLNE «Capitalismo», «COMUN15mM0>» «fascismo», la necessita (1 impegno

Chlesa (COLNE ater eT Magıstra dell’ uomo In 2ı2mbito S0OC10-econN0M1C 11014

le del mondo CONTEMPOrTaNEO SECONdO ula amplificazione personalizzazione
Drospettiva: QOVve 110  —> G] me L’idea Cristiana DELSOLNA dignita
Y CenNTtro, G] cCade SCHNLDIC In disequilibri0. La Socjleta ra  un
Equ1iLIDrI0 ira STalO, Ssocieta, ECONOMIA ed INdIvIduO, ira proprieta privata COLNULG,
ira Solidarieta SUSSIdlarıita ira Interess] benI! Individuali COMUNI Ssolamente
G] orjlenta all’esempI10 del DIO trı1unO COILLNE modello

Markus Krienke, professore (1 E11C3A SOCJlale DICSSO la Facolta (1 eologila (1 LU-
SahNQ, G] dedica nel 5{10 contributo «La Han visSIOile del Adiriıtto». La erum HODGT

A Hberalismo Riflessioni In OCCAaAsSIO0ONe del TA()” Drımda enciclica sociale 1
problema definizione 1lberta In riterimento a altre ILSTITUZIONI ed
Organizzazlonl, che 110  —> ha Ssolamente TOVAaTlO interpretazlionI! (iverse G1A. nell’ambito

STalO, Socileta, dell economla Chiesa, che DELILALL anche In
(1 CONTINUO SVIlUNPDO COIl {fetti reCIprocl. ato che 0gg]1 S1AM0 LrOPPO

abituatı a un interpretazione dell’enciclica erum HODGT um SECONdO la Drospettiva
del SUO1 {ffetti SOC1lall ed eccleslali DIU ontanıl, (COLNE «pDietra mililare» DL "IN1ZIO
ne Chlesa (1 ula auto-interpretazione (1 GS{TEesSSIA nell insieme Socjleta

(1 «Densiero antropocentrico», rımane pIuUttOSTO INOSServVatlo 11 fatto che
Y empoO (1 eone IIN l Iinterpretazione STalO, Socjleta Chiesa CeIiId

167167

Hans Christian Schmidbaur

camente proclamato molti grandi teologi protestanti come Barth, Bonhoeffer, Sölle, 
Jüngel o Moltmann, ma anche rappresentanti della teologia cattolica e della filosofia 
della religione come M. Scheler, H. U. von Balthasar e H. Jonas in modi diversi) si in-
vischia sempre alla fine in nuove aporie ancora più gravi. Dove non si resta più fedeli 
agli assiomi dell’immutabilità, dell’impassibilità, dell’onnipotenza e dell’onniscienza 
essenziale, il «mito della passione di Dio» perde subito – come dimostra K. Rahner 
con il suo commento smascherante – il suo effetto commovente e la sua rilevanza.

Il contributo A cinquant’anni dalla Mater et Magistra di Giovanni XXIII di Ettore 
Malnati, professore di teologia dogmatica presso la Facoltà teologica del Triveneto e 
la Facoltà di Teologia di Lugano, mette in evidenza gli impulsi preziosi ed arricchenti 
che la fede cristiana può fornire alla civilizzazione del mondo intero se riscopre le 
conseguenze antropologiche, etiche ed anche ecclesiologiche dell’idea di Dio come 
archetipo dell’uomo, il Dio tripersonale della misericordia, dell’amore e della carità, 
quindi un Dio che è impassibilis sed non incompassibilis. Il novello papa Roncalli – 
noto anche come «papa dei piccoli e dei poveri» – sentì, in un mondo moderno che si 
andava sempre più trasformando in una civiltà di sistemi astratti ed «ismi» anonimi 
come «capitalismo», «comunismo» e «fascismo», la necessità di un nuovo impegno 
della Chiesa come Mater et Magistra dell’uomo in ambito socio-economico e mora-
le del mondo contemporaneo secondo una amplificazione e personalizzazione della 
prospettiva: dove non si mette l’idea cristiana della persona e della dignità umana 
al centro, si cade sempre in un nuovo disequilibrio. La società umana raggiunge un 
equilibrio tra stato, società, economia ed individuo, tra proprietà privata e comune, 
tra solidarietà e sussidiarità e tra interessi e beni individuali e comuni solamente se 
si orienta all’esempio del Dio triuno come modello.

Markus Krienke, professore di etica sociale presso la Facoltà di Teologia di Lu-
gano, si dedica nel suo contributo «La mano visibile del diritto». La Rerum novarum 
e il liberalismo. Riflessioni in occasione del 120° della prima enciclica sociale al 
problema della definizione della libertà umana in riferimento ad altre istituzioni ed 
organizzazioni, che non ha solamente trovato interpretazioni diverse sia nell’ambito 
dello stato, della società, dell’economia e della Chiesa, ma che permane anche in 
un processo di continuo sviluppo con effetti reciproci. Dato che oggi siamo troppo 
abituati ad un’interpretazione dell’enciclica Rerum novarum secondo la prospettiva 
dei suoi effetti sociali ed ecclesiali più lontani, o come «pietra miliare» per l’inizio 
nella Chiesa di una nuova auto-interpretazione di se stessa nell’insieme della società 
e di un nuovo «pensiero antropocentrico», rimane piuttosto inosservato il fatto che 
al tempo di Leone XIII l’interpretazione dello stato, della società e della Chiesa era 



Faltorlale «IMPAaSSIOIS Sar HO INCOMPASSIOHIS?

AlLlCOLA molto pIU «paternalistica» ed autorIitarla, anche plasmata SECONdO
modello AlLlCOLA tradizionale (1 «dirıitto naturale» prescrIitto. L’autore InvIita allora
a ula rilettura dell’encieclica In queESTa Drospettiva dimostra COILLNE la V1a a un 1In-
terpretazione moderna libera dell’agire SOCJlale commpatibile (OIl la Socjleta
1Derale moderna 1a proclamata Cal Conecilio atcano l nel 5{10 decreto (1 au dium
et Spnes, 13 ALla dOovuto attingere da altrı pensatorIi pIU lungimiranti COILLNE KoOo-
SMINI De ((asper1

Infine Blanco arito, docente (1 teologla dogmatica DICSSO la Facolta (1
eologila dell’ Universita (1 Navarra, G1 UCCUNA nel 5 [ 10) intervento La teologia dı
Joseph Katzınger. Argoment centrali del «paradigmi CONtINul>» teologla (1
Ratzinger del Aibattito presunTto «cCamblamento del 5{10 ensiero» che p _
trebbe CLCALE «dISSeNSsSo significante» ira g10vane Katzıinger progressista ed
tardo Katzıinger «Y]1volto all indietro». L’articolo brilla 110  —> Ssolamente HCL la Stra0TdI-
Narıa ricchezza (1 C1tazlon] bibliografiche, anche DL la metodologia che risolve
11 problema mediante ula Aistinzione ira «fonti» 5 { 1C teologla «fondamenti>»
del 5{10 pensiero, che ario SITUA ne Scrıittura nell’ide (1 DEISONA:! da quil deriva
ula definizione equilibrata del rapporto ira fede raglone, ira verıita ed ira
AaSTTAaliiOo CONCTEeIO Nell’impiego (1 questi DPIINCIDI RKatzinger rıImane SCHNDIE COSTAaN-
te, mentire nel tem1]1 risultati G] DUO SICUTAmMEeNtTEe CONSTAaliATe UL1O SViluppDO.

1658168

Editoriale: «Impassibilis sed non incompassibilis»

ancora molto più «paternalistica» ed autoritaria, ma anche plasmata secondo un 
modello ancora tradizionale di un «diritto naturale» prescritto. L’autore invita allora 
ad una rilettura dell’enciclica in questa prospettiva e dimostra come la via ad un’in-
terpretazione moderna e libera dell’agire sociale umano, compatibile con la società 
liberale moderna e già proclamata dal Concilio Vaticano II nel suo decreto Gaudium 
et Spes, abbia ancora dovuto attingere da altri pensatori più lungimiranti come Ro-
smini e De Gasperi.

Infine Pablo Blanco Sarto, docente di teologia dogmatica presso la Facoltà di 
Teologia dell’Università di Navarra, si occupa nel suo intervento su La teologia di 
Joseph Ratzinger. Argomenti centrali dei «paradigmi continui» della teologia di J. 
Ratzinger e del dibattito su un presunto «cambiamento del suo pensiero» che po-
trebbe creare un «dissenso significante» tra un giovane Ratzinger progressista ed un 
tardo Ratzinger «rivolto all’indietro». L’articolo brilla non solamente per la straordi-
naria ricchezza di citazioni bibliografiche, ma anche per la metodologia che risolve 
il problema mediante una distinzione tra «fonti» della sua teologia e «fondamenti» 
del suo pensiero, che Sarto situa nella Scrittura e nell’idea di persona: da qui deriva 
una definizione equilibrata del rapporto tra fede e ragione, tra verità ed amore, tra 
astratto e concreto. Nell’impiego di questi principi Ratzinger rimane sempre costan-
te, mentre nei temi e risultati si può sicuramente constatare uno sviluppo.


