RTLu XVI (2/2011) 157-168

Editoriale
«Impassibilis sed non incompassibilis»

Hans Christian Schmidbaur
Facolta di Teologia (Lugano)

11 titolo scelto per questo numero della Rivista Teologica di Lugano deriva da san
Bernardo di Chiaravalle (1090-1153) che usava nei suoi Sermones questa espres-
sione: Impassibilis est Deus, sed non incompassibilis («Dio & impassibile, ma cio-
nonostante non senza compassione»)l. La stessa citazione ¢ fatta anche da papa
Benedetto XVI nel cap. 39 della sua seconda enciclica Spe salvi, dove riflette sia
sull’interdipendenza reciproca tra I'idea di Dio e I'idea dell'uomo, sia sugli effetti
spirituali, etici e sociali decisivi per la convivenza degli uomini, chiedendosi se essi
possono credere e sperare in un Dio della compassione, della misericordia e della
carita come origine, archetipo e compimento finale della propria natura ed esistenza
umana (cfr. Gen 1,26s.; Sal 8,6; 139; Sap 7,26; 8,13; Is 63,12): Deus caritas est — Spe
salvi. In questa speranza siamo salvati, perché ci lascia capire che I’essere assoluto
non consiste solamente di mere qualita o ideali astratti e metafisici che sono fermi in
se stessi ed escludono ogni rapporto diretto, ma che Dio & anche un «Tu» personale:
«La fede cristiana ci ha mostrato che verita, giustizia, amore non sono semplicemen-
te ideali, ma realta di grandissima densita. Ci ha mostrato, infatti, che Dio — la Verita
e I’Amore in persona — ha voluto soffrire per noi e con noi»2.

Il papa chiama quest’espressione «meravigliosa», perché definisce Dio come una
grande Caritas in Veritate immutabile che non puo «patire» perché e eterna, ma che
puo ciononostante «compatire» perché e persona. Cosi «Dio non puo patire, ma puo
compatire. L’uomo ha per Dio un valore cosi grande da essersi Egli stesso fatto uomo
per poter com-patire con 'uomo, in modo molto reale, in carne e sangue... Da i in
ogni sofferenza umana e entrato uno che condivide la sofferenza e la sopportazione;

1 BERNARDO DI CHIARAVALLE, Sermones in Cantica Canticorum, Serm. 26,5; PL. 183, 906.

2 BenepETTO XVI, Enciclica Spe salvi, n. 39, Citta del Vaticano 2007, 76.

157



Editoriale: «Impassibilis sed non incompassibilis»

da [i si diffonde in ogni sofferenza la con-solatio, la consolazione dell’amore parteci-
pe di Dio e cosi sorge la stella della speranza»3.

E pill che ovvio che questo «grande insieme» — che nel Divino ci lascia supporre
sia le qualita speculative necessarie dell’essere assoluto filosofico come eternita, in-
finita, immutabilita ed impassibilita, sia anche gli attributi personali e relazionali che
permettono di attribuire al Divino anche virtu, sensibilita ed emozioni come liberta,
carita, misericordia, capacita di immedesimazione, perdono o longanimita — diventa
postulabile solo quando integra le varie qualita anche in una teologia trinitaria sul
Divino, nella quale si possa distinguere tra qualita essenziali ed attributi relazionali
(altrimenti si cade inevitabilmente in un’aporia dove le qualita essenziali escludono
sempre gli attributi personali e viceversa).

Anche in una teologia naturale che puo postulare solamente un essere o «sog-
getto assoluto» definito da qualita essenziali, il divino cade nella «prigionia» della
propria eternita, immutabilita e impassibilita, ed entrare in una vera relazione con
il divino diventa di nuovo ingiustificabile, come Kant aveva consapevolmente procla-
mato nel suo La religione entro i limiti della sola ragione4.

Sia in Dogma e predicazione, sia anche ne Il Dio della fede e il Dio dei filosofi®,
Ratzinger ha messo in piena luce lo stesso fatto: «Dio e 'uomo, ciascuno da solo per
se stesso, sono infinitamente separati 'uno dall’altro. Sembra impossibile di saltare
questa fossa che separa eternita e tempo I'una dall’altro. Fino ad oggi la speculazio-
ne teologica né ha potuto spiegare come I’Eterno — senza lasciar perdere I'eternita
— puo creare ed amorevolmente accompagnare una creazione temporale, néanche
come I'uomo - uscendo dai limiti della sua temporalita — potrebbe toccare il cuore
dell’Eterno».

Questo grande «insieme» che supera ogni immaginazione umana e che solo fa
del Divino un vero universale concretum — ossia un essere che sta e rimane con le
sue qualita essenziali e non-sussistenti sempre sopra ogni mutabilita e temporalita
categoriale, mentre puo nello stesso tempo con le sue qualita personali ed attributi
relazionali entrare anche in un rapporto reale con 'uomo - & allora un mistero di
grande ricchezza e con conseguenze che non si limitano alla sua «vita interiore»

3 Ibid., 76s.

4 1. KaNT, Die Religion in den Grenzen der blof3en Vernunft, 260s.; 273-275 (ed. Reclam 12314, 225; 235-
237).

Cfr. J. RATZINGER, Il Dio della fede e il Dio dei filosofi. Un contributo al problema della teologia naturalis,
Venezia 2007, 21-32.

@

6 Cfr. J. RATZINGER, Dogma und Verkiindigung, Miinchen 19773, 47; tr. it. nostra.

158



Hans Christian Schmidbaur

come Trinita, ma che hanno in verita anche conseguenze antropologiche, soteriolo-
giche, sociali ed etiche significative e vaste. Quanto piu la SS. Trinita viene interpre-
tata come una vera communitas personarum vivente come «archetipo, fonte e fine
dell’'uomo», tanto piu riconquista anche il suo «messaggio salvifico» all’'uomo come
nuova comprensione di se stesso, nuovo orizzonte della sua vita e nuova prospettiva
della sua speranza. Da un’antropologia che ha come base solamente il Cogito ergo
sum di vari soggetti autonomi e relativi si puo cosi ascendere a un’«antropologia
filiale» che interpreta I'uvomo come liberamente creato, messo nella liberta e chia-
mato alla liberta nel rapporto con il suo archetipo; e una mera «morale del contratto
sociale» funzionalista come appianamento dei vari interessi di molti individui diversi
puo ampliarsi ad una «morale della figliolanza e fratellanza» universale che chiama
I'uomo ad amare il suo prossimo come il Nostro Padre comune nei cieli ci ama, e a
guardare gia oggi ciascuno secondo il suo ultimo destino come «figlio adottivo» alla
destra del Padre.

Il cristianesimo interpreta allora 'uomo, la sua identita e personalita secondo la
sua somiglianza con il proprio archetipo che non & solo un essere assoluto autonomo,
ma anche in sé e per noi un’unica essenza trium personarum di Padre, Figlio e Spi-
rito come persone e soggetti relazionali che realizzano tutto cio che e divino in loro
e tra loro in un modo relazionale e personale. Cosi e solamente cosi si possono inter-
pretare anche le altre qualita ed attributi speculativi dell’immutabilita e dell’impas-
sibilita della natura divina in un modo vivo, dinamico e personalizzato; e solamente
cosi si puo anche dire che Dio & impassibilis e compassibilis nello stesso tempo, o
— detto in altre parole — sia un sovrano trascendente ed incrollabile, sia anche colui
che si abbassa per essere vicino agli uomini (cfr. Prv 8,31).

Senza questo ricorso agli aspetti antropologici, soteriologici ed etici, cosi preziosi,
della teologia trinitaria come verita divina rivelata — e senza una loro riscoperta — ri-
mane non solamente incompleta la nostra interpretazione dell'uomo e della nostra
personalita, ma anche le dichiarazioni e i postulati della teologia naturale sul divino
come necessita irrinunciabili di una definizione ragionevole e filosofica dell’Assoluto
rimangono alla fine sempre contrari a (o parzialmente incompatibili con) il messag-
gio centrale di una religione storico-salvifica come la religione ebreo-cristiana che
annuncia un Dio personale che agisce direttamente nel mondo e che ¢ alla fine, come
Alfa ed Omega di tutto, solamente carita e misericordia infinita: Deus caritas est (1
Gv 4,16).

Tra i molti altri, vi era anche il giovane professore Joseph Ratzinger che sentiva
necessaria la riscoperta di questi preziosi aspetti antropologici, soteriologici ed etici

159



Editoriale: «Impassibilis sed non incompassibilis»

della teologia trinitaria che si erano andati sempre pit1 perdendo nei trattati De Deo
uno et trino dei vari manuali della neoscolastica tradizionale. Quando non si conside-
ra piu seriamente che si tratta sempre dell’una essentia trium personarum —laddove
si divide la dottrina di Dio in un primo trattato solamente metafisico sui meri attributi
di Dio, e si aggiunge anche un secondo trattato sulle persone divine che rimane chiu-
so in sé —, il Divino diventa esteriormente e agli occhi degli uomini di nuovo un Deus
monopersonalis, e la SS. Trinita perde la sua forza irradiante sia come segno della
speranza per gli uomini, sia nei suoi effetti arricchenti all’interno dell’antropologia,
della soteriologia e della morale: se Dio & un soggetto autonomo anche I'uvomo s’in-
terpreta come un soggetto autonomo.

Ratzinger lo dice esplicitamente nel suo Dogma e predicazione: «Era infatti una
conseguenza della dottrina trinitaria di sant’Agostino che le persone di Dio fossero
completamente rinchiuse all’interno di Dio, e che Dio diventasse all’esterno come un
mero “Io”. Cosl tutta la dimensione dell’“essere-noi” divino perdeva il suo posto nella
teologia, e I'lo e Tu individualizzato si restringeva sempre pil, fino al momento in
cui — come per esempio avviene nella filosofia trascendentale di Kant — alla fine non
si trova piu neanche il Tu»7. E nella nota a pie di pagina aggiunge, riferendosi a M.
Schmaus: «Ancora piu incisiva era la svolta che produceva Tommaso nella dottrina
trinitaria con la sua separazione tra una dottrina filosofica sul Dio uno ed una dot-
trina trinitaria teologica»8.

Come dimostrano gli articoli di M. Hauke, K. O. Charamsa e F. Hermanni nel
presente numero della Rivista, anche molti altri teologi e studiosi condividevano
quest’impressione di Ratzinger e pensavano a un rimedio secondo varie modalita:
diversi sostenitori contemporanei della teologia liberale cattolica e protestante au-
spicavano ad esempio (1) una liberazione della teologia dalle direttive normative
della filosofia e della metafisica che avrebbero solamente «allontanato» Dio dagli
uomini; (2) una «de-ellenizzazione» dell’interpretazione della fede giudeo-cristiana
per liberare il vero Dio della fede dal «corsetto stretto» di direttive metafisiche nel
quale la teologia tradizionale ’avrebbe «infilato»; (3) una negazione degli attributi
filosofici dell'immutabilita, dell’impassibilita e spesso anche dell’onnipotenza divina
per poter «riguadagnare» il Dio autentico cristiano della compassione che sta di
nuovo vicino agli uomini e «soffre» con gli uomini; o (4) una nuova «teologia del
processo» dinamica che sostituisce le direttive statiche della metafisica con un nuovo

7 Ibid., 219; tr. it. nostra.
8 Ibid.

160



Hans Christian Schmidbaur

pensiero idealista secondo il quale I’essere divino puo essere considerato come tale
anche «nel divenire».

Ratzinger non segue nessuna di queste proposte. Si volge invece anzitutto ver-
so una riscoperta delle dimensioni antropologiche, soteriologiche ed etiche perdute
della dottrina trinitaria. Il nucleo e punto di partenza speculativo del suo tentativo
— come mi sembra — si puo trovare nel suo capitolo programmatico «Sulla com-
prensione del concetto della persona nella teologia» in Dogma e predicazione dove
Ratzinger sottolinea che il concetto di persona e il risultato prezioso di una coopera-
zione costruttiva e reciproca tra filosofia e teologia, e tra ragione e fede. Una volta
concepito e definito dal filosofo cristiano Boezio (480-524) come rationalis naturae
individua substantia, il concetto di «persona» entro in seguito nella teologia trini-
taria dove fu trasformato ed arricchito con i concetti di esistenza e di relazione, per
poter essere utilizzato sia per le ipostasi divine, sia per gli angeli, sia per 'uomo che
& creato a immagine e somiglianza di Dio10.

Questa scoperta del concetto di persona — fatta da un filosofo per il soggetto uomo
—divento assai preziosa per il pensiero occidentale e per lo sviluppo della sua cultura
perché era anche anzitutto integrato nella — ed arricchito dalla - teologia trinitaria.
Dopo essere divenuto un concetto per il Divino, diventd anche una definizione per
I'individuo umano, tanto da essere integrato nelle leggi e costituzioni degli stati mo-
derni e circondare di rispetto chi & portatore di quella dignita e di quei diritti intan-
gibilill e naturali che 'uomo stesso sente nel suo cuorel2. La sua popolarita e la sua
maturazione fino alla solenne dichiarazione universale dei diritti umani dell’ONU
sono allora dovute alla teologial3!

Ispirati da questa cooperazione tra fede e ragione e tra teologia e filosofia, tutti
gli uomini potevano altresi capire che una persona non e solamente un esemplare di
una mera natura comune, ma invece un soggetto sussistente nel quale la mera natu-

9 Ibid., 201-219.

10

Cfr. L. BorsiG-HoVER, Das personale Antlitz des Menschen. Eine Untersuchung zum Personbegriff bei Ro-
mano Guardini, Mainz 1987.

11 Cfr. J. H. MATLARY, Diritti umani abbandonati? La minaccia di una dittatura del relativismo, (ReDu 1)
Lugano 2007.

12 Cfr. W. WALDSTEIN, Ins Herz geschrieben. Das Naturrecht als Fundament einer menschlichen Gesellschaft,
Augsburg 2010.

13 Cfr. E. W. BOCKENFORDE, Der sékularisierte Staat. Sein Charakter, seine Rechifertigung und seine Proble-
me im 21. Jahrhundert, Miinchen 2006; H. DREIER, Gilt das Grundgesetz ewig? Fiinf Kapitel zum moder-
nen Verfassungsstaat, Miinchen 2008.

161



Editoriale: «Impassibilis sed non incompassibilis»

ra prende forma in modo individuale, concreto ed unico. Ma questa nuova compren-
sione della persona include anche una rivoluzione nella comprensione dell’essere
come tale, perché la relazione viene scoperta e intesa come una qualita essenziale di
ogni essere concreto: tutto cio che esiste realmente sta in un certo modo in relazione
e dove non ci sono pit relazioni, ’essere non esiste piti. Non esistono allora mere
forme o nature in quanto tali, ma esistono solamente sostanze e persone individuali
concrete, e se esistono, stanno anche in una relazione reale con altri — come in Dio,
cosl anche in terra tra gli uomini! —. Come le persone sono spiritualis naturae incom-
municabiles existentiae e dotate di una dignita e identita speciali — spiega Ratzinger
ispirandosi a Riccardo di San Vittore —, cosi sono anche soggetti relazionali sussisten-
ti a realizzare la propria identita solamente con e nella relazione con gli altri, e mai
senza gli altri — come nei cieli, cosi in modo analogico anche sulla terra —. Questa idea
della persona come essere relazionale risulta confermata anche da vari pensatori
non cristiani come per esempio dalla moderna filosofia esistenzialista, da Antoine
de Saint-Exupéry e anche dagli illustri rappresentanti ebrei del cosiddetto «pensiero
dialogico», come M. Buber, F. Ebner e F. Rosenzweig, che sottolineano: «l’io diventa
se stesso dal Tu»14.

Gia il fatto che gli ultimi tre raggiungevano in direzione opposta un risultato molto
simile sulla relazione come qualita essenziale di ogni essere concreto dimostra non
solamente la verita della posizione cristiana, ma anche che fede e ragione, e filosofia
e teologia, sono naturalmente orientate I'una all’altra, e che possono confermarsi ed
arricchirsi reciprocamentel5.

Come questo primato della persona e la sua interpretazione relazionale erano
il risultato di una cooperazione ed ispirazione costruttiva e reciproca tra teologia
e filosofia che ha arricchito sia la nostra comprensione di Dio, sia anche la nostra
comprensione di noi stessi, cosi la stessa cooperazione ed ispirazione costruttiva e
reciproca, secondo Ratzinger, puo altresi portare le altre discipline della teologia
come l'antropologia, la soteriologia, I’ecclesiologia e I'etica ad un livello spirituale,
individuale e dialogale piu alto. Gli altri capitoli in Dogma e predicazione — che por-
tano titoli come «I.’uomo d’oggi davanti alla domanda su Dio», «Pregare nel nostro

14 Un’introduzione dettagliata al cosiddetto «personalismo dialogico» & offerta da B. LANGENMEYER, Der dialo-
gische Personalismus in der evangelischen und katholischen Theologie der Gegenwart, Paderborn 1963;
B. CASPER, Das Dialogische Denken. Eine Untersuchung der religionsphilosophischen Bedeutung Franz
Rosenzweigs, Ferdinand Ebners und Martin Bubers, Freiburg-Basel-Wien 1967; J. HEINRICHS, Sein und
Intersubjektivitcit, in: Theologie und Philosophie, in ThPh 45 (1970) 161-163.

15 Cfr. G. GRESHAKE, Die theologische Herkunft des Personbegriffes, in G. POELTNER (hg.), Personale Freiheit
und pluralistische Gesellschaft, Wien 1981, 75-86.

162



Hans Christian Schmidbaur

tempo», «Che cosa significa Gesu Cristo per me», «Gratia supponit naturam», «Sullo
spirito della fratellanza», «Le fonti antropologiche dell’amore fraterno», «L’albero
genealogico di Gesu» e «La ragione, lo spirito e I’'amore» - lo dimostrano. Quanto piu
tali discipline sono sviluppate da uomini che si percepiscono come esseri relazionali
e portati nella propria esistenza da un grande essere assoluto che & gia in se stesso
un «grande Noi» eterno, quanto meno si rifugeranno in una rigida separazione tra
fede e ragione, in una radicale difesa di una presunta «autonomia» del soggetto e
della ragione umana, o in un inflessibile dottrinarismo teologico e filosofico che non
da pit spazio e speranza all’individuo.

La vera forza del cristianesimo sta nella sua idea tanto incomparabile quanto
inimmaginabile di Dio, all’interno di una dottrina trinitaria che ci permette di dire
che Dio e universale e concreto nello stesso tempo, e veramente impassibilis sed non
incompassibilis. Quanto piu il cristianesimo porta quest’idea del primato ontologico
assoluto della persona (che proviene dalla teologia trinitaria anche negli ambiti del-
I’antropologia, dell’ecclesiologia, dell’etica e della filosofia), quanto piu portera gli
uomini ad un vero e riuscito essere-uomo.

E molto importante capire che nessuna speculazione umana pud raggiungere
questo livello con le sue proprie forze. Un breve sguardo sullo sviluppo della teologia
naturale tra I’antichita fino all’idealismo mette in evidenza questo fatto: quando una
riflessione filosofica sul divino non si combina piu con avvenimenti storici considerati
come un «farsi vedere» reale e concreto del divino — e dove invece si limita, come per
esempio in Cartesio, il punto di partenza a meri concetti astratti necessari sull’asso-
luto per raggiungere una clara et distincta veritas fuor di dubbio o, come in Spinoza,
a conoscenze che sono more geometrico demonstrabiles o derivabili dall’esperienza
dell’essere come tale —, alla fine si arriva sempre ad una «versione ridotta della
religione» che si limita — come diceva una volta K. Rahner — ad un «profondo racco-
glimento sul mondo» o ad una mera «meditazione sull’essere» dove ogni rapporto
reale con il divino e gia scomparso e dove il Dio nascosto diviene per I'uomo un mero
pensiero o una pura «idea trascendentale» che non sta piu di fronte all’'uomo, ma
esiste solo nel soggetto autonomo stesso.

Nessuna «teologia naturale» pud per conseguenza negare, togliere o sostituire
I’atto libero e legittimo della fede con una riflessione speculativa, perché nessun
teismo razionale puo giustificare e conservare con un altro sistema convincente e
sufficiente questo reale rapporto interpersonale tra Dio e uomo che proclama la fede:
come falliscono il razionalismo e I'idealismo trascendentale con il problema del con-
trasto insuperabile tra trascendenza ed immanenza, perché non possono fondare un

163



Editoriale: «Impassibilis sed non incompassibilis»

rapporto reale possibile tra — per usare parole cartesiane — una res cogitans immuta-
bile ed una res extensa mutabile, cosi anche un mero «ontologismo» speculativo che
si limiti alle qualita naturali dell’essere come tale non tardera a crollare se intende
giustificare un vero «stare di fronte» tra Dio e 'uomo, perché il divino rimane sem-
pre un essere assoluto che sta nello stesso tempo — detto in termini spinoziani — come
una natura naturans tranquillamente in sé e in modo anonimo anche parzialmente
nell’'uomo come una natura naturata. Ogni relazione reale, interpersonale e dialoga-
le scompare in questi modelli, e il divino diventa un essere onnipresente senza volto
che prende forma nell’'uomo solo come un’idea limitata.

Contro la tendenza a voler ridurre o trasformare tutto in regole astratte, principi
e teorie formali o necessita generali per poter raggiungere una clara et distincta
veritas sul divino, il pensiero cristiano — ispirato dall’idea del primato della persona
— chiama allora 'uomo a riconoscere che tutte le qualita ed attributi eterni, immuta-
bili ed astratti, che la ragione puo attribuire al divino e che formano nel loro insieme
la natura divina, non sono gia tutto cio che costituisce il divino, ma solamente il
pen-ultimo: solo se sono portati e realizzati da una persona come subjectum omnis
attributionis e subjectum per se agens possono sussistere ed essere «atto»16. E solo
se c¢’e nel divino anche una molteplicita di soggetti si puo pensare ad atti reali, immu-
tabili, eterni ed effettivi tra di loro che fanno dal divino un essere che & in sé «verita
e vita».

La teologia trinitaria tradizionale ha definito questi atti eterni come processiones
che garantiscono I'immutabilita vivente del divino e realizzano le qualita eterne del
divino, ma in seguito ha parlato altresi di missiones come «prolungamenti» possibili
di questi atti interni ad extra per poter spiegare anche la creazione del mondo e I’au-
torivelazione storica di Dio nel mondo. Solamente con questo «insieme differenzia-
to» tra qualita essenziali e persone relazionali, e tra processione eterne e missione
esterne, si apre per la ragione speculativa umana lo spazio sufficiente in cui si puo
attribuire al divino sia le qualitda immutabili della sua natura, sia le qualita dinami-
che e relazionali della vita, della liberta, della carita e della misericordia, e dove, dal
loro insieme concreto e vivo, si puo anche derivare che Dio e Caritas in Veritate ed
impassibilis et compassibilis nello stesso tempo.

La via dell’'uomo ad una vera conoscenza di questo universale reale che & piu che
sola teoria, ma una «verita vivente» dinamica, procede e consiste allora per la per-
sona umana, secondo il cristianesimo, nell’entrare in una relazione con Gesu Cristo

16 Cfr. H. C. SCHMIDBAUR, «Personarum Trinitas». Die trinitarische Gotteslehre des heiligen Thomas von
Aquin, (MThSt 52) St. Ottilien 2005, 28-36; 513-558.

164



Hans Christian Schmidbaur

come universale concretum e légos eterno fatto uomo nel quale I’eternita immutabile
si apre a noi e nel quale Dio ha veramente preso forma e volto nel mondo, sia come
vero Dio in persona, sia come vero uomo in persona. Nel suo annuncio lo mette in
evidenza: «Dio, nessuno lo ha mai visto: il Figlio unigenito, che & Dio ed & nel seno del
Padre, & lui che lo ha rivelato» (Gv 1,18). «Io sono la via, la verita e la vita. Nessuno
viene al Padre se non per mezzo di me... Chi ha visto me ha visto il Padre... Le parole
che io vi dico, non le dico da me stesso; ma il Padre, che rimane in me, compie le sue
opere» (Gv 14,6.9s.).

Gli articoli di questo quaderno della Rivista accostano il tema secondo varie pro-
spettive e discipline diverse.

Manfred Hauke, professore stabile di teologia patristica e di mariologia della Fa-
colta di Teologia di Lugano, inizia il suo articolo L’immutabilita e l'impassibilita
di Dio secondo i Padri della Chiesa con il celebre appello ad una «deellenizzazio-
ne necessaria» della teologia cristiana che aveva inizialmente formulato il teologo
protestante liberale Adolf von Harnack (1851-1930) e che in seguito avrebbe fatto
scuola nel pensiero della teologia sia protestante, sia anche cattolica fino al tardo XX
secolo: per poter ristabilire 'autentico Dio della salvezza che sta con compassione
di fronte agli uomini ed agisce nel mondo, la teologia dovrebbe «liberarsi» da tutto
I'influsso della filosofia greca che con i suoi paradigmi e premesse non-bibliche ed
a-storiche avrebbe, a partire dalla patristica fino ad oggi, dominato la nostra idea
del divino. Molti - sia gli aderenti antimetafisici all’esegesi «barthiana» sia la scuola
del «relativismo storico-critico» di Harnack stesso, ma anche esponenti della teo-
logia sistematica come D. Bonhoeffer, E. Jiingel, J. Moltmann, J. Maritain ed altri
- seguivano questo appello in vari modi — spesso giungendo fino ad una negazione
esplicita dell'immutabilita divina e alla proclamazione di un «Dio evolutivo». Hauke
lo dimostra con molte citazioni precise e in seguito affronta anche taluni aspetti
importanti che nel pensiero di detti autori, i quali volevano solo ritrovare il «Dio pa-
tetico che consoffre», erano rimasti purtroppo inosservati, ma che avevano di nuovo
destabilizzato i presupposti della loro posizione: (1) anche alcune fonti bibliche (non
solamente ellenistiche) proclamano esplicitamente I'immutabilita divina; (2) sia gia
i Padri greci, sia i grandi teologi della patristica, sia anche Agostino e il magistero
della Chiesa antica non hanno mai assunto le indicazioni della filosofia precristiana
in modo acritico, ma hanno invece sviluppato — ben consapevoli di farlo — una me-
tafisica piu differenziata, ispirata dalla teologia trinitaria; (3) dove non si mantiene
I'immutabilita ontologica, intangibile, trascendente e incessante di Dio insieme con
una riflessione filosofica, anche la sua sofferenza e compassione nel mondo non han-

165



Editoriale: «Impassibilis sed non incompassibilis»

no pitt un vero valore storico-salvifico, perché disperdono la sua sovranita, la sua
liberta e i suoi effetti eterni. La giusta via della teologia in riferimento alla filosofia
non consiste allora in un rigido aut-aut rigido ma in un equilibrato et-et.

Krzysztof 0. Charamsa, docente di teologia dogmatica presso la Pontificia Uni-
versitd Gregoriana di Roma, invita nel suo articolo L’immutabile Dio dei cristiani.
Rivisitando la dottrina di Tommaso d’Aquino ad una rilettura diversa della dottrina
del vero doctor angelicus sull'immutabilita di Dio che fino ad oggi spesso rimane
sotto il grave pregiudizio di «provenire da un trattato De Deo uno meramente filoso-
fico» senza riferimento a fonti bibliche e storico-salvifiche. Seguendo il metodo del
suo docente M. Hauke gia descritto sopra, I'autore si addentra anzitutto in un’analisi
delle posizioni di Pseudo-Dionigi Areopagita e di Agostino e dimostra in seguito come
non solamente queste due, ma attraverso di esse anche l'ispirazione della Sacra
Scrittura e della dottrina trinitaria abbiano plasmato il pensiero tommasiano. In-
fatti, mediante la ricezione della dottrina calcedonese sulle due nature di Cristo e la
dottrina trinitaria del concilio di Nicea, Tommaso presenta nella STh III, q. 48, una
dottrina sulla «compassione spirituale» delle altre due persone divine alla passione
del Logos fatto uomo che soffre secondo la sua natura umana: «Dio che di per sé non
patisce, ‘compatisce’ con noi in Cristo, proprio perché non soffre nel senso vero e
proprio». Tommaso estende questa riflessione nella . 82 anche al livello dell’amore
divino che & secondo lui una qualita sia essenziale, sia anche personale e reciproca:
poiché & personale, puo nascere nel Figlio di Dio fatto uomo un’amicizia umana e
una vera compassione interpersonale affettiva, ma poiché e nello stesso tempo divina
e immutabile, rimane anche ininterrotta e permanente durante la sofferenza e morte
del Signore. Una cosa simile ha sicuramente inteso anche san Bernardo con I'espres-
sione scelta sopra come titolo.

Friedrich Hermanni, professore di teologia sistematica presso la Facolta di teolo-
gia protestante di Tubinga (D), dimostra nel suo articolo in lingua tedesca Abschied
von Theismus? — Die Theodizeeuntauglichkeit der Rede vom leidenden Gott che nem-
meno in un ambiente postmoderno e postmetafisico, plasmato dalla critica della reli-
gione, dalle domande della teodicea e di un «Dio dopo Auschwitz ancora giustificabi-
le», la teologia sistematica non puo completamente emanciparsi o distanziarsi dalle
direttive che la teologia antica e tradizionale aveva formulato sul divino senza per-
dere la sua congruenza logica: il modello di un «Dio sofferente» come «Dio autentico
del cristianesimo» e «Dio della solidarieta incondizionata con la conditio humana»
(che non pretende piu di essere buono, immutabile, onnipotente, onnisciente ed im-
passibile nello stesso tempo per poter stare vicino agli uomini, come avevano pateti-

166



Hans Christian Schmidbaur

camente proclamato molti grandi teologi protestanti come Barth, Bonhoeffer, Sélle,
Jiingel o Moltmann, ma anche rappresentanti della teologia cattolica e della filosofia
della religione come M. Scheler, H. U. von Balthasar e H. Jonas in modi diversi) si in-
vischia sempre alla fine in nuove aporie ancora pitl gravi. Dove non si resta pit fedeli
agli assiomi dell'immutabilita, dell'impassibilita, dell’onnipotenza e dell’onniscienza
essenziale, il «mito della passione di Dio» perde subito — come dimostra K. Rahner
con il suo commento smascherante - il suo effetto commovente e la sua rilevanza.

11 contributo A cinquant’anni dalla Mater et Magistra di Giovanni XXIII di Ettore
Malnati, professore di teologia dogmatica presso la Facolta teologica del Triveneto e
la Facolta di Teologia di Lugano, mette in evidenza gli impulsi preziosi ed arricchenti
che la fede cristiana puo fornire alla civilizzazione del mondo intero se riscopre le
conseguenze antropologiche, etiche ed anche ecclesiologiche dell’idea di Dio come
archetipo dell’'uomo, il Dio tripersonale della misericordia, dell’amore e della carita,
quindi un Dio che & impassibilis sed non incompassibilis. 11 novello papa Roncalli —
noto anche come «papa dei piccoli e dei poveri» — senti, in un mondo moderno che si
andava sempre piu trasformando in una civilta di sistemi astratti ed «ismi» anonimi
come «capitalismo», «comunismo» e «fascismo», la necessita di un nuovo impegno
della Chiesa come Mater et Magistra dell’'uomo in ambito socio-economico e mora-
le del mondo contemporaneo secondo una amplificazione e personalizzazione della
prospettiva: dove non si mette I'idea cristiana della persona e della dignita umana
al centro, si cade sempre in un nuovo disequilibrio. La societa umana raggiunge un
equilibrio tra stato, societa, economia ed individuo, tra proprieta privata e comune,
tra solidarieta e sussidiarita e tra interessi e beni individuali e comuni solamente se
si orienta all’esempio del Dio triuno come modello.

Markus Krienke, professore di etica sociale presso la Facolta di Teologia di Lu-
gano, si dedica nel suo contributo «La mano visibile del diritto». La Rerum novarum
e il liberalismo. Riflessioni in occasione del 120° della prima enciclica sociale al
problema della definizione della liberta umana in riferimento ad altre istituzioni ed
organizzazioni, che non ha solamente trovato interpretazioni diverse sia nell’ambito
dello stato, della societa, dell’economia e della Chiesa, ma che permane anche in
un processo di continuo sviluppo con effetti reciproci. Dato che oggi siamo troppo
abituati ad un’interpretazione dell’enciclica Rerum novarum secondo la prospettiva
dei suoi effetti sociali ed ecclesiali piti lontani, o come «pietra miliare» per I'inizio
nella Chiesa di una nuova auto-interpretazione di se stessa nell’insieme della societa
e di un nuovo «pensiero antropocentrico», rimane piuttosto inosservato il fatto che
al tempo di Leone XIII I'interpretazione dello stato, della societa e della Chiesa era

167



Editoriale: «Impassibilis sed non incompassibilis»

ancora molto piu «paternalistica» ed autoritaria, ma anche plasmata secondo un
modello ancora tradizionale di un «diritto naturale» prescritto. L’autore invita allora
ad una rilettura dell’enciclica in questa prospettiva e dimostra come la via ad un’in-
terpretazione moderna e libera dell’agire sociale umano, compatibile con la societa
liberale moderna e gia proclamata dal Concilio Vaticano II nel suo decreto Gaudium
et Spes, abbia ancora dovuto attingere da altri pensatori piu lungimiranti come Ro-
smini e De Gasperi.

Infine Pablo Blanco Sarto, docente di teologia dogmatica presso la Facolta di
Teologia dell’Universita di Navarra, si occupa nel suo intervento su La teologia di
Joseph Ratzinger. Argomenti centrali dei «paradigmi continui» della teologia di J.
Ratzinger e del dibattito su un presunto «cambiamento del suo pensiero» che po-
trebbe creare un «dissenso significante» tra un giovane Ratzinger progressista ed un
tardo Ratzinger «rivolto all’indietro». L’articolo brilla non solamente per la straordi-
naria ricchezza di citazioni bibliografiche, ma anche per la metodologia che risolve
il problema mediante una distinzione tra «fonti» della sua teologia e «fondamenti»
del suo pensiero, che Sarto situa nella Scrittura e nell’idea di persona: da qui deriva
una definizione equilibrata del rapporto tra fede e ragione, tra verita ed amore, tra
astratto e concreto. Nell'impiego di questi principi Ratzinger rimane sempre costan-
te, mentre nei temi e risultati si puo sicuramente constatare uno sviluppo.

168



