
ArticolJli S IU XN 1) 69-17

Limmutabhıilita | impassibiuitäa dı DIio
SEeCONdoOo T1 Chlesa

Manifred Hauke
Facolta dı eologia ugano

Una controversia esemplare

CrIistianesImMO CresCIutoO In mondo influenzato filosofia Da Y{UC-
STO fatto CresCcIuto, volte, 11 SOSDETTO che 11 vangelo autentico arebbe STATIO travolto
dall’ellenismo che quindi bisogna VUDNECLALE ula “"deellenizzazlione . (OSs] G] SplegaVva-

nell’ottocento alCUnN] protestantiı 1Deralı (COLNE VOIl Harnack, negli ultimi!
decennIi questie tendenze hanno TOVATlO anche ın eco In 2ı2mbito cattolico. entre
ne cristologia talı COrren{IftIı O0rTamal STaNNO SCcCOomparendo!, riguardo 1 miIistero (1VI-

continuAnO egl]Ii influssi che attriıbulscono DIO ula mutabilita UDDULC DIU fIre-
quentemente) ula passibilitä®. Aue CUTAaTOrI (1 CUMENICO, 1105010
cattolico altro protestanile, OSSCEIVallQO ne loro prefazione aglı attı

«I fronte alle esperienze del 1  - STATIO DOrTatOo avantı DIU volte 11 entatl-
ne teologla ne filosofia, (1 sviluppare CONCETTIO (1 DIO credibile SO

le cCondizionI!i CONTtEMPOraNeEE. D Sollto L’idea classıica perfezione, Onnıpotenza
ed impassibilita (1 DIO STAa Sacrilicata favore (1 DIO “patetico”, cofferente.
ntanto QUESTO AISCOTSO C111 DIO sofferente, rITeNUuTO eretico ALl1COLA nel 1  - AIAX,

Vedi, speclalmente C111 (C'onecilie (l1 N1IcCea, (JRILLMEIER, Heltenisterung und Entheitentisterung als Inner-
christüächer Prozehß), In Fragmente ZAUF Christotlogte. Studien Z altkirchlichen CArtistusbtid, reiburg
1mM Breisgau 1997, 1-1 FIEDROWICZ, T’heotogie der Kirchenvaäter. Grundtiagen frühchristiicher Gau-
bensreftexion, reiburg 1mM Breisgau 2007, ADAGS 1t. EOLOgiA Adei Fa C(’Aiesa BIC 151), Bresc1ia

S1ıll intero tema vedi EINANDY, DoOoes G suffer?, Notre Dame, ndiana 2000: KOSLOWSKI
HERMANNI Der eidende G OE Fine phitosophische HNn iheotogische KrFilikK, München 2001:
HAÄANMSA, Davvero DIO soffre? La Tradizione [ insegnamento n San T1Oommaso, Bologna 2003, ('0OI1 ulteriore
bibliografia;: KFEATING HITE DIivine Impasstbtlity and the Mystery of Human Suffering,
TAN: Kapids, Michigan-Cambridge, 2009: SCHEFFCZYK, DIO Rivelazione. Dottrina n DIO,
(Dogmatica cattolica, (itta del Vaticano 2011, 436-443 (tCl. Der („OE7 der Offenbarung, Aachen

169169

RTLu XVI (2/2011) 169-183Articoli

L’immutabilità e l’impassibilità di Dio
secondo i Padri della Chiesa

Manfred Hauke
Facoltà di Teologia (Lugano)

1. Una controversia esemplare

Il cristianesimo è cresciuto in un mondo influenzato dalla filosofia greca. Da que-
sto fatto è cresciuto, a volte, il sospetto che il vangelo autentico sarebbe stato travolto 
dall’ellenismo e che quindi bisogna operare una “deellenizzazione”. Così si spiegava-
no nell’ottocento alcuni protestanti liberali come Adolf von Harnack, ma negli ultimi 
decenni queste tendenze hanno trovato anche un’eco in ambito cattolico. Mentre 
nella cristologia tali correnti oramai stanno scomparendo1, riguardo al mistero divi-
no continuano degli influssi che attribuiscono a Dio una mutabilità oppure (più fre-
quentemente) una passibilità2. I due curatori di un convegno ecumenico, un filosofo 
cattolico e un altro protestante, osservano nella loro prefazione agli atti: 

«Di fronte alle esperienze del sec. XX è stato portato avanti più volte il tentati-
vo, nella teologia e nella filosofia, di sviluppare un concetto di Dio credibile sotto 
le condizioni contemporanee. Di solito l’idea classica della perfezione, onnipotenza 
ed impassibilità di Dio è stata sacrificata a favore di un Dio “patetico”, sofferente. 
Intanto questo discorso sul Dio sofferente, ritenuto eretico ancora nel sec. XIX, è 

1	 Vedi, specialmente sul Concilio di Nicea, A. Grillmeier, Hellenisierung und Enthellenisierung als inner-
christlicher Prozeß, in Id., Fragmente zur Christologie. Studien zum altkirchlichen Christusbild, Freiburg 
im Breisgau 1997, 91-111; M. Fiedrowicz, Theologie der Kirchenväter. Grundlagen frühchristlicher Glau-
bensreflexion, Freiburg im Breisgau 2007, 224s. [it. Teologia dei Padri della Chiesa (BTC 151), Brescia 
2010].

2	 Sull’intero tema vedi T. G. Weinandy, Does God suffer?, Notre Dame, Indiana 2000; P. Koslowski – F. 
Hermanni (edd.), Der leidende Gott. Eine philosophische und theologische Kritik, München 2001; C. Cha-
ramsa, Davvero Dio soffre? La Tradizione e l’insegnamento di San Tommaso, Bologna 2003, con ulteriore 
bibliografia; J. Keating – T. J. White (edd.), Divine Impassibility and the Mystery of Human Suffering, 
Grand Rapids, Michigan-Cambridge, U.K. 2009; L. Scheffczyk, Il Dio della Rivelazione. Dottrina di Dio, 
(Dogmatica cattolica, 2) Città del Vaticano 2011, 436-443 (td. Der Gott der Offenbarung, Aachen 1996).



Limmutabihta F’impassıbilita el DIO SACONCO Padrı Ha ( hıesa

aVanzalo quasiıi a ULla specie (1 ortodosslila». 1105011 aNnNUunNcCIaNO ULla dura
er1ıitica QUESTO SVIlUNDO che 110  —> porterehbhe alCcun PFrOSTESSO. «Perche L’idea che DIO

SOTLODOSTO In modo impotente alla sofferenza alla StOr1a contraddice 11 significatoODTLUN7 Intimo del CONCETITO (1 DIO che implica la perfezione (1 DIO quindi la capacıita (1
alutare L uomo»>.

econdo UL1O StTtUd1O egl]Ii annı (1 Wilhelm Maas, la dottrina eccles]lale dell ’ im-
mutabilita (1 DIO arebbe 11 fIrutto dell’infÄlusso sfavorevole filosofia nel
Padri Chiesa4 La r.velazilone 1blica 110  —> parlerehbhbe dell  immutabilitä dell’es-
„CIC (1 DIO, Soltanto dell immutabilita 5{1 edeltäa La edeltä (1 DIO Impli-
chere (1 potfer prendere decisionIi DL reagıre COS] a ula SItUAZIONEe

(O0S] LiIimmutabilita VvIeNE sostitulta (OIl la edeltäa Per SOSTeNeTre queESTa tesl, G1
potrebhbero Citare del es11 (COLNE (jenesI] 6, «F 11 5Signore G] penti (1 av er fatto L uOomoO
G1 erra TE (E(01(0180 In ((UOL

tema dell  immutabilitä VICINO quello dell impassıbilita LO St1imolo DIINCIDa-
le DL parlare (1 ULla “sofferenza ” In DIO, ne teologla CONTeEMPOraNea, VvIeNE Cal
e010g0 protestante Jüurgen Moltmann, aUTIOTEe (1 TO intitolato DIoO Crocifisso®.
Nessun e010g0 CTIStT1AaNO che aCCeiltla Imbaoli (1 fede antichl! NeESa che DIO STATIO
Crocifisso, In QUAaNTO 11 Figlio (1 DIO ha 2aSSUNTO ula natura SOTLODOSTa alla
sofferenza. In QUaNTO la DHEISOLA eferna del Figlio 11 so  e  ( passione
morte, G] DUO CQIire che DIO ha cofferto ed mMOoOrIi0O La base (1 questie alfermazionIi
"unlone 1lnostatica, ribadita Cal Concilio (1 Efeso CONTITO ESTOTI1O, (OIl 11 t1tolo
esemplare (1 “"Theotokos”: arla eramente Madre (1 DIO In QUAaNTO lel ha Dartorito
es1 (.rIisSto che, dell Incarnazione, 4110 STEeSSO moOomenTtoOo DIO OLLLO arla,
pero, 110  —> Madre (1 DIO In QUAaNTO DIO 110  —> STAla lel efernamentTe 11
A1IvInO Figlio6©. camblamenti le sofferenze 110  - (0)I10 attrıbuite alla divinita, men{tire
DrOoprIO questa attriıbuzione aVVIENE nel eologi che parlano (1 ula mutabilita (1
ula csofferenza In DIO STeSSO In QUaNTO DIO

(e anche chl 110  —> 2CCeitia ula mutabilita (1 DIO, parla (1 ULla sofferenza In
DIO Alcuni eologi G] rifanno a ES5T10 (1 Urigene (Su CUI1 torneremo) SECONdO C111

KOSLOWSKI HERMANNI (2001) (prefazione).
Veranderlichket (ottes. /7Zum Verhaltnits DON griechtsch-phitosophischer HNn christüächer (Ottes-

ehre, Paderborn 1974

MOLTMANN, DIO CrOCLfiSSO. La n ( FISTO fondamento CrtiLica LEOLOgLA CrEStianNnGd, Bresclia
1973 (tc Der gekreuzigte GOott, München

5111 Conecilie Cli SO vedi AÄMATO, Gesn f Signore. Saggtio n Crtstotoglia, (Corso Cli eologia SISTtemMaAa-
t1Ca, Bologna 1999, 267-284: (:RONCHI, I rattato Gesn ( FISTO FigtLo n DIO Salvatore, (NUOVO
Cli eologia sistematica, Bresc1a 20058, 48%5-500

1 /()170

L’immutabilità e l’impassibilità di Dio secondo i Padri della Chiesa

A
rt

ic
ol

i

avanzato quasi ad una specie di nuova ortodossia». I filosofi annunciano una dura 
critica a questo sviluppo che non porterebbe alcun progresso. «Perché l’idea che Dio 
è sottoposto in modo impotente alla sofferenza e alla storia contraddice il significato 
intimo del concetto di Dio che implica la perfezione di Dio e quindi la capacità di 
aiutare l’uomo»3.

Secondo uno studio degli anni ’70, di Wilhelm Maas, la dottrina ecclesiale dell’im-
mutabilità di Dio sarebbe il frutto dell’influsso sfavorevole della filosofia greca nei 
Padri della Chiesa4. La rivelazione biblica non parlerebbe dell’immutabilità dell’es-
sere di Dio, ma soltanto dell’immutabilità della sua fedeltà. La fedeltà di Dio impli-
cherebbe di poter prendere delle nuove decisioni per reagire così ad una situazione 
nuova. Così l’immutabilità viene sostituita con la fedeltà. Per sostenere questa tesi, si 
potrebbero citare dei testi come Genesi 6,6: «E il Signore si pentì di aver fatto l’uomo 
sulla terra e se ne addolorò in cuor suo».

Il tema dell’immutabilità è vicino a quello dell’impassibilità. Lo stimolo principa-
le per parlare di una “sofferenza” in Dio, nella teologia contemporanea, viene dal 
teologo protestante Jürgen Moltmann, autore di un libro intitolato Il Dio crocifisso5. 
Nessun teologo cristiano che accetta i Simboli di fede antichi nega che Dio è stato 
crocifisso, in quanto il Figlio di Dio ha assunto una natura umana sottoposta alla 
sofferenza. In quanto la persona eterna del Figlio è il soggetto della passione e della 
morte, si può dire che Dio ha sofferto ed è morto. La base di queste affermazioni è 
l’unione ipostatica, ribadita dal Concilio di Efeso (431), contro Nestorio, con il titolo 
esemplare di “Theotokos”: Maria è veramente Madre di Dio in quanto lei ha partorito 
Gesù Cristo che, a causa dell’Incarnazione, è allo stesso momento Dio e uomo. Maria, 
però, non è Madre di Dio in quanto Dio: non è stata lei a generare eternamente il 
divino Figlio6. I cambiamenti e le sofferenze non sono attribuite alla divinità, mentre 
proprio questa attribuzione avviene nei teologi che parlano di una mutabilità o di 
una sofferenza in Dio stesso in quanto Dio. 

C’è anche chi non accetta una mutabilità di Dio, ma parla di una sofferenza in 
Dio. Alcuni teologi si rifanno ad un testo di Origene (su cui torneremo) secondo cui 

3	 P. Koslowski – F. Hermanni (2001) 5 (prefazione).

4	 W. Maas, Veränderlichkeit Gottes. Zum Verhältnis von griechisch-philosophischer und christlicher Gottes-
lehre, Paderborn 1974.

5	 J. Moltmann, Il Dio crocifisso. La croce di Cristo fondamento e critica della teologia cristiana, Brescia 
1973 (td. Der gekreuzigte Gott, München 1972).

6	 Sul Concilio di Efeso vedi p. es. A. Amato, Gesù il Signore. Saggio di cristologia, (Corso di teologia sistema-
tica, 4) Bologna 1999, 267-284; M. Gronchi, Trattato su Gesù Cristo Figlio di Dio Salvatore, (Nuovo corso 
di teologia sistematica, 3) Brescia 2008, 485-500.



Mantren Hauke

11 Padre 110  —> potre rImanere "Impassibile”. ( e chl interpreta QUESTO pensiero nel
che DIO, liberamente, DUO farsi passibile (nella 5{1 divinita)“. Jacques arıtaımn

ha PrOpOSTO (1 chlamare la csofferenza ula “perfezione Innominata” In DIO che (OL » Artıcol|risponderebbe C10 che chlamlamo “sofferenza”, trascendendola. Questa sofferenza
arebhbe parte divina feliecita. Per illustrare la 5{1 teorla, arıtamm rInvIa alle
acrime dell’apparizione (1 arla La alette SE arla, edendo DIO, plange COS]
11 1105010 francese lel ha VISTO In DIO qualcosa che Corrisponde alle acrime ımane®.
Similmente, alCUun] eologi distinguonO ne csofferenza egli aspetti negativl, (1 HCL
GE imperfetti, che 110  —> G] DOSSQOLLO attriıbuire DIO, (COLNE la csofferenza fisica. cSolT-
ferenza, pero, G] troverebbero anche egl]Ii aspett DOSITIVI, (COLNE l amore, che
attrıbuiti Dio?*

Chlariıficazione del termıinı

Per conifrontare questie OPINIONI COIl la teologla del PadrIi, C1 vogliono prima aLCU-
informazioni (1 base GL terminologla G1 testimonlanza 1blica CONtrarlio

dell immutabilita la mMmutazıone che definita. (COLNE Ia FrAansSIZIONE da HLO

ad altro (e quindi PDUunNTO da CUI1 G] parte (TIerminus QuUO), PDUunNTO (1 arTIVO
(terminus ad Qquem) la realta portatrıce del 11 so  e  ( (subiectum) La
CTEeAZI0NE 110  —> ULla mutazlione perche 11 PDUunNTO (1 partenza (Fterminus QUO) 11 nul-
la Anche L annichilamento 110  —> ula mutazlione perche 11 nu. 11 PDUunNTO (1 AarTIVO
(terminus ad quem). 1Ire che DIO Immutabile significa quindi che Egli 110  —> DUO
DasSsSalc da UL1LO STAIiO a altro

Limmpassibilita INVeCe NeESa la HAaASSIONE (In latino DAaASSIO, In Dathos) verbo
naschein ha 11 significato fondamentale (1 sperimentare qualcosa da fuort,

OSI VON BALTHASAR, Theodramaltıik 3V, Finsiedeln 1983, 211 (1t. Teodrammaltica V, Milano
arehhbhe possibile attribuire IHO ne s { ]: PESSPI17Z7 impassibile U1  ; passibilita voluta (a LU SiESSO,

G1 DUO MOSIrFrAare iIondamenteo trinıtarıc DEL «qualche (057 ('OT1LIE i Qolore Ia MoOrie In [ HO» Ve:
anche i riterimento a{} UORIGENE, In DA Hom 6, |Sources chretiennes 302, 28-25301 199) In (JUESLO

anche KRENSKI, PasSs10 carıtatis. TIrinitarische Passtotogte m Werk Hans [IFS DON Balthasars,
Einsiedeln-Freiburg 1mM Breisgau 1990

(Ir MARITAIN, LELIGQUES reftlexions Sr fe SAVOLF LReOLOGLGUE, In RKevue OMISIE - Af
Approches SUu4nsSs CT Cli KOorn, Parıs 1973, 202-.326 (1t. Approches Su”nsSs

SCFIEFF dt fitosofta CrEStianNnGd, Koma VON BALTHASAR, eodramaltik 3V, 218S.:; (LAVALCOLI,
istero dett iImpasstÖtlitid AivIna, In IHvyinıtas (19995) 111-167 (138S.)
OSI PORRO, DIO nOSIra SaÄveEezZZa, Leumann orıno 1994, 2668

171171

Manfred Hauke

A
rticoli

il Padre non potrebbe rimanere “impassibile”. C’è chi interpreta questo pensiero nel 
senso che Dio, liberamente, può farsi passibile (nella sua divinità)7. Jacques Maritain 
ha proposto di chiamare la sofferenza una “perfezione innominata” in Dio che cor-
risponderebbe a ciò che chiamiamo “sofferenza”, trascendendola. Questa sofferenza 
farebbe parte della divina felicità. Per illustrare la sua teoria, Maritain rinvia alle 
lacrime dell’apparizione di Maria a La Salette. Se Maria, vedendo Dio, piange – così 
il filosofo francese – lei ha visto in Dio qualcosa che corrisponde alle lacrime umane8. 
Similmente, alcuni teologi distinguono nella sofferenza degli aspetti negativi, di per 
sé imperfetti, che non si possono attribuire a Dio, come la sofferenza fisica. Nella sof-
ferenza, però, si troverebbero anche degli aspetti positivi, come l’amore, che vanno 
attribuiti a Dio9.

2. Chiarificazione dei termini

Per confrontare queste opinioni con la teologia dei Padri, ci vogliono prima alcu-
ne informazioni di base sulla terminologia e sulla testimonianza biblica. Il contrario 
dell’immutabilità è la mutazione che va definita come la transizione da uno stato 
ad un altro. C’è quindi un punto da cui si parte (terminus a quo), un punto di arrivo 
(terminus ad quem) e la realtà portatrice del processo, il soggetto (subiectum). La 
creazione non è una mutazione perché il punto di partenza (terminus a quo) è il nul-
la. Anche l’annichilamento non è una mutazione perché il nulla è il punto di arrivo 
(terminus ad quem). Dire che Dio è immutabile significa quindi che Egli non può 
passare da uno stato ad un altro.

L’impassibilità invece nega la passione (in latino passio, in greco páthos). Il verbo 
greco paschein ha il significato fondamentale di sperimentare qualcosa da fuori, 

7	 Così p. es. H. U. von Balthasar, Theodramatik IV, Einsiedeln 1983, 211 (it. Teodrammatica V, Milano 
1986): sarebbe possibile attribuire a Dio nella sua essenza impassibile una passibilità voluta da Lui stesso, 
se si può mostrare un fondamento trinitario per «qualche cosa come il dolore e la morte in Dio» (vedi 
anche il riferimento ad Origene, In Ez. Hom. 6, 6 [Sources chrétiennes 352, 228-230]: 199). In questo 
senso anche T. R. Krenski, Passio caritatis. Trinitarische Passiologie im Werk Hans Urs von Balthasars, 
Einsiedeln-Freiburg im Breisgau 1990.

8	 Cfr. J. Maritain, Quelques réflexions sur le savoir théologique, in Revue Thomiste 69 (1/1969) 5-27 = 
Approches sans entraves, a cura di E. R. Korn, Paris 1973, 292-326 (312) (it. Approches sans entraves 
– Scritti di filosofia cristiana, Roma 1978); H. U. von Balthasar, Theodramatik IV, 218s.; G. Cavalcoli, Il 
mistero dell’impassibilità divina, in Divinitas 39 (1995) 111-167 (138s.).

9	 Così C. Porro, Dio nostra salvezza, Leumann (Torino) 1994, 266s.



Limmutabihta F’impassıbilita el DIO SACONCO Padrı Ha ( hıesa

compnortandos!ı In mMOdo DAaASSIVO1D. Un Dathos DUO C5561€ danno UDDULC
avvenımento nel sentimento SICCOmMEe le EeMOZIONI 110  —> DOSSOLLO C556 1€ uildate

direttamente ragione, C55€ (0)I10 chlamate nathe (passion1). 5pesso QUESTO t{er-ODTLUN7 mıne VvIeNE 15310 anche nel del VIZIO, quindi dell ’ azione moralmente Cattıva del
DECcCCalOo Ire che DIO impassıbile significa dunque che DIO 110  - DUO C5561€ influen-
7410 da C5561€ fuori (1 Lul, C5561€ che uscita In LuI1 ula EeMOozZIONEe Ogn Dads-
S1IONE 1CSUDDOLC quindi In ualche manlera camblamento da UL1O STATIO all altro
PercIio 110  - sembra DpOossibile slegare l Iimpassibilita dall immutabilitäa

Le indıcazıon] sacra Sserıttura

La acra Scrittura, speclalmente L Antico J1estamento, parla (1 DIO (OIl ermminı
presı Cal mondo Ma 1a DL 0 AautfOrı 1blic1 STeSSI chlaro che bisogna
distinguere fondamentalmente l’atteggiamento dı DIoO quello el uHomo (OS] nel
TO del NumerIı1 legg1amo: «O 110  —> ONO da potersi Smenlre, 110  —> Liglio
dell  uomo da potersi pentire» (Nm

ure molto ant1co del deCcImMmoO SECOLlO avantı Gristo) del TIMO TO (1
amuele dapprima 11 profeta riporta che 11 5Signore G] pente (1 av er costitulto Sanl
(COLNE (1 sam a ICUNI VeTrSeTITt1 dOopoO, (ice Ssaul «11 5Signore ha STITaPDalO
da le 11 PCSNO Q Israele L’ha dato a altro migliore (1 te D’altra parte la (ılorla
Q Israele 110  —> mMeNnTIISCE ne DUO ricredersIl, perche Egli 110  —> OO DL ricreders1i» (VV
8-2

Questi branı 110  —> Indicano ALl1COLA 165511114 CONCEZI10NE filosoficamente chlarıta
dell  immutabilitä (1 DIO, OVVIO che L ira la Compassione 110  —> DOSSQOLLIO C5561€

In modo passı Citatı CCEMNNA: che DIO 110  - DUO cambIlare.
anche NeCceEeSSATIO prendere In CONsSiderazilone 11 OLE (1 DIO che G] presenta

(COLNE coluz che (Es 3,14) S11 QUESTO EST0O la 5{1 Storl1a (1 rICEeZI101N€E G1 on la
Spilegazlone che DIO “essere STeSSO che CONtiIeNEe la pienezza Immutabile dell essere
Partendo dall’ essere (1 DIO, la Bibbla VODDOLLC la stabilita (1 DIO Y camblamento
Creatura, speclalmente nel almo 1072

«In DIINCIDIO Iu hal ondato la erra, clell (0)I10 IuUe manı GSI DerI1-

10 (ir ICHAELIS, Pascho, In T’heotlogisches Worterbuch Z ANeuen Testament (1954) U03-923 1t.
Grande LEeSSICO Adel ATLODO T estamento (197/4) UX5-1044

11 (ir HARAMSA, CL., 40-99

172172

L’immutabilità e l’impassibilità di Dio secondo i Padri della Chiesa

A
rt

ic
ol

i

comportandosi in modo passivo10. Un pathos può essere un danno corporeo oppure 
un avvenimento nel sentimento. Siccome le emozioni non possono essere guidate 
direttamente dalla ragione, esse sono chiamate páthe (passioni). Spesso questo ter-
mine viene usato anche nel senso del vizio, quindi dell’azione moralmente cattiva del 
peccato. Dire che Dio è impassibile significa dunque che Dio non può essere influen-
zato da un essere fuori di Lui, un essere che suscita in Lui una emozione. Ogni pas-
sione presuppone quindi in qualche maniera un cambiamento da uno stato all’altro. 
Perciò non sembra possibile slegare l’impassibilità dall’immutabilità.

3. Le indicazioni della Sacra Scrittura11

La Sacra Scrittura, specialmente l’Antico Testamento, parla di Dio con termini 
presi dal mondo umano. Ma già per gli autori biblici stessi è chiaro che bisogna 
distinguere fondamentalmente l’atteggiamento di Dio e quello dell’uomo. Così nel 
libro dei Numeri leggiamo: «Dio non è un uomo da potersi smentire, non è un figlio 
dell’uomo da potersi pentire» (Nm 23,19). 

Pure molto antico (del decimo secolo avanti Cristo) è un passo del Primo libro di 
Samuele: dapprima il profeta riporta che il Signore si pente di aver costituito Saul 
come re (1 Sam 15,11); ma, alcuni versetti dopo, dice a Saul: «Il Signore ha strappato 
da te il regno d’Israele e l’ha dato ad un altro migliore di te. D’altra parte la Gloria 
d’Israele non mentisce né può ricredersi, perché Egli non è uomo per ricredersi» (vv. 
28‑29).

Questi brani non indicano ancora nessuna concezione filosoficamente chiarita 
dell’immutabilità di Dio, ma è ovvio che l’ira o la compassione non possono essere 
prese in un modo umano. I passi citati accennano che Dio non può cambiare.

È anche necessario prendere in considerazione il nome di Dio che si presenta 
come colui che è (Es 3,14). Su questo testo e la sua storia di ricezione si fonda la 
spiegazione che Dio è l’essere stesso che contiene la pienezza immutabile dell’essere. 
Partendo dall’essere di Dio, la Bibbia oppone la stabilità di Dio al cambiamento della 
creatura, specialmente nel Salmo 102:

«In principio tu hai fondato la terra, i cieli sono opera delle tue mani. Essi peri-

10	 Cfr. W. Michaelis, Pascho, in Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament V (1954) 903-923 (903); it. 
Grande Lessico del Nuovo Testamento IX (1974) 985-1044 (985).

11	 Cfr. C. Charamsa, op. cit., 40-99.



Mantren Hauke

Iu TImanı;: G] l0gorano COILLNE veste, (COLNE 2.DItO Iu 11 muteral ed e 5S1
DaSSsSCcCLallllQ. Ma Iu restı 10 STeSSO tuO1 annı 110  —> hanno fine» Sal

L’azlone (1 DIO ne CTEeAZIO0ONE 11 camblamento nel mondo 110  —> implicano 16551111 Artıcol|camblamento In DIO Questo 11 OVVIO (1 QUESTO
Un allusione 1 OLE (1 DIO G1 TOVA nel profeta alacnN13a «10 (0)I10 11 5Signore

a}  V u), 110  —> camblo...» Mal 3,6) entre L uomo ha ro L’alleanza, DIO 110  —> L’ha
ro perche restia SCHILDIC 10 STesSsSo

Un altro importante, del TO aplenza, Indica che Limmutabilita 110  —>

significa ula realta tatıca, plena (1 vita dAinamıica:
«La saplenza 11 DIU agile (1 moOtl:;: HCL la 5{1 DULCZZd G] 1IIOoOnNnde penei{ira

In OgnI CSa ebbene uUunNIcCa, 6554 DUO [  O; DUL rimanendo In STESSA, rIn-
OVd  » S5ap /,24.27)

passı dell Antico lestamento 110  —> portano 165511114 chiarificazione ormale del-
Limmutabilita (1 DIO (l (0)I10 del teologi che Indicano DL L Antico lTestamento Aue
COrren{IftIı (iverse che parlerebhbero In ugua. mMISUTAa (1 camblamento (1 DIO (1 11N-
mutabilita. Avremmo quindi Aue dottrine giustapposte12, AltrIi, COILLNE Wilhelm Maas,
Saltano pDassı che NESAaNO ula mutabilita (1 DIO, postulano ULla edeltä 11N-
mobile 11 fondamento nell ’ essere AIvINO. Ma questa DOosizione 110  —> l0gica:
(COLNE postulare un immobilita aSsoluta ne edeltäa (1 DIO IN  IC 11 5 [ 10)

fondamento EsSseNzl1ale? Non bisogna dire: Sequitur PSSEC La edeltä aSsSOluta
LESUDDOULC fondamento ONtologicO ugualmente aSSoOoluto.

1D11Ic0 pIU chlaro G] TOVA ne ettera (1 (12C0MO0 «Ugni buon regalo
Ognl (0ONO perfetto vIeNE dall’alto Adiscende Cal Padre luce, nel quale 110  —> C @E  F
Varl1azıone ne ombra (1 cambilamento» (GC 1,17)15. La bonta asSsoluta (1 DIO ha 11 5{10

fondamento ne divina Immutabilita che 110  —> cambıla COILLNE la Iuce del Sole
Iuna.

OSI FROHNHOFEN, «Apnatheta EOTL TAeou>» Über die Affektiosigkeil (Ottes In der griechtschen Antıke
HNn Het den griechtschsprachigen Kirchenvätern HIS Gregortios Ihaumalurgos, Frankfurt Maın P{:  -

19587, S
13 (Ir ((( 2172

173173

Manfred Hauke

A
rticoli

ranno, ma tu rimani; tutti si logorano come veste, come un abito tu li muterai ed essi 
passeranno. Ma tu resti lo stesso e i tuoi anni non hanno fine» (Sal 102,26-28).

L’azione di Dio nella creazione e il cambiamento nel mondo non implicano nessun 
cambiamento in Dio. Questo è il senso ovvio di questo passo.

Un’allusione al nome di Dio si trova nel profeta Malachia: «Io sono il Signore 
(“Jahve”), non cambio...» (Mal 3,6). Mentre l’uomo ha rotto l’alleanza, Dio non l’ha 
rotto perché resta sempre lo stesso.

Un altro passo importante, del libro della Sapienza, indica che l’immutabilità non 
significa una realtà statica, ma piena di vita dinamica: 

«La sapienza è il più agile di tutti i moti; per la sua purezza si diffonde e penetra 
in ogni cosa... Sebbene unica, essa può tutto; pur rimanendo in se stessa, tutto rin-
nova...» (Sap 7,24.27).

I passi dell’Antico Testamento non portano nessuna chiarificazione formale del-
l’immutabilità di Dio. Ci sono dei teologi che indicano per l’Antico Testamento due 
correnti diverse che parlerebbero in ugual misura di cambiamento di Dio e di im-
mutabilità. Avremmo quindi due dottrine giustapposte12. Altri, come Wilhelm Maas, 
saltano tutti i passi che negano una mutabilità di Dio, e postulano una fedeltà im-
mobile senza il fondamento nell’essere divino. Ma questa posizione non è logica: 
come postulare un’immobilità assoluta nella fedeltà di Dio senza presupporre il suo 
fondamento essenziale? Non bisogna dire: agere sequitur esse? La fedeltà assoluta 
presuppone un fondamento ontologico ugualmente assoluto.

Il passo biblico più chiaro si trova nella lettera di Giacomo: «Ogni buon regalo e 
ogni dono perfetto viene dall’alto e discende dal Padre della luce, nel quale non c’è 
variazione né ombra di cambiamento» (Gc 1,17)13. La bontà assoluta di Dio ha il suo 
fondamento nella divina immutabilità che non cambia come la luce del sole o della 
luna.

12	 Così H. Frohnhofen, «Apatheia tou Theou». Über die Affektlosigkeit Gottes in der griechischen Antike 
und bei den griechischsprachigen Kirchenvätern bis zu Gregorios Thaumaturgos, Frankfurt am Main ecc. 
1987, 98.

13	 Cfr. CCC 212.



Limmutabihta F’impassıbilita el DIO SACONCO Padrı Ha ( hıesa

La tradızl]ıone delr del Magistero ne Chlesa antıcal4

ODTLUN7 Le dec1s10nı dı Nicea dı alcedon1a
La dottrina dell immutabilita (1 DIO G] on G1 testimonlanza 1blica. che DIO

rımane SCHNLDIC 10 STesSsSo SVIlUupDO tOr1CO, la dottrina 1blica ha integrato
che del pensier1 greCIH, GSTaia ula rICEeZI01N€E erıtica Non G1 Dpotfevano aCcceTliftare,
a esempIO, le CONCEe7ZI10NI1 antropomorfiche del maniche!l UDDULC le teorIe panteisti-
che egli STO1CI (era INVeCe un accoglienza (1 quelli elementi del buonsenso
impliciti anche ne parola (1 Dio1> La tendenza fondamentale 110  —> vVvenuta
filosofia, teologla, speclalmente cristologla. 1a0 1a DICSSO 1gna-
Z10 (1 Antiochla:

«Immpara capıre temp1! Attendi quello che 11 empo, COolul che
empoO (fon achronon), Linvisibile che Aliventato VIiIsSIbile HCL nNOl1, l Iimpassibile che
Aliventato SOTTOMEeSSO alle DassionIı HCL NOI (fon apathe, LON dihemas natheton) »16

Questa ormula dichlara che es11 impassibile In QUaNTO DIO SOTTOMEeSSO alle
Dassion1 In QUAaNTO 10mM017/ Introdurre ula passione In DIO STeSSO arebhbe (lventare
11 Figlio (1 DIO C556 1€ CTeAaATiO (‚ontro AÄTrI10O0, che legato la mutabilita del 0g0S

la 5{1 proprietäa creatla, 11 Concilio (1 1Ce3A nel 3725 parla dell immutabilita
divinita In es11 (.TrIsSto «Coloro... che A1cono... C556 1€ 11 Figlio (1 DIO CTEeATIO ODDU-

trasformahbile (frepton) mutevole (alloioton), COSTOTO 11] COlpisce (1 anatema la
Chiesa cattolica» (DH 126)

14 (ir JLESKE, DIivine Immutabitiiy In St Augustine, In The Modern Cchoolman 63 (1986) 233-249:;
FROHNHOFEN, «Apatheta EOTL Theou>», c1t.:; /IEGENAUS, Immutabilita n DIO. CONTFIDLEE Lristotlogia

C(’hiesa Antica, In AUKE 'AGANI FEternita Hberta, Milano 1998, 44-56: (LLARK,
Augustine Immutadbility and Mutabitity, In American 4a1NOGN1C Philosophical Quarterly (2000) {-2l;

EINANDY (2000) 5-1 MÜHLENBERG, Der eidende ( OT In der AaUEKEFrE:  ichen T’heotogte, In
KOSLOWSKI ERMANNI (2001) 73-86:; PANNEUT, L ”apathie” AIVvINe: des Anciens AHUHX Peres de l’Eglise,
In MARITANOG ed.) Historiam perscrutart. Miscetlanea. Pasquato, Koma 2002, 637-652: ( HA-
HAMSAÄ (2003) 100-214: IGURA, Das Leiden (oOttes In der T’heotlogte der Kirchenväaäter, In Internationale
katholische Y eitschri:| “('OoMMUNIG” S (2003) 451-464: ENDERS, Kann („OE7 leiden? Zur rage acn der
Leidensfähigkeil (oOttes In der T’heotogte der Kirchenvater mMr einem USÖHC auf das Mittetalter, In In-
ternationale katholische Zeitschri “('OomMMUuUNIG” S (2003) 465-482: ‚AVRILYUK, The Suffering 0O
Impasstöte (O(0. The Dialtecties of Patristic T’houghl, xford-New Yoark 2004: OBERT, Impasstbtliiy In
S7 Hitary of Poitiers, In KFEATING HITE (2009%) 214-2745

195 Sull’ insegnamento patrıst1co Cli IHO In generale vedl, KH  — ulteriocre bibliografia, TUDER, DIO La AOTErI-
Hatrıstica DIO, In BERARDINO ed.) ATLODO AIiztoNario HAatristico n antichita Crtstane L, (1eNOVA-

Milano 2006, 4-1
16 IGNAZIO D ÄNTIOCHIA, Polycarpum 3,
17 Vedci anche IGNAZIO D ÄNTIOCHIA, Epn {, aı{  3A dunque SOlO medico, materiale spirituale, eneralo

ingenerato, Tatto IHO ne vita VeTIZ ne morte, 4l0O (a Marıa 4l0O (a DIO, priıma passibile
DOI impassibile, (Jesl ( rısto NOSITO 5Signore>».

1/7/4174

L’immutabilità e l’impassibilità di Dio secondo i Padri della Chiesa

A
rt

ic
ol

i

4. La tradizione dei Padri e del Magistero nella Chiesa antica14

4.1. Le decisioni di Nicea e di Calcedonia
La dottrina dell’immutabilità di Dio si fonda sulla testimonianza biblica che Dio 

rimane sempre lo stesso. Nello sviluppo storico, la dottrina biblica ha integrato an-
che dei pensieri greci, ma è stata una ricezione critica. Non si potevano accettare, 
ad esempio, le concezioni antropomorfiche dei manichei oppure le teorie panteisti-
che degli stoici. C’era invece un’accoglienza di quelli elementi del buonsenso umano 
impliciti anche nella parola di Dio15. La tendenza fondamentale non è venuta dalla 
filosofia, ma dalla teologia, specialmente dalla cristologia. Leggiamo già presso Igna-
zio di Antiochia: 

«Impara a capire i tempi! Attendi quello che è sopra il tempo, colui che è senza 
tempo (ton áchronon), l’invisibile che è diventato visibile per noi,... l’impassibile che è 
diventato sottomesso alle passioni per noi (ton apathé, ton di’hemas pathetón) ...»16.

Questa formula dichiara che Gesù è impassibile in quanto Dio e sottomesso alle 
passioni in quanto uomo17. Introdurre una passione in Dio stesso farebbe diventare 
il Figlio di Dio un essere creato. Contro Ario, che aveva legato la mutabilità del Logos 
e la sua proprietà creata, il Concilio di Nicea nel 325 parla dell’immutabilità della 
divinità in Gesù Cristo: «Coloro… che dicono… essere il Figlio di Dio… creato oppu-
re trasformabile (treptón) o mutevole (alloiotón), [costoro li] colpisce di anatema la 
Chiesa cattolica» (DH 126).

14	 Cfr. R. J. Teske, Divine Immutability in St. Augustine, in The Modern Schoolman 63 (1986) 233-249; H. 
Frohnhofen, «Apatheia tou Theou», cit.; A. Ziegenaus, Immutabilità di Dio: contributi della Cristologia 
della Chiesa antica, in M. Hauke – P. Pagani (edd.), Eternità e libertà, Milano 1998, 44-56; M. T. Clark, 
Augustine on Immutability and Mutability, in American Catholic Philosophical Quarterly 74 (2000) 7-27; 
T. G. Weinandy (2000) 83-112; E. Mühlenberg, Der leidende Gott in der altkirchlichen Theologie, in P. 
Koslowski – F. Hermanni (2001) 73-86; M. Spanneut, L’“apathie” divine: des Anciens aux Pères de l’Église, 
in M. Maritano (ed.), Historiam perscrutari. Miscellanea… O. Pasquato, Roma 2002, 637-652; C. Cha-
ramsa (2003) 100-214; M. Figura, Das Leiden Gottes in der Theologie der Kirchenväter, in Internationale 
katholische Zeitschrift “Communio” 32 (2003) 451-464; M. Enders, Kann Gott leiden? Zur Frage nach der 
Leidensfähigkeit Gottes in der Theologie der Kirchenväter mit einem Ausblick auf das Mittelalter, in In-
ternationale katholische Zeitschrift “Communio” 32 (2003) 465-482; P. L. Gavrilyuk, The Suffering of the 
Impassible God. The Dialectics of Patristic Thought, Oxford-New York 2004; R. T. Robert, Impassibility in 
St. Hilary of Poitiers, in J. Keating – T. J. White (2009) 214-245.

15	 Sull’insegnamento patristico di Dio in generale vedi, con ulteriore bibliografia, B. Studer, Dio I. La dottri-
na patristica su Dio, in A. Di Berardino (ed.), Nuovo dizionario patristico e di antichità cristiane I, Genova-
Milano 2006, 1414-1420.

16	 Ignazio d’Antiochia, Ad Polycarpum 3, 2.

17	 Vedi anche Ignazio d’Antiochia, Ad Eph. 7, 2: «C’è dunque un solo medico, materiale e spirituale, generato 
e ingenerato, fatto Dio nella carne, vita vera nella morte, nato da Maria e nato da Dio, prima passibile e 
poi impassibile, Gesù Cristo nostro Signore».



Mantren Hauke

Importante anche 11 Concilio (1 Calcedonlia del 451 C @E  F ula DELSOLNA divina In
esS1 (.TISTO Aue natiure che 110  —> ne separate ne confuse, C10@ la natura divina

la natura (DH 301-302) La decisione conciliare, quella DIU importante In Artıcol|ASSOLluto G1 figura (1 GrIisto, STAla preparata da Papa eone (OIl 11 5{10 famoso
OMUS Leonits (Lettera Flaviano, Patrlarca (1 GCostantinopolli):

«JI Figlio (1 DIO enNIra dunque In questie debolezze del mMOondo, Adiscendendo
Sede celeste 110  —> abbandonando la glorla del Padre, eNeralo In Ordine
In ula nascıta DIO 110  —> So  e  ( Y patire, 110  —> ha disdegnato (1 C556 1€ OO

so  e  ( Y patire Immortale (1 Ssogglacere alle egg] morfie Infatti COILLNE

DIO 110  —> vIene mMutfalio misericordla, COS]I L uOomoO 110  - annullato dignita
Infatti OSNUNG Aue forme In COMUNIONE (OIl altra C10 che le DrOoprI0
C10@ 11 Verbo C10 che del Verbo, la C10 che D e56S51 Luno
rifulge nel mIiracol[i, altra SOCCombe aglı oltraggel. (COLNE 11 Verbo 110  - bbandona
l eguaglianza gloria del Padre, COS]I la 110  —> bbandona la natiura del
SITO (DH 294)

I} pensiero dı Ireneo dı Agostino
egl]Ii erıtt! del Padri del eologi Chlesa antıca TOV1IAMO 5SVCSSO 11 TINVIO

LIDICO che DIO Immutabile. (‚ome eSEeMPIO prendiamo dapprima Sant Ireneo. Egli
aitlacca fra altro 0 eNOoStICI valentinilanı che AVEVallQO introdotto ula Trammatica

cambilamento nell essere A1IVvINO:
valentinlanı «danno DIO le SECeNSAaZIONI le DassıionI egl]Ii 10MINI 5E 5 -

CO la Scrittura saprebbero che DIO 110  - (COLNE OO Num che S1101
pensierIi 110  - (0)I10 (COLLNE pensierIi egl]Ii 1l10MINI cir Is 55,8) DIO molto ontano
SECeNSAaZIONI Dassion1 Egli semnplice 110  —> COMPOSTO, ldentico (OIl

STEeSSO, perche intelletto, SpIrItO... la fonte (1 beni»185.
altro DIO <«5SC1I117274 IN1Z10 fine, Immobile SCHNDIE 10

stesso» 19°
Ireneo on l Iimpassibilita Limmutabilita (1 DIO GL semplicita divina: DIO

110  —> COMPOSTO (COLNE le 1010 CTEeAaTIUrTre Questa verıita fondamentale significa che SOl-
Aantfo DIO totalmente atit1vo che L uomo rTICEVETE qualcosa. VESCOVO (1 10Ne
SCT1IVe

«Uuesta la differenza fra DIO L uomo: DIO CLEa L uOomoO CTeAai0 OLUI che fa
SCHILDLC 10 STESSO; C10 che fatto dQeve IN1Z10 ula fine, aUumenTtoOo ed

Adversus Aaereses IL, 13, (Sources chretiennes 244, 14-116)
I5Ld., 3 (Sources chretiennes 204, 356)

175175

Manfred Hauke

A
rticoli

Importante è anche il Concilio di Calcedonia del 451: c’è una persona divina in 
Gesù Cristo e due nature che non vanno né separate né confuse, cioè la natura divina 
e la natura umana (DH 301-302). La decisione conciliare, quella più importante in 
assoluto sulla figura di Cristo, è stata preparata da Papa Leone I con il suo famoso 
Tomus Leonis (Lettera a Flaviano, Patriarca di Costantinopoli): 

«Il Figlio di Dio entra dunque in queste debolezze del mondo, discendendo dalla 
sede celeste e non abbandonando la gloria del Padre, generato in un ordine nuovo, 
in una nuova nascita... Dio non soggetto al patire, non ha disdegnato di essere uomo 
soggetto al patire e immortale di soggiacere alle leggi della morte... Infatti come 
Dio non viene mutato dalla misericordia, così l’uomo non è annullato dalla dignità. 
Infatti ognuna delle due forme opera in comunione con l’altra ciò che le è proprio: 
cioè il Verbo opera ciò che è del Verbo, la carne ciò che è della carne. Di essi l’uno 
rifulge nei miracoli, l’altra soccombe agli oltraggi. E come il Verbo non abbandona 
l’eguaglianza della gloria del Padre, così la carne non abbandona la natura del no-
stro genere» (DH 294).

4.2. Il pensiero di Ireneo e di Agostino
Negli scritti dei Padri e dei teologi della Chiesa antica troviamo spesso il rinvio 

tipico che Dio è immutabile. Come esempio prendiamo dapprima sant’Ireneo. Egli 
attacca fra l’altro gli gnostici valentiniani che avevano introdotto una drammatica e 
un cambiamento nell’essere divino:

I valentiniani «danno a Dio le sensazioni e le passioni degli uomini. Se conosces-
sero la Scrittura..., saprebbero che Dio non è come un uomo (Num 23,19) e che i suoi 
pensieri non sono come i pensieri degli uomini (cfr. Is 55,8). Dio è molto lontano dalle 
sensazioni e passioni umane. Egli è semplice e non composto, è tutto identico con se 
stesso, perché è tutto intelletto, tutto spirito... e tutto la fonte di tutti i beni»18.

O un altro passo: Dio è «senza inizio e senza fine, tutto immobile e sempre lo 
stesso»19.

Ireneo fonda l’impassibilità e l’immutabilità di Dio sulla semplicità divina: Dio 
non è composto come le sue creature. Questa verità fondamentale significa che sol-
tanto Dio è totalmente attivo e che è l’uomo a ricevere qualcosa. Il vescovo di Lione 
scrive:

«Questa è la differenza fra Dio e l’uomo: Dio crea e l’uomo è creato. Colui che fa 
è sempre lo stesso; ma ciò che è fatto deve avere un inizio e una fine, un aumento ed 

18	 Adversus haereses II, 13, 3 (Sources chrétiennes 294, 114-116).

19	 Ibid., 34, 2 (Sources chrétiennes 294, 356).



Limmutabihta F’impassıbilita el DIO SACONCO Padrı Ha ( hıesa

aCCrescimento DIO da le del bene L uOomoO le rTICEVE DIO cCompleto In s  O,
ldentico (OIl STESSO, luce, intelletto, C556 11724 fonte (1 benl,
menftfre L uOomoO procede CLESCE Dio» 20ODTLUN7 5Sant Agostino 11 Padre che ha crı1ıtto DIU (1 S] DIO UL1O T1INO, anche G1
dlivina Immutabilitäa. Egli ferma che G1 devono attriıbuire 4110 STeSSO mMmOomenTtOo DIO
LiIimmutabilita la vita DIU ntensa. e0l0go0 rInvIia 1 SaNCIC eEfIernNO (1 DIO che
legato all essere Immutabile. Agostino Aice: Non G1 TOVA In DIO 16551111 camblamen-
LO da UL1O STAIiO a altro Egli «S agire r1posandosIi ripnosare agendo» (Deus
KX«NOVUIE QUILESCENS et quiescere>»). «F er CLCEALE un opera DIO 110  —> ha
DiSsOogNO (1 decreto del 5 10 decreto eterno  »21

Agostino combatte 11 manicheismo che ha insegnato ula mutabilita (1 Dio22 Le
ragıloni principali divina Immutabilitäa (0)I10 la semplicita divina?>s la plenezza
dell essere

«L.SSEeTe OLE Indicante Immutabilita. C10 che muta ermmna. (1 C556 1€

quello che CIiId COMINCIA. a C556 1€ quello che 110  —> CL  o L’essere VEIO CSS5C1IC, 11
SeNUINO CSS5C1C, 11 DULO C5561€ 110  —> L’ha 110  —> chl 110  —> muta» 24

VESCOVO d Ippona u55< un immagine molto Interessante In modo (11-
C1aMO0 che 11 Sole viene, In realta 11 camblamento SUCCEde nell ’ osservatore
110  —> nel csole. Agostino Aice:

«Molte A7Z10NI1 CertfamentTe (0)I10 CommpIiute (dal Cattıvı CONITO la volonta (1 DIO,
Egli (1 anfta saplenza potfere che 0 avvenımentl, che sembrano CONIrAarı alla
5{1 volonta, tendono quegli SCODI fini che Egli ha Drevisto (COLLNE buonI SIUStL.
PercIio quando G] (ice che DIO ha mMuUutfalio la volonta, sicche, a esemDIO, G] rende SCe-
NatOo coloro COIl quali CIiId indulgente, (0)I10 e 5S1 che 101008 cambılatl, 110  - JulL,
In CeTri0O 10 TOVANO mMuUutfalio ne avversita che SUubiscono. Allo STeSSO modo
cambıla 11 Sole HCL 0 occhl] contusı In ualche modo G] rende da blando Irritante, da
Allettevole SgTradito, ebbene In GE rimanga quel che CL  < SUO1 SAantı chledono che
G1 aVVerInO maoltI! eventI] Ispiratı da Iu1 COIl ULla volonta SanTtla, perö 110  —> G1 AaVVELAlLlO

(COLNE e56S51 (OIl fede devozlone PFrEeSaNQ HCL determinate DHETISOLC ed Egli 110  —> DHOLLC In
ARRNG C10 che chledono ne preghiera, ebbene ne SpIrIto Aantfo ha SUsScCItAto In EG6S1

I3id. 11, (Sources chretiennes 100 00)
21 GOSTINO, De CLuItLate Det AIL, 15

Vedci GOSTINO, Confesstiones VIL, 1,
A De CLULLAate Det Al,

Sermo {, ecir 6,

176176

L’immutabilità e l’impassibilità di Dio secondo i Padri della Chiesa

A
rt

ic
ol

i

un accrescimento. Dio dà le opere del bene e l’uomo le riceve. Dio è completo in tutto, 
identico con se stesso, tutto luce, tutto intelletto, tutto essenza e fonte di tutti i beni, 
mentre l’uomo procede e cresce verso Dio»20.

Sant’Agostino è il Padre che ha scritto più di tutti sul Dio uno e trino, anche sulla 
divina immutabilità. Egli afferma che si devono attribuire allo stesso momento a Dio 
l’immutabilità e la vita più intensa. Il teologo rinvia al sapere eterno di Dio che è 
legato all’essere immutabile. Agostino dice: Non si trova in Dio nessun cambiamen-
to da uno stato ad un altro. Egli «sa agire riposandosi e sa riposare agendo» (Deus 
«novit quiescens agere et agens quiescere»). «Per creare un’opera nuova Dio non ha 
bisogno di un decreto nuovo, ma del suo decreto eterno...»21. 

Agostino combatte il manicheismo che ha insegnato una mutabilità di Dio22. Le 
ragioni principali della divina immutabilità sono la semplicità divina23 e la pienezza 
dell’essere:

«Essere è nome indicante immutabilità. Tutto ciò che muta termina di essere 
quello che era e comincia ad essere quello che non era. L’essere è. Il vero essere, il 
genuino essere, il puro essere non ce l’ha se non chi non muta»24.

Il vescovo d’Ippona usa un’immagine molto interessante: in un modo umano di-
ciamo che il sole va o viene, ma in realtà il cambiamento succede nell’osservatore e 
non nel sole. Agostino dice:

«Molte azioni certamente sono compiute dai cattivi contro la volontà di Dio, ma 
Egli è di tanta sapienza e potere che tutti gli avvenimenti, che sembrano contrari alla 
sua volontà, tendono a quegli scopi e fini che Egli ha previsto come buoni e giusti. 
Perciò quando si dice che Dio ha mutato la volontà, sicché, ad esempio, si rende sde-
gnato verso coloro con i quali era indulgente, sono essi che sono cambiati, non lui, e 
in un certo senso lo trovano mutato nelle avversità che subiscono. Allo stesso modo 
cambia il sole per gli occhi contusi e in qualche modo si rende da blando irritante, da 
dilettevole sgradito, sebbene in sé rimanga quel che era… I suoi santi chiedono che 
si avverino molti eventi ispirati da lui con una volontà santa, però non si avverano 
come essi con fede e devozione pregano per determinate persone ed Egli non pone in 
atto ciò che chiedono nella preghiera, sebbene nello Spirito Santo ha suscitato in essi 

20	 Ibid.. IV, 11, 2 (Sources chrétiennes 100, 500).

21	 Agostino, De civitate Dei XII, 18.

22	 Vedi p. es. Agostino, Confessiones VII, 1, 1.

23	 De civitate Dei XI, 10.

24	 Sermo 7, 7; cfr. 6, 4.



Mantren Hauke

questia volonta (1 PrFESare. Percio quando SAanTlı chledono PrFrESahlNQ che G1A.
salvo, DOSsSsIamoO (lire (OIl quel modo Hgurato (1 esprimers!]: “ DIO vuole 110  —> fa.”, HCL
CQire che Egli vuole perche ua che COSTOTO chledano. er° In virtu 5{1 volon- Artıcol|ta, che eferna ıunitamente alla 5{1 prescienza, ha 1a DOSTO In aTlO, In cielo G1
erra, 0 eventI] che ha voluto, 110  —> SOl0o passatı present, anche futur]. Non-
dimeno, prima che giunga 11 empoO In C111 Egli vuole che G] aVVEerl “evento, che prima
(1 empI1 ha preordinato ne 5{1 prescienza, NO1 A1c1amo: "Avverra quando
DIO er° 1ignN0or1amo 110  —> SO10 11 empoO In C111 avverrä, anche avverrä,
A1c1amoO: "Avverra DIO vorra 110  —> perche DIO avra ARRNG (1 volonta che
110  —> perche allora aVVerräa quel che dall’eternitäa STAIiO preordinato ne
5{1 volonta 110  —> so  e  a 1 divenire»2>.

Una svolta copernicana AY| Vaticano 117
s 1 potrebhbero Citare moltissime altre testimonlanze che confessano la fede

Chiesa che DIO totalmente Immutabile nel 5{10 eC5561€6€ 5Specialmente L anatema del
Concilio (1 1CeA2 mosira che la negazlone dell immutabilita (1 DIO un eres]a. Non G]
DUO CQIire (COLLNE fa Wilhelm Maas che 11 Concilio NıCeNO voleva alfermare Soltanto
che 11 Figlio (1 DIO 110  —> Creaio Maas postula: «JI Padre 11 Figlio ESSENzZlalmente
uguale Iu1 110  —> (0)I10 COS]I muta.bili (COLNE la CTeaiIura mutahbile»26. Una tale Infier-
pretazione totalmente Insensata ODPDOSTa alla DroposIizione del al1ıcano che la
dottrina Chlesa Qeve C5561€ interpretata SCHNLDIC ne STeSSO (DH 3043,
(OIl rifterimento INCeEeNZO (1 Lerins). s 1 DUO approfondire la dottrina, 110  —> DL O-
clamare 11 CONTTrAaTIO (1 6554 Conecilio (1 1CeA2 la tradizione Chlesa
110  —> NESAaNO Soltanto ula Certia mutabilita, OgnI mutabilita. Altrimenti DIO 110  —>

arebbe DIO
DODO 11 NIceno, 11 Magistero ha parlato In modo molto importante Y Concilio

Lateranense Y atcano definizione CONTITO 11 neo-manicheismo del
tarı egli albiges1, 11 Lateranense parla del DIO «etfernOo, mMmMEeNSO Immutabile»
(DH S00) (‚ontro 11 panteismo dell’ottocento, 11 atcano QICce che DIO SOSTAaN-

spirituale aSSolutamente semplice Immutabile» (DH
econdo Maas, 11 Concilio atcano l vrebbe introdotto ula sens1bilita

realta, DIU dinamica del pensiero tatıco ne teologla tradizionale. Egli
Cita la (‚ostituzione pastorale GL Chlesa nel mondo d 0ggl, (1aAudium et S0ÜCS, COIl

A De CLuttate Det AIL,
20 MAAS, cC1it., 145

177177

Manfred Hauke

A
rticoli

questa volontà di pregare. Perciò quando i santi chiedono e pregano che ognuno sia 
salvo, possiamo dire con quel modo figurato di esprimersi: “Dio vuole e non fa”, per 
dire che Egli vuole perché attua che costoro chiedano. Però in virtù della sua volon-
tà, che è eterna unitamente alla sua prescienza, ha già posto in atto, in cielo e sulla 
terra, tutti gli eventi che ha voluto, non solo passati o presenti, ma anche futuri. Non-
dimeno, prima che giunga il tempo in cui Egli vuole che si avveri l’evento, che prima 
di tutti i tempi ha preordinato nella sua prescienza, noi diciamo: “Avverrà quando 
Dio vorrà”. Però se ignoriamo non solo il tempo in cui avverrà, ma anche se avverrà, 
diciamo: “Avverrà se Dio vorrà”, non perché Dio avrà un nuovo atto di volontà che 
non aveva, ma perché allora avverrà quel che dall’eternità è stato preordinato nella 
sua volontà non soggetta al divenire»25.

4.3. Una svolta copernicana al Vaticano II?
Si potrebbero citare moltissime altre testimonianze che confessano la fede della 

Chiesa che Dio è totalmente immutabile nel suo essere. Specialmente l’anatema del 
Concilio di Nicea mostra che la negazione dell’immutabilità di Dio è un’eresia. Non si 
può dire – come fa Wilhelm Maas – che il Concilio niceno voleva affermare soltanto 
che il Figlio di Dio non è creato. Maas postula: «Il Padre e il Figlio essenzialmente 
uguale a lui non sono così mutabili come la creatura è mutabile»26. Una tale inter-
pretazione è totalmente insensata e opposta alla proposizione del Vaticano I che la 
dottrina della Chiesa deve essere interpretata sempre nello stesso senso (DH 3043, 
con riferimento a Vincenzo di Lérins). Si può approfondire la dottrina, ma non pro-
clamare il contrario di essa. Il Concilio di Nicea e tutta la tradizione della Chiesa 
non negano soltanto una certa mutabilità, ma ogni mutabilità. Altrimenti Dio non 
sarebbe Dio.

Dopo il Niceno, il Magistero ha parlato in un modo molto importante al Concilio 
Lateranense IV e al Vaticano I. Nella definizione contro il neo‑manicheismo dei ca-
tari e degli albigesi, il Lateranense IV parla del Dio «eterno, immenso e immutabile» 
(DH 800). Contro il panteismo dell’ottocento, il Vaticano I dice che Dio è «una sostan-
za spirituale assolutamente semplice e immutabile» (DH 3001). 

Secondo Maas, il Concilio Vaticano II avrebbe introdotto una nuova sensibilità 
della realtà, più dinamica del pensiero greco statico nella teologia tradizionale. Egli 
cita la Costituzione pastorale sulla Chiesa nel mondo d’oggi, Gaudium et spes, con 

25	 De civitate Dei XII, 2.

26	 W. Maas, op. cit., 143.



Limmutabihta F’impassıbilita el DIO SACONCO Padrı Ha ( hıesa

L’affermazione che «1l SECNETE da ula CONCEZIONE pIuttosSto tatıca del-
L’ordine ula CONCEZIONE pIU dinamica ed evolutiva»27. Non G1 potre quindi
Ceilare DIO evolutivo? Qui1 G1 fa, pero, ula confusione Ira la mutabilita del Creal0oODTLUN7 (di C111 la teologla erıistiana CId SCHNLDIC cConsapevole) la vita divina. trascendente
ed Immutabile. atcano l 110  —> DUO C5561€ CONTITO la dottrina tradizionale.
Ogni “”ermeneutica (1 rottura” G1 Con{Iira anche COIl L’affermazione esplicita
costituzione pastorale: «La Chiesa fferma che 1 (1 SO (1 mutamentI! C1 (0)I10

molte C0S che 110  —> cambiano: C556 TOVANO 11 loro ultimo fondamento In GrIisto, che
SCHNDIE 10 STeSSO ler], 0gg]1 nel SECO11»28.

La DASSLO carıtalis Origene ıl Magiıstero
(1 101008 anche del PpronunNclamentI! magisterlali CONTITO tesl, SOPTAaTiULLO (1

Dprovenlenza monofisita, che mescolavano 11 1vello AIvInO (OIl quello INIrO-
uUucendo ula sofferenza In DIO STesSsSo Va nOTAaTiOo gla 11 Concilio (1 0Ma del A C111
parteciparono SAanTtı mbrogio (1:lrolamao. (l volevano del chlarımentI! (1 Ironte
COrrenIlIı] influenzate dall’ arlanesimo dall’apollinarismo Papa Damaso SCTIVE nel
5 [ 10) decreto: < aVra detto che ne passione CIiId DIO soffrire, 110  —>

la (OIl L anıma che 11 Figlio (1 DIO rıvestito 110  —> ha la re CONCEe7Z101Ne>»
(DH 166) econdo 11 Concilio (1 Efeso 11 Verbo (1 DIO ha sofferto «nella Cal 11e>»

(DH 263) Concilio (1 Calcedonlia parla (1 a ICUNI (monofisiti) che «introducono ( OIl-

uUusione mescolanza immaginando SCIOCCAamente che UuNnıIcCA G1a la natura
Aivinita Ssostenendo aSSUurdamente che, (1 questia confusione, la

natura divina dell  nigenito DUO solfrire. II fronte QueESTO, olendo impedire
a e56S51 OgnI aggiro CONTITO la verita, L’attuale SAanio grande CONCILlIO ECUMENICO che
insegna LiIimmutabile dottrina predicata SIN dall inizlio, stablilisce prima (1 che
la fede del 415 SAantı padri NIcea| dev essere intanglbile» (DH 300) s 1 otl anche,
ira altrı document], ula ettera (1 Papa Anastasıo l GL csoflferenze (1 (.TISTO (DH
58-359) 11 Concilio RKRomano del S62 che G1 rivolge CONTITO 0 ETTOTI del teopaschiti
(quanti fanno Solffrire la divinita):

«51 dQeve credere veracemente professare In Ognl mO0do, che 11 5Signore NOSITO
es1 GrIisto, DIO Figlio (1 DIO, SOSTeNNe la passione Soltanto SECONdO la

TIMAsSe impassıbile INVeCe ne divinita, (COLLNE nsegna L’autorita apostolica
mosira In manlera emmentIssIımMAa. la dottrina del Santı Dadrı» (DH 635)

Gaudium pf7 565

Gaudium pf7 565 1 ecir 15,5

175178

L’immutabilità e l’impassibilità di Dio secondo i Padri della Chiesa

A
rt

ic
ol

i

l’affermazione che «il genere umano passa da una concezione piuttosto statica del-
l’ordine a una concezione più dinamica ed evolutiva»27. Non si potrebbe quindi ac-
cettare un Dio evolutivo? Qui si fa, però, una confusione tra la mutabilità del creato 
(di cui la teologia cristiana era sempre consapevole) e la vita divina trascendente 
ed immutabile. Il Vaticano II non può essere messo contro la dottrina tradizionale. 
Ogni “ermeneutica di rottura” si scontra anche con l’affermazione esplicita della 
costituzione pastorale: «La Chiesa afferma che al di sotto di tutti i mutamenti ci sono 
molte cose che non cambiano; esse trovano il loro ultimo fondamento in Cristo, che è 
sempre lo stesso: ieri, oggi e nei secoli»28.

4.4. La passio caritatis di Origene e il Magistero
Ci sono anche dei pronunciamenti magisteriali contro delle tesi, soprattutto di 

provenienza monofisita, che mescolavano il livello divino con quello umano, intro-
ducendo una sofferenza in Dio stesso. Va notato già il Concilio di Roma del 382 a cui 
parteciparono i santi Ambrogio e Girolamo. Ci volevano dei chiarimenti di fronte a 
correnti influenzate dall’arianesimo e dall’apollinarismo. Papa Damaso scrive nel 
suo decreto: «Chi avrà detto che nella passione della croce era Dio a soffrire, e non 
la carne con l’anima che il Figlio di Dio aveva rivestito… non ha la retta concezione» 
(DH 166). Secondo il Concilio di Efeso (431), il Verbo di Dio ha sofferto «nella carne» 
(DH 263). Il Concilio di Calcedonia parla di alcuni (monofisiti) che «introducono con-
fusione e mescolanza immaginando scioccamente che unica sia la natura della carne 
e della divinità e sostenendo assurdamente che, a causa di questa confusione, la 
natura divina dell’Unigenito può soffrire. Di fronte a tutto questo, volendo impedire 
ad essi ogni raggiro contro la verità, l’attuale santo e grande concilio ecumenico che 
insegna l’immutabile dottrina predicata sin dall’inizio, stabilisce prima di tutto che 
la fede dei 318 santi padri [Nicea] dev’essere intangibile» (DH 300). Si noti anche, 
tra altri documenti, una lettera di Papa Anastasio II sulle sofferenze di Cristo (DH 
358-359) e il Concilio Romano del 862 che si rivolge contro gli errori dei teopaschiti 
(quanti fanno soffrire la divinità):

«Si deve credere veracemente e professare in ogni modo, che il Signore nostro 
Gesù Cristo, Dio e Figlio di Dio, sostenne la passione della croce soltanto secondo la 
carne, rimase impassibile invece nella divinità, come insegna l’autorità apostolica e 
mostra in maniera eminentissima la dottrina dei santi padri» (DH 635).

27	 Gaudium et spes 5.

28	 Gaudium et spes 10; cfr. Eb 13,8.



Mantren Hauke

«Coloro DOI che alfermano che 11 NOSITO Redentore 5Signore es1 G.TIStO Figlio
(1 DIO SOSTeNNe la passione SECONdO la divinita, lacche CI10 eMDIO ed
eserTrabile DL mentTtı] cattoliche, S1IANO Colpiti dall’anatema>» (DH 636)29 Artıcol|Nell’ambiente cattolico G1 TOVA alcune volte 11 TINVIO all esempI10 (1 UÜrigene che
ha parlato (1 ula passione del Padre (1 ula KEenoOosis del Verbo A1IvINO prima dell’In-
CarnazlionesS0 Ma molto Ciffieile interpretare queste aflfermazionli, perche UÜrigene
SCTIVEe In altrı luoghi 11 contrario Egli (ice HCL esEeMPIO che oli STOICI portano ula

Corporalita ed ULla mutabilita nell ’ essenza divyina. In CONTTASTIO QUESTO, CTrIStanı
0 ebrel alfermano la divina Immutabilitäa31. DIO totalmente immutabile, semplice,
110  —> COMDOSTO 110  - Aivisıbile>2. (‚oNOSCE le CTEeAaTIUTE prima che C 55€ VENSONG
a ll esistenza®>. DIO riImane SCHILDIC 10 STEeSSO, (COLLNE (ice “Antico 1 estamento54

econdo ualche interprete recentTe, Urigene vuo| (lire forse che DIO Immutabile
In GE STESSO, DUO cambilare 5{1 Uibertas3>s Egli parla (1 ula DASSIO
carıtatıis Ma anche ULla passione libera dell essenza divina arebbe CONTITO la 5{1

Immutabilita ESSENZIale porterehbbhe alla Aistruzione del CONCETITO (1 DIO Jl potre
DENSALC INVeCe a ll ’ utilizzo (1 linguageglo metaforico, LIDICO dell’ omileticase.

UÜrigene 110  - ha dato ula interpretazione chlara. OrSe la parola passione
divina legata alla CONCEZI0NE che 0 1l10MINI Al aallll1Oü Salvatl: l’apokatastasis

2U Vedi anche 263, 204, 2U7, 31585, 304, S06, 1337 2529 Tultimo AoCeumMento U1a Professione Cli fede
DEL oli Orientali Cli Benedetteo AIV)
Speclalmente Hom. In I20A 6, (S0Ources chretiennes 302, 28-250) (ir NEMESHEGYI, La Haternite de
DIien cHher Origene, Parıs 1960, 49-51: (‚ROUZEL, La Passion de { Impasstöte. Un PeSSAaI apotogetlique
pf7 Holemique dı He szeclte, In 1' Homme devant DIen. eianges de ubac, L, Parıs 1963, 269-279:
FROHNHOFEN (1987) 192-212: ALLMAN, DIVIne Suffering and Change In Origen and eopompum,
In The SeCond Gentury O-Yi 89-98: KOBUSCH, Kann („OE7 feiden? Zzu den phitosophischen FTund-
agen dere DORN der Passzbilttat (Ottes Het OÜrigenes, In Vigiliae ('hristianae 46 (1992) 328-3393;

La "souffrance de Dieu“” seflon Origene, In St1uclia Patrıiıstica (1993) 246-250: PERRONE, "La
DASSLONE Cartta”.  Y istero miserticordia Aivina SEeCcOndo Origene, In Paraola DIrıto Vıta
(1994) 223-23090i (LOCHINI, IO negilt SCFLEH n Origene, In AA.VV., DIO nNe7 Fa CALieSsa, Koma 1996,
137/-154 3-1 EINANDY (2000) {-1 HARAMSA (2003) 141-146

21 ( ontra C' eisum L, Az3x1 (Sources chretiennes 132 28-150)
( ontra C' eisum 14s (Sources chretiennes 136 16-220)

22 FTrg. Sam GCcS 6, 296)
( ontra C' eisum VI, 02 (Sources chretiennes 147 354)

295 Soprattutto KOBUSCH (1992) 33065 Vedci Ia presentazlione eritica (l1 OpIn10N1 <Sim11 In HARAMSA (2003)
14486

(Ir ira altro NEMESHEGYI (1960) ' citando Ia spiegazlone Cli UORIGENE, Hom. In Fer., 1 GCGS, Origenes
er VIL, «Haec aultfem Omn12 In quibus vel lugere vel gaudere vel Odisse vel 2etariı Miecitur Deus,
tropice el humano MOdo acciplenda SUNTL 18 Scriptura MC Aliena el (livina natiura 18 NN DassloO-
Nn1ıS el permutation1s affectu, In 110 SCINDEL hbeatitudinis aplce immoOobili: el INCONCUSSA perdurans».

179179

Manfred Hauke

A
rticoli

«Coloro poi che affermano che il nostro Redentore e Signore Gesù Cristo e Figlio 
di Dio sostenne la passione della croce secondo la divinità, giacché (ciò) è empio ed 
esecrabile per menti cattoliche, siano colpiti dall’anatema» (DH 636)29.

Nell’ambiente cattolico si trova alcune volte il rinvio all’esempio di Origene che 
ha parlato di una passione del Padre e di una kenosis del Verbo divino prima dell’In-
carnazione30. Ma è molto difficile interpretare queste affermazioni, perché Origene 
scrive in altri luoghi il contrario. Egli dice per esempio che gli stoici portano una 
corporalità ed una mutabilità nell’essenza divina. In contrasto a questo, i cristiani e 
gli ebrei affermano la divina immutabilità31. Dio è totalmente immutabile, semplice, 
non composto e non divisibile32. Conosce tutte le creature prima che esse vengono 
all’esistenza33. Dio rimane sempre lo stesso, come dice l’Antico Testamento34.

Secondo qualche interprete recente, Origene vuol dire forse che Dio è immutabile 
in sé stesso, ma può cambiare a causa della sua libertà35. Egli parla di una passio 
caritatis. Ma anche una passione libera dell’essenza divina sarebbe contro la sua 
immutabilità essenziale e porterebbe alla distruzione del concetto di Dio. Si potrebbe 
pensare invece all’utilizzo di un linguaggio metaforico, tipico dell’omiletica36.

Origene non ha dato una interpretazione chiara. Forse la parola della passione 
divina è legata alla concezione che tutti gli uomini saranno salvati: l’apokatastasis 

29	 Vedi anche DH 263, 294, 297, 318, 504, 806, 1337 e 2529 (l’ultimo documento è una Professione di fede 
per gli Orientali di Benedetto XIV).

30	 Specialmente Hom. in Ez. 6, 6 (Sources chrétiennes 352, 228-230). Cfr. P. Nemeshegyi, La paternité de 
Dieu chez Origène, Paris 1960, 49-51; H. Crouzel, La Passion de l’Impassible. Un essai apologétique 
et polémique du IIIe siècle, in L’Homme devant Dieu. Mélanges H. de Lubac, I, Paris 1963, 269-279; 
Frohnhofen (1987) 192-212; J. Hallman, Divine Suffering and Change in Origen and Ad Theopompum, 
in The Second Century 7 (1989-90) 85-98; T. Kobusch, Kann Gott leiden? Zu den philosophischen Grund-
lagen der Lehre von der Passibilität Gottes bei Origenes, in Vigiliae Christianae 46 (1992) 328-333; M. 
Fédou, La “souffrance de Dieu” selon Origène, in Studia Patristica 26 (1993) 246-250; L. Perrone, “La 
passione della carità”. Il mistero della misericordia divina secondo Origene, in Parola Spirito Vita 29 
(1994) 223-235; F. Cochini, Dio negli scritti di Origene, in Aa.Vv., Dio nei Padri della Chiesa, Roma 1996, 
137-154 (143-145); Weinandy (2000) 97-100; Charamsa (2003) 141-146.

31	 Contra Celsum I, 21 (Sources chrétiennes 132, 128-130).

32	 Contra Celsum IV, 14s. (Sources chrétiennes 136, 216-220).

33	 Frg. Sam 4 (GCS 6, 296).

34	 Contra Celsum VI, 62 (Sources chrétiennes 147, 334).

35	 Soprattutto T. Kobusch (1992) 330s. Vedi la presentazione critica di opinioni simili in C. Charamsa (2003) 
144s.

36	 Cfr. tra l’altro P. Nemeshegyi (1960) 50, citando la spiegazione di Origene, Hom. in Jer., 18 (GCS, Origenes 
Werke VII, 213s.): «Haec autem omnia in quibus vel lugere vel gaudere vel odisse vel laetari dicitur Deus, 
tropice et humano modo accipienda sunt ab Scriptura dici. Aliena porro est divina natura ab omni passio-
nis et permutationis affectu, in illo semper beatitudinis apice immobilis et inconcussa perdurans».



Limmutabihta F’impassıbilita el DIO SACONCO Padrı Ha ( hıesa

LON panton>/. SE G1 che DIO (COLNE DIO SECNIISSE realmente ula DassıonNe, Egli
potre C5561€ liberato Cal 5 [ 10) dolore Soltanto Tamıte ula Salve77za NecCcessarı1a (1

0 UOMINI, anche DL quelli che 0010 mOorTtTı nel DECCATlO mortale (e CONSEguUENTE-ODTLUN7 mentTe, 110  —> G] potra LEINLNEINOÖ escludere 11 1Aavolo beatitudine celeste)38.
Questa CONCEZIONE 110  —> prende S] SEeT10 la 1lberta dell  uomo che DUO separarsı da

DIO perfino DL L’eternita. Urigene e0l0go0 interessante, 110  —> Padre
Chliesa Le 1010 ldee ipotetiche 110  —> DOSSQOLLO C5561€ alla parı Y (1
fede Chiesa

La sSiıstematızzazıone del pensiero patrıstico
ın 1ommaso "Aquino

L’argomentazione Classica GL divina. Immutabilitäa G1 TOVA COIl particolare VIgO-
In 10mmaso d Aquino che integra Lessenzlale dell' insegnamento del Padri

fornisce approfondimento SISTeMaAaTlTIca titolo (1 esempIO, abboz7z1amo le
rillessioni dell’Aquinate>?.

0mMMa teologica, 11 “dottore angelico” presenta ITre argomenti! principali
HCL la divina Immutabilita:

DIO L’atto DULO (Actus DUFuS). Quindi Egli 110  —> DUO DasSsSalc potenza a |-
L’atto, perche 11 camblamento LESUDDOULC ula potfenza Dassiva che Qeve C5561€

perfezionata aIIraverso ula realta
camblamento MOTO nel ONntologicOo Contliiene ula COmMPOsIZIONE

che CONTITO la semplicita unita (1 DIO
quello che G1 TICEVE ula perfezione dell essere che 110  —> DUO

C5561€ attrıbuilta DIO

AT (Quest ipotesi VIeNe In ODEM, Leiden (ottes. rwagungen einem ZUG im Gottesbild der
gegenwaärtigen T’heologtite, In /ZIEGENAUS altrı Vertitati C(’atholicae. Festschri LeO ScheffczykK,
Aschaffenburg 1989), 586-611 (610s.)

28 (lottrina (l1 Urigene dell’apocatastasıi ecir HAUKE, Ha fine G7 Saiveranno RTEAN MG H Atbattito 7E
"apocatastast” Ne: C(’Aiesa Aantica, In LANZETTA ed.) Inferno Adintorn. aa HOosSsStOtLE un eterna dan-
nazione?, “1eN2 2010, u-1 (82-88)

U Per U1  ; trattazione pIU ampıla vedi ODDS, T’he Unchanging G of Love. udy O; the eaching 0O
S7 Thomas AQuinas DIivine Immutadility In VIEH) 0O (‚ertain Lontemporary ( FiHCcISM 0O IS Doctrine,
ribourg 1986: The Unchanging G of Love. Thomas AGQuinas and Lontemporary EOLOGY DIivine
Immutaditity, Washington,

1 5()180

L’immutabilità e l’impassibilità di Dio secondo i Padri della Chiesa

A
rt

ic
ol

i

ton panton37. Se si pensa che Dio come Dio sentisse realmente una passione, Egli 
potrebbe essere liberato dal suo dolore soltanto tramite una salvezza necessaria di 
tutti gli uomini, anche per quelli che sono morti nel peccato mortale (e conseguente-
mente, non si potrà nemmeno escludere il diavolo dalla beatitudine celeste)38. 

Questa concezione non prende sul serio la libertà dell’uomo che può separarsi da 
Dio perfino per tutta l’eternità. Origene è un teologo interessante, ma non un Padre 
della Chiesa. Le sue idee ipotetiche non possono essere messe alla pari o al di sopra 
della fede della Chiesa.

5. La sistematizzazione del pensiero patristico
in Tommaso d’Aquino

L’argomentazione classica sulla divina immutabilità si trova con particolare vigo-
re in Tommaso d’Aquino che integra tutto l’essenziale dell’insegnamento dei Padri 
e ne fornisce un approfondimento sistematico. A titolo di esempio, abbozziamo le 
riflessioni dell’Aquinate39.

Nella Somma teologica, il “dottore angelico” presenta tre argomenti principali 
per la divina immutabilità:

1.	 Dio è l’atto puro (actus purus). Quindi Egli non può passare dalla potenza al-
l’atto, perché il cambiamento presuppone una potenza passiva che deve essere 
perfezionata attraverso una realtà nuova.

2.	 Il cambiamento è un moto nel senso ontologico e contiene una composizione 
che è contro la semplicità o unità di Dio.

3.	 Tutto quello che si muove riceve una nuova perfezione dell’essere che non può 
essere attribuita a Dio.

37	 Quest’ipotesi viene espressa in A. Bodem, Leiden Gottes. Erwägungen zu einem Zug im Gottesbild der 
gegenwärtigen Theologie, in A. Ziegenaus e altri (edd.), Veritati Catholicae. Festschrift Leo Scheffczyk, 
Aschaffenburg 1985, 586-611 (610s.).

38	 Sulla dottrina di Origene dell’apocatastasi cfr. M. Hauke, Alla fine si salveranno tutti? Il dibattito sull’ 
“apocatastasi” nella Chiesa antica, in S. M. Lanzetta (ed.), Inferno e dintorni: è possibile un’eterna dan-
nazione?, Siena 2010, 79-110 (82-88).

39	 Per una trattazione più ampia vedi M. Dodds, The Unchanging God of Love. A Study of the Teaching of 
St. Thomas Aquinas on Divine Immutability in View of Certain Contemporary Criticism of this Doctrine, 
Fribourg 1986; Id., The Unchanging God of Love. Thomas Aquinas and Contemporary Theology on Divine 
Immutability, Washington, DC 20082.



Mantren Hauke

detto brevemente: ula mutabilita (1 DIO arebbe legata ualche potenzlalita,
COMDOSIZIONE imperfezione. Perche DIO L’atto DULO, Egli semnplice perfetto;
quindi 110  - DUO cambiare40. Artıcol|5E la Scrıittura parla (1 Dassion1 (1 DIO, G] iralita (1 metaflore. Le metafore riferi-

Ssimbolicamente MOTO CTEeAaTO ed ula EeEMOzZIONE DIO, perche 0 ef-
fetti (1 DIO nel mondo hanno ula Ceria somiglianza (OIl 0 {fetti che (0)I10 Drovocalı
aIIraverso MOTO CTEeATIO ula EeEMOzZIONE uımana4l. Non cambıla 11 sentimento la
volonta (1 DIO, Soltanto 11 5{10 ffetto all’ esterno, COILLNE CSNDOLLG 1a Agostino0*2,

Un esEeMPIO specilale la COomMmpassione la misericordia (1 DIO DIO 110  —> MI1ISEeTI1-
COrd10so perche SOTLOMEeSSO alla pDassıonNe, perche SUCLA la passione?>.

Prendiamo QqUuI esempIO S1AM0 Caduti nel ango, arebbe Insensato ula

DELSOLNA che vuol aIUtarcl G] eLiLasse anche lel ne SNOLCO, ırlando «Sono SO110A.1€e
(OIl VoO1». Non bblamo 16551111 Aa1UTO da ula passione simile, Soltanto da A1UIO
superlore. Quindi “Incarnazlone 110  - Aa1UTO perche DIO G] G1A. trasformato nel-
1 uU0MO, perche ha 2aSSUNTO la natiura perdere “esSsSETE A1IvInO
C5561€ camblato ne Aivinita GSTesSsSa.

Alcune volte del eologi modernI]I hanno atitaccaltio L’idea che la parola “"creatore”
"redentore” implica Soltanto ula relazione pensata In DIO, menftfre ula relazione

reale esiste soltanto ne Questa differenza Ira relazilone reale pensata
ula CON  Z del fatto che DIO 110  —> cambıla In GE STeSSo camblamento ne

CTEeAaIUTEe VvIeNE da DIO, 110  - cambıla DIO STeSSO (e Soltanto {fetto
volonta eferna (1 10 Ricordiamo l esempI1O agostinliano del Sole che porta la Iuce

nNOl, 110  —> cambıla aliraverso (1 n012°.
ermmne "relazlone Soltanto pensata” 110  —> implica ula realta importanza.

contrarIl1o, C550 1L1CSUDDOLC che DIO C1 H008 110  —> Soltanto DL empoO limitato,
che C1 z efernamente DIO 11 DIO Immutabile dell’amore Dodas) mondo

L uOomoO (0)I10 MMEeTSI ne relazilone eferna del Figlio 1 Padre ne SpIrItO anto
«JI pensiero che DIO 110  - 165511114 relazilone reale Y CTEeAaTO VIVAa (COLNE

CONCIUSO L’antichita [pagana In ula lontananza ponte, camblato alla

A() STA L, 4,
41 STA L, 3, 2, a{| 4, 1, a{}
A De CLuttate Det AVIL,
4 STA L, 21,
44 STA L, 13, ecir 1
2453 GOSTINO, De Iriniıtate V, 1 17 De CLuttate DEet AIL, 15

151181

Manfred Hauke

A
rticoli

O detto brevemente: una mutabilità di Dio sarebbe legata a qualche potenzialità, 
composizione e imperfezione. Perché Dio è l’atto puro, Egli è semplice e perfetto; 
quindi non può cambiare40.

Se la Scrittura parla di passioni di Dio, si tratta di metafore. Le metafore riferi-
scono simbolicamente un moto creato ed una emozione umana a Dio, perché gli ef-
fetti di Dio nel mondo hanno una certa somiglianza con gli effetti che sono provocati 
attraverso un moto creato o una emozione umana41. Non cambia il sentimento o la 
volontà di Dio, ma soltanto il suo effetto all’esterno, come espone già Agostino42.

Un esempio speciale è la compassione e la misericordia di Dio. Dio non è miseri-
cordioso perché è sottomesso alla passione, ma perché supera la passione43. 

Prendiamo qui un esempio: se siamo caduti nel fango, sarebbe insensato se una 
persona che vuol aiutarci si gettasse anche lei nello sporco, urlando: «Sono solidale 
con voi». Non abbiamo nessun aiuto da una passione simile, ma soltanto da un aiuto 
superiore. Quindi l’Incarnazione non è un aiuto perché Dio si sia trasformato nel-
l’uomo, ma perché ha assunto la natura umana senza perdere l’essere divino e senza 
essere cambiato nella divinità stessa.

Alcune volte dei teologi moderni hanno attaccato l’idea che la parola “creatore” 
o “redentore” implica soltanto una relazione pensata in Dio, mentre una relazione 
reale esiste soltanto nella creatura. Questa differenza fra relazione reale e pensata 
è una conseguenza del fatto che Dio non cambia in sé stesso. Il cambiamento nelle 
creature viene da Dio, ma non cambia Dio stesso. C’è soltanto un effetto nuovo della 
volontà eterna di Dio44. Ricordiamo l’esempio agostiniano del sole che porta la luce 
a noi, ma non cambia attraverso di noi45.

Il termine “relazione soltanto pensata” non implica una realtà senza importanza. 
Al contrario, esso presuppone che Dio ci ama non soltanto per un tempo limitato, 
ma che ci ama eternamente. Dio è il Dio immutabile dell’amore (Dodds). Il mondo e 
l’uomo sono immersi nella relazione eterna del Figlio al Padre nello Spirito Santo. 
«Il pensiero che Dio non possa avere nessuna relazione reale al creato e viva – come 
aveva concluso l’antichità [pagana] – in una lontananza senza ponte, è cambiato alla 

40	 STh I, q. 9, a. 1.

41	 STh I, q. 3, a. 2, ad 2; q. 9, a. 1, ad 3.

42	 De civitate Dei XVII, 7.

43	 STh I, q. 21, a. 3.

44	 STh I, q. 13, a. 7; cfr. q. 19, a. 7.

45	 Agostino, De Trinitate V, 16, 17; De civitate Dei XII, 15-17.



Limmutabihta F’impassıbilita el DIO SACONCO Padrı Ha ( hıesa

Iuce dottrina trıiniıitarıia In ula VICINANZA Inaudita. Y CTeAai0 11 mondo L uOomoO
DOSSQOLLO IntendersI] (COLLNE Dpartecınanti, volut! liberamente, alle relazlonIıi Intratrıinita-
rle, MMEeTSI nel faccia faccia (1 DHELSOLC divine»46.ODTLUN7 DIO Padre rivolto realmente Y mondo all' uomo, SO10 PCT GQUANTO rivolto
Y Figlio ne SpIirito antifo (O0S] ans Christian SchmIidbaur interpreta la teologla (1
10mmaso che Nerma «G(‚ome 11 Padre esprime STEeSSO Ognl CTEeAaIUTra mediante 11
Verbo che SECNETA..., COS]I Egli anche rivolto STeSSO le CTEAaIUTe mediante
10 SpIrItO anto COS] anche chlaro che G1a nel Verbo G1a nell Amore procedente
G1 mosira ula relazione (respectus) alle Crealtiure, anche quasıi In sSeconda linea,
HCL QUAaNTO la verıta la bonta dlivina 11 DIINCIDIO (1 CONOSCEIE (1 OgnI
Teatura»+4/

Qualche nota &11 tesı opposte

Le COrrenftTı che NESAaNOQ la dottrina 1blica ed eccles]lale Sull immutabilita (1 DIO
G1 spilegano dall’influsso almeno lontano) filosofia (1 ege econdo L’idealista
tedesco, DIO G] Sviluppa nel StOr1a C(‚on la Alalettica che vede la contraddi-
zio0nNne quasıi (COLLNE CenTtro dell ’essere, ege voleva perfezionare filosoficamente L’ere-
dita (1 Lutero SECONdO C111 (ad esempI10) DIO contraddice STeSSO alla (Deus
SZO7 IDSE contradicit)?6.

Per C10 che riguarda l impassibilita, r1ibadito che la csofferenza In GE 110  —>

bene. g1uSto CQire che 11 dolore esprimere 11 mMassSımOoO (come ne
doNazlone totale (1 (.rIisSto alla Croce) Questo sacrificio, DeTO, aVVIEeNE SO le CONdI-
Z10N1 dell umanıta caduta G] realizza In es1 In QUaNTO OLLLO Amare la sofferenza
In QUAaNTO tale arebbe «demenza, masochismo, Sadismo, crudeltä, demonismo: 110  —>

Sara mal virtu, ne virtu naturale ne VIrtu eristiana» 49 Vedendo QUESTO fatto, 110  —> G]
DUO Indicare la csofferenza In QUaNTO tale (COLNE “perfezione”, neanche (COLNE “perfe-
zio0nNne Innominata . ChI attribuisce DIO ULla sofferenza ne 5 { 1C divinita, distrugge

SCHMIDBAUR, Personarum Irinıtas. e irintitarische Gottesiehre Ades eiligen Thomas DORN Guin, in
1llıen 19995, 41

STRA L, 3 2, a{}

LUTERO, Voriesungen ber Mose, 1535-45 (WA 43, 202), Citato In GUZ, /7Zum Gottesbegriff G.W.F. He-
gets m RBUuck3lick auf das Gottesverständnits Martın Luthers, Frankfurt 19958, PÄUYA

(‚AVALCOLTI, CL, 151

152182

L’immutabilità e l’impassibilità di Dio secondo i Padri della Chiesa

A
rt

ic
ol

i

luce della dottrina trinitaria in una vicinanza inaudita al creato: il mondo e l’uomo 
possono intendersi come partecipanti, voluti liberamente, alle relazioni intratrinita-
rie, immersi nel faccia a faccia di amore delle persone divine»46.

Dio Padre è rivolto realmente al mondo e all’uomo, ma solo per quanto è rivolto 
al Figlio nello Spirito Santo. Così Hans Christian Schmidbaur interpreta la teologia di 
Tommaso che afferma: «Come il Padre esprime se stesso e ogni creatura mediante il 
Verbo che genera..., così Egli è anche rivolto a se stesso a tutte le creature mediante 
lo Spirito Santo... E così è anche chiaro che sia nel Verbo sia nell’Amore procedente 
si mostra una relazione (respectus) alle creature, anche se quasi in seconda linea, 
per quanto la verità e la bontà divina è il principio di conoscere e di amare ogni 
creatura»47.

6. Qualche nota sulle tesi opposte

Le correnti che negano la dottrina biblica ed ecclesiale sull’immutabilità di Dio 
si spiegano dall’influsso (almeno lontano) della filosofia di Hegel. Secondo l’idealista 
tedesco, Dio si sviluppa nel corso della storia. Con la dialettica che vede la contraddi-
zione quasi come centro dell’essere, Hegel voleva perfezionare filosoficamente l’ere-
dità di Lutero secondo cui (ad esempio) Dio contraddice se stesso alla croce (Deus 
sibi ipse contradicit)48.

Per ciò che riguarda l’impassibilità, va ribadito che la sofferenza in sé non è 
un bene. È giusto dire che il dolore possa esprimere il massimo amore (come nella 
donazione totale di Cristo alla Croce). Questo sacrificio, però, avviene sotto le condi-
zioni dell’umanità caduta e si realizza in Gesù in quanto uomo. Amare la sofferenza 
in quanto tale sarebbe «demenza, masochismo, sadismo, crudeltà, demonismo: non 
sarà mai virtù, né virtù naturale né virtù cristiana»49. Vedendo questo fatto, non si 
può indicare la sofferenza in quanto tale come “perfezione”, neanche come “perfe-
zione innominata”. Chi attribuisce a Dio una sofferenza nella sua divinità, distrugge 

46	 H. C. Schmidbaur, Personarum Trinitas. Die trinitarische Gotteslehre des heiligen Thomas von Aquin, St. 
Ottilien 1995, 415.

47	 STh I, q. 37, a. 2, ad 3.

48	 Lutero, Vorlesungen über 1. Mose, 1535-45 (WA 43, 202), citato in T. Guz, Zum Gottesbegriff G.W.F. He-
gels im Rückblick auf das Gottesverständnis Martin Luthers, Frankfurt a. M. 1998, 207.

49	 G. Cavalcoli, op. cit., 151.



Mantren Hauke

la divinita;: adrebbero 0 attributi Q1IvINI che PFESUPPONSONGO la perfezione ad5 -

soluta (1 DIO
Non G] DOSSQOLLO prendere le acrıme dell’apparizione mar1ana La alette (COLNE Artıcol|

DL ula csofferenza divina. In V1ISIONI apparızlonIı G] DOSSQOLLO vedere, a e56€

DIO, 11 (.TISTO cCrocifisso, es1 ambino EC  - arebbe Insensato SOSTeNeEeTE che es11 G1A.
ALla ambino UDDULC erocilisso In clelo. Le acrime (1 esS1 dell Addolora-
ia S (0)I10 SGTAaie Versalte anche DL nOostrI peccaltı (e DEerCcIO DOSSOLLO C5561€

ricordate ne apparizion1), 110  —> DOSSIaMO IN  IC che la felicita celeste
Commporti ULla csofferenza che sarebbe, nel ( aA50 (1 DIO, ULla solferenza infinita.

153183

Manfred Hauke

A
rticoli

la divinità; cadrebbero tutti gli attributi divini che presuppongono la perfezione as-
soluta di Dio.

Non si possono prendere le lacrime dell’apparizione mariana a La Salette come 
prova per una sofferenza divina. In visioni e apparizioni si possono vedere, ad esem-
pio, il Cristo crocifisso, Gesù bambino ecc. Sarebbe insensato sostenere che Gesù sia 
ancora bambino oppure venga crocifisso in cielo. Le lacrime di Gesù e dell’Addolora-
ta sulla terra sono state versate anche per i nostri peccati (e perciò possono essere 
ricordate nelle apparizioni), ma non possiamo presupporre che la felicità celeste 
comporti una sofferenza che sarebbe, nel caso di Dio, una sofferenza infinita.


