Articoli RTLu XVI (2/2011) 169-183

L'immutabilita e I'impassibilita di Dio
secondo i Padri della Chiesa

Manfred Hauke
Facolta di Teologia (Lugano)

1. Una controversia esemplare

Il cristianesimo & cresciuto in un mondo influenzato dalla filosofia greca. Da que-
sto fatto e cresciuto, a volte, il sospetto che il vangelo autentico sarebbe stato travolto
dall’ellenismo e che quindi bisogna operare una “deellenizzazione”. Cosi si spiegava-
no nell’ottocento alcuni protestanti liberali come Adolf von Harnack, ma negli ultimi
decenni queste tendenze hanno trovato anche un’eco in ambito cattolico. Mentre
nella cristologia tali correnti oramai stanno scomparendol, riguardo al mistero divi-
no continuano degli influssi che attribuiscono a Dio una mutabilita oppure (piu fre-
quentemente) una passibilita2. I due curatori di un convegno ecumenico, un filosofo
cattolico e un altro protestante, osservano nella loro prefazione agli atti:

«Di fronte alle esperienze del sec. XX e stato portato avanti pit volte il tentati-
vo, nella teologia e nella filosofia, di sviluppare un concetto di Dio credibile sotto
le condizioni contemporanee. Di solito I'idea classica della perfezione, onnipotenza
ed impassibilita di Dio e stata sacrificata a favore di un Dio “patetico”, sofferente.
Intanto questo discorso sul Dio sofferente, ritenuto eretico ancora nel sec. XIX, e

1 Vedi, specialmente sul Concilio di Nicea, A. GRILLMEIER, Hellenisierung und Enthellenisierung als inner-
christlicher Prozef3, in Ip., Fragmente zur Christologie. Studien zum altkirchlichen Christusbild, Freiburg
im Breisgau 1997, 91-111; M. Fieprowicz, Theologie der Kirchenvditer. Grundlagen friihchristlicher Glau-
bensreflexion, Freiburg im Breisgau 2007, 224s. [it. Teologia dei Padri della Chiesa (BTC 151), Brescia
2010].

2 Sull’intero tema vedi T. G. WEINANDY, Does God suffer?, Notre Dame, Indiana 2000; P. KosLowski — F.
HERMANNI (edd.), Der leidende Gott. Eine philosophische und theologische Kritik, Miinchen 2001; C. CHA-
RAMSA, Davvero Dio soffre? La Tradizione e l'insegnamento di San Tommaso, Bologna 2003, con ulteriore
bibliografia; J. KEaTING — T. J. WHITE (edd.), Divine Impassibility and the Mystery of Human Suffering,
Grand Rapids, Michigan-Cambridge, U.K. 2009; L. ScHEFFCzYK, Il Dio della Rivelazione. Dottrina di Dio,
(Dogmatica cattolica, 2) Citta del Vaticano 2011, 436-443 (td. Der Gott der Offenbarung, Aachen 1996).

169



=
=
=
<

L'immutabilita e Iimpassibilita di Dio secondo i Padri della Chiesa

avanzato quasi ad una specie di nuova ortodossia». I filosofi annunciano una dura
critica a questo sviluppo che non porterebbe alcun progresso. «Perché 'idea che Dio
e sottoposto in modo impotente alla sofferenza e alla storia contraddice il significato
intimo del concetto di Dio che implica la perfezione di Dio e quindi la capacita di
aiutare 'uomo»3.

Secondo uno studio degli anni *70, di Wilhelm Maas, la dottrina ecclesiale dell’im-
mutabilita di Dio sarebbe il frutto dell’influsso sfavorevole della filosofia greca nei
Padri della Chiesa4. La rivelazione biblica non parlerebbe dell’immutabilita dell’es-
sere di Dio, ma soltanto dell'immutabilita della sua fedelta. La fedelta di Dio impli-
cherebbe di poter prendere delle nuove decisioni per reagire cosi ad una situazione
nuova. Cosi 'immutabilita viene sostituita con la fedelta. Per sostenere questa tesi, si
potrebbero citare dei testi come Genesi 6,6: «E il Signore si penti di aver fatto 'uomo
sulla terra e se ne addoloro in cuor suo».

Il tema dell’immutabilita & vicino a quello dell’impassibilita. Lo stimolo principa-
le per parlare di una “sofferenza” in Dio, nella teologia contemporanea, viene dal
teologo protestante Jiirgen Moltmann, autore di un libro intitolato Il Dio crocifisso5.
Nessun teologo cristiano che accetta i Simboli di fede antichi nega che Dio e stato
crocifisso, in quanto il Figlio di Dio ha assunto una natura umana sottoposta alla
sofferenza. In quanto la persona eterna del Figlio ¢ il soggetto della passione e della
morte, si puo dire che Dio ha sofferto ed ¢ morto. La base di queste affermazioni e
I'unione ipostatica, ribadita dal Concilio di Efeso (431), contro Nestorio, con il titolo
esemplare di “Theotokos”: Maria e veramente Madre di Dio in quanto lei ha partorito
Gesu Cristo che, a causa dell’Incarnazione, & allo stesso momento Dio e uomo. Maria,
pero, non & Madre di Dio in quanto Dio: non e stata lei a generare eternamente il
divino Figlio6. I cambiamenti e le sofferenze non sono attribuite alla divinita, mentre
proprio questa attribuzione avviene nei teologi che parlano di una mutabilita o di
una sofferenza in Dio stesso in quanto Dio.

C’¢ anche chi non accetta una mutabilita di Dio, ma parla di una sofferenza in
Dio. Alcuni teologi si rifanno ad un testo di Origene (su cui torneremo) secondo cui

3 P. KosLowski — F. HERMANNI (2001) 5 (prefazione).

4 W. Maas, Verdnderlichkeit Gottes. Zum Verhdiltnis von griechisch-philosophischer und christlicher Gottes-
lehre, Paderborn 1974.

@

J. MoLTMANN, 11 Dio crocifisso. La croce di Cristo fondamento e critica della teologia cristiana, Brescia
1973 (td. Der gekreuzigte Gott, Miinchen 1972).

6 Sul Concilio di Efeso vedi p. es. A. AMaTo, Gesu il Signore. Saggio di cristologia, (Corso di teologia sistema-
tica, 4) Bologna 1999, 267-284; M. GroncHl, Trattato su Gesu Cristo Figlio di Dio Salvatore, (Nuovo corso
di teologia sistematica, 3) Brescia 2008, 485-500.

170



Manfred Hauke

il Padre non potrebbe rimanere “impassibile”. C’e¢ chi interpreta questo pensiero nel
senso che Dio, liberamente, puo farsi passibile (nella sua divinita)?. Jacques Maritain
ha proposto di chiamare la sofferenza una “perfezione innominata” in Dio che cor-
risponderebbe a cio che chiamiamo “sofferenza”, trascendendola. Questa sofferenza
farebbe parte della divina felicita. Per illustrare la sua teoria, Maritain rinvia alle
lacrime dell’apparizione di Maria a La Salette. Se Maria, vedendo Dio, piange — cosi
il filosofo francese - lei ha visto in Dio qualcosa che corrisponde alle lacrime umanes$.
Similmente, alcuni teologi distinguono nella sofferenza degli aspetti negativi, di per
sé imperfetti, che non si possono attribuire a Dio, come la sofferenza fisica. Nella sof-
ferenza, pero, si troverebbero anche degli aspetti positivi, come I’amore, che vanno
attribuiti a Dio9.

2. Chiarificazione dei termini

Per confrontare queste opinioni con la teologia dei Padri, ci vogliono prima alcu-
ne informazioni di base sulla terminologia e sulla testimonianza biblica. Il contrario
dell'immutabilita & la mutazione che va definita come la transizione da uno stato
ad un altro. C’e quindi un punto da cui si parte (terminus a quo), un punto di arrivo
(terminus ad quem) e la realta portatrice del processo, il soggetto (subiectum). La
creazione non e una mutazione perché il punto di partenza (terminus a quo) e il nul-
la. Anche I’annichilamento non & una mutazione perché il nulla e il punto di arrivo
(terminus ad quem). Dire che Dio & immutabile significa quindi che Egli non puo
passare da uno stato ad un altro.

L’impassibilita invece nega la passione (in latino passio, in greco pdthos). 1l verbo
greco paschein ha il significato fondamentale di sperimentare qualcosa da fuori,

7 Cosl p. es. H. U. VON BALTHASAR, Theodramatik IV, Einsiedeln 1983, 211 (it. Teodrammatica V, Milano
1986): sarebbe possibile attribuire a Dio nella sua essenza impassibile una passibilita voluta da Lui stesso,
se si puo mostrare un fondamento trinitario per «qualche cosa come il dolore e la morte in Dio» (vedi
anche il riferimento ad ORIGENE, In Ez. Hom. 6, 6 [Sources chrétiennes 352, 228-230]: 199). In questo
senso anche T. R. Krenskl, Passio caritatis. Trinitarische Passiologie im Werk Hans Urs von Balthasars,
Einsiedeln-Freiburg im Breisgau 1990.

8 Cfr. J. MARITAIN, Quelques réflexions sur le savoir théologique, in Revue Thomiste 69 (1/1969) 5-27 =
Approches sans entraves, a cura di E. R. Korn, Paris 1973, 292-326 (312) (it. Approches sans entraves
- Scritti di filosofia cristiana, Roma 1978); H. U. VON BALTHASAR, Theodramatik IV, 218s.; G. CAvALcoLl, 11
mistero dell'impassibilita divina, in Divinitas 39 (1995) 111-167 (138s.).

9 Cosi C. Porro, Dio nostra salvezza, Leumann (Torino) 1994, 266s.

171




=
=
=
<

L'immutabilita e Iimpassibilita di Dio secondo i Padri della Chiesa

comportandosi in modo passivol0- Un pathos puo essere un danno corporeo oppure
un avvenimento nel sentimento. Siccome le emozioni non possono essere guidate
direttamente dalla ragione, esse sono chiamate pdthe (passioni). Spesso questo ter-
mine viene usato anche nel senso del vizio, quindi dell’azione moralmente cattiva del
peccato. Dire che Dio & impassibile significa dunque che Dio non puo essere influen-
zato da un essere fuori di Lui, un essere che suscita in Lui una emozione. Ogni pas-
sione presuppone quindi in qualche maniera un cambiamento da uno stato all’altro.
Percio non sembra possibile slegare I'impassibilita dall’immutabilita.

3. Le indicazioni della Sacra Scritturall

La Sacra Scrittura, specialmente 1’Antico Testamento, parla di Dio con termini
presi dal mondo umano. Ma gia per gli autori biblici stessi ¢ chiaro che bisogna
distinguere fondamentalmente latteggiamento di Dio e quello dell’'uomo. Cosi nel
libro dei Numeri leggiamo: «Dio non & un uomo da potersi smentire, non & un figlio
dell’'uomo da potersi pentire» (Nm 23,19).

Pure molto antico (del decimo secolo avanti Cristo) ¢ un passo del Primo libro di
Samuele: dapprima il profeta riporta che il Signore si pente di aver costituito Saul
come re (1 Sam 15,11); ma, alcuni versetti dopo, dice a Saul: «II Signore ha strappato
da te il regno d’Israele e I’ha dato ad un altro migliore di te. D’altra parte la Gloria
d’Israele non mentisce né puo ricredersi, perché Egli non & uomo per ricredersi» (vv.
28-29).

Questi brani non indicano ancora nessuna concezione filosoficamente chiarita
dell’immutabilita di Dio, ma & ovvio che I'ira o la compassione non possono essere
prese in un modo umano. I passi citati accennano che Dio non puo cambiare.

E anche necessario prendere in considerazione il nome di Dio che si presenta
come colui che é (Es 3,14). Su questo testo e la sua storia di ricezione si fonda la
spiegazione che Dio & I’essere stesso che contiene la pienezza immutabile dell’essere.
Partendo dall’essere di Dio, la Bibbia oppone la stabilita di Dio al cambiamento della
creatura, specialmente nel Salmo 102:

«In principio tu hai fondato la terra, i cieli sono opera delle tue mani. Essi peri-

10 Cfr. W. MIcHAELIS, Pascho, in Theologisches Worterbuch zum Neuen Testament V (1954) 903-923 (903); it.
Grande Lessico del Nuovo Testamento IX (1974) 985-1044 (985).

11 Cfr. C. CHARAMSA, op. cit., 40-99.

172



Manfred Hauke

ranno, ma tu rimani; tutti si logorano come veste, come un abito tu li muterai ed essi
passeranno. Ma tu resti lo stesso e i tuoi anni non hanno fine» (Sal 102,26-28).

L’azione di Dio nella creazione e il cambiamento nel mondo non implicano nessun
cambiamento in Dio. Questo & il senso ovvio di questo passo.

Un’allusione al nome di Dio si trova nel profeta Malachia: «lo sono il Signore
(“Jahve”), non cambio...» (Mal 3,6). Mentre I'uomo ha rotto I’alleanza, Dio non I’ha
rotto perché resta sempre lo stesso.

Un altro passo importante, del libro della Sapienza, indica che 'immutabilita non
significa una realta statica, ma piena di vita dinamica:

«La sapienza e il piu agile di tutti i moti; per la sua purezza si diffonde e penetra
in ogni cosa... Sebbene unica, essa puo tutto; pur rimanendo in se stessa, tutto rin-
nova...» (Sap 7,24.27).

I passi dell’Antico Testamento non portano nessuna chiarificazione formale del-
I'immutabilita di Dio. Ci sono dei teologi che indicano per ’Antico Testamento due
correnti diverse che parlerebbero in ugual misura di cambiamento di Dio e di im-
mutabilita. Avremmo quindi due dottrine giustapposte!2. Altri, come Wilhelm Maas,
saltano tutti i passi che negano una mutabilita di Dio, e postulano una fedelta im-
mobile senza il fondamento nell’essere divino. Ma questa posizione non & logica:
come postulare un’immobilita assoluta nella fedelta di Dio senza presupporre il suo
fondamento essenziale? Non bisogna dire: agere sequitur esse? La fedelta assoluta
presuppone un fondamento ontologico ugualmente assoluto.

11 passo biblico piu chiaro si trova nella lettera di Giacomo: «Ogni buon regalo e
ogni dono perfetto viene dall’alto e discende dal Padre della luce, nel quale non c’e
variazione né ombra di cambiamento» (Gc 1,17)13. La bonta assoluta di Dio ha il suo
fondamento nella divina immutabilita che non cambia come la luce del sole o della
luna.

12 Cosi H. FROHNHOFEN, «Apatheia tou Theou». Uber die Affektlosigkeit Gottes in der griechischen Antike
und bei den griechischsprachigen Kirchenvdtern bis zu Gregorios Thaumaturgos, Frankfurt am Main ecc.
1987, 98.

13 Cfr. CCC 212.

173




=
=
=
<

L'immutabilita e Iimpassibilita di Dio secondo i Padri della Chiesa

4. La tradizione dei Padri e del Magistero nella Chiesa antical4

4.1. Le decisioni di Nicea e di Calcedonia

La dottrina dell'immutabilita di Dio si fonda sulla testimonianza biblica che Dio
rimane sempre lo stesso. Nello sviluppo storico, la dottrina biblica ha integrato an-
che dei pensieri greci, ma e stata una ricezione critica. Non si potevano accettare,
ad esempio, le concezioni antropomorfiche dei manichei oppure le teorie panteisti-
che degli stoici. C’era invece un’accoglienza di quelli elementi del buonsenso umano
impliciti anche nella parola di Diol5. La tendenza fondamentale non & venuta dalla
filosofia, ma dalla teologia, specialmente dalla cristologia. Leggiamo gia presso Igna-
zio di Antiochia:

«Impara a capire i tempi! Attendi quello che e sopra il tempo, colui che ¢ senza
tempo (ton dchronon), I'invisibile che e diventato visibile per noi,... 'impassibile che e
diventato sottomesso alle passioni per noi (ton apathé, ton di’hemas patheton) ...»16.

Questa formula dichiara che Gesu e impassibile in quanto Dio e sottomesso alle
passioni in quanto uomol7. Introdurre una passione in Dio stesso farebbe diventare
il Figlio di Dio un essere creato. Contro Ario, che aveva legato la mutabilita del Logos
e la sua proprieta creata, il Concilio di Nicea nel 325 parla dell'immutabilita della
divinita in Gesu Cristo: «Coloro... che dicono... essere il Figlio di Dio... creato oppu-
re trasformabile (trepton) o mutevole (alloioton), [costoro li] colpisce di anatema la
Chiesa cattolica» (DH 126).

14 Cfr. R. J. TESKE, Divine Immutability in St. Augustine, in The Modern Schoolman 63 (1986) 233-249; H.
FROHNHOFEN, «Apatheia tou Theou», cit.; A. ZIEGENAUS, Immutabilita di Dio: contributi della Cristologia
della Chiesa antica, in M. HAUKE — P. PaGaNI (edd.), Eternita e liberta, Milano 1998, 44-56; M. T. CLARK,
Augustine on Immutability and Mutability, in American Catholic Philosophical Quarterly 74 (2000) 7-27;
T. G. WEINANDY (2000) 83-112; E. MUHLENBERG, Der leidende Gott in der altkirchlichen Theologie, in P.
Kosrowski — F. HERMANNI (2001) 73-86; M. SPANNEUT, L’ “apathie” divine: des Anciens aux Péeres de l’Eglise,
in M. MaRrITANO (ed.), Historiam perscrutari. Miscellanea... 0. Pasquato, Roma 2002, 637-652; C. CHA-
RAMSA (2003) 100-214; M. FIGURA, Das Leiden Gottes in der Theologie der Kirchenuvditer, in Internationale
katholische Zeitschrift “Communio” 32 (2003) 451-464; M. ENDERS, Kann Gott leiden? Zur Frage nach der
Leidensfihigkeit Gottes in der Theologie der Kirchenvditer mit einem Ausblick auf das Mittelalter, in In-
ternationale katholische Zeitschrift “Communio” 32 (2003) 465-482; P. L. GAVRILYUK, The Suffering of the
Impassible God. The Dialectics of Patristic Thought, Oxford-New York 2004; R. T. RoBERT, Impassibility in
St. Hilary of Poitiers, in J. KEATING — T. J. WHITE (2009) 214-245.

15 Sull’insegnamento patristico di Dio in generale vedi, con ulteriore bibliografia, B. STUDER, Dio I. La dottri-
na patristica su Dio, in A. D1 BERARDINO (ed.), Nuovo dizionario patristico e di antichita cristiane 1, Genova-
Milano 2006, 1414-1420.

16 TGNAzIO D’ANTIOCHIA, Ad Polycarpum 3, 2.

17 Vedi anche IGNAZIO D’ANTIOCHIA, Ad Eph. 7, 2: «C’¢ dunque un solo medico, materiale e spirituale, generato
e ingenerato, fatto Dio nella carne, vita vera nella morte, nato da Maria e nato da Dio, prima passibile e
poi impassibile, Gesu Cristo nostro Signore».

174



Manfred Hauke

Importante ¢ anche il Concilio di Calcedonia del 451: c¢’¢ una persona divina in
Gesu Cristo e due nature che non vanno né separate né confuse, cioe la natura divina
e la natura umana (DH 301-302). La decisione conciliare, quella pit importante in
assoluto sulla figura di Cristo, & stata preparata da Papa Leone I con il suo famoso
Tomus Leonis (Lettera a Flaviano, Patriarca di Costantinopoli):

«Il Figlio di Dio entra dunque in queste debolezze del mondo, discendendo dalla
sede celeste e non abbandonando la gloria del Padre, generato in un ordine nuovo,
in una nuova nascita... Dio non soggetto al patire, non ha disdegnato di essere uomo
soggetto al patire e immortale di soggiacere alle leggi della morte... Infatti come
Dio non viene mutato dalla misericordia, cosi 'uomo non ¢ annullato dalla dignita.
Infatti ognuna delle due forme opera in comunione con I’altra cio che le & proprio:
cioe il Verbo opera cio che e del Verbo, la carne cio che e della carne. Di essi I'uno
rifulge nei miracoli, I’altra soccombe agli oltraggi. E come il Verbo non abbandona
I’eguaglianza della gloria del Padre, cosi la carne non abbandona la natura del no-
stro genere» (DH 294).

4.2. 1l pensiero di Ireneo e di Agostino

Negli scritti dei Padri e dei teologi della Chiesa antica troviamo spesso il rinvio
tipico che Dio ¢ immutabile. Come esempio prendiamo dapprima sant’Ireneo. Egli
attacca fra I’altro gli gnostici valentiniani che avevano introdotto una drammatica e
un cambiamento nell’essere divino:

I valentiniani «danno a Dio le sensazioni e le passioni degli uomini. Se conosces-
sero la Scrittura..., saprebbero che Dio non & come un uomo (Num 23,19) e che i suoi
pensieri non sono come i pensieri degli uomini (cfr. Is 55,8). Dio & molto lontano dalle
sensazioni e passioni umane. Egli & semplice e non composto, ¢ tutto identico con se
stesso, perché e tutto intelletto, tutto spirito... e tutto la fonte di tutti i beni»18.

O un altro passo: Dio & «senza inizio e senza fine, tutto immobile e sempre lo
stesso»19.

Ireneo fonda I'impassibilita e I'immutabilita di Dio sulla semplicita divina: Dio
non & composto come le sue creature. Questa verita fondamentale significa che sol-
tanto Dio e totalmente attivo e che € 'uomo a ricevere qualcosa. Il vescovo di Lione
scrive:

«Questa e la differenza fra Dio e I'uomo: Dio crea e 'uomo & creato. Colui che fa
& sempre lo stesso; ma cio che e fatto deve avere un inizio e una fine, un aumento ed

18 Adversus haereses 11, 13, 3 (Sources chrétiennes 294, 114-116).

19 [bid., 34, 2 (Sources chrétiennes 294, 356).

175




=
=
=
<

L'immutabilita e Iimpassibilita di Dio secondo i Padri della Chiesa

un accrescimento. Dio da le opere del bene e I'uomo le riceve. Dio &€ completo in tutto,
identico con se stesso, tutto luce, tutto intelletto, tutto essenza e fonte di tutti i beni,
mentre 'uomo procede e cresce verso Dio»20,

Sant’Agostino e il Padre che ha scritto piu di tutti sul Dio uno e trino, anche sulla
divina immutabilita. Egli afferma che si devono attribuire allo stesso momento a Dio
I'immutabilita e la vita piu intensa. Il teologo rinvia al sapere eterno di Dio che e
legato all’essere immutabile. Agostino dice: Non si trova in Dio nessun cambiamen-
to da uno stato ad un altro. Egli «sa agire riposandosi e sa riposare agendo» (Deus
«novit quiescens agere et agens quiescere»). «Per creare un’opera nuova Dio non ha
bisogno di un decreto nuovo, ma del suo decreto eterno...»21.

Agostino combatte il manicheismo che ha insegnato una mutabilita di Dio22. Le
ragioni principali della divina immutabilita sono la semplicita divina23 e la pienezza
dell’essere:

«Essere ¢ nome indicante immutabilita. Tutto cio che muta termina di essere
quello che era e comincia ad essere quello che non era. L’essere e. Il vero essere, il
genuino essere, il puro essere non ce I’ha se non chi non muta»24.

Il vescovo d’Ippona usa un’immagine molto interessante: in un modo umano di-
ciamo che il sole va o viene, ma in realta il cambiamento succede nell’osservatore e
non nel sole. Agostino dice:

«Molte azioni certamente sono compiute dai cattivi contro la volonta di Dio, ma
Egli e di tanta sapienza e potere che tutti gli avvenimenti, che sembrano contrari alla
sua volonta, tendono a quegli scopi e fini che Egli ha previsto come buoni e giusti.
Percio quando si dice che Dio ha mutato la volonta, sicché, ad esempio, si rende sde-
gnato verso coloro con i quali era indulgente, sono essi che sono cambiati, non lui, e
in un certo senso lo trovano mutato nelle avversita che subiscono. Allo stesso modo
cambia il sole per gli occhi contusi e in qualche modo si rende da blando irritante, da
dilettevole sgradito, sebbene in sé rimanga quel che era... I suoi santi chiedono che
si avverino molti eventi ispirati da lui con una volonta santa, pero non si avverano
come essi con fede e devozione pregano per determinate persone ed Egli non pone in
atto cio che chiedono nella preghiera, sebbene nello Spirito Santo ha suscitato in essi

20 Jbid.. 1V, 11, 2 (Sources chrétiennes 100, 500).
21 AGOSTINO, De civitate Dei XII, 18.

22 Vedi p. es. AGosTINO, Confessiones VII, 1, 1.

23 De civitate Dei XI, 10.

24 Sermo 7, 7; cfr. 6, 4.

176



Manfred Hauke

questa volonta di pregare. Percio quando i santi chiedono e pregano che ognuno sia
salvo, possiamo dire con quel modo figurato di esprimersi: “Dio vuole e non fa”, per
dire che Egli vuole perché attua che costoro chiedano. Pero in virtu della sua volon-
ta, che e eterna unitamente alla sua prescienza, ha gia posto in atto, in cielo e sulla
terra, tutti gli eventi che ha voluto, non solo passati o presenti, ma anche futuri. Non-
dimeno, prima che giunga il tempo in cui Egli vuole che si avveri I’evento, che prima
di tutti i tempi ha preordinato nella sua prescienza, noi diciamo: “Avverra quando

P

Dio vorra”. Pero se ignoriamo non solo il tempo in cui avverra, ma anche se avverra,
diciamo: “Avverra se Dio vorra”, non perché Dio avra un nuovo atto di volonta che
non aveva, ma perché allora avverra quel che dall’eternita e stato preordinato nella

sua volonta non soggetta al divenire»25.

4.3. Una svolta copernicana al Vaticano II1?

Si potrebbero citare moltissime altre testimonianze che confessano la fede della
Chiesa che Dio e totalmente immutabile nel suo essere. Specialmente I’anatema del
Concilio di Nicea mostra che la negazione dell'immutabilita di Dio & un’eresia. Non si
puo dire — come fa Wilhelm Maas — che il Concilio niceno voleva affermare soltanto
che il Figlio di Dio non & creato. Maas postula: «Il Padre e il Figlio essenzialmente
uguale a lui non sono cosi mutabili come la creatura & mutabile»26. Una tale inter-
pretazione e totalmente insensata e opposta alla proposizione del Vaticano I che la
dottrina della Chiesa deve essere interpretata sempre nello stesso senso (DH 3043,
con riferimento a Vincenzo di Lérins). Si puo approfondire la dottrina, ma non pro-
clamare il contrario di essa. Il Concilio di Nicea e tutta la tradizione della Chiesa
non negano soltanto una certa mutabilita, ma ogni mutabilita. Altrimenti Dio non
sarebbe Dio.

Dopo il Niceno, il Magistero ha parlato in un modo molto importante al Concilio
Lateranense IV e al Vaticano I. Nella definizione contro il neo-manicheismo dei ca-
tari e degli albigesi, il Lateranense IV parla del Dio «eterno, immenso e immutabile»
(DH 800). Contro il panteismo dell’ottocento, il Vaticano I dice che Dio ¢ «una sostan-
za spirituale assolutamente semplice e immutabile» (DH 3001).

Secondo Maas, il Concilio Vaticano II avrebbe introdotto una nuova sensibilita
della realta, piu dinamica del pensiero greco statico nella teologia tradizionale. Egli
cita la Costituzione pastorale sulla Chiesa nel mondo d’oggi, Gaudium et spes, con

25 De civitate Dei XII, 2.
26 W. Maas, op. cit., 143.

177




=
=
=
<

L'immutabilita e Iimpassibilita di Dio secondo i Padri della Chiesa

I’affermazione che «il genere umano passa da una concezione piuttosto statica del-
I'ordine a una concezione piu dinamica ed evolutiva»27. Non si potrebbe quindi ac-
cettare un Dio evolutivo? Qui si fa, pero, una confusione tra la mutabilita del creato
(di cui la teologia cristiana era sempre consapevole) e la vita divina trascendente
ed immutabile. Il Vaticano Il non puo essere messo contro la dottrina tradizionale.
Ogni “ermeneutica di rottura” si scontra anche con I’affermazione esplicita della
costituzione pastorale: «L.a Chiesa afferma che al di sotto di tutti i mutamenti ci sono
molte cose che non cambiano; esse trovano il loro ultimo fondamento in Cristo, che e
sempre lo stesso: ieri, oggi e nei secoli»28.

4.4. La passio caritatis di Origene e il Magistero

Ci sono anche dei pronunciamenti magisteriali contro delle tesi, soprattutto di
provenienza monofisita, che mescolavano il livello divino con quello umano, intro-
ducendo una sofferenza in Dio stesso. Va notato gia il Concilio di Roma del 382 a cui
parteciparono i santi Ambrogio e Girolamo. Ci volevano dei chiarimenti di fronte a
correnti influenzate dall’arianesimo e dall’apollinarismo. Papa Damaso scrive nel
suo decreto: «Chi avra detto che nella passione della croce era Dio a soffrire, e non
la carne con I’anima che il Figlio di Dio aveva rivestito... non ha la retta concezione»
(DH 166). Secondo il Concilio di Efeso (431), il Verbo di Dio ha sofferto «nella carne»
(DH 263). 11 Concilio di Calcedonia parla di alcuni (monofisiti) che «introducono con-
fusione e mescolanza immaginando scioccamente che unica sia la natura della carne
e della divinita e sostenendo assurdamente che, a causa di questa confusione, la
natura divina dell’'Unigenito puo soffrire. Di fronte a tutto questo, volendo impedire
ad essi ogni raggiro contro la verita, 'attuale santo e grande concilio ecumenico che
insegna I'immutabile dottrina predicata sin dall’inizio, stabilisce prima di tutto che
la fede dei 318 santi padri [Nicea] dev’essere intangibile» (DH 300). Si noti anche,
tra altri documenti, una lettera di Papa Anastasio II sulle sofferenze di Cristo (DH
358-359) e il Concilio Romano del 862 che si rivolge contro gli errori dei teopaschiti
(quanti fanno soffrire la divinita):

«Si deve credere veracemente e professare in ogni modo, che il Signore nostro
Gesu Cristo, Dio e Figlio di Dio, sostenne la passione della croce soltanto secondo la
carne, rimase impassibile invece nella divinita, come insegna I’autorita apostolica e
mostra in maniera eminentissima la dottrina dei santi padri» (DH 635).

27 Gaudium et spes 5.
28 Gaudium et spes 10; cfr. Eb 13,8.

178



Manfred Hauke

«Coloro poi che affermano che il nostro Redentore e Signore Gesu Cristo e Figlio
di Dio sostenne la passione della croce secondo la divinita, giacché (cio) &€ empio ed
esecrabile per menti cattoliche, siano colpiti dall’anatema» (DH 636)29.
Nell’ambiente cattolico si trova alcune volte il rinvio all’esempio di Origene che
ha parlato di una passione del Padre e di una kenosis del Verbo divino prima dell’In-
carnazione30. Ma & molto difficile interpretare queste affermazioni, perché Origene
scrive in altri luoghi il contrario. Egli dice per esempio che gli stoici portano una
corporalita ed una mutabilita nell’essenza divina. In contrasto a questo, i cristiani e
gli ebrei affermano la divina immutabilita3l. Dio & totalmente immutabile, semplice,
non composto e non divisibile32. Conosce tutte le creature prima che esse vengono
all’esistenza33. Dio rimane sempre lo stesso, come dice I’Antico Testamento34.
Secondo qualche interprete recente, Origene vuol dire forse che Dio &€ immutabile
in sé stesso, ma puo cambiare a causa della sua liberta35. Egli parla di una passio
caritatis. Ma anche una passione libera dell’essenza divina sarebbe contro la sua
immutabilita essenziale e porterebbe alla distruzione del concetto di Dio. Si potrebbe
pensare invece all’utilizzo di un linguaggio metaforico, tipico dell’omiletica3e.
Origene non ha dato una interpretazione chiara. Forse la parola della passione
divina e legata alla concezione che tutti gli uomini saranno salvati: ’apokatastasis

29 Vedi anche DH 263, 294, 297, 318, 504, 806, 1337 e 2529 (I'ultimo documento & una Professione di fede
per gli Orientali di Benedetto XIV).

30 Specialmente Hom. in Ez. 6, 6 (Sources chrétiennes 352, 228-230). Cfr. P. NEMESHEGYI, La paternité de
Dieu chez Origeéne, Paris 1960, 49-51; H. CrouziL, La Passion de l'Impassible. Un essai apologétique
et polémique du Ille siécle, in L’Homme devant Dieu. Mélanges H. de Lubac, 1, Paris 1963, 269-279;
FROHNHOFEN (1987) 192-212; J. HALLMAN, Divine Suffering and Change in Origen and Ad Theopompum,
in The Second Century 7 (1989-90) 85-98; T. KosuscH, Kann Gott leiden? Zu den philosophischen Grund-
lagen der Lehre von der Passibilitit Gottes bei Origenes, in Vigiliae Christianae 46 (1992) 328-333; M.
Fipou, La “souffrance de Dieu” selon Origéne, in Studia Patristica 26 (1993) 246-250; L. PERRONE, “La
passione della carita”. Il mistero della misericordia divina secondo Origene, in Parola Spirito Vita 29
(1994) 223-235; F. CocHINI, Dio negli scritti di Origene, in AA.VV., Dio nei Padri della Chiesa, Roma 1996,
137-154 (143-145); WEINANDY (2000) 97-100; CHARAMSA (2003) 141-146.

31 Contra Celsum 1, 21 (Sources chrétiennes 132, 128-130).

32 Contra Celsum 1V, 14s. (Sources chrétiennes 136, 216-220).
33 Frg. Sam 4 (GCS 6, 296).

34 Contra Celsum VI, 62 (Sources chrétiennes 147, 334).

35 Soprattutto T. KoBusch (1992) 330s. Vedi la presentazione critica di opinioni simili in C. CHARAMSA (2003)
144s.

36 Cfr. tra 'altro P. NEMESHEGYI (1960) 50, citando la spiegazione di ORIGENE, Hom. in Jer., 18 (GCS, Origenes
Werke VII, 213s.): «Haec autem omnia in quibus vel lugere vel gaudere vel odisse vel laetari dicitur Deus,
tropice et humano modo accipienda sunt ab Scriptura dici. Aliena porro est divina natura ab omni passio-
nis et permutationis affectu, in illo semper beatitudinis apice immobilis et inconcussa perdurans».

179




=
=
=
<

L'immutabilita e Iimpassibilita di Dio secondo i Padri della Chiesa

ton panton37. Se si pensa che Dio come Dio sentisse realmente una passione, Egli
potrebbe essere liberato dal suo dolore soltanto tramite una salvezza necessaria di
tutti gli uomini, anche per quelli che sono morti nel peccato mortale (e conseguente-
mente, non si potra nemmeno escludere il diavolo dalla beatitudine celeste)38.

Questa concezione non prende sul serio la liberta dell’'uomo che puo separarsi da
Dio perfino per tutta I’eternita. Origene & un teologo interessante, ma non un Padre
della Chiesa. Le sue idee ipotetiche non possono essere messe alla pari o al di sopra
della fede della Chiesa.

5. La sistematizzazione del pensiero patristico
in Tommaso d’Aquino

L’argomentazione classica sulla divina immutabilita si trova con particolare vigo-
re in Tommaso d’Aquino che integra tutto ’essenziale dell’'insegnamento dei Padri
e ne fornisce un approfondimento sistematico. A titolo di esempio, abbozziamo le
riflessioni dell’Aquinate39.

Nella Somma teologica, il “dottore angelico” presenta tre argomenti principali
per la divina immutabilita:

1. Dio e l'atto puro (actus purus). Quindi Egli non puo passare dalla potenza al-
I’atto, perché il cambiamento presuppone una potenza passiva che deve essere
perfezionata attraverso una realtd nuova.

2. Il cambiamento & un moto nel senso ontologico e contiene una composizione
che & contro la semplicita o unita di Dio.

3. Tutto quello che si muove riceve una nuova perfezione dell’essere che non puo
essere attribuita a Dio.

37 Quest’ipotesi viene espressa in A. BopeMm, Leiden Gottes. Erwdgungen zu einem Zug im Gottesbild der
gegenwdirtigen Theologie, in A. ZIEGENAUS e altri (edd.), Veritati Catholicae. Festschrift Leo Scheffczyk,
Aschaffenburg 1985, 586-611 (610s.).

38 Sulla dottrina di Origene dell’apocatastasi cfr. M. HAUKE, Alla fine si salveranno tutti? Il dibattito sull’
“apocatastasi” nella Chiesa antica, in S. M. LANZETTA (ed.), Inferno e dintorni: é possibile un’eterna dan-
nazione?, Siena 2010, 79-110 (82-88).

39 Per una trattazione piu ampia vedi M. Dobps, The Unchanging God of Love. A Study of the Teaching of
St. Thomas Aquinas on Divine Immutability in View of Certain Contemporary Criticism of this Doctrine,
Fribourg 1986; Ip., The Unchanging God of Love. Thomas Aquinas and Contemporary Theology on Divine
Immutability, Washington, DC 20082.

180



Manfred Hauke

0 detto brevemente: una mutabilita di Dio sarebbe legata a qualche potenzialita,
composizione e imperfezione. Perché Dio e I’atto puro, Egli & semplice e perfetto;
quindi non puo cambiare40.

Se la Scrittura parla di passioni di Dio, si tratta di metafore. Le metafore riferi-
scono simbolicamente un moto creato ed una emozione umana a Dio, perché gli ef-
fetti di Dio nel mondo hanno una certa somiglianza con gli effetti che sono provocati
attraverso un moto creato o una emozione umana#l. Non cambia il sentimento o la
volonta di Dio, ma soltanto il suo effetto all’esterno, come espone gia Agostino42.

Un esempio speciale e la compassione e la misericordia di Dio. Dio non & miseri-
cordioso perché e sottomesso alla passione, ma perché supera la passione43.

Prendiamo qui un esempio: se siamo caduti nel fango, sarebbe insensato se una
persona che vuol aiutarci si gettasse anche lei nello sporco, urlando: «Sono solidale
con voi». Non abbiamo nessun aiuto da una passione simile, ma soltanto da un aiuto
superiore. Quindi I'Incarnazione non ¢ un aiuto perché Dio si sia trasformato nel-
I’'uomo, ma perché ha assunto la natura umana senza perdere I’essere divino e senza
essere cambiato nella divinita stessa.

Alcune volte dei teologi moderni hanno attaccato I'idea che la parola “creatore”
o “redentore” implica soltanto una relazione pensata in Dio, mentre una relazione
reale esiste soltanto nella creatura. Questa differenza fra relazione reale e pensata
€ una conseguenza del fatto che Dio non cambia in sé stesso. Il cambiamento nelle
creature viene da Dio, ma non cambia Dio stesso. C’e soltanto un effetto nuovo della
volonta eterna di Dio44. Ricordiamo I’esempio agostiniano del sole che porta la luce
a noi, ma non cambia attraverso di noi45.

Il termine “relazione soltanto pensata” non implica una realta senza importanza.
Al contrario, esso presuppone che Dio c¢i ama non soltanto per un tempo limitato,
ma che ci ama eternamente. Dio e il Dio immutabile dell’amore (Dodds). Il mondo e
I'uomo sono immersi nella relazione eterna del Figlio al Padre nello Spirito Santo.
«Il pensiero che Dio non possa avere nessuna relazione reale al creato e viva — come
aveva concluso I’antichita [paganal — in una lontananza senza ponte, & cambiato alla

40 SThI1, q.9, a.1.

41 SThl1, q.3,a.2,ad 2;q.9,a.1, ad 3.

42 De civitate Dei XVII, 7.

43 SThI, g. 21, a. 3.

4 SThl,q.13,a.7;cfr.q.19,a.7.

45 AGOSTINO, De Trinitate V, 16, 17; De civitate Dei XII, 15-17.

181




=
=
=
<

L'immutabilita e Iimpassibilita di Dio secondo i Padri della Chiesa

luce della dottrina trinitaria in una vicinanza inaudita al creato: il mondo e 'uomo
possono intendersi come partecipanti, voluti liberamente, alle relazioni intratrinita-
rie, immersi nel faccia a faccia di amore delle persone divine»46,

Dio Padre e rivolto realmente al mondo e all’'uomo, ma solo per quanto & rivolto
al Figlio nello Spirito Santo. Cosi Hans Christian Schmidbaur interpreta la teologia di
Tommaso che afferma: «Come il Padre esprime se stesso e ogni creatura mediante il
Verbo che genera..., cosi Egli & anche rivolto a se stesso a tutte le creature mediante
lo Spirito Santo... E cosi & anche chiaro che sia nel Verbo sia nell’Amore procedente
si mostra una relazione (respectus) alle creature, anche se quasi in seconda linea,
per quanto la verita e la bonta divina e il principio di conoscere e di amare ogni
creatura»47.

6. Qualche nota sulle tesi opposte

Le correnti che negano la dottrina biblica ed ecclesiale sull'immutabilita di Dio
si spiegano dall’influsso (almeno lontano) della filosofia di Hegel. Secondo I'idealista
tedesco, Dio si sviluppa nel corso della storia. Con la dialettica che vede la contraddi-
zione quasi come centro dell’essere, Hegel voleva perfezionare filosoficamente I’ere-
dita di Lutero secondo cui (ad esempio) Dio contraddice se stesso alla croce (Deus
sibi ipse contradicit)48.

Per cio che riguarda I'impassibilita, va ribadito che la sofferenza in sé non &
un bene. E giusto dire che il dolore possa esprimere il massimo amore (come nella
donazione totale di Cristo alla Croce). Questo sacrificio, pero, avviene sotto le condi-
zioni dell'umanita caduta e si realizza in Gesu in quanto uomo. Amare la sofferenza
in quanto tale sarebbe «demenza, masochismo, sadismo, crudelta, demonismo: non
sara mai virtl, né virtt naturale né virtu cristiana»49. Vedendo questo fatto, non si
puo indicare la sofferenza in quanto tale come “perfezione”, neanche come “perfe-
zione innominata”. Chi attribuisce a Dio una sofferenza nella sua divinita, distrugge

46 H. C. SCHMIDBAUR, Personarum Trinitas. Die trinitarische Gotteslehre des heiligen Thomas von Aquin, St.
Ottilien 1995, 415.

47 STh1, q.37,a.2,ad 3.

48 LuTERo, Vorlesungen iiber 1. Mose, 1535-45 (WA 43, 202), citato in T. Guz, Zum Gottesbegriff G.W.F. He-
gels im Riickblick auf das Gottesverstindnis Martin Luthers, Frankfurt a. M. 1998, 207.

49 G. CAvVALCOLL, op. cit., 151.

182



Manfred Hauke

la divinita; cadrebbero tutti gli attributi divini che presuppongono la perfezione as-
soluta di Dio.

Non si possono prendere le lacrime dell’apparizione mariana a La Salette come
prova per una sofferenza divina. In visioni e apparizioni si possono vedere, ad esem-
pio, il Cristo crocifisso, Gesu bambino ecc. Sarebbe insensato sostenere che Gesl sia
ancora bambino oppure venga crocifisso in cielo. Le lacrime di Gesu e dell’Addolora-
ta sulla terra sono state versate anche per i nostri peccati (e percio possono essere
ricordate nelle apparizioni), ma non possiamo presupporre che la felicita celeste
comporti una sofferenza che sarebbe, nel caso di Dio, una sofferenza infinita.

>
=3
()
o

183



