
ArticolJli S IU XN 1) 185-201

Limmutabhile DIo del erıstanı.
Rıivisıtando la OLLFrINAa dı 10o0mmaso "Aquino

Krzysztof Charamsa
Pontificia Universita Gregorianda (Roma)

NOSITO empDO, In particolare HCL IMPUlsSo teologla protestanite, mosira
Interesse HCL L’argomento dell immutabilita (1 DIO, COIl ULla VIVAa 110  —> conclu-

AiISCUSSIONE Y riguardo. Infatti L uOomoO d 0gg]l DHOLLC omande problem!i che
5SYJCSSO OoOrlentano 11 pensiero (1 alCUnN] eologi modernI] le risposte DIO LHNENO

CcCOoOerentTt] (OIl quella omista, che DUL 110  —> ESSENdO l’unica, porta In GE trattı ıuniversali
da 110  —> Irascurare La DOosizione omısta 110  —> (1 rTado GSTaia richiusa aCCantfonata
nel dimenticatolo, In QUAaNTO catalogata (COLNE un Iimpostazione puramente filosofica
pertanto 110  —> pertinente a ula TICerca teologica Ssull’argomento. QUAaNTO DaLC talı
interpretazlionI! 110  —> combaclano Dpilenamente (OIl 11 pensiero dell Aquinate aitorno Y
mIistero rivelato del DIO Immutabilel.

In realta DL 11 e0l0go0 10mmaso L’attributo dell immutabilita dlivina 110  —> qual-
C054 (1 filosoficamente ESTIFTaneOQO Y dato rivelato, ula verita (1 fede radicata
all interno dottrina crıistlana, In QUaNTO SCAaiIurenTie GSTesSsa dinamica
salvezza, che nell incarnazione ne passione morfie (1 es1 (.rIisSto TOVA 11 5{10

Compimento. La eologla omısta DIU che aggiungere preambolo (1 maitrıice fi-

(Ir ODDS, The Unchanging G(0d0 of Love: uUudy 0O the eaching of St. Thomas AQuinas DIivine
Immutadbiliiy In VIeH) 0O (ertain Lontemporary ( Ficism 0O IS Doctrine, ribourg 1986: HARAMSA,
Limmutabiltita n DIO. Linsegnamento n San 1 OMmMMaso "Aquino nNe7 C740T SVLLUDPE HrEeSSO L ((ommentatorı
SCOLASTELCL, Koma 2002: Davvero DIO soffre? La Tradizione [ insegnamento n San T1Oommaso, Bologna
2003 Nell’ ambito Fe2710N1 . | NOSITO SCr1itto Limmutabilita n IO G1 rFicCordano: LOBATO, In Ange-
lecum (2003) 3153-0214; Doctor ( ommunI1s (2003) 185-159: AUKE, e Unverandertichket (Ottes
In den scholastischen Thomaskommentaren. Fın Lehrstück für Adie Beziehung ZnISCHeN Glaubensiehre
HNn phitosophischer Vertiefung, In Doctor gelicus (2003) 185-189: PUCA, Limmutabiltita n IO
nel SO PGSSEF E nei S HO agtre, In 1 ’ Osservalore KOomano A (S.11.2003) BERTUZZI, In [HYUS Thomas
36/3 (2003) 209-212:; Archivo Teoloögico (randino (2003) 244-2495:; (LELADA, In ( 1enc1la 1 omiısta 150
(2003) 613-614: (:HERARDINI, In IHvyinıtas 4771 (2004) 111 (JOLECKI, Probiem NIEZMILENNOSCI Boga
LEOLOGEL schotastycznych KOMeNntatorow W 1OMasza 7 AKTIDEINIL Wagl MAarginestie feQ
aramsy, In St1uclia LOvICIENS1A (20095) 143-15092, in  -

185185

RTLu XVI (2/2011) 185-201Articoli

L’immutabile Dio dei cristiani.
Rivisitando la dottrina di Tommaso d’Aquino

Krzysztof Charamsa
Pontificia Università Gregoriana (Roma)

Il nostro tempo, in particolare per impulso della teologia protestante, mostra un 
nuovo interesse per l’argomento dell’immutabilità di Dio, con una viva e non conclu-
sa discussione al riguardo. Infatti l’uomo d’oggi pone nuove domande e problemi che 
spesso orientano il pensiero di alcuni teologi moderni verso le risposte su Dio meno 
coerenti con quella tomista, che pur non essendo l’unica, porta in sé tratti universali 
da non trascurare. La posizione tomista non di rado è stata richiusa e accantonata 
nel dimenticatoio, in quanto catalogata come un’impostazione puramente filosofica e 
pertanto non pertinente ad una ricerca teologica sull’argomento. A quanto pare tali 
interpretazioni non combaciano pienamente con il pensiero dell’Aquinate attorno al 
mistero rivelato del Dio immutabile1.

In realtà per il teologo Tommaso l’attributo dell’immutabilità divina non è qual-
cosa di filosoficamente estraneo al dato rivelato, ma è una verità di fede radicata 
all’interno della dottrina cristiana, in quanto scaturente dalla stessa dinamica della 
salvezza, che nell’incarnazione e nella passione e morte di Gesù Cristo trova il suo 
compimento. La teologia tomista più che aggiungere un preambolo di matrice fi-

1	 Cfr. M. J. Dodds, The Unchanging God of Love: a Study of the Teaching of St. Thomas Aquinas on Divine 
Immutability in View of Certain Contemporary Criticism of this Doctrine, Fribourg 1986; K. Charamsa, 
L’immutabilità di Dio. L’insegnamento di San Tommaso d’Aquino nei suoi sviluppi presso i Commentatori 
scolastici, Roma 2002; Id., Davvero Dio soffre? La Tradizione e l’insegnamento di San Tommaso, Bologna 
2003. Nell’ambito delle reazioni al nostro scritto L’immutabilità di Dio si ricordano: A. Lobato, in Ange-
licum 2 (2003) 513-514; Doctor Communis 2 (2003) 188-189; M. Hauke, Die Unveränderlichkeit Gottes 
in den scholastischen Thomaskommentaren. Ein Lehrstück für die Beziehung zwischen Glaubenslehre 
und philosophischer Vertiefung, in Doctor Angelicus 3 (2003) 183-189; P. Puca, L’immutabilità di Dio 
nel suo essere e nel suo agire, in L’Osservatore Romano 258 (8.11.2003) 4; G. Bertuzzi, in Divus Thomas 
36/3 (2003) 209-212; Archivo Teológico Grandino 66 (2003) 244-245; G. Celada, in Ciencia Tomista 130 
(2003) 613-614; B. Gherardini, in Divinitas 47/1 (2004) 111; M. J. Golecki, Problem niezmiennoci Boga w 
teologii scholastycznych komentatorów w. Tomasza z Akwinu. Uwagi na marginesie rozprawy ks. K. O. 
Charamsy, in Studia Loviciensia 7 (2005) 143-155, ecc.



Limmutabile DIO Ae CHSHaN/ Rivisttando /3 AoOFftrina el IOMMASO d’Aquino

losofica, attentia pIuttosSto a aCccogliere la rivelazione (1 DIO, 11 DIO del comandı
«iImmuta.bili nel SEeCOl, HCL Sal 111 7/-8) nell’orizzonte evangelico
confermato tradizione patristica dall insegnamento del CONCUU, rimanendoODTLUN7
ula risposta valida ed aperia 4110 SVIluppO.

Non C @E  F dubbio che la verıita dell immutabilita dlivina 11 5 [ 10) approfondimento
omıi1sta appartengano alla TICerca (1 natiura teologica, In QUAaNTO ondati GL fonti

CIeNza (1 fede Talı fonti (1 , 11 10ommaso CONTENgONO SOPTaTttLUTtlO L’autorita
acra Scrittura, la 5{1 interpretazione da parte Chlesa la tradizione del

Padri In particolare 101008 Aue eologi (1 primarla importanza, 4a1 quali G1 richilama
l’Aquinate: Agostino d’Ippona, che rT1a550UMe la tradizione Occidentale, Dionig Are-
oOpasgıta, che rappresenTtla quella orlentale.

In compagnla dı Agostino dı Dionigı

5Sant Agostino d’Ippona, (OIl la 5{1 mafiura dottrina S] DIO Immutabile nell’a-
moTre“, “"autore C111 10mmaso G] riferisce pIU Irequentemente quando TIralita L’at-
tributo A1IvInO In questione, Intravedendo In Iu1 la testimonlanza (1 ula rICerca del
volto del DIO Crist1ano, Immutabile In Se, potfentemente rivolto massımamente
“preoccupato’ HCL la CTEeAaIuUra «credebam e1 C55€ te, e1 C55€ Inconmutabilem SuUbD-
STantiam [Uam, e1 C55€ de homiminibus e1 Iludieium tuum»4 Per Agostino nel
DIO Bibbla C @E  F SO10 11 «bonum», CONTITO le vedute manichee, allora ula tale fonte
(1 bene 2SSOluto originante 110  —> DUO che C5561€ immutabile, altrımenti arebbe (1
fatto aperTtOo 4a1 DPIINCIDI mutabill. «Quaerun ltaque nobis, nde GIT malum. HKespon-
demus: x bono, sed 110  —> e1 Incommutabbili bono. x bonis 1g1tur inferioribus
atque MUufaDILlIDUS Orfia SUNT male. Muta.bilis natura 110  - EGSSEeT, G] de Deo
GSSeT, e1 110  —> a.D 119 de nıhilo facta 65 Quapropter bonorum alcCiOor G5l DEeus, dum
aUCIOr EsT naturarum UU LLL Spontaneus defectus bono, 110  —> ludicat {UO factae
SUNT, Sed nde factae SUNT Lt hoc 110  —> G5l liquid, quonl1am penIitus nı eST: e1 1deo

(ir 1 RAPE, La NOZIONE Adel mutabile dAett immutadbtte SECONdO sant Agostino, Edizioni Agostinlane,
Tolentino 1959

eseMpPIO: Summa T heotogiae L, 4, L, 4] D, ILL, 4] 1,
GOSTINO D IPPONA, Confesstiones {, {, 11:; In nere n Sant Agostino, vol 1, 192-193 (ir BRADLEY, Va-
MINng G In St Augustine’s C onfessions, In Thom 17 (1954) 186-196

1586186

L’immutabile Dio dei cristiani. Rivisitando la dottrina di Tommaso d’Aquino

A
rt

ic
ol

i

losofica, è attenta piuttosto ad accogliere la rivelazione di Dio, il Dio dei comandi 
«immutabili nei secoli, per sempre» (Sal 111 [110],7-8), nell’orizzonte evangelico 
confermato dalla tradizione patristica e dall’insegnamento dei concili, e rimanendo 
una risposta valida ed aperta allo sviluppo.

Non c’è dubbio che la verità dell’immutabilità divina e il suo approfondimento 
tomista appartengano alla ricerca di natura teologica, in quanto fondati sulle fonti 
della scienza di fede. Tali fonti di san Tommaso contengono soprattutto l’autorità 
della Sacra Scrittura, la sua interpretazione da parte della Chiesa e la tradizione dei 
Padri. In particolare sono due i teologi di primaria importanza, ai quali si richiama 
l’Aquinate: Agostino d’Ippona, che riassume la tradizione occidentale, e Dionigi Are-
opagita, che rappresenta quella orientale.

1. In compagnia di Agostino e di Dionigi

Sant’Agostino d’Ippona, con la sua matura dottrina sul Dio immutabile nell’a-
more2, è l’autore a cui Tommaso si riferisce più frequentemente quando tratta l’at-
tributo divino in questione3, intravedendo in lui la testimonianza di una ricerca del 
volto del Dio cristiano, immutabile in sé, ma potentemente rivolto e massimamente 
“preoccupato” per la creatura: «credebam et esse te, et esse inconmutabilem sub-
stantiam tuam, et esse de hominibus curam et iudicium tuum»4. Per Agostino se nel 
Dio della Bibbia c’è solo il «bonum», contro le vedute manichee, allora una tale fonte 
di bene assoluto e originante non può che essere immutabile, altrimenti sarebbe di 
fatto aperto ai principi mutabili. «Quaerunt itaque a nobis, unde sit malum. Respon-
demus: Ex bono, sed non summo et incommutabili bono. Ex bonis igitur inferioribus 
atque mutabilibus orta sunt male. (…) Mutabilis porro natura non esset, si de Deo 
esset, et non ab illo de nihilo facta esset. Quapropter bonorum auctor est Deus, dum 
auctor est naturarum: quarum spontaneus defectus a bono, non iudicat a quo factae 
sunt, sed unde factae sunt. Et hoc non est aliquid, quoniam penitus nihil est; et ideo 

2	 Cfr. A. Trapé, La nozione del mutabile e dell’immutabile secondo sant’Agostino, Edizioni Agostiniane, 
Tolentino 1959.

3	 Ad esempio: Summa Theologiae I, q. 9, 2; I, q. 50, 5, 1; III, q. 57, 1, 1.

4	 Agostino d’Ippona, Confessiones 7, 7, 11; in Opere di Sant’Agostino, vol. 1, 192-193. Cfr. R. Bradley, Na-
ming God in St. Augustine’s Confessions, in Thom. 17 (1954) 186-196.



Krzysztot Naramsa

110  —> DOotest auciorem habere quod nı EG1»S La Alversita radicale ira DIO CTEeAaIuUra
DrOpDrIO QUESTO 1vello bonta posseduta, men{tire nell  uomo G]

esprime quale desiderio (1 felicita da raggiungere®. In questia Iuce UL1O del principali Artıcol|argomenti! agostinlani favore dell  immutabilitä divina 110  —> l impostazione filoso-
fica. platonica del AISCOTSO DIO, QUaNTO pIuttOoStO l accoglienza dell’autorivelazione
1blica (1 DIO, avyutası SIN da Esodo 3,147 L’ZoO SONLO coluz che SONLO HCL I Ipponate
Indica la rivelazione G1a dell immutabilita semplicita divina G1a 5 { 1C EIer-
1ta DIO EIerNO infinitamente semplice, perche Immutabiles. GS{iessia linea,
DL QUAaNTO Agostino G1A. sens1ibile alla sofferenza DrOprIO Iu1 rilevare 1
Contempo L’assoluta 1lberta divina Cal mutamentI! del dolorI sofferenze
CTEeAaIuUra 1Ire Immutabile 110  —> significa perö DrIVO (1 vitalita, insensibile, aggrappato
In ula chiusura indifferente, eEsSaftamentTfe 11 contrarıo «Quid EsT Crgo eus mMeus
Quid, F’OSO, 151 DOommInus eus Uu1S enNım AOMmMINUS praeiter dominum? Auft QqUuI1S dQdeuUs
praeter eum NOSIrTUmM umme, Optime, potentissime, Omn1potentissime, MISEeTICOTr-
Aissime e1 1ustissıme, secretissime e1 praesentissime, pulcherrime e1 fortissime, G{Aa-
1115 e1 inconprehensibilis, inmutabilis, mufans Omn1a, HUG UL HULQ UL
VeTIUS, INNOVAaNSs OmNn1a; In veiustatem perducens superbos e1 NESCIUNT; SCIHHDCI‚
SCIHHDCI qulietus, cColligens e1 110  - portans e1 implens e1 protegens, CL Cal e1
NUutfr1eNs, perficiens, Cnı desit bl Amas LLEC aeSTUaAaS, zelas e1 CC

L1US5 paenite le e1 110  —> oles, ITAaSCETIS e1 tranquillus mMUutLas LLEC mMUutLas
cConsilium: reCIDIS quod NvenısS e1 HULQ UL AaMISISTI; HULQ UL INODS e1 gaudes Iu-
CYIS, HUL Ua AaYVYal U e1 uUuSu_Las CX1g1S. uper er ogatur t1Di, ıT debeas, e1 QqUuI1S
QquUICquam 110  —> uum Reddens debita nu. debens, donans debita nı perdens. Lt
quid dIXIMUS, eus INCUS, vita H1ICa, ulcedo 1900573 Sanctla, a.111 quid Alcit aliquis, C
de le Aicıt? Lt Vae tacentibus de te, quonl1am lO0QquUaCEeSs mut! uınt»? Egli 110  —> limIitato

( ontra Tultanum, 1, S, 36-37, Qqu1 3 In nere n Sant Agostino, vol 17, 494-49 7

(Ir Confesstiones,; In nere n San Agostino, vol 1, 06-97
(Ir ZUM ‚RUNN, Limmutabilite de DIien sefon satint Augusiin, In 41 (1966) 219

«Vere proprie Miecitur ita ul fortasse Saolum Deum 1C1 oporiea essentam. Eist eNımM VPIt SON1S Qqu1a
incommMuUutaAhHilis esT, idque “ 1111111 famulo 5[  C Oysıl enuntiavıt, Cu all: CDO s { ] Qqu1 (De
I rıntitate {, D, 1 In nere n Sant Agostino, vol 4, 14-315):; «Est (lixit (n est Eist VOCOr? (ul1a

In aeifernum, Qqu1a mutarı 11011 DOSSULM. Ea eNımM UU utaiur 11011 SUuntT, Qqu1a 11011 permanent
Ergo incommMuUutAbhilitAas Del ISto vocabulo dignata el intimare: Ergo { ] Qqu1 (DSermo 6, ecir 6,

In nere n Sant Agostino, vol 2 00-101): «Aeternitas 1Dsa Del cSubstantia estT. UU nı
4DILe» (Enarratiiones In Psalmos 101 2, 1 In nere n Sant Agostino, vol A{/1, 60-561): «HSSE
aeternitas, incommMuUutaAabilitatis>» (Sermo {, In nere n Sanı Agostino, vol 2 14-115):; «PsS
LANLUM il quod est el 1Dsa el Qeternıitas» (EN. In Ps 4, 11: In nere n Sant Agostino, vol 2D, 44-145)
C onfesstiones 1, In nere n Sant Agostino, vol 1, O-

157187

Krzysztof Charamsa

A
rticoli

non potest auctorem habere quod nihil est»5. La diversità radicale tra Dio e creatura 
corre proprio a questo livello della somma bontà posseduta, mentre nell’uomo si 
esprime quale desiderio di felicità da raggiungere6. In questa luce uno dei principali 
argomenti agostiniani a favore dell’immutabilità divina non è l’impostazione filoso-
fica platonica del discorso su Dio, quanto piuttosto l’accoglienza dell’autorivelazione 
biblica di Dio, avutasi sin da Esodo 3,147. L’Io sono colui che sono per l’Ipponate 
indica la rivelazione sia dell’immutabilità della semplicità divina sia della sua eter-
nità: Dio è eterno e infinitamente semplice, perché immutabile8. Nella stessa linea, 
per quanto Agostino sia sensibile alla sofferenza umana, è proprio lui a rilevare al 
contempo l’assoluta libertà divina dai mutamenti dei dolori e delle sofferenze della 
creatura. Dire immutabile non significa però privo di vitalità, insensibile, aggrappato 
in una chiusura indifferente, ma esattamente il contrario: «Quid est ergo Deus meus? 
Quid, rogo, nisi Dominus Deus? Quis enim dominus praeter dominum? Aut quis deus 
praeter Deum nostrum? Summe, optime, potentissime, omnipotentissime, misericor-
dissime et iustissime, secretissime et praesentissime, pulcherrime et fortissime, sta-
bilis et inconprehensibilis, inmutabilis, mutans omnia, numquam novus, numquam 
vetus, innovans omnia; in vetustatem perducens superbos et nesciunt; semper agens, 
semper quietus, colligens et non egens, portans et implens et protegens, creans et 
nutriens, perficiens, quaerens, cum nihil desit tibi. Amas nec aestuas, zelas et secu-
rus es; paenitet te et non doles, irasceris et tranquillus es, opera mutas nec mutas 
consilium; recipis quod invenis et numquam amisisti; numquam inops et gaudes lu-
cris, numquam avarus et usuras exigis. Super erogatur tibi, ut debeas, et quis habet 
quicquam non tuum? Reddens debita nulli debens, donans debita nihil perdens. Et 
quid diximus, Deus meus, vita mea, dulcedo mea sancta, aut quid dicit aliquis, cum 
de te dicit? Et vae tacentibus de te, quoniam loquaces muti sunt»9. Egli non è limitato 

5	 Id., Contra Iulianum, 1, 8, 36-37, qui 37; in Opere di Sant’Agostino, vol. 17, 494-497.

6	 Cfr. Id., Confessiones, 4,10,15; in Opere di San’Agostino, vol. 1, 96-97.

7	 Cfr. E. zum Brunn, L’immutabilité de Dieu selon saint Augustin, in NV 41 (1966) 219.

8	 «Vere ac proprie dicitur ita ut fortasse solum Deum dici oporteat essentiam. Est enim vere solus quia 
incommutabilis est, idque suum nomen famulo suo Moysi enuntiavit, cum ait: ego sum qui sum» (De 
Trinitate 7, 5, 10; in Opere di Sant’Agostino, vol. 4, 314-315); «Est vocor, dixit. Ouid est, Est vocor? Quia 
maneo in aeternum, quia mutari non possum. Ea enim quae mutatur non sunt, quia non permanent (...). 
Ergo incommutabilitas Dei isto vocabulo se dignata est intimare: Ergo sum qui sum» (Sermo 6, 4; cfr. 6, 
2; in Opere di Sant’Agostino, vol. 29, 100-101); «Aeternitas ipsa Dei substantia est, quae nihil habet mu-
tabile» (Enarrationes In Psalmos 101, 2, 10; in Opere di Sant’Agostino, vol. 27/1, 560-561); «Esse nomen 
aeternitas, nomen incommutabilitatis» (Sermo 7, 7; in Opere di Sant’Agostino, vol. 29, 114-115); «est 
tantum id quod est, et ipsa est aeternitas» (En. In Ps. 9, 11; in Opere di Sant’Agostino, vol. 25, 144-145).

9	 Confessiones 1, 4; in Opere di Sant’Agostino, vol. 1, 6-9.



Limmutabile DIO Ae CHSHaN/ Rivisttando /3 AoOFftrina el IOMMASO d’Aquino

ne 5{1 C556 11724 Cal 5{10 attributo immutabile, 11 quale anzı G{a all’origine p _
enza volonta ONOSCENZA (1 10 Limmutabilitäa (1 DIO VISTAa infatti
rispetto alla 5{1 eEsSsENzZA11 DIU precisamente rispetto alla Trinital2, anche (COLLNEODTLUN7 11 VEIO fondamento dell’agire A1IvINO ne StOr1a Salve77a.

La predilezione agostinlana nell’affermare L Immutabile fa G] che le perfezioni
(lIvine G1 ondino direttamente sull immutabilitäa, 11 che potra C556 1€ Siudicato COILLNE

influsso platonico. Diversamente pIU tardl, SECONdO , 11 10mmaso la perfezione
dlivina Sara fissata ne DULA attualita, che G] conferma G] rispecchla nell  immuta-
bilita ESsSeENz]ale. entre Agostino desSCTIve bene la Ainamıicita dellimmutabile HCI -
ezione divina, 10mmaso la sapra SIistematıi7zzare DIU adeguatamente all interno del
Tatitaio DIO

(10 che Aue pensatorIı la sens1bilita teologica che r1I1esCe tenere
bene presente rischl che COMpOorTa bbandono dell’attributo dell immutabili-
ta «Has argumentationes, Qquibus IMpI nostIram sSimplicem Dietatem, ıT C 15
In CITCUITIU ambulemus Sal 11,9), de V1a recia CONAaNTIUr avertere, G] TalloO refutare
110  —> DOSSeT, es Irridere eberet Huc accedit, quod In aC1IuUtOrIO Dominı Del nOostrI
hOos volubiles CITrCUulos, ({UOS ODPINIO confingit, TAall0o manifesta confringit. INC enNnım
MaXIıIme IsSt1 errani, ıT In CITCUITIU Aalso ambulare ({ UL VEIO e1 TeCiO inere malint,
quod meniem dAivyvinam OMNINO immutabilem, euiuslibet infinitatis CAaNalCill e1 INNU-
1NeIA OMN13. SINE COgIitation1s alternatione numerantiem, de 5{1 humana mutabili
angustaque metiuntur:; e1 fit 15 quod alt Anostolus: Comparantes enNım semet1psos
SibimetipsIis 110  —> intellegunt (2 (‚OT Nam qula 15 QquIidquIi OVI faciendum
ven!zı In mentem, OVO CONsIlio aciunt (mutabiles QuUIDPpE mentes erunt): profecto
110  —> eumn, (YUCIL cCogitare 110  —> DOSSUNT, sed semet1psos LO 110 cogitantes, 110  —> um,
Sed 1DS0S, LE 1L, Sed S11 COMParant. Nobis autem fas 110  —> EsT credere, allter aflici
eum C VacCcal, allter C ODeTratur; qulia LLEC alfieci Aicendus eSsT, Lamquam In E1IUS
natura fiat liquid, quod aNie 110  —> fuerit. Patıtur quIppe quil afficitur, e1 mutabile EsT
OLE quod Jiquid patitur Non ltaque In E1IUS vacatlione cogitetur 1eNavla es1dla.
nertla, SICH LLEC In E1IUS or CONATUS IndustrIla. OVI quleScens e1

qulescere. Potest a ODUS 110  —> Sed semplternum I1Dere (;O11-

Sillum : LLEC paenitendo, qula DrIUS CESSaveral, cCoeDpIit facere quod 110  - acerat. Sed
e1 G] DrIUS CESSAaVI e1 DOSter1Ius OPeTatus G5l quo NesSCIO quemadmodum a.D homine

10 Confessiones 13, 1 In nere n Sant Agostino, vol 1, 468-469
11 De (‚ivitate DEet 11, 10ss.: In nere n Sant Agostino, vol /2, XA4A-S {SS
12 De I rıntitate 4, Proem.: In nere n Sant Agostino, vol 4, 17/4-177: ecir D, 1-2: In Inere n Sanı Agostino,

vol 4, ARA-DSL

155188

L’immutabile Dio dei cristiani. Rivisitando la dottrina di Tommaso d’Aquino

A
rt

ic
ol

i

nella sua essenza dal suo attributo immutabile, il quale anzi sta all’origine della po-
tenza della volontà e della conoscenza di Dio10. L’immutabilità di Dio va vista infatti 
rispetto alla sua essenza11 o più precisamente rispetto alla Trinità12, ma anche come 
il vero fondamento dell’agire divino nella storia della salvezza.

La predilezione agostiniana nell’affermare l’Immutabile fa sì che le perfezioni 
divine si fondino direttamente sull’immutabilità, il che potrà essere giudicato come 
un influsso platonico. Diversamente, più tardi, secondo san Tommaso la perfezione 
divina sarà fissata nella pura attualità, che si conferma e si rispecchia nell’immuta-
bilità essenziale. Mentre Agostino descrive bene la dinamicità dell’immutabile per-
fezione divina, Tommaso la saprà sistematizzare più adeguatamente all’interno del 
trattato su Dio.

Ciò che accomuna i due pensatori è la sensibilità teologica che riesce a tenere 
bene presente i rischi che comporta un abbandono dell’attributo dell’immutabili-
tà: «Has argumentationes, quibus impii nostram simplicem pietatem, ut cum illis 
in circuitu ambulemus (Sal 11,9), de via recta conantur avertere, si ratio refutare 
non posset, fides irridere deberet. Huc accedit, quod in adiutorio Domini Dei nostri 
hos volubiles circulos, quos opinio confingit, ratio manifesta confringit. Hinc enim 
maxime isti errant, ut in circuitu falso ambulare quam vero et recto itinere malint, 
quod mentem divinam omnino immutabilem, cuiuslibet infinitatis capacem et innu-
mera omnia sine cogitationis alternatione numerantem, de sua humana mutabili 
angustaque metiuntur; et fit illis quod ait Apostolus: comparantes enim semetipsos 
sibimetipsis non intellegunt (2 Cor 10,12). Nam quia illis quidquid novi faciendum 
venit in mentem, novo consilio faciunt (mutabiles quippe mentes gerunt): profecto 
non Deum, quem cogitare non possunt, sed semetipsos pro illo cogitantes, non illum, 
sed se ipsos, nec illi, sed sibi comparant. Nobis autem fas non est credere, aliter affici 
Deum cum vacat, aliter cum operatur; quia nec affici dicendus est, tamquam in eius 
natura fiat aliquid, quod ante non fuerit. Patitur quippe qui afficitur, et mutabile est 
omne quod aliquid patitur. Non itaque in eius vacatione cogitetur ignavia desidia 
inertia, sicut nec in eius opere labor conatus industria. Novit quiescens agere et 
agens quiescere. Potest ad opus novum non novum, sed sempiternum adhibere con-
silium; nec paenitendo, quia prius cessaverat, coepit facere quod non facerat. Sed 
et si prius cessavit et posterius operatus est (quod nescio quemadmodum ab homine 

10	 Confessiones 13, 16; in Opere di Sant’Agostino, vol. 1, 468-469.

11	 De Civitate Dei 11, 10ss.; in Opere di Sant’Agostino, vol. 5/2, 84-87ss.

12	 De Trinitate 4, Proem.; in Opere di Sant’Agostino, vol. 4, 174-177; cfr. 5, 1-2; in Opere di Sant’Agostino, 
vol. 4, 234-237.



Krzysztot Naramsa

DOossit intelleg1): hoc procul 10, quod Ailcıtur DIIUS e1 DOsterIus, In rebus DrIUS 110  -

eExIstentibus e1 DOosterIus eExIstentibus fuit: In 110 auftfem 110  —> alteram praecedentem
altera subsequens mutavıt aul aDstulit voluntatem, Sed ula eademque semmpiterna Artıcol|e1 Immuta.bili voluntate LCS, ({UdS Condidit, e1 ıl DrIUS 110  —> ESSCNT eg1t, quamdiu 110  —>

fuerunt, e1 ıT DOSter1Ius eSSseNIT, quando C556 COEPETUNT, INC eIS, quil talla Videre DHOüS-
SUNT, mirabiliter fortassis Ostendens, (YJUALIL 110  —> 15 indiguerit, sed C455 gratulta DO-
nıtate condiderift, C SINE 15 2efernıcalfe In1t10 Carenfie In 110  —> mMInNOTEe beatitate
permansıt»15.

5E L uOomoO bbandona la rivelazione dell immutabilita divina, 110  —> poträa TOVATre
la giusta rappresentazione del C100 110  —> partıre Dpropria mutabilita. 10N0+-
NOSTAaNTIe ula rICerca naturale 1a 1CSUDDOLC L’attributo STESSO, DrOpDrIO perche la
verıita che che ne fede TOVA la pIleNeZZa, (1 HCL GE «immortalis, INCOT-
rupta, Incommutabilis permanet»14, La menTe C1 porta a ntuilre L’eternita

Limmutabilita del Trealtore, 110  —> la fa raggiungere1s, Piuttosto la personalita
spirituale CTEeAaIUTra la predispone poter sperimentare ne vita beata quell’e-
ernita Immutabile che (1 DIO Sol0. Per gostino, DrOprIO rivelazione,

precisamente DL motivı cristologicl, alfermata Limmutabilita del DIO CrIstiano
In ragione dell Incarnazilone del Verbo bisogna mantiener Limmutabilita (1 DIO,
G] vuole Comprendere giustamente "unilone (1 DIO COIl L uOomoO: eus semetipsum
CXINAaN1VItT cir Fil 2,7), 110  —> mutando divyvinitatem 5SUaAILl, Sed nostIram mutabilitatem
assumendo: e1 formam SEeTVI accıpiens»16,

Dall’altro lato, Cal atrımon10 (1 Pseudo-Dionigi Areopagita 10mmaso aCccoglie
Innanzıtutto l espressione trascendenza (1 DIO immutabile, COSCIente apofatica-

13 De (‚Ivitate Det 12, 17 In nere n Sant Agostino, vol /2, 190-193 %1 vedano anche: ( ontra Faustum 3
In nere n Sant Agostino, vol 1 232: De NAatura Bont 1, 1.24:; In nere n Sant Agostino, vol 13/1,

248-2351.3/7/0-371

De Irin. 4, 15, 2 In nere n Sant Agostino, vol 4, 216-217 In Cerio 557 depositata nel-
I UOMO (COTLIE qualcosa (a QJesicerare GCELICALEG, che SUDELA Ia naiura mutevole G1 presenta qalla raglone.

Sanlo raccomandava, infattı: «nali foras lIre, In te1psum redl, In interlore homine habitat verıtas. Et G1
LUAM naiuram mutabilem invenerI1s, trascende el te1psum. UC erszo tende, nde 1IPpSUum Iumen ration1ıs
QCCcenditur» (De DEra reli. 3 e In nere n Sant Agostino, vol 6/1, 08-109) Nell intenzione agostiniana
11011 GTAa anlio un ascCesi platonica Ia verita ideale, Dluttosto i postulato Cli U1a continua (C(OLLVEEI -

SIONE ragione Ia I1ce che Ia trascende, quella grazla QJell amore (ivino.
19 «Beatitucdinem amMen E1US uua f1it heata 1Dsa anıma, 11011 fieri 1S1 particıpatione i1us vitae SCINDEL vitae,

incommutabilis, aeiternaeque substantiae, UUAC Deus est ul QJUOMOdO aN1ımaAa UUALC inferior Deo esT, il
quod 1Dsa inferius esT, hOoc el COL DUS, facit vivere: SIC eamdem anımam 11011 faclat heate vivere, 1S1 quod
1Dsa aN1MAa el sSuper1uUs>» In Iohannıts Evangetium ErGetaEiuSs 2 In nere n Sant Agostino, vol 24/1,
38-2359)
De Iriniıtate {, 3, In nere n Sant Agostino, vol 4, 301-305

15859189

Krzysztof Charamsa

A
rticoli

possit intellegi): hoc procul dubio, quod dicitur prius et posterius, in rebus prius non 
existentibus et posterius existentibus fuit; in illo autem non alteram praecedentem 
altera subsequens mutavit aut abstulit voluntatem, sed una eademque sempiterna 
et immutabili voluntate res, quas condidit, et ut prius non essent egit, quamdiu non 
fuerunt, et ut posterius essent, quando esse coeperunt, hinc eis, qui talia videre pos-
sunt, mirabiliter fortassis ostendens, quam non eis indiguerit, sed eas gratuita bo-
nitate condiderit, cum sine illis ex aeternitate initio carente in non minore beatitate 
permansit»13.

Se l’uomo abbandona la rivelazione dell’immutabilità divina, non potrà trovare 
la giusta rappresentazione del dio se non a partire dalla propria mutabilità. Ciono-
nostante una ricerca naturale già presuppone l’attributo stesso, proprio perché la 
verità che cerca, e che nella fede trova la pienezza, è di per sé «immortalis, incor-
rupta, incommutabilis permanet»14. La mente umana ci porta ad intuire l’eternità 
e l’immutabilità del Creatore, ma non la fa raggiungere15. Piuttosto la personalità 
spirituale della creatura la predispone a poter sperimentare nella vita beata quell’e-
ternità immutabile che è di Dio solo. Per Agostino, proprio a causa della rivelazione, 
e precisamente per motivi cristologici, va affermata l’immutabilità del Dio cristiano. 
In ragione dell’Incarnazione del Verbo bisogna mantenere l’immutabilità di Dio, se 
si vuole comprendere giustamente l’unione di Dio con l’uomo: «(Deus) semetipsum 
exinanivit (cfr. Fil 2,7), non mutando divinitatem suam, sed nostram mutabilitatem 
assumendo; et formam servi accipiens»16.

Dall’altro lato, dal patrimonio di Pseudo-Dionigi Areopagita Tommaso accoglie 
innanzitutto l’espressione della trascendenza di Dio immutabile, cosciente apofatica-

13	 De Civitate Dei 12, 17; in Opere di Sant’Agostino, vol. 5/2, 190-193. Si vedano anche: Contra Faustum 33, 
9; in Opere di Sant’Agostino, vol. 14, 232; De natura Boni 1, 1.24; in Opere di Sant’Agostino, vol. 13/1, 
348-351.370-371.

14	 De Trin. 4, 18, 24; in Opere di Sant’Agostino, vol. 4, 216-217. In un certo senso, essa è depositata nel-
l’uomo come qualcosa da desiderare e cercare, che supera la natura mutevole e si presenta alla ragione. 
Il santo raccomandava, infatti: «noli foras ire, in teipsum redi, in interiore homine habitat veritas. Et si 
tuam naturam mutabilem inveneris, trascende et teipsum. Illuc ergo tende, unde ipsum lumen rationis 
accenditur» (De vera rel. 39, 72; in Opere di Sant’Agostino, vol. 6/1, 108-109). Nell’intenzione agostiniana 
non sta tanto un’ascesi platonica verso la verità ideale, ma piuttosto il postulato di una continua conver-
sione della ragione verso la luce che la trascende, quella della grazia e dell’amore divino.

15	 «Beatitudinem tamen eius qua fit beata ipsa anima, non fieri nisi participatione illius vitae semper vitae, 
incommutabilis, aeternaeque substantiae, quae Deus est; ut quomodo anima quae inferior Deo est, id 
quod ipsa inferius est, hoc est corpus, facit vivere; sic eamdem animam non faciat beate vivere, nisi quod 
ipsa anima est superius» (In Iohannis Evangelium tractatus 23, 5; in Opere di Sant’Agostino, vol. 24/1, 
538-539).

16	 De Trinitate 7, 3, 5; in Opere di Sant’Agostino, vol. 4, 301-305.



Limmutabile DIO Ae CHSHaN/ Rivisttando /3 AoOFftrina el IOMMASO d’Aquino

menTfe SProporzione Ira lIinguaggl0 mistero17, COS] che Ognl immagıne OLE

15310 DL DIO Qeve C5561€ (1 CONTIINUO verilicato trascendentalmente, perche «Ja (‚ AauU-
(1 le COSE rimanga rigorosamente Y (1 (1 le C0S colul cheODTLUN7 superlore alla SOSTAaNza alla natura SOrpassı aSsSolutamente le COSE che E615(T0N0

cCondo qualsivoglia SOSTAaNza natura» 1& L’uguaglianza Immutabile dell essere, 111e 11-

Ire quasiıi SCHaALd infinitamente DIO Cal Crealo, 1 Contempo la concordia
dlivina SalVve77a (1 le cCose19 In merIito 1 AISCOTSO DIO cristiano, egli

postula la regola base HCL 11 linguageglo te01l0g1CO: «bisogna TICONOSCEeTE (1 celebrare
(OIl AISCOTSO egnO0 (1 DIO moviıimentI! (1 DIO che Immobile»20. (10 LESUDDOLLC
che C1 G1a 11 rischio (1 AISCOTSO «indegno», 11 modo (1 parlare inadeguato del [  O,
L’attribuzione realta del camblamenti CONTITrAaTrı alla beatitudine infinita (1 DIO

DIO Scritture, «| Immobile AaVdllzZd G] le COse»21. la
COomprensione da parte del credente 110  —> vede In queste MMagını Spostamen-
LO cambilamento un alterazione, ula CONVEerSIONe moviıimento locale

rettilineo CIrcCoOlare COMDOSTO da entrambi, C10@ intellettuale, anımale,
fisico»22. COLNNOSCEIE adeguatamente DIO DL Dionig legato Inscindibilmente

alla contemplazione vita spirituale, 1 5 [ 10) moviıimento dell’amore, che la VIa.
uıunıtiva. (OIl DIO, superante ogn pensiero SOsStanzlalita creaitia DIO 110  —> DUO C556 1€

CONOSCIUTO, HCL DIioNIgT, 110  —> superando la GSTesSSIAa nOosITra capacita naturale intellet-
t1va23, G1 VIa. dell unione spirituale che porta 11 Mistero Assoluto24, 11 quale
HCL DrImMO C1 attira (COLNE la Iuce del Sole CoInvolge In movimento “Kssere
Immutabile.

17 EOLOgiA ISLICH 1, 3, (tr 1t. T utte fe Gerarchia ceteste, Gerarchia ecctiestiale, OM
ALUENT, EOLOgiA ISLICH, Leittere, Milano

15 [ HMONIGI AÄREOPAGITA, OM AIDENT 11, 3, G56B
14 (ir OM AIDEnT 12, 3, U/r2Ä Una tale Ligliolanza (ivinizzante 11011 cancella ’ assoluta trascendenza

divina, ecir OM AIDEnT @, {-8; 3, B-6

I NOMi AIDEnT 4, - 3, B-9
21 OM AIDEnT 11, 3, 416C %] veda cCitatı SCcOliasta: 3,8; (Jer 23,23:; E1 4,3: D 139 (138),8:

1 17/7) 1 4A7

(ir I NOomMmi AIDEnT 4, - 3, DA

A ED. T al HREONUCO (7A20O0: 3,
(ir I NOomMmi AIDEnT 4, 3, D-/ 4,11: 3, /O&D: Gerarchia relfeste {, 3, AUSC.

190190

L’immutabile Dio dei cristiani. Rivisitando la dottrina di Tommaso d’Aquino

A
rt

ic
ol

i

mente della sproporzione tra linguaggio e mistero17, così che ogni immagine e nome 
usato per Dio deve essere di continuo verificato trascendentalmente, perché «la Cau-
sa di tutte le cose rimanga rigorosamente al di sopra di tutte le cose e colui che è 
superiore alla sostanza e alla natura sorpassi assolutamente le cose che esistono se-
condo qualsivoglia sostanza e natura»18. L’uguaglianza immutabile dell’essere, men-
tre quasi separa infinitamente Dio dal creato, al contempo è la causa della concordia 
e della divina salvezza di tutte le cose19. In merito al discorso su Dio cristiano, egli 
postula la regola base per il linguaggio teologico: «bisogna riconoscere di celebrare 
con un discorso degno di Dio i movimenti di Dio che è immobile»20. Ciò presuppone 
che ci sia il rischio di un discorso «indegno», il modo di parlare inadeguato del tutto, 
l’attribuzione delle realtà e dei cambiamenti contrari alla beatitudine infinita di Dio. 
Il Dio delle Scritture, «l’Immobile avanza e si muove verso tutte le cose»21, ma la 
comprensione da parte del credente non vede in queste immagini «uno spostamen-
to e un cambiamento o un’alterazione, o una conversione o un movimento locale 
(…) rettilineo o circolare o composto da entrambi, cioè o intellettuale, o animale, 
o fisico»22. Il conoscere adeguatamente Dio per Dionigi è legato inscindibilmente 
alla contemplazione della vita spirituale, al suo movimento dell’amore, che è la via 
unitiva con Dio, superante ogni pensiero e sostanzialità creata. Dio non può essere 
conosciuto, per Dionigi, se non superando la stessa nostra capacità naturale intellet-
tiva23, sulla via dell’unione spirituale che porta verso il Mistero Assoluto24, il quale 
per primo ci attira come la luce del sole e coinvolge in un movimento verso l’Essere 
immutabile.

17	 Teologia mistica 1, 3; PG 3, 1001A (tr. it. Tutte le opere: Gerarchia celeste, Gerarchia ecclesiale, I nomi 
divini, Teologia mistica, Lettere, Milano 1997).

18	 Dionigi Areopagita, I nomi divini 11, 6; PG 3, 956B.

19	 Cfr. I nomi divini 12, 3; PG 3, 972A. Una tale figliolanza divinizzante non cancella l’assoluta trascendenza 
divina, cfr. I nomi divini 2, 7-8; PG 3, 645B-645C.

20	 I nomi divini 9, 8-9; PG 3, 916B-916D.

21	 I nomi divini 11,  9; PG 3, 916C. Si veda citati dallo scoliasta: Ab 3,8; Ger 23,23; Ef 4,3; Sal 139 (138),8; 
18 (17), 10; 47 (46),6.

22	 Cfr. I nomi divini 4, 8-9; PG 3, 704D-705B.

23	 Ep. I al monaco Gaio; PG 3, 1065A.

24	 Cfr. I nomi divini 4, 5; PG 3, 700D-701A; 4,11; PG 3, 708D; Gerarchia celeste 7, 2; PG 3, 208C.



Krzysztot Naramsa

II} DIio immutabıle dı eriH  z 1ommaso "Aquino

In le 1010 magglorIi , 11 10mmaso d Aquino alfronta Limmutabilita Artıcol|
(1 10 Qualche volta G1 iralita (1 a4CCcennIı passeggerl, In altrı CASI (1 trattazion] DIU
approfondite ed elaborate, negli erIıtt1 filosofici, esegeticı teologicl. In QUESTO (;O11-

tributo privilegiamo SO10 alCuni approccı 1Dlic1 teologico-speculativIi, tralasclan-
al8 la rifllessione omıi1sta Sull’attributo Cal DUunNTO (1 VISTAa filosofico26. In quest ’ ultimo
2ı2mbito 10ommaso Aiscute 0 argomenti (1 Aristotele del DrImMO mMOTfOTe immobile,
Intravvedendo In C550 “Essere trascendentale ritenendolo pertanto argomen(Tto
Valido HCL la speculazione teologica, argomentOo (1 CONvVvenNIeNZAa rispetto
alla Rivelazione HCL GE intelligibile alla ragione (COSI, mentire da ula parte la r'1-
flessione filosofica effettivamente Illuminata fede, 11 AISCOTSO fede 110  -

DUO 5{1 volta Irascurare 11 TICOTSO aglı argomenti! Fatio Limmutabilitäa
rilevata. nellimmobilita del DrImMO MOTOTEe arıistotelico In realta 110  —> contamına. 11 (11-
(0C0150 te0OLl0g1iCO (OIl influssi ESTIranel 110  —> pertinent rispetto alla Kivelazione, 11
dato ragione VvIeNE pIuttOoStO SIiudicato aCCeTtalo, DUL rimanendo nel DrOoprIO
ambito, partendo Cal dato (1 fede, DL poter ffrire In CONSCHUENZA lIinguaggl0 DL
11 AISCOTSO te0ologico. L’argomentazione (1 Dprovenlenza arıstotelica 110  —> HCL -
Aantfo a esporfiare ne dottrina dato ESTTanNneOQO alla Kivelazione, Aiscernere

parametrı (1 A1ISCOrSO ragionevole DL accogliere 11 AIvInO rivelarsı DL poter
esprimerlo nel Llimiti dell umano pensiero.

II} DIio sacra Sserıttura

partıre rivelazione 1blica. G] devono alfermare G1a LiIimmutabilita G1a L’e-
ernita divine, (COLNE Aue attrıbuti che esprimon la differenza ira DIO 11 CTEeAaTI0

A Dell immutabilita In DSENETE, C10@ In riterimento S12 qalla creatiura C124 DIO, OMMASO QUINOG parla
Pratiutio ne Scriptum HDFrOs Sententarum (11 ermıinNe USAalo volte, (l1 CUul DE ne|l DPr1m®eo
11bro), De yertitate {9) De Maito 25) De pnotentia 20) ompendium T’heotogiae 11 Summa CONEra genit-
Ies 54) SUumma T’heotogiae STNA 4] STA H 21: STA H In HOrum Deati DIonYSiL De IEDINES NOmiIiniDus
EXDOSLLLO 10) uper epistolam ad Hebraeos ectura 11) EXDOSLLLO ##1 ToO ad lÄitteram (/) in  -

20 (Ir De SHOÖSTANTLES SEHAFralis @, 10-26: ( ommentartiıum In HDFrOS Aristotelis De A(EeiO pf7 un L, 21: In
metaphysicam Artstotelis COommentarıia AIL, 5-12:; In CEO HDFrOSs Physicorum Aristotelis EXDOSLLLO VIL,
VILL, Y-1  S

AT (Ir uper epistolam ad Hebraeos ectura L,

191191

Krzysztof Charamsa

A
rticoli

2. Il Dio immutabile di san Tommaso d’Aquino

In tutte le sue maggiori opere, san Tommaso d’Aquino affronta l’immutabilità 
di Dio25. Qualche volta si tratta di accenni passeggeri, in altri casi di trattazioni più 
approfondite ed elaborate, negli scritti filosofici, esegetici e teologici. In questo con-
tributo privilegiamo solo alcuni approcci biblici e teologico-speculativi, tralascian-
do la riflessione tomista sull’attributo dal punto di vista filosofico26. In quest’ultimo 
ambito Tommaso discute gli argomenti di Aristotele del primo motore immobile, 
intravvedendo in esso l’Essere trascendentale e ritenendolo pertanto un argomento 
valido per la speculazione teologica, ovvero un argomento di convenienza rispetto 
alla Rivelazione per sé intelligibile alla ragione. Così, mentre da una parte la ri-
flessione filosofica è effettivamente illuminata dalla fede, il discorso della fede non 
può a sua volta trascurare il ricorso agli argomenti della recta ratio. L’immutabilità 
rilevata nell’immobilità del primo motore aristotelico in realtà non contamina il di-
scorso teologico con influssi estranei o non pertinenti rispetto alla Rivelazione, ma il 
dato della ragione viene piuttosto giudicato e accettato, pur rimanendo nel proprio 
ambito, partendo dal dato di fede, per poter offrire in conseguenza un linguaggio per 
il discorso teologico. L’argomentazione di provenienza aristotelica non serve per-
tanto ad esportare nella dottrina un dato estraneo alla Rivelazione, ma a discernere 
i parametri di un discorso ragionevole per accogliere il divino rivelarsi e per poter 
esprimerlo nei limiti dell’umano pensiero.

3. Il Dio della Sacra Scrittura

A partire dalla rivelazione biblica si devono affermare sia l’immutabilità sia l’e-
ternità divine, come due attributi che esprimono la differenza tra Dio e il creato27. 

25	 Dell’immutabilità in genere, cioè in riferimento sia alla creatura sia a Dio, Tommaso D’Aquino parla so-
prattutto nelle opere: Scriptum super libros Sententiarum (il termine è usato 60 volte, di cui 35 nel primo 
libro), De veritate (75), De Malo (25), De potentia (20), Compendium Theologiae (11), Summa contra genti-
les (34), Summa Theologiae (STh I 55; STh II 21; STh III 7), In librum beati Dionysii De Divinis Nominibus 
expositio (10), Super epistolam ad Hebraeos lectura (11), Expositio super Iob ad litteram (7), ecc.

26	 Cfr. De substantiis separatis 2, 10-26; Commentarium in libros Aristotelis De Caelo et Mundo I, 21; In 
metaphysicam Aristotelis commentaria XII, 5-12; In octo libros Physicorum Aristotelis expositio VII, 2; 
VIII, 9-13.

27	 Cfr. Super epistolam ad Hebraeos lectura I, 5.



Limmutabile DIO Ae CHSHaN/ Rivisttando /3 AoOFftrina el IOMMASO d’Aquino

ommentando Eb 1,10-1228, rileva che anche clell perirannOo, nel che Dads-
Sera 11 loro STATIiO presente, DIO riImane SCHNLDIC 10 STEeSSO, 110  —> camblando 11 DrOprIO
C556 1€ efernOo, nOoONOSTIANIe la novita CTEeAaTIUrTre Tale DIINCIDIO 1blico suffragatoODTLUN7 da richlamo iIrequente 4a1 principalı luoghl scr1ıtturisticım dottrina dell immu-
tabilita divina, che 101010) Sal 1072 1011,13 «Iu autem Domine, In 2efernum d“
nebis»: (iC 1,17 «In le nu. G5l transmutatio LLEC viclssitudinibus obumbratio»;
3,6 «EgO DEeus, e1 110  —> MUuTtOTr>»; Lam 5,19 «Iu autem, Domine, In 2efernum 11a-
nebis, sollum LUuUMmM In generatione e1 generationem», fino Eb 13,6 r1guardo Y Figlio
(1 DIO «lesus Christus e/ e1 1E 1pse e1 In Saecula»29

In ULla breve anallsı dell immutabilita nel COmMMeEeNTO 1 TO (1 (:lobbe (GD 4,1/-
10mmaso distingue ne STeSSO empoO rileva la relazione eEsistente ira L’at-

tualita Limmutabilita dell essere (1 DIO la perfezione che DUO ra  1ungere la
CTEeAaTIUTrAa kisiste legame Ira L’ordine dIivino, che 110  —> mufta, quello morale CLE

turale, che G1 esprime ne mutabilita volonta, che G] AaPNLC alla DOoSsSIbiLita del
male, In CONTTASTIO COIl la stabılilita contemplazione del bene. DIO Incapace del
male, 11 che sclude Cal 5{10 mIistero 11 presuppostoO (1 ogn male, che la mutabilita.
Nel DrOprIO C556 1€ stabile, 0 angeli aliraverso la contemplazione aderiscono LIMMU-
tabilmente DIO, men{tire 0 10M1NI DOSSOLLO aderire Y miIistero Immutabile (1 DIO

ne STaZzla restano IMMUNI Cal male, C10@ Cal DECcCalOo entre G] dQeve escludere
la mutabilita (1 DIO, la 5{1 perfetta Immutabilita 110  —> qualcosa del ESTIraneOQO

irraggiungibile, da poter apparıre aglı occhl] ıuımanı (COLNE qualcosa (1 InsensI1bile
indifferente. kisiste In realta ula SOTIa (1 COMUNICAZIONE vita divina Immutabile
alla CTEeAaIUTra infinitamente inferiore, CaAaNalC perö (1 la perfezione
percepirla ne vita morale del CAaMMINO erreno

Un altro approCcCcIO all iImmutabilitä G] TE commentando RKRm 1,19 «qula, quod
noscIbile G5l Del, manifestum EsT In 15 aglı uUOMINI):; eus enNım 15 manifestavit»31.

(STIS 18 riguarda la ONOSCENZA (1 DIO che L uOomoO DUO ne ragione naturale,
che 10mmaso alfronta riterendo la Qivisione (1 Dionigl Areopasgita ITre VIEe GL
quali L uomo DUO CONOSCEIE 10 V1a (1 Causalita G] DUO COLNNOSCEIE L’esistenza

«Iu In Princ1p10, Domine, tlerram fiundastl: el TL L1Aarum SUNTL C2el; Dpsı peribunt, In aultfem
.1165; el ul vestimentum velerascentT, el velut aMICIM iINnvolves CuSs SICUL vestimentum el
mutabuntur. Iu aultiem idem C:  „ el NNnı t11 11011 Qeficient».

uper ad ebr L, ect
4() (ir EXDOSLLLO ##1 TOD ad Äitteram, 4, 17/-15

21 (ir uper epistolam ad HOomanos ectura L,
AD [ HMONIGI AÄREOPAGITA, De AL 1A8} {, 3, X (

192192

L’immutabile Dio dei cristiani. Rivisitando la dottrina di Tommaso d’Aquino

A
rt

ic
ol

i

Commentando Eb 1,10-1228, rileva che anche se i cieli periranno, nel senso che pas-
serà il loro stato presente, Dio rimane sempre lo stesso, non cambiando il proprio 
essere eterno, nonostante la novità delle creature. Tale principio biblico è suffragato 
da un richiamo frequente ai principali luoghi scritturistici della dottrina dell’immu-
tabilità divina, che sono: Sal 102 [101],13: «Tu autem Domine, in aeternum perma-
nebis»; Gc 1,17: «In te nulla est transmutatio nec vicissitudinibus obumbratio»; Ml 
3,6: «Ego Deus, et non mutor»; Lam 5,19: «Tu autem, Domine, in aeternum perma-
nebis, solium tuum in generatione et generationem», fino a Eb 13,8 riguardo al Figlio 
di Dio: «Iesus Christus heri et hodie ipse et in saecula»29.

In una breve analisi dell’immutabilità nel commento al libro di Giobbe (Gb 4,17-
18)30, Tommaso distingue e nello stesso tempo rileva la relazione esistente tra l’at-
tualità e l’immutabilità dell’essere di Dio e la perfezione che può raggiungere la 
creatura. Esiste un legame tra l’ordine divino, che non muta, e quello morale crea-
turale, che si esprime nella mutabilità della volontà, che si apre alla possibilità del 
male, in contrasto con la stabilità della contemplazione del bene. Dio è incapace del 
male, il che esclude dal suo mistero il presupposto di ogni male, che è la mutabilità. 
Nel proprio essere stabile, gli angeli attraverso la contemplazione aderiscono immu-
tabilmente a Dio, mentre gli uomini possono aderire al mistero immutabile di Dio 
se nella grazia restano immuni dal male, cioè dal peccato. Mentre si deve escludere 
la mutabilità di Dio, la sua perfetta immutabilità non è qualcosa del tutto estraneo 
e irraggiungibile, da poter apparire agli occhi umani come qualcosa di insensibile e 
indifferente. Esiste in realtà una sorta di comunicazione della vita divina immutabile 
alla creatura infinitamente inferiore, capace però di avanzare verso la perfezione e 
percepirla nella vita morale del cammino terreno.

Un altro approccio all’immutabilità si offre commentando Rm 1,19: «quia, quod 
noscibile est Dei, manifestum est in illis (agli uomini); Deus enim illis manifestavit»31. 
Il testo riguarda la conoscenza di Dio che l’uomo può avere nella ragione naturale, 
che Tommaso affronta riferendo la divisione di Dionigi Areopagita delle tre vie sulle 
quali l’uomo può conoscere Dio32. Sulla via di causalità si può conoscere l’esistenza 

28	 «Tu in principio, Domine, terram fundasti; et opera manuum tuarum sunt caeli. Ipsi peribunt, tu autem 
permanes; et omnes ut vestimentum veterascent, et velut amictum involves eos, sicut vestimentum et 
mutabuntur. Tu autem idem es, et anni tui non deficient».

29	 Super ad Hebr. I, lect. 5.

30	 Cfr. Expositio super Iob ad litteram, 4, 17-18.

31	 Cfr. Super epistolam ad Romanos lectura I, 6.

32	 Dionigi Areopagita, De div. nom. 7, 4; PG 3, 870.



Krzysztot Naramsa

(1 DIO riducendo le CTEeAaIUTEe muta.bili a NeCEeSSATIO DIFINCIDIO Immutabile perfet-
LO, che DIO TE QUESTO argomen(Tto del movimento, DL la VIa. d emmnenza L uOomoO
DUO arTIVare alla GS{iessia ONOSCEIINZA (1 DIO, COILLNE uıltima COMNULE (1 Artıcol|le CTEAaIUTrEe Egli G{a le CO5€e€ Infine, ne VIa. (1 negazlone, vediamo DIO In
QUAaNTO la superlore SE eglI [  O, n]ente (1 quello che Spetla
alla CTEeAaIuUra DUO C5561€ predicato (1 Lu1 In QUESTO «dICIMUS eum Immobilem
e1 infinitum e1 G1 quid Aa UU hulusmodiIi dic1ıtur»33. V1a (1 negazlone vIeNE alla
Iuce quella che la differenza ESsSENzZ]ale ira DIO la Creatura, che alla ONOSCEIINZA

limitata imperfetta 110  —> permette (1 COLNNOSCEIE (COLNE DIO ne 5{1 natura.
1AM0 DIU Capacı (1 alfermare (COLNE SICUTrAMente 110  —> ; Egli 110  —> mutabile, 110  —>

finito.
DIO incomprensibile ne 5{1 natiura perche trascende Ognl Creatura, COM1LDLCL-

SIbile ne 5{1 attualita. DIO superiore a OgnI attualita creaturale DETCIO a OgnI
Comprensione. Quanto ne ettera (1 Paolo, 10mmaso INCONTITAa (.rIisSto ne 5{1

conda VvenNutTta, «QUuI SOLUS immortalitatem, e1 Ilucem habitat Inaccessibilem» (1
Im 6,16a)54; egli riiegge la 5{1 trascendenza dell' immortalita, aiiraverso L’assoluta
chlave dell immutabilita C5561€ Immortale significa In definitiva 110  —> C556 1€ so  e  (
a alcun camblamento prodotto COTrTUZIO0ONEe Sol0 DIO Completamente INCOT-
ruttibile, perche Immutabile: C10 G] on anche 11 5 [ 10) tirinitarıo pIeNO
dell  immortalitass.

Diverse volte nell Antico lestamento 11 e0l0go0 rT1esSCe eggere alfermazionIi che
devono far DEeNSAaLIC all iImmutabilita (1 DIO rappresentato ne 5{1 eferna tabili-
ta, COILLNE COoluI1 che Seduto (Is 6,1: eir Sal 44 ,6)56. Nel almo 10mmaso TOVA INVe-

un alfermazione implicita dell immutabilita divina®7, quando coglie, iducia
L’affidamento del Salmista Y divino, la rivelazione (1 DIO che SCHNDIE uguale

DrOprIO partıre da ULla tale Immutabilitäa dell essere, potente Operante HCL 11 5{10

DpOoDOLO. Limmutabilitä dlivina la garanzla SUDNLELNLA benevolenza divina. libera

22 uper ad Bom L, ect

(Ir uper nrımam e pistolam ad Timotheum ectura VI,
295 uper ad 1im VI, ect «illuc ErsSo proprie el VPIt el incorruptibile, quod penIıtus el immutabile.

Quaelibet aULem creatiura In considerata, aliquam mutationem, vel mutabilitatem: Deus aULem
el OMNINOG immutabilis. Sedqd G1 aliqua cCreaiura el immutabilis, hOoc Convenıiıt e1 ONO gratlae. Et hOoc
Ostendit, quod naiura Del transcendit ]001015 quod el In natiura creaia»

(Ir uper evangelium IOannis ectura 1-6

(Ir In DSaAEIMOS Davitdadis EXDOSLLLO 43, «DDel immutabilitatem Ostendit, Qqu1a Deus fecit hOoc patribus, el
l1terum Qqu1a virtus Ee1I1US 11011 el diminuta, el 1ideO facere et1am Mmalora DotesStT; nde Qicit Iu 1pse 1EX

LLLEUS el Deus INEUS, Q ul 11011 diminutus>».

193193

Krzysztof Charamsa

A
rticoli

di Dio riducendo le creature mutabili ad un necessario principio immutabile e perfet-
to, che è Dio. Oltre questo argomento del movimento, per la via d’eminenza l’uomo 
può arrivare alla stessa conoscenza di Dio, come della causa ultima e comune di tutte 
le creature: Egli sta sopra tutte le cose. Infine, nella via di negazione, vediamo Dio in 
quanto la causa superiore a tutto. Se egli sorpassa tutto, niente di quello che spetta 
alla creatura può essere predicato di Lui. In questo senso «dicimus Deum immobilem 
et infinitum et si quid aliud huiusmodi dicitur»33. Sulla via di negazione viene alla 
luce quella che è la differenza essenziale tra Dio e la creatura, che alla conoscenza 
umana limitata e imperfetta non permette di conoscere come Dio è nella sua natura. 
Siamo più capaci di affermare come sicuramente non è; Egli non è mutabile, non è 
finito.

Dio è incomprensibile nella sua natura perché trascende ogni creatura, compren-
sibile nella sua attualità. Dio è superiore ad ogni attualità creaturale e perciò ad ogni 
comprensione. Quanto nella lettera di Paolo, Tommaso incontra Cristo nella sua se-
conda venuta, «qui solus habet immortalitatem, et lucem habitat inaccessibilem» (1 
Tm 6,16a)34; egli rilegge la sua trascendenza dell’immortalità, attraverso l’assoluta 
chiave dell’immutabilità: essere immortale significa in definitiva non essere soggetto 
ad alcun cambiamento prodotto dalla corruzione. Solo Dio è completamente incor-
ruttibile, perché immutabile: su ciò si fonda anche il suo trinitario pieno possesso 
dell’immortalità35.

Diverse volte nell’Antico Testamento il teologo riesce a leggere affermazioni che 
devono far pensare all’immutabilità di un Dio rappresentato nella sua eterna stabili-
tà, come colui che è seduto (Is 6,1; cfr. Sal 44,6)36. Nel Salmo 43 Tommaso trova inve-
ce un’affermazione implicita dell’immutabilità divina37, quando coglie, dalla fiducia 
e l’affidamento del salmista al divino, la rivelazione di un Dio che è sempre uguale e 
proprio a partire da una tale immutabilità dell’essere, potente e operante per il suo 
popolo. L’immutabilità divina è la garanzia suprema della benevolenza divina libera 

33	 Super ad Rom. I, lect. 6.

34	 Cfr. Super primam epistolam ad Timotheum lectura VI, 3.

35	 Super I ad Tim. VI, lect. 3: «illud ergo proprie et vere est incorruptibile, quod penitus est immutabile. 
Quaelibet autem creatura in se considerata, habet aliquam mutationem, vel mutabilitatem: Deus autem 
est omnino immutabilis. Sed si aliqua creatura est immutabilis, hoc convenit ei ex dono gratiae. Et ex hoc 
ostendit, quod natura Dei transcendit omne quod est in natura creata».

36	 Cfr. Super evangelium S. Ioannis lectura 1-6.

37	 Cfr. In psalmos Davidis expositio 43, 2: «Dei immutabilitatem ostendit, quia Deus fecit hoc patribus, et 
iterum quia virtus eius non est diminuta, et ideo facere etiam maiora potest; unde dicit: Tu es ipse rex 
meus et Deus meus, qui non diminutus».



Limmutabile DIO Ae CHSHaN/ Rivisttando /3 AoOFftrina el IOMMASO d’Aquino

da lfetti STOorz]. La CULd che DIO ha 5{1 Creatura, In LuI1 110  —> cambıla riImane
SCHNDIE ugualmente eccelsa. Iraliio Immutabile dell essere AIvInO Spiccatamente
spirituale. (‚OoNOSCEeTE ed aprırsı a tale DI0-SpIrItO Immutabile esige rapportoODTLUN7 personale, (1 iducia (1 Dbandono, ne preghiera ne contemplazione.

entre le esegetiche {Iirono SOl0o alCUun] trattı riguardantı L’attributo
dell' immutabilita, In QUAaNTO 0 argomenti serıitturisticım basıiları 0010 alfrontati da
10mmaso nell’arco 5{1 teologica, G] DUO CQIire che nel cComMenTfiaAaTe la
Scrıittura eglI dimostra ULla grande sens1bilita Ssull’argomento divina perfezione.
653 DIINCIDIO (1 Alstinzione ira DIO OM10, anche 11 Iraliio fondamentale del-
la 5 { 1C bonta dell’amore DL la Creatura, che 11 DUO COLNOSCEIC, percepire segulre
nell’abbandono fiducioso all Altissimo.

10mmaso SCTUTAa la acTra Scrıittura In modi diversificati. pDassı che direttamente
parlano dell' immutabilita, (COLLNE Num 23,19:; 3,56; Sal 107 101),28; (iC 1,17, 11 Cita
(1 SO11t0 ne teologiche, (COLNE argomenti! che 110  —> hanno DiSsOogNO (1 ulteriorIi
Splegazlonl. In particolare, OTrTNa 5SJCSSO C111 (1 (183C0MO, COILLNE L’affermazione
COMLLULLE dell  immutabilitä eferna ell’ amorosa provvidenza divine. Egli pero G1 Goflf-
ferma 5SVCSSO anche S11 richlamı iIndiretti dell immutabilita, che la Scrittura TE In
abbondanza, (COLNE 0 esempI colti (dal cCommMentarı MOSITAaNO Sal (IV 1,1:;
Im 6,16) Un altro 2ı2mbito del Lavoro (1 10mmaso quello spilegazlone del esl1
metaforieci antropomorfici, che apparentemente contraddirebbero L’essenza
dlivina immutabilita, ammettendo ula SOTIAa (1 mufamentfto quel passı 10mmaso 11
presenTtla spliega ne Sede oblezionI1I aglı argomenti A1ISCUSSI]. La 5{1 aLtenNnz10-

alla verıta acTra Scrıittura G1 on anzıtutto C111 letterale DOI Varı
SEeNSI spirituali Parola (1 DIO, (OIl ula grande sens1bilitäa HCL la metaforicita, che
nel AISCOTSO DIO Qeve C556 1€ ben delineata. la Parola (1 DIO che 110  —> cambıla
testimonlare LiIimmutabilita dell’ essere STEeSSO (1 DIO

Una speculaziıone teologica altorno alla otLfrına
del DIio immutabıle

La prima trattazione teologica dell’argomento G1 TOVA ne prima teolo-
ICa (1 10mmaso 11 COmMMeEeNTO alle entenze (1 Pietro O0OMDATdO (1252-1256)5S In
specie nel EST0O Sull ’ unita divina. C556 11724 3, 1, riletto (OIl L’aluto (1 DIionig1i

28 (ir Scriptum HDFrOs Sententiarum L, 3, 1, L, S, 3, 1-7

194194

L’immutabile Dio dei cristiani. Rivisitando la dottrina di Tommaso d’Aquino

A
rt

ic
ol

i

da difetti e sforzi. La cura che Dio ha della sua creatura, in Lui non cambia e rimane 
sempre ugualmente eccelsa. Il tratto immutabile dell’essere divino è spiccatamente 
spirituale. Conoscere ed aprirsi ad un tale Dio-Spirito immutabile esige un rapporto 
personale, di fiducia e di abbandono, nella preghiera e nella contemplazione.

Mentre le opere esegetiche offrono solo alcuni tratti riguardanti l’attributo 
dell’immutabilità, in quanto gli argomenti scritturistici basilari sono affrontati da 
Tommaso nell’arco della sua opera teologica, si può dire che nel commentare la 
Scrittura egli dimostra una grande sensibilità sull’argomento della divina perfezione. 
Essa è principio di distinzione tra Dio e uomo, ma è anche il tratto fondamentale del-
la sua bontà e dell’amore per la creatura, che li può conoscere, percepire e seguire 
nell’abbandono fiducioso all’Altissimo.

Tommaso scruta la Sacra Scrittura in modi diversificati. I passi che direttamente 
parlano dell’immutabilità, come Num 23,19; Ml 3,6; Sal 102 (101),28; Gc 1,17, li cita 
di solito nelle opere teologiche, come argomenti che non hanno bisogno di ulteriori 
spiegazioni. In particolare, torna spesso sul passo di Giacomo, come l’affermazione 
comune dell’immutabilità eterna e dell’amorosa provvidenza divine. Egli però si sof-
ferma spesso anche sui richiami indiretti dell’immutabilità, che la Scrittura offre in 
abbondanza, come gli esempi colti dai commentari mostrano (Sal 43 [44],6; Gv 1,1; 1 
Tm 6,16). Un altro ambito del lavoro di Tommaso è quello della spiegazione dei testi 
metaforici e antropomorfici, che apparentemente contraddirebbero l’essenza della 
divina immutabilità, ammettendo una sorta di mutamento: quei passi Tommaso li 
presenta e spiega nella sede delle obiezioni agli argomenti discussi. La sua attenzio-
ne alla verità della Sacra Scrittura si fonda anzitutto sul senso letterale e poi su vari 
sensi spirituali della Parola di Dio, con una grande sensibilità per la metaforicità, che 
nel discorso su Dio deve essere ben delineata. È la Parola di Dio che non cambia a 
testimoniare l’immutabilità dell’essere stesso di Dio.

4. Una speculazione teologica attorno alla dottrina
del Dio immutabile

La prima trattazione teologica dell’argomento si trova nella prima opera teolo-
gica di Tommaso: il commento alle Sentenze di Pietro Lombardo (1252-1256)38 e in 
specie nel testo sull’unità della divina essenza (I, 3, 1, 1), riletto con l’aiuto di Dionigi. 

38	 Cfr. Scriptum super libros Sententiarum I, 3, 1, 1; I, 8, 3, 1-2.



Krzysztot Naramsa

Nel riguardi (1 DIO bisogna NESAaFC Ognl C5561€ imperfetto DrOprIO Creatiure, che
(0)I10 limitate mutabili, le quali NecCcesSsSsITANO (1 C5561€ perfetto da CI provenire,
“essere INnCOrporeo Immutabile che 10 La semplicita Limmutabilita DL Lom- Artıcol|ar STaNNO ira le Hroprietates vVeIrId natiura (1 DIO 1blico del Padri Jlario
Agostino), dato QUESTO che 10mmaso rliegge tenendo presente anche la speculazione
arıistotelica DIU quella Sull’atto DULO che C111 MOTfOTEe immobile

Quando alfronta DOI Limmutabilita nel COMMEeNTO all'opera (1 BOezI0O GL Iriını-
tä40, 10mmaso Drecisa (COLNE G] attriıbuire DIO, che perfettamente iImmutabi-
le, 11 movimento Una tale attriıbuzione 110  —> DUO C556 1€ assegnala mal propriamente,

SOl0o metaforicamente. Conformemente Y lIinguaggl0 (1 Dionig eopagita, DIO,
avendo COomMuUNICATO la 5{1 somiglianza alle COSE In CerI0O mO0do, G] median-
le le C0S Ccreale procede le cCose41, VUDDULGC, DL 1Ir13a (OIl 11 lIinguaggl0
metaforico del TO aplenzZza: «Ja saplenza 11 DIU agile (1 mot1 G]
estende da confine all ’ altro (OIl OTZA>» 8,1)

10mmaso distingue Aue generIi (1 C1IeNza C0S (ivine In GE Immutabili42:.
quella che procede CTEeAaIUTre Y TECATIOrEe (filosofia prima, COILLNE la chlama,
talisica teologla del filosofi) quella che GS{IESSGE realta (ivine ed
NOSCIUTA DL fede (teologia acTra Scrıittura Le Aue VIEe (0)I10 loro
volta alfini (OIl la sensI1bilita dlonisiana (1 CONOSCEIE DIO prima negativamente per
C10 che 110  —> In C10 che (Qlverso creature) DOI positivamente per C10 che G]
rivela (1 essere). (10 che da ener SCHNDIE presente 11 fatto che le Aue forme 110  —>

(0)I10 Iincommpatıbilı ira (1 10TO, anche la Iuce teologla Dpropria SCHNDIC 5SUDC-
r10re, 11 che riguarda anche L umano ACCE5S550 all attributo AIvInO dell' immutabilita,
Q altronde insegnato Cal Concilio Lateranense del 121543

s 1 DUO CQIire che DrImMO speculativo Limmutabilita (1 DIO G] DUO COl-
locare ira le dell ’ esistenza (1 DIO considerato In QUaNTO DrImMO MOTfOTEe Immobile
(«primum mofiforem immobilem»). Affermando che DIO 110  - so  e  ( 1 moviıimento,

GOSTINO D IPPONA, De (‚Ivitate Det S, In nere n Sant Agostino, vol /1, SA0-2721
A() (Ir EXPDOSLLLO HOrum Boethit De Iriniıtate D,
41 (Ir anche In IIDrum Deati DIoONnYSLL De IIUINES NOmintiDus EXPOSLLLO Dn DIO, operando DEL oli UOMI1n1,

T1ICEVeE (a DIion1g1 anche i OI del MOovimento (1AÄ, 4b), che viene attriıbuito I HO del limite
dell imperfezione del linguaggio Egli presente In le CS U1  ; tale uımaAanamentTle
TESUDDOLLEC MOovimento SUO1 en1 arFrIvano qalla creaiura prima ESSENdO In IHO C1: che (l1 DEL
Ia MmMenle ne s { ]ı SUCCESSICHE assomiglia Y MOLO

A In De I rıntitate 2,
4 (Ir EXPDOSLLLO nrımam pf7 secundam decretatiem

195195

Krzysztof Charamsa

A
rticoli

Nei riguardi di Dio bisogna negare ogni essere imperfetto proprio delle creature, che 
sono limitate e mutabili, le quali necessitano di un essere perfetto da cui provenire, 
l’essere incorporeo e immutabile che è Dio39. La semplicità e l’immutabilità per Lom-
bardo stanno tra le proprietates della vera natura di Dio biblico e dei Padri (Ilario e 
Agostino), dato questo che Tommaso rilegge tenendo presente anche la speculazione 
aristotelica (più quella sull’atto puro che sul motore immobile).

Quando affronta poi l’immutabilità nel commento all’opera di Boezio sulla Trini-
tà40, Tommaso precisa come si possa attribuire a Dio, che è perfettamente immutabi-
le, il movimento. Una tale attribuzione non può essere assegnata mai propriamente, 
ma solo metaforicamente. Conformemente al linguaggio di Dionigi Areopagita, Dio, 
avendo comunicato la sua somiglianza alle cose in un certo modo, si muove median-
te le cose create e procede verso tutte le cose41, oppure, per dirla con il linguaggio 
metaforico del libro della Sapienza: «la sapienza è il più agile di tutti i moti (7,28), si 
estende da un confine all’altro con forza» (8,1).

Tommaso distingue due generi di scienza delle cose divine in sé immutabili42: 
quella che procede dalle creature al Creatore (filosofia prima, come la chiama, me-
tafisica o teologia dei filosofi) e quella che muove dalle stesse realtà divine ed è co-
nosciuta per fede (teologia della Sacra Scrittura o della fede). Le due vie sono a loro 
volta affini con la sensibilità dionisiana di conoscere Dio prima negativamente (per 
ciò che non è e in ciò che è diverso dalle creature) e poi positivamente (per ciò che si 
rivela di essere). Ciò che è da tener sempre presente è il fatto che le due forme non 
sono incompatibili tra di loro, anche se la luce della teologia propria è sempre supe-
riore, il che riguarda anche l’umano accesso all’attributo divino dell’immutabilità, 
d’altronde insegnato dal Concilio Lateranense IV del 121543.

Si può dire che un primo passo speculativo verso l’immutabilità di Dio si può col-
locare tra le prove dell’esistenza di Dio considerato in quanto primo motore immobile 
(«primum motorem immobilem»). Affermando che Dio non è soggetto al movimento, 

39	 Agostino d’Ippona, De Civitate Dei 8, 6; in Opere di Sant’Agostino, vol. 5/1, 320-321.

40	 Cfr. Expositio super librum Boethii De Trinitate 5, 4.

41	 Cfr. anche In librum beati Dionysii De Divinis Nominibus expositio IX, 2-4. Dio, operando per gli uomini, 
riceve da Dionigi anche il nome del movimento (IX, 4b), che viene attribuito a Dio a causa del limite e 
dell’imperfezione del linguaggio umano. Egli è presente in tutte le cose e una tale presenza umanamente 
presuppone un movimento e i suoi beni arrivano alla creatura prima essendo in Dio ciò che di nuovo per 
la mente umana nella sua successione assomiglia al moto.

42	 In De Trinitate 2, 2.

43	 Cfr. Expositio super primam et secundam decretalem I.



Limmutabile DIO Ae CHSHaN/ Rivisttando /3 AoOFftrina el IOMMASO d’Aquino

G1 (ice la 5{1 commpleta Immutabilitäa. Tale procedimento privilegiato da 0MMaAa-
esSspressamente ne Ummdad CONTFa gentiles (I anche nel (‚ ompendium

T’heologiae 1, Invece ne Ummd Theologiae**, QOVve l’argomento TOVA la intesIiODTLUN7 del pensiero DIU mMaAaiuro (1 10mmaso, SO10 dopO la AiSsCUSSIONE dell ’ esistenza (1 DIO
(q del NOSITO modo te0Ol0giCcO (1 conoscerlo (q G1 Introduce la Aimostrazione
dell  immutabilitä divina. ira 0 attrıbuti 5{1 natura. La collocazione significa-
va L’attributo perfetto (1 DIO infatti da ula parte legato alla nOosIra DOoSSIbiLta (1
CONOSCEIE L’esistenza Adivinita (1 intenderla aitraverso 11 linguagel0. Per 10m-
11as0, COILLNE DL gostino, ULla fondamentale qualitäa immutabile, la Aivinita
G1 misconoscerebbe, G] confonderebbe COIl la CTEeAaIUTra In fin del CONTI 110  —> SO10 G]
trascurerebbe, G] negherebbe la DOossSIbilita GSTesSsa del DIO eristiano

Ummd T’heologiae a4CCcenn1AaAmoo0 Ssolamente quil Aue question]!: la questione
ars restia esemnplare HCL LiIimmutabile miIistero (1 DIO, rappresentativa DL

ula sintetica, commpleta presentazione dell attributo; la questione HT
Pars, ESSENdO SIntet1co TAattaio GL redenzione, 0CCA2 anche 11 del LANPDOL-
LO Aivinita Immutabile (OIl la Persona l’opera (1 G(risto

La questione , nel sed CONLFA, presenta L’affermazione acra Scrittura,
quella (1 3,6 «10 (0)I10 11 5Signore 110  —> cambio0», CI fa seguire Ire argomenti!
confermanti Limmutabilita (1 DIO Anzıtultto, DIO ESSENdO 11 DrImMO EsSsere (prımum
eNnS), Qeve C5561€ L’Atto DULO (zDsum esse). Egli 11 MOTOTEe aSsSolutamente Immobile

la efficiente (1 le CouSse Non DUO C556 1€ SOTLOMESSO alla potenzlalita che
In GE CONTIeENE movimento/mutamento (10 che In movimento, attuale ne 5{1

potenza DIO perö la DULGA attualita, perche 11 DrImMO C5561€ 110  —> In forza del 5{10

C556 1€ 11 DrImMO moOofore In SECONdO u0g0, Ognl C054 che mufta, Contliiene In GE ula ()[I =

ia (1 COMDOSIZIONE. DIO INVEeCE aSsSolutamente semplice, 110  —> DUO C5561€ COMPOSTO.
Nel erZ0 argomento VvIeNE richlamato DIO ne 5{1 infinita, che CONTIeNE "Intera pIe-

perfezione dell essere («*omnem plenitudinem perfectionis tot1us esse»).
Invece Ognl movimento fa arTIVare C10 che G1 4110 STAIiO C111 prima 110  —> AarrTı-
VaYVd. DIO allora 110  —> DUO acquistare niıente, DETCIO 110  - 0 CONVIeEeNE 11 movimento

10mmaso d’Aquino ne 5{1 AISsCUSSIONE Sull’ immutabilita 110  —> riduce l argo-
menTO a ULla semplice presentazione. Non G] ferma alla deduzilone dell’attriıbuto In
riterimento 1 DIO (COLNE PrIMO moOo{Tore, che potre C5561€ ScCamblato (OIl DLO-
cedimento Solamente filosofico, 10 SUDCIA, aCccennando SO10 che la GS{iessia verıta
Spingeva In JE1 filosofico ULla parte del 1105011 antichl, quali alfermavano la

(ir SUumma T’heotogiae L, 4, 1-2: ecir L, @, ILL, 4A8

196196

L’immutabile Dio dei cristiani. Rivisitando la dottrina di Tommaso d’Aquino

A
rt

ic
ol

i

si dice la sua completa immutabilità. Tale procedimento è privilegiato da Tomma-
so espressamente nella Summa contra gentiles (I, 13-14) e anche nel Compendium 
Theologiae 1, 3. Invece nella Summa Theologiae44, dove l’argomento trova la sintesi 
del pensiero più maturo di Tommaso, solo dopo la discussione dell’esistenza di Dio 
(q. 2) e del nostro modo teologico di conoscerlo (q. 1), si introduce la dimostrazione 
dell’immutabilità divina tra gli attributi della sua natura. La collocazione è significa-
tiva: l’attributo perfetto di Dio infatti da una parte è legato alla nostra possibilità di 
conoscere l’esistenza della divinità e di intenderla attraverso il linguaggio. Per Tom-
maso, come per Agostino, senza una fondamentale qualità immutabile, la divinità 
si misconoscerebbe, si confonderebbe con la creatura e in fin dei conti non solo si 
trascurerebbe, ma si negherebbe la possibilità stessa del Dio cristiano.

Della Summa Theologiae accenniamo solamente qui a due questioni: la questione 
9 della I Pars resta esemplare per l’immutabile mistero di Dio, rappresentativa per 
una sintetica, ma completa presentazione dell’attributo; e la questione 48 della III 
Pars, essendo un sintetico trattato sulla redenzione, tocca anche il cuore del rappor-
to della divinità immutabile con la Persona e l’opera di Cristo.

La questione 9, nel sed contra, presenta l’affermazione della Sacra Scrittura, 
quella di Ml 3,6: «Io sono il Signore e non cambio», cui fa seguire i tre argomenti 
confermanti l’immutabilità di Dio. Anzitutto, Dio essendo il primo Essere (primum 
ens), deve essere l’Atto puro (ipsum esse). Egli è il motore assolutamente immobile 
e la causa efficiente di tutte le cose. Non può essere sottomesso alla potenzialità che 
in sé contiene movimento/mutamento. Ciò che è in movimento, è attuale nella sua 
potenza. Dio però è la pura attualità, perché è il primo essere e non in forza del suo 
essere il primo motore. In secondo luogo, ogni cosa che muta, contiene in sé una sor-
ta di composizione. Dio invece è assolutamente semplice, non può essere composto. 
Nel terzo argomento viene richiamato Dio nella sua infinità, che contiene l’intera pie-
nezza della perfezione dell’essere («omnem plenitudinem perfectionis totius esse»). 
Invece ogni movimento fa arrivare ciò che si muove allo stato a cui prima non arri-
vava. Dio allora non può acquistare niente, e perciò non gli conviene il movimento.

Tommaso d’Aquino nella sua discussione sull’immutabilità non riduce l’argo-
mento ad una semplice presentazione. Non si ferma alla deduzione dell’attributo in 
riferimento al Dio come primo motore, che potrebbe essere scambiato con un pro-
cedimento solamente filosofico, ma lo supera, accennando solo che la stessa verità 
spingeva in campo filosofico una parte dei filosofi antichi, i quali affermavano la 

44	 Cfr. Summa Theologiae I, 9, 1-2; cfr. I, 2, 3; III, 48.



Krzysztot Naramsa

necessita dell  immutabilitä del DrImMO PrINCIDIO. 10mmaso, In OTrIzzonte teologico,
vede Limmutabilita Ira semnplicita infinita divina (COLNE L’attributo (1 ula mMassıma.
perfezione. Artıcol|Soltanto DIO, DOIL, del Immutabile (a perche Ognl CTEeAaIUTra In ualche
modo mutabile G1A. DL la DOotenza 5{1 Dropria, InNnerenTfe Dassıva, G1a HCL pDote-

eEsistente In altro C5561€ (potenza attıva). DIO 110  —> G] aCddice mufamentTto
dell essere sostanzlale, perche 110  —> corruttibile; 110  —> 10 riguarda neanche
11 mufamentTto QUAaNTO 1 u0g0, COILLNE 4a1 COrpI celestL, QUaNTO all ordinamento 1
fine ed all applicazione potenza Operativa, (COLNE negli angell. Davanltı 1 DIO
TECATIOrEe le C0S (0)I10 mutevoll, perche dipendenti da LuI1 nel loro E615(TeTre 110  —>

E615(ere
questione 43, A, 11 10mmaso iralita DOI dell’apparente Inconeciliabilitäa

dell immutabilita divina. COIl la soddisfazione VICATIA (1 TISTO Usando del ermminı
antropomorfici, 10mmaso spiega che soddisfare CONSISTE nell  olfrire qualcosa che
aM alo ugualmente (1 DIU da COILLNE VvIeNE odlata 011e53. Jl potre concludere che
la soddisfazione passione (1 G.TIStO 11 camblamento In DIO nel passaggl0

STATIO (1 OdI1O quello dell amore La risposta omısta G{la ne 1010 AISCUSSIONI
GL Dassion1, DOSSQOLLO LHNENO C556 1€ attrıbuite 10 Infatti, DIO le SüOVeErnäa
completamente. La 5{1 dlivina volonta 110  —> mutabile, COILLNE SUCCEde alla volonta

S0 Linflusso Dassion1. COSIL, DIO 110  - odla augurando del male all’altro,
SCHNDIE olendo ula (CUS5d, “odla , sclude 11 5{10 contrarıo Desiderando 11

bene magglore, G1 DUO (lire che "Odla” quello minore soddisfazione VICATI1Aa (1
G.TIStO 11 5{10 obbediente SUCIA infinitamente 11 male dell umana A1sSO  edien-

differenza (1 UL1O SCambio puramente l’opera (1 (.TISTO 110  —> influenza
la natiura (1 DIO 110  —> la camblamento nterno

La GSTesSSIAa dinamica presenta la passione la morfie (1 (.TISTO COILLNE Sacrilici04/.
Questo 110  —> influenza DIO, (COLNE DUO influenzare mufare OO davantı all’offer-
ia risultato del Sacrilicio VvIeNE prodotto nell uomo. chl ha offeso perdonata,
cancellata 011e53. Nel Sacrilicio (1 GrIisto, 11 perdono 0CCA2 o11e53A (1 11 SECNETE

In QUAaNTO LuI1 CANO dell umanıta. Neanche la dottrina del merIito
mufamentTto dentro la Aivinita. Ira 0 10M1NI la r1icompensa SCHNDIE (a lll-

biamento, da 110  - CONOSCEIE 110  —> volere COLNNOSCEIE volere. CONOSCEIE

2453 Summa T’heotogiae IL, 45,
25 Summa T’heotogiae 1-11, 22, Summa ( ontra Gentites L,
2A7 Summa T’heotogiae IL, 45,

197197

Krzysztof Charamsa

A
rticoli

necessità dell’immutabilità del primo principio. Tommaso, in un orizzonte teologico, 
vede l’immutabilità tra semplicità e infinità divina come l’attributo di una massima 
perfezione.

Soltanto Dio, poi, è del tutto immutabile (a. 2), perché ogni creatura è in qualche 
modo mutabile sia per la potenza sua propria, inerente e passiva, sia per un pote-
re esistente in un altro essere (potenza attiva). A Dio non si addice un mutamento 
dell’essere sostanziale, perché non è un corpo corruttibile; non lo riguarda neanche 
il mutamento quanto al luogo, come ai corpi celesti, o quanto all’ordinamento al 
fine ed all’applicazione della potenza operativa, come negli angeli. Davanti al Dio 
Creatore tutte le cose sono mutevoli, perché dipendenti da Lui nel loro esistere o non 
esistere.

Nella questione 48, san Tommaso tratta poi dell’apparente inconciliabilità 
dell’immutabilità divina con la soddisfazione vicaria di Cristo45. Usando dei termini 
antropomorfici, Tommaso spiega che soddisfare consiste nell’offrire qualcosa che è 
amato ugualmente o di più da come viene odiata l’offesa. Si potrebbe concludere che 
la soddisfazione della passione di Cristo opera il cambiamento in Dio nel passaggio 
dallo stato di odio a quello dell’amore. La risposta tomista sta nelle sue discussioni 
sulle passioni, se possono o meno essere attribuite a Dio46. Infatti, Dio le governa 
completamente. La sua divina volontà non è mutabile, come succede alla volontà 
umana sotto l’influsso delle passioni. Così, Dio non odia augurando del male all’altro, 
ma sempre volendo una cosa, “odia”, ovvero esclude il suo contrario. Desiderando il 
bene maggiore, si può dire che “odia” quello minore. Nella soddisfazione vicaria di 
Cristo il suo amore obbediente supera infinitamente il male dell’umana disobbedien-
za e a differenza di uno scambio puramente umano, l’opera di Cristo non influenza 
la natura di Dio e non la muove verso un cambiamento interno.

La stessa dinamica presenta la passione e la morte di Cristo come sacrificio47. 
Questo non influenza Dio, come può influenzare e mutare un uomo davanti all’offer-
ta. Il risultato del sacrificio viene prodotto nell’uomo. A chi ha offeso è perdonata, 
cancellata l’offesa. Nel sacrificio di Cristo, il perdono tocca l’offesa di tutto il genere 
umano, in quanto Lui è capo dell’umanità. Neanche la dottrina del merito opera un 
mutamento dentro la divinità. Tra gli uomini la ricompensa opera sempre un cam-
biamento, da un non conoscere e non volere a un conoscere e volere. Il conoscere 

45	 Summa Theologiae III, q. 48, 2.

46	 Summa Theologiae I-II, q. 22, 3; Summa Contra Gentiles I, 89.

47	 Summa Theologiae III, q. 48, 3.



Limmutabile DIO Ae CHSHaN/ Rivisttando /3 AoOFftrina el IOMMASO d’Aquino

volere (1 DIO SUCLA quUESTa SUCCESSIONE temporale, eiIernO In Ognl ARRNG DIO
vuole quello che SUCCEde In futuro umanamente parlando) In Iu1 ne 5{1

relazione la ed ffettoODTLUN7 La redenzione (1 G.TIStO garantita ne 5{1 efficacia DrOprIO dallimmutabilitä
dell amore (1 DIO nel SUO1 {ffetti 11 mufamentTto SOstanzlale definitivo DL
L umanıita. mufamentTto Limmutabilita dell”  erno

D’altra parte, DIO 110  —> vuole C556 1€ ESTIFTaneOQO all'opera del Figlio, Ovre
prendere parte attıva a 65544 SE (.rIisSto DIO, la divinita sembra (Over partecıipare
attıvyvamente all intero passagglo Sembrerebbe dunque che QUESTO Dads-
Saggl0 passione morie produrre ESSENzZIale mufamentTto In DIO

VEIO che DIO ha aSSUNTIO 11 lIinguaggl0 DL esprimere 4a11 u0MO0 Incredulo
Y peccatore la 5{1 divina. “Compassione ” d amore. Egli In (.TISTO ha aSSUNTIO la vul-

nerabilita del G1 fatto SImile NO1 Iranne che nel DECCATO In Ognl
ombra del male. GrIisto, DIO Immutabile OO vulnerabile, ha colfferto realmente
HCL L umanıita. Questo 11 mMmOomentTtoO centrale “COommDassione ” divina nell’unita

Persona (1 (.rIisSto G{a la risposta Y mI1istero In VIrtu dell unione personale G1 DUO
predicare l impassibilita (1 es1 che UL1LO (1 NOI la passione del 0G0S che DIO, 11
che 110  —> significherä che ha cofferto la natiura divina ed CeIiId Aiventata impassibile la
natura 2SSUNTAa dell  uomo (.TISTO ha colfferto (COLNE NO1 nel lIinguagelo Sofferen-

ha rivelato ha 1650 cComprensibile Ll amore incomprensibile (1 DIO L’*ab
bassamento” (1 DIO G{a nell’ assınzione del lIinguaggl0 cComprensibile DL 1 uU0OMO, che
Qeve C5561€ Salvato. G.TIStO ne passione 110  —> rivela 11 presunTtoO dolore (1 DIO, la
5{1 infinita forza d amore che trasforma 11 dolore ne 91012 S10 DIO In

91018 Diena, 110  —> macchlata ne turbata trıstez7a dell’afflizione
La ragione Dassibilita (1 (.rIisSto la 5{1 a4SSUNZIONE la SUCCESSIVA. COMUNIO-
(OIl L umanıita In VISTAa necessita redenzione. es1 ne vita t{er-

LEeI1A ha fatto Dpropria la debolez7za (Infirmitas) del SECNETE ne STeSSO empO
ha rivelato la potfenza divina. Questo 11 miIistero 5{1 mediazione Salve77a.
Assuıumendo limiti1! Creatura, 11 5 [ 10) vulnerabile 11 5 [ 10) DIrIto, (.TISTO ha
DOTUTO eramente Solfrire morıre 10mmaso parla 110  —> SOl0o del dolore sensibile,
corporale, csottolinea quello spirituale. Figlio (1 DIO 110  - SO10 fame selie,
CId alfaticato ha sperimentato la violenza Irusta. crocifissione,
plangeva ed CIiId triste, Solfriva mI1isterlosamente ne 5{1 anıma.

DIO che (1 DL GE 110  —> patisce, “"Compatisce ” (OIl NO1 In GrIisto, DrOpDrIO perche 110  —>

colfre nel VEIO DrODrI0 In (.rIisSto C1 H008 profondamente AaSSUIL1e la nOosIra
Situazlone, QUESTO 110  - potre COmportare ula 5{1 passione sofferenza. DIO
partecipa perfettamente alla SOTIEe DEercIO HCL patire umanamentTe, AaSSUIL1e

195198

L’immutabile Dio dei cristiani. Rivisitando la dottrina di Tommaso d’Aquino

A
rt

ic
ol

i

e volere di Dio supera questa successione temporale, è eterno. In ogni atto Dio sa e 
vuole tutto quello che succede in futuro (umanamente parlando) in lui e nella sua 
relazione verso la causa ed effetto.

La redenzione di Cristo è garantita nella sua efficacia proprio dall’immutabilità 
dell’amore di Dio e nei suoi effetti opera il mutamento sostanziale e definitivo per 
l’umanità. Il mutamento verso l’immutabilità dell’Eterno.

D’altra parte, se Dio non vuole essere estraneo all’opera del Figlio, dovrebbe 
prendere parte attiva ad essa. Se Cristo è Dio, la divinità sembra dover partecipare 
attivamente all’intero passaggio della croce. Sembrerebbe dunque che questo pas-
saggio della passione e morte debba produrre un essenziale mutamento in Dio.

È vero che Dio ha assunto il linguaggio umano per esprimere all’uomo incredulo 
e al peccatore la sua divina “compassione” d’amore. Egli in Cristo ha assunto la vul-
nerabilità del corpo umano e si è fatto simile a noi tranne che nel peccato e in ogni 
ombra del male. Cristo, Dio immutabile e uomo vulnerabile, ha sofferto realmente 
per l’umanità. Questo è il momento centrale della “compassione” divina e nell’unità 
della Persona di Cristo sta la risposta al mistero. In virtù dell’unione personale si può 
predicare l’impassibilità di Gesù che è uno di noi e la passione del Logos che è Dio, il 
che non significherà che ha sofferto la natura divina ed era diventata impassibile la 
natura assunta dell’uomo. Cristo ha sofferto come noi e nel linguaggio della sofferen-
za umana ha rivelato e ha reso comprensibile l’amore incomprensibile di Dio. L’“ab-
bassamento” di Dio sta nell’assunzione del linguaggio comprensibile per l’uomo, che 
deve essere salvato. Cristo nella passione non rivela il presunto dolore di Dio, ma la 
sua infinita forza d’amore che trasforma il dolore nella gioia. Solo Dio è in possesso 
della gioia piena, non macchiata né turbata dalla tristezza e amarezza dell’afflizione.

La ragione della passibilità di Cristo è la sua assunzione e la successiva comunio-
ne con l’umanità in vista della necessità umana della redenzione. Gesù nella vita ter-
rena ha fatto propria la debolezza (infirmitas) del genere umano e nello stesso tempo 
ha rivelato la potenza divina. Questo è il mistero della sua mediazione della salvezza. 
Assumendo i limiti della creatura, il suo corpo vulnerabile e il suo spirito, Cristo ha 
potuto veramente soffrire e morire. Tommaso parla non solo del dolore sensibile, 
corporale, ma sottolinea quello spirituale. Il Figlio di Dio non solo aveva fame e sete, 
era affaticato e ha sperimentato la violenza della frusta e della crocifissione, ma 
piangeva ed era triste, soffriva misteriosamente nella sua anima.

Dio che di per sé non patisce, “compatisce” con noi in Cristo, proprio perché non 
soffre nel senso vero e proprio. In Cristo ci ama profondamente e assume la nostra 
situazione, ma questo non potrebbe comportare una sua passione o sofferenza. Dio 
partecipa perfettamente alla sorte umana, e perciò per patire umanamente, assume 



Krzysztot Naramsa

la natiura passıbile. In QUESTO la natfura passibile (1 (.rIisSto rivela la COompassione
la VICINANZA infinita (1 DIO HCL L uomao. Artıcol|
Lessenzlale otLfrına omısta dell’immutabilitäa
pertinente Der la eologla d‚  gl

Uge] L uOomoO TOVA difficoltäa nell ’ accettare Limmutabilita In DIO (ome DIO, Padre
al üSU, DUO rImanere Immutabile davantı alle A7Z10NI1 4a1 sentimentI del SUO1 Hgli?
(ome DUO cConoscerl1I C556 1€ In ualche modo influenzato da E56S51 Oppure,
(COLNE G] DUO rıtenere L uOomoO eramente libero 110  —> determinato, DIO ne 5{1

Immutabilita prevede 1a 11 futuro?
econdo 10ommaso 11 VEIO DIO MOTe 110  —> SO10 110  —> contraddice

l immutabilita, Ognl VeCIO, porta In GE 11 „ I11E dell immutabilita4
ondato S] PrIMO appetito. D’altro CAanNnTiO Ll amore aglı affetti, che
Caratterizzano "unilone Ira chl H008 L amato. L’amore (1 DIO 110  —> uguale quello
nNOSTTO, L essenza Trinita ne 5{1 realta ImMMaAanenTfe La Processione del
Figlio Cal Padre SpIirito Aantfo Cal Padre Cal Figlio l espressione mMassıma.
del beato "movimento” dell’ amore uell amore Adivinamente personale ne 5{1

Intimita COSTITUISCE 11 OLE DrOoprIO erza Persona Trinita49. La hHericoresi
dell’ amore la SUDLICLHNLA beatitudine dell”  GSETE (1 DIO In QUESTO Atto DULO dell ’ Esse-

dell Amore G{la la perfezione divina, libera da OgnI passione Ognl incompletezza,
libera da Ognl ıuımanamentfe possibhile alfezione dell’ amore

DIO H008 gratultamente liberamente C10 che rivela ne CTEeAZIO0ONE ne reden-
Z10NE, ne 5{1 provvidenzlale attivita nell universo. 5{10 chinarsIıi la CTEeAaIuUra
amafta dQeve C5561€ libero anche CONCUPISCENZA, che decisamente la (;O11-

dotta 6554 In ualche modo SCHNLDIC rivolta Y DrOprIO bene, a ll ’ utilita 1
placere, vantageı benefici, C10@ 1 5{1 natura, L uOomoO porta 110  -

SO10 questa 012a negativa CONCUPISCENZA, anche nel DOSITIVO esprime
la eNnsione 10 SVIlUPDO DL 11 bene, la capacıita (1 DIO INVeCe ne
5{1 attualita 110  - ha DiSsOogNO (1 alcun perche 110  —> dQeve CONquIistare
quisire nı]ıente quello che vuole, 10 fa In DIO 110  —> C1 DUO C556 1€ (lvenire

A Summa T’heotogiae 1-11, 26,
4U Summa T’heotogiae L,

199199

Krzysztof Charamsa

A
rticoli

la natura passibile. In questo senso la natura passibile di Cristo rivela la compassione 
e la vicinanza infinita di Dio per l’uomo.

5. L’essenziale della dottrina tomista dell’immutabilità
pertinente per la teologia d’oggi

Oggi l’uomo trova difficoltà nell’accettare l’immutabilità in Dio. Come Dio, Padre 
amoroso, può rimanere immutabile davanti alle azioni e ai sentimenti dei suoi figli? 
Come può conoscerli senza essere in qualche modo influenzato da essi? Oppure, 
come si può ritenere l’uomo veramente libero e non determinato, se Dio nella sua 
immutabilità prevede già tutto il futuro?

Secondo Tommaso il vero amore – e Dio è Amore – non solo non contraddice 
l’immutabilità, ma ogni amore, se è vero, porta in sé il seme dell’immutabilità48 
fondato sul primo appetito. D’altro canto l’amore umano è mosso dagli affetti, che 
caratterizzano l’unione tra chi ama e l’amato. L’amore di Dio non è uguale a quello 
nostro, ma è l’essenza della Trinità nella sua realtà immanente. La processione del 
Figlio dal Padre e dello Spirito Santo dal Padre e dal Figlio è l’espressione massima 
del beato “movimento” dell’amore. Quell’amore è divinamente personale e nella sua 
intimità costituisce il nome proprio della terza Persona della Trinità49. La pericoresi 
dell’amore è la suprema beatitudine dell’Essere di Dio. In questo Atto puro dell’Esse-
re dell’Amore sta la perfezione divina, libera da ogni passione e ogni incompletezza, 
libera da ogni umanamente possibile affezione dell’amore.

Dio ama gratuitamente e liberamente ciò che rivela nella creazione e nella reden-
zione, nella sua provvidenziale attività nell’universo. Il suo chinarsi verso la creatura 
amata deve essere libero anche dalla concupiscenza, che segna decisamente la con-
dotta umana; essa in qualche modo è sempre rivolta al proprio bene, all’utilità e al 
piacere, a vantaggi e benefici, cioè al possesso. Nella sua natura, l’uomo porta non 
solo questa nota negativa della concupiscenza, ma anche nel senso positivo esprime 
la tensione verso lo sviluppo per il bene, la capacità di un processo. Dio invece nella 
sua attualità non ha bisogno di alcun processo, perché non deve conquistare o ac-
quisire niente: quello che vuole, lo fa. In Dio non ci può essere un divenire umano, 

48	 Summa Theologiae I-II, q. 26, 2.

49	 Summa Theologiae I, q. 37.



Limmutabile DIO Ae CHSHaN/ Rivisttando /3 AoOFftrina el IOMMASO d’Aquino

DrOoprIO perche Egli 110  —> possiede la 012a CONcupIscihile dell amore La 5{1 natura
11 eEfIernO CONTITINUO vita difetto, 11 quale C1 fosse, Ovre
C556 1€ desideroso (1 C5561€ colmato. La piena beatitudine 110  - ha DiSsOogNO (1ODTLUN7 soddisfazioniIi 110  —> DUO TINUNCIATE SIN Dunque Ll amore AIvInO 110  - ha da
fare ne (OIl le DassıionI ne COIl 0 affetti>0, 110  —> DUO csottomettersIi camblamenti!
SVIluUppDI.

Che Valore ha questa DULCZZd divina HCL la 5{1 attıivita ECONOMICA ne CLE

zione? la GS{iessia ragione (1 C111 11 CTISt1AaNO resterebhbe infelice (COLNE chl 110  —>

vede L Assoluto. S10 11 DIO CrIst1ano Caa del pIienNO DULO dell amicizla,
gratulto, DrOpDrIO perche ondato ne divina Immutabilita iImpassıbilita. Anche la
CTEeAaIuUra ragionevole possiede la capacıta dell’amore dell’amicizla, In ula forma
aSSOolutamente pIU imperfetta (1 quella divina. Lamore dell  amiecizla 110  —> da ( OIl-

ondere (OIl la semplice AaMI1CIZ1A rivolto TesO la
DEeISQUNG.

La differenza Ira Ll amore A1IvInO quello G{la ne Qlversita dell’ amore
attuale dell amore che guidato buona volonta. Nel voler bene all’altro, L’UO-

110  - mal perfetto. DIO INVeCe olendo bene Indirizzato 11 5{10 Bene, che
110  —> rivolgersi eg01StICO, AS5SICUTA 11 VEIO bene CTEeAaIUTEe amafltle 5E DIO
G1 r1volgesse DL DrImMO alla CTEeAaIUTra abbassandosI!] a CS5d, 24SSUMEeNdO In GE 11 5 [ 10)

dolore, morte, mufamen(TOo, Ll amore ASSOLluto Aiventerebbe relativo, dipendente da
quel attori CONCUPISCIHUN CaratterIisticIi dell  uomo 5{10 INVEeCeEe potente nel

infinito HCL n]ente debole C(on questia 5 { 1C forza infinita, DIO 110  - indifferen-
te, vuole DL la CTEeAaIUTra 10 STeSSO bene che vuole DL STEeSSO, C10@ la beatitudine
eferna, ed effettivamente DUO garantirla DL Luniverso. Questa la vVeIrId meraviglia

rivelazione: DIO estende 11 5{10 eESCIuUsSIvamente dIivino, appartenente 1
mi1istero vita trinıtarla, Y SECNETE angelico, donandolo gratultamente.

Carıta erıistiana DIO stabilisce 11 rapporto dell ’ amıiecizla COIl L uOomoO DL
oTazla TE 11 5{10 SpIrIto (1 91018 (1 DPaCC6, fino far partecipare L uOomoO Y

non-partecipabile, alla 5{1 GS{iessia feliecita. Questa la chlave omısta DL accogliere
DIO, In CUI1 (COLNE nsegna (NAacomo C @E  F Varl1azıone ne ombra (1 camblamento»
1,17b), DIO che OO da potersi mentire» (Nm 3,19a) La chlave DL
Comprendere 11 SCHILDLC pIU diffÄeilmente cComprensibile miIistero dell  immutabilitä G{la
nel re-Imparare 11 mIistero del A1IvINO che ha DISOSNO redenzione, (COLNE

ha DISOgNO 11 NOSITO da Salvare.

— () SUumma T heotogiae L, S D, ad 1

2(()200

L’immutabile Dio dei cristiani. Rivisitando la dottrina di Tommaso d’Aquino

A
rt

ic
ol

i

proprio perché Egli non possiede la nota concupiscibile dell’amore. La sua natura è 
il possesso eterno e continuo della vita senza difetto, il quale se ci fosse, dovrebbe 
essere desideroso di essere colmato. La piena beatitudine non ha bisogno di nuove 
soddisfazioni e non può rinunciare a se stessa. Dunque se l’amore divino non ha da 
fare né con le passioni né con gli affetti50, non può sottomettersi a cambiamenti e 
sviluppi.

Che valore ha questa purezza divina per la sua attività economica nella crea-
zione? È la stessa ragione senza di cui il cristiano resterebbe infelice come chi non 
vede l’Assoluto. Solo il Dio cristiano è capace del pieno e puro amore dell’amicizia, 
gratuito, proprio perché fondato nella divina immutabilità e impassibilità. Anche la 
creatura ragionevole possiede la capacità dell’amore dell’amicizia, ma in una forma 
assolutamente più imperfetta di quella divina. L’amore dell’amicizia non è da con-
fondere con la semplice amicizia umana, ma è un amore rivolto e tutto teso verso la 
persona.

La differenza tra l’amore divino e quello umano sta nella diversità dell’amore 
attuale e dell’amore che è guidato dalla buona volontà. Nel voler bene all’altro, l’uo-
mo non è mai perfetto. Dio invece volendo bene è indirizzato verso il suo Bene, che 
non è un rivolgersi egoistico, ma assicura il vero bene delle creature amate. Se Dio 
si rivolgesse per primo alla creatura abbassandosi ad essa, assumendo in sé il suo 
dolore, morte, mutamento, l’amore assoluto diventerebbe relativo, dipendente da 
quei fattori concupiscibili caratteristici dell’uomo. Il suo amare invece è potente nel 
senso infinito e per niente debole. Con questa sua forza infinita, Dio non è indifferen-
te, ma vuole per la creatura lo stesso bene che vuole per se stesso, cioè la beatitudine 
eterna, ed effettivamente può garantirla per l’universo. Questa è la vera meraviglia 
della rivelazione: Dio estende il suo amore esclusivamente divino, appartenente al 
mistero della vita trinitaria, al genere umano e angelico, donandolo gratuitamente. 
Nella carità cristiana Dio stabilisce il rapporto dell’amicizia con l’uomo e per mezzo 
della grazia offre il suo Spirito di gioia e di pace, fino a far partecipare l’uomo al 
non-partecipabile, alla sua stessa felicità. Questa è la chiave tomista per accogliere 
Dio, in cui – come insegna Giacomo – «non c’è variazione né ombra di cambiamento» 
(1,17b), Dio che «non è un uomo da potersi smentire» (Nm 23,19a). La chiave per 
comprendere il sempre più difficilmente comprensibile mistero dell’immutabilità sta 
nel re-imparare il mistero del divino amare, che ha bisogno della redenzione, come 
ne ha bisogno il nostro umano amare, da salvare.

50	 Summa Theologiae I, q. 82, 5, ad.1.



Krzysztot Naramsa

entre ne 5{1 teologica A, 11 10mmaso TCSUDDOLLC ıllustra 11 mMI1STe-
dell immutabilita divina, 11 5{10 PDUunNTO (1 partenza riImane ESSENzZlalmente anche

teologico-dottrinale, 110  —> 11 "dogma / PasahQ dellimmutabilita divina, 11 Artıcol|rivelatorIio Svelarsı]i del mIistero (1 DIO cristiano, da accogliere DL fede, anche In
parte da r1trovare mediante VIEe razlonall. DIO Scrıitture quell ultima Parola
ricercata metafisica, che da csola arrıva a SSEC sSubsistens, 1 DULO CEUS CN -

SeNndt. In QUESTO le fonti teologla omı1sta dell immutabilita dlivina (0)I10 In
uıltima stanza 1Dliche patristiche, costituendo UL1O del DIINCIPI dell ’ intero A1ISCOrFrSO

dottrina Lamore perfetto fino a C5561€ Immutabile DL 10mmaso la
fonte la garanzla (1 la STtOr1a salvezza, raggiunta Y 5{10 culmine ne
pDassıonNe, morfie TISUTTEeZIONE (1 es11 G(.TrIStO

A0O17201

Krzysztof Charamsa

A
rticoli

Mentre nella sua opera teologica san Tommaso presuppone e illustra il miste-
ro dell’immutabilità divina, il suo punto di partenza rimane essenzialmente anche 
teologico-dottrinale, ovvero non è il “dogma” pagano dell’immutabilità divina, ma il 
rivelatorio svelarsi del mistero di Dio cristiano, da accogliere per fede, ma anche in 
parte da ritrovare mediante vie razionali. Il Dio delle Scritture è quell’ultima Parola 
ricercata dalla metafisica, che da sola arriva ad Esse subsistens, al puro Actus es-
sendi. In questo senso le fonti della teologia tomista dell’immutabilità divina sono in 
ultima istanza bibliche e patristiche, costituendo uno dei principi dell’intero discorso 
della dottrina sacra. L’amore perfetto fino ad essere immutabile per Tommaso è la 
fonte e la garanzia di tutta la storia della salvezza, raggiunta al suo culmine nella 
passione, morte e risurrezione di Gesù Cristo.


