Articoli RTLu XVI (2/2011) 185-201

L'immutabile Dio dei cristiani.
Rivisitando la dottrina di Tommaso d’Aquino

Krzysztof Charamsa
Pontificia Universita Gregoriana (Roma)

Il nostro tempo, in particolare per impulso della teologia protestante, mostra un
nuovo interesse per ’argomento dell’immutabilita di Dio, con una viva e non conclu-
sa discussione al riguardo. Infatti 'uomo d’oggi pone nuove domande e problemi che
spesso orientano il pensiero di alcuni teologi moderni verso le risposte su Dio meno
coerenti con quella tomista, che pur non essendo I'unica, porta in sé tratti universali
da non trascurare. La posizione tomista non di rado & stata richiusa e accantonata
nel dimenticatoio, in quanto catalogata come un’impostazione puramente filosofica e
pertanto non pertinente ad una ricerca teologica sull’argomento. A quanto pare tali
interpretazioni non combaciano pienamente con il pensiero dell’Aquinate attorno al
mistero rivelato del Dio immutabile!.

In realta per il teologo Tommaso I'attributo dell'immutabilita divina non & qual-
cosa di filosoficamente estraneo al dato rivelato, ma & una verita di fede radicata
allinterno della dottrina cristiana, in quanto scaturente dalla stessa dinamica della
salvezza, che nell’'incarnazione e nella passione e morte di Gesu Cristo trova il suo
compimento. La teologia tomista pitl che aggiungere un preambolo di matrice fi-

1 Cfr. M. J. Dobps, The Unchanging God of Love: a Study of the Teaching of St. Thomas Aquinas on Divine
Immutability in View of Certain Contemporary Criticism of this Doctrine, Fribourg 1986; K. CHARAMSA,
L’immutabilita di Dio. L’insegnamento di San Tommaso d’Aquino nei suoi sviluppi presso i Commentatori
scolastici, Roma 2002; Ip., Davvero Dio soffre? La Tradizione e linsegnamento di San Tommaso, Bologna
2003. Nell’ambito delle reazioni al nostro scritto L’ immutabilita di Dio si ricordano: A. LoBATo, in Ange-
licum 2 (2003) 513-514; Doctor Communis 2 (2003) 188-189; M. HAukE, Die Unverdnderlichkeit Gottes
in den scholastischen Thomaskommentaren. Ein Lehrstiick fiir die Beziehung zwischen Glaubenslehre
und philosophischer Vertiefung, in Doctor Angelicus 3 (2003) 183-189; P. Puca, L’immutabilita di Dio
nel suo essere e nel suo agire, in 1’Osservatore Romano 258 (8.11.2003) 4; G. BErTUZzI, in Divus Thomas
36/3 (2003) 209-212; Archivo Teolégico Grandino 66 (2003) 244-245; G. CELADA, in Ciencia Tomista 130
(2003) 613-614; B. GHERARDINI, in Divinitas 47/1 (2004) 111; M. J. GoLECKI, Problem niezmiennosci Boga w
teologii scholastycznych komentatoréw Sw. Tomasza z Akwinu. Uwagi na marginesie rozprawy ks. K. O.
Charamsy, in Studia Loviciensia 7 (2005) 143-155, ecc.

185



=
=
=
<

L'immutabile Dio dei cristiani. Rivisitando la dottrina di Tommaso d’Aquino

losofica, & attenta piuttosto ad accogliere la rivelazione di Dio, il Dio dei comandi
«immutabili nei secoli, per sempre» (Sal 111 [110],7-8), nell’orizzonte evangelico
confermato dalla tradizione patristica e dall'insegnamento dei concili, e rimanendo
una risposta valida ed aperta allo sviluppo.

Non c’e dubbio che la verita dell'immutabilita divina e il suo approfondimento
tomista appartengano alla ricerca di natura teologica, in quanto fondati sulle fonti
della scienza di fede. Tali fonti di san Tommaso contengono soprattutto ’autorita
della Sacra Scrittura, la sua interpretazione da parte della Chiesa e la tradizione dei
Padri. In particolare sono due i teologi di primaria importanza, ai quali si richiama
I’Aquinate: Agostino d’Ippona, che riassume la tradizione occidentale, e Dionigi Are-
opagita, che rappresenta quella orientale.

1. In compagnia di Agostino e di Dionigi

Sant’Agostino d’Ippona, con la sua matura dottrina sul Dio immutabile nell’a-
more2, & 'autore a cui Tommaso si riferisce pitl frequentemente quando tratta 1’at-
tributo divino in questione3, intravedendo in lui la testimonianza di una ricerca del
volto del Dio cristiano, immutabile in sé, ma potentemente rivolto e massimamente
“preoccupato” per la creatura: «credebam et esse te, et esse inconmutabilem sub-
stantiam tuam, et esse de hominibus curam et iudicium tuum»4. Per Agostino se nel
Dio della Bibbia c’e solo il «kbonum», contro le vedute manichee, allora una tale fonte
di bene assoluto e originante non puo che essere immutabile, altrimenti sarebbe di
fatto aperto ai principi mutabili. «Quaerunt itaque a nobis, unde sit malum. Respon-
demus: Ex bono, sed non summo et incommutabili bono. Ex bonis igitur inferioribus
atque mutabilibus orta sunt male. (...) Mutabilis porro natura non esset, si de Deo
esset, et non ab illo de nihilo facta esset. Quapropter bonorum auctor est Deus, dum
auctor est naturarum: quarum spontaneus defectus a bono, non iudicat a quo factae
sunt, sed unde factae sunt. Et hoc non est aliquid, quoniam penitus nihil est; et ideo

2 Cfr. A. Traprt, La nozione del mutabile e dell'immutabile secondo sant’Agostino, Edizioni Agostiniane,
Tolentino 1959.

3 Ad esempio: Summa Theologiae 1, q. 9, 2; 1, q. 50, 5, 1; 111, q. 57, 1, 1.

4 AGOSTINO D’IPPONA, Confessiones 7, 7, 11; in Opere di Sant’Agostino, vol. 1, 192-193. Cfr. R. BRADLEY, Na-
ming God in St. Augustine’s Confessions, in Thom. 17 (1954) 186-196.

186



Krzysztof Charamsa

non potest auctorem habere quod nihil est»5. La diversita radicale tra Dio e creatura
corre proprio a questo livello della somma bonta posseduta, mentre nell’'uomo si
esprime quale desiderio di felicita da raggiungere¢. In questa luce uno dei principali
argomenti agostiniani a favore dell'immutabilita divina non & I'impostazione filoso-
fica platonica del discorso su Dio, quanto piuttosto I'accoglienza dell’autorivelazione
biblica di Dio, avutasi sin da Esodo 3,147. L’lo sono colui che sono per I'Ipponate
indica la rivelazione sia dell'immutabilita della semplicita divina sia della sua eter-
nita: Dio e eterno e infinitamente semplice, perché immutabile8. Nella stessa linea,
per quanto Agostino sia sensibile alla sofferenza umana, & proprio lui a rilevare al
contempo I’assoluta liberta divina dai mutamenti dei dolori e delle sofferenze della
creatura. Dire immutabile non significa pero privo di vitalita, insensibile, aggrappato
in una chiusura indifferente, ma esattamente il contrario: «Quid est ergo Deus meus?
Quid, rogo, nisi Dominus Deus? Quis enim dominus praeter dominum? Aut quis deus
praeter Deum nostrum? Summe, optime, potentissime, omnipotentissime, misericor-
dissime et iustissime, secretissime et praesentissime, pulcherrime et fortissime, sta-
bilis et inconprehensibilis, inmutabilis, mutans omnia, numquam novus, numquam
vetus, innovans omnia; in vetustatem perducens superbos et nesciunt; semper agens,
semper quietus, colligens et non egens, portans et implens et protegens, creans et
nutriens, perficiens, quaerens, cum nihil desit tibi. Amas nec aestuas, zelas et secu-
rus es; paenitet te et non doles, irasceris et tranquillus es, opera mutas nec mutas
consilium; recipis quod invenis et numquam amisisti; numquam inops et gaudes lu-
cris, numquam avarus et usuras exigis. Super erogatur tibi, ut debeas, et quis habet
quicquam non tuum? Reddens debita nulli debens, donans debita nihil perdens. Et
quid diximus, Deus meus, vita mea, dulcedo mea sancta, aut quid dicit aliquis, cum
de te dicit? Et vae tacentibus de te, quoniam loquaces muti sunt»9. Egli non e limitato

5 Ip., Contra Iulianum, 1, 8, 36-37, qui 37; in Opere di Sant’Agostino, vol. 17, 494-497.
6  Cfr. In., Confessiones, 4,10,15; in Opere di San’Agostino, vol. 1, 96-97.
7 Cfr. E. zuM BRUNN, L’immutabilité de Dieu selon saint Augustin, in NV 41 (1966) 219.

8 «Vere ac proprie dicitur ita ut fortasse solum Deum dici oporteat essentiam. Est enim vere solus quia
incommutabilis est, idque suum nomen famulo suo Moysi enuntiavit, cum ait: ego sum qui sum» (De
Trinitate 7, 5, 10; in Opere di Sant’Agostino, vol. 4, 314-315); «Est vocor, dixit. Ouid est, Est vocor? Quia
maneo in aeternum, quia mutari non possum. Ea enim quae mutatur non sunt, quia non permanent (...).
Ergo incommutabilitas Dei isto vocabulo se dignata est intimare: Ergo sum qui sum» (Sermo 6, 4; cfr. 6,
2; in Opere di Sant’Agostino, vol. 29, 100-101); «Aeternitas ipsa Dei substantia est, quae nihil habet mu-
tabile» (Enarrationes In Psalmos 101, 2, 10; in Opere di Sant’Agostino, vol. 27/1, 560-561); «Esse nomen
aeternitas, nomen incommutabilitatis» (Sermo 7, 7; in Opere di Sant’Agostino, vol. 29, 114-115); «est
tantum id quod est, et ipsa est aeternitas» (En. In Ps. 9, 11; in Opere di Sant’Agostino, vol. 25, 144-145).

9 Confessiones 1, 4; in Opere di Sant’Agostino, vol. 1, 6-9.

187




=
=
=
<

L'immutabile Dio dei cristiani. Rivisitando la dottrina di Tommaso d’Aquino

nella sua essenza dal suo attributo immutabile, il quale anzi sta all’origine della po-
tenza della volonta e della conoscenza di Dio10. L'immutabilita di Dio va vista infatti
rispetto alla sua essenzall o pilul precisamente rispetto alla Trinital2, ma anche come
il vero fondamento dell’agire divino nella storia della salvezza.

La predilezione agostiniana nell’affermare I'Immutabile fa si che le perfezioni
divine si fondino direttamente sull'immutabilita, il che potra essere giudicato come
un influsso platonico. Diversamente, pitu tardi, secondo san Tommaso la perfezione
divina sara fissata nella pura attualita, che si conferma e si rispecchia nell'immuta-
bilita essenziale. Mentre Agostino descrive bene la dinamicita dell'immutabile per-
fezione divina, Tommaso la sapra sistematizzare piti adeguatamente all’interno del
trattato su Dio.

Cio che accomuna i due pensatori ¢ la sensibilita teologica che riesce a tenere
bene presente i rischi che comporta un abbandono dell’attributo dell’immutabili-
ta: «Has argumentationes, quibus impii nostram simplicem pietatem, ut cum illis
in circuitu ambulemus (Sal 11,9), de via recta conantur avertere, si ratio refutare
non posset, fides irridere deberet. Huc accedit, quod in adiutorio Domini Dei nostri
hos volubiles circulos, quos opinio confingit, ratio manifesta confringit. Hinc enim
maxime isti errant, ut in circuitu falso ambulare quam vero et recto itinere malint,
quod mentem divinam omnino immutabilem, cuiuslibet infinitatis capacem et innu-
mera omnia sine cogitationis alternatione numerantem, de sua humana mutabili
angustaque metiuntur; et fit illis quod ait Apostolus: comparantes enim semetipsos
sibimetipsis non intellegunt (2 Cor 10,12). Nam quia illis quidquid novi faciendum
venit in mentem, novo consilio faciunt (mutabiles quippe mentes gerunt): profecto
non Deum, quem cogitare non possunt, sed semetipsos pro illo cogitantes, non illum,
sed se ipsos, nec illi, sed sibi comparant. Nobis autem fas non est credere, aliter affici
Deum cum vacat, aliter cum operatur; quia nec affici dicendus est, tamquam in eius
natura fiat aliquid, quod ante non fuerit. Patitur quippe qui afficitur, et mutabile est
omne quod aliquid patitur. Non itaque in eius vacatione cogitetur ignavia desidia
inertia, sicut nec in eius opere labor conatus industria. Novit quiescens agere et
agens quiescere. Potest ad opus novum non novum, sed sempiternum adhibere con-
silium; nec paenitendo, quia prius cessaverat, coepit facere quod non facerat. Sed
et si prius cessavit et posterius operatus est (quod nescio quemadmodum ab homine

10 Confessiones 13, 16; in Opere di Sant’Agostino, vol. 1, 468-469.
11 De Civitate Dei 11, 10ss.; in Opere di Sant’Agostino, vol. 5/2, 84-87ss.

12 De Trinitate 4, Proem.; in Opere di Sant’Agostino, vol. 4, 174-177; cfr. 5, 1-2; in Opere di Sant’Agostino,
vol. 4, 234-237.

188



Krzysztof Charamsa

possit intellegi): hoc procul dubio, quod dicitur prius et posterius, in rebus prius non
existentibus et posterius existentibus fuit; in illo autem non alteram praecedentem
altera subsequens mutavit aut abstulit voluntatem, sed una eademque sempiterna
et immutabili voluntate res, quas condidit, et ut prius non essent egit, quamdiu non
fuerunt, et ut posterius essent, quando esse coeperunt, hinc eis, qui talia videre pos-
sunt, mirabiliter fortassis ostendens, quam non eis indiguerit, sed eas gratuita bo-
nitate condiderit, cum sine illis ex aeternitate initio carente in non minore beatitate
permansit»13.

Se 'uvomo abbandona la rivelazione dell'immutabilita divina, non potra trovare
la giusta rappresentazione del dio se non a partire dalla propria mutabilita. Ciono-
nostante una ricerca naturale gia presuppone l'attributo stesso, proprio perché la
verita che cerca, e che nella fede trova la pienezza, ¢ di per sé «immortalis, incor-
rupta, incommutabilis permanet»14. La mente umana ci porta ad intuire 'eternita
e I'immutabilita del Creatore, ma non la fa raggiungere!5. Piuttosto la personalita
spirituale della creatura la predispone a poter sperimentare nella vita beata quell’e-
ternita immutabile che & di Dio solo. Per Agostino, proprio a causa della rivelazione,
e precisamente per motivi cristologici, va affermata I'immutabilita del Dio cristiano.
In ragione dell’Incarnazione del Verbo bisogna mantenere I'immutabilita di Dio, se
si vuole comprendere giustamente 'unione di Dio con I'uomo: «(Deus) semetipsum
exinanivit (cfr. Fil 2,7), non mutando divinitatem suam, sed nostram mutabilitatem
assumendo; et formam servi accipiens»16.

Dall’altro lato, dal patrimonio di Pseudo-Dionigi Areopagita Tommaso accoglie
innanzitutto '’espressione della trascendenza di Dio immutabile, cosciente apofatica-

13 De Civitate Dei 12, 17; in Opere di Sant’Agostino, vol. 5/2, 190-193. Si vedano anche: Contra Faustum 33,
9; in Opere di Sant’Agostino, vol. 14, 232; De natura Boni 1, 1.24; in Opere di Sant’Agostino, vol. 13/1,
348-351.370-371.

14 De Trin. 4, 18, 24; in Opere di Sant’Agostino, vol. 4, 216-217. In un certo senso, essa & depositata nel-
I'uomo come qualcosa da desiderare e cercare, che supera la natura mutevole e si presenta alla ragione.
1l santo raccomandava, infatti: «noli foras ire, in teipsum redi, in interiore homine habitat veritas. Et si
tuam naturam mutabilem inveneris, trascende et teipsum. Illuc ergo tende, unde ipsum lumen rationis
accenditur» (De vera rel. 39, 72; in Opere di Sant’Agostino, vol. 6/1, 108-109). Nell'intenzione agostiniana
non sta tanto un’ascesi platonica verso la verita ideale, ma piuttosto il postulato di una continua conver-
sione della ragione verso la luce che la trascende, quella della grazia e dell’amore divino.

15 «Beatitudinem tamen eius qua fit beata ipsa anima, non fieri nisi participatione illius vitae semper vitae,
incommutabilis, aeternaeque substantiae, quae Deus est; ut quomodo anima quae inferior Deo est, id
quod ipsa inferius est, hoc est corpus, facit vivere; sic eamdem animam non faciat beate vivere, nisi quod
ipsa anima est superius» (In Iohannis Evangelium tractatus 23, 5; in Opere di Sant’Agostino, vol. 24/1,
538-539).

16 De Trinitate 7, 3, 5; in Opere di Sant’Agostino, vol. 4, 301-305.

189




=
=
=
<

L'immutabile Dio dei cristiani. Rivisitando la dottrina di Tommaso d’Aquino

mente della sproporzione tra linguaggio e misterol7, cosi che ogni immagine e nome
usato per Dio deve essere di continuo verificato trascendentalmente, perché «la Cau-
sa di tutte le cose rimanga rigorosamente al di sopra di tutte le cose e colui che e
superiore alla sostanza e alla natura sorpassi assolutamente le cose che esistono se-
condo qualsivoglia sostanza e natura»18. 'uguaglianza immutabile dell’essere, men-
tre quasi separa infinitamente Dio dal creato, al contempo e la causa della concordia
e della divina salvezza di tutte le cosel9. In merito al discorso su Dio cristiano, egli
postula la regola base per il linguaggio teologico: «bisogna riconoscere di celebrare
con un discorso degno di Dio i movimenti di Dio che ¢ immobile»20. Cio presuppone
che ci sia il rischio di un discorso «indegno», il modo di parlare inadeguato del tutto,
I'attribuzione delle realta e dei cambiamenti contrari alla beatitudine infinita di Dio.
11 Dio delle Scritture, «I’Immobile avanza e si muove verso tutte le cose»21, ma la
comprensione da parte del credente non vede in queste immagini «uno spostamen-
to e un cambiamento o un’alterazione, o una conversione o un movimento locale
(...) rettilineo o circolare o composto da entrambi, cioé o intellettuale, o animale,
o fisico»22. Il conoscere adeguatamente Dio per Dionigi e legato inscindibilmente
alla contemplazione della vita spirituale, al suo movimento dell’amore, che & la via
unitiva con Dio, superante ogni pensiero e sostanzialita creata. Dio non puo essere
conosciuto, per Dionigi, se non superando la stessa nostra capacita naturale intellet-
tiva23, sulla via dell’'unione spirituale che porta verso il Mistero Assoluto?4, il quale
per primo ci attira come la luce del sole e coinvolge in un movimento verso I’Essere
immutabile.

17 Teologia mistica 1, 3; PG 3, 1001A (tr. it. Tutte le opere: Gerarchia celeste, Gerarchia ecclesiale, I nomi
divini, Teologia mistica, Lettere, Milano 1997).

18 DIONIGI AREOPAGITA, I nomi divini 11, 6; PG 3, 956B.

19 Cfr. I nomi divini 12, 3; PG 3, 972A. Una tale figliolanza divinizzante non cancella ’assoluta trascendenza
divina, cfr. I nomi divini 2, 7-8; PG 3, 645B-645C.

20 ] nomi divini 9, 8-9; PG 3, 916B-916D.

21 [ nomi divini 11, 9; PG 3, 916C. Si veda citati dallo scoliasta: Ab 3,8; Ger 23,23; Ef 4,3; Sal 139 (138),8;
18 (17), 10; 47 (46),6.

22 Cfr. I nomi divini 4, 8-9; PG 3, 704D-705B.
23 Ep. I al monaco Gaio; PG 3, 1065A.
24 Cfr. I nomi divini 4, 5; PG 3, 700D-701A; 4,11; PG 3, 708D; Gerarchia celeste 7, 2; PG 3, 208C.

190



Krzysztof Charamsa

2. 11 Dio immutabile di san Tommaso d’Aquino

In tutte le sue maggiori opere, san Tommaso d’Aquino affronta I'immutabilita
di Dio25. Qualche volta si tratta di accenni passeggeri, in altri casi di trattazioni pit
approfondite ed elaborate, negli scritti filosofici, esegetici e teologici. In questo con-
tributo privilegiamo solo alcuni approcci biblici e teologico-speculativi, tralascian-
do la riflessione tomista sull’attributo dal punto di vista filosofico26. In quest’ultimo
ambito Tommaso discute gli argomenti di Aristotele del primo motore immobile,
intravvedendo in esso I’Essere trascendentale e ritenendolo pertanto un argomento
valido per la speculazione teologica, ovvero un argomento di convenienza rispetto
alla Rivelazione per sé intelligibile alla ragione. Cosi, mentre da una parte la ri-
flessione filosofica e effettivamente illuminata dalla fede, il discorso della fede non
puo a sua volta trascurare il ricorso agli argomenti della recta ratio. I'immutabilita
rilevata nell'immobilita del primo motore aristotelico in realta non contamina il di-
scorso teologico con influssi estranei o non pertinenti rispetto alla Rivelazione, ma il
dato della ragione viene piuttosto giudicato e accettato, pur rimanendo nel proprio
ambito, partendo dal dato di fede, per poter offrire in conseguenza un linguaggio per
il discorso teologico. L’argomentazione di provenienza aristotelica non serve per-
tanto ad esportare nella dottrina un dato estraneo alla Rivelazione, ma a discernere
i parametri di un discorso ragionevole per accogliere il divino rivelarsi e per poter
esprimerlo nei limiti dell'umano pensiero.

3. 11 Dio della Sacra Scrittura

A partire dalla rivelazione biblica si devono affermare sia I'immutabilita sia I’e-
ternita divine, come due attributi che esprimono la differenza tra Dio e il creato27.

25 Dell'immutabilita in genere, cioe in riferimento sia alla creatura sia a Dio, ToMmAso D’AquiNo parla so-
prattutto nelle opere: Scriptum super libros Sententiarum (il termine ¢ usato 60 volte, di cui 35 nel primo
libro), De veritate (75), De Malo (25), De potentia (20), Compendium Theologiae (11), Summa contra genti-
les (34), Summa Theologiae (STh I 55; STh II 21; STh III 7), In librum beati Dionysii De Divinis Nominibus
expositio (10), Super epistolam ad Hebraeos lectura (11), Expositio super Iob ad litteram (7), ecc.

26 Cfr. De substantiis separatis 2, 10-26; Commentarium in libros Aristotelis De Caelo et Mundo 1, 21; In
metaphysicam Aristotelis commentaria XII, 5-12; In octo libros Physicorum Aristotelis expositio VII, 2;
VIII, 9-13.

27 Cfr. Super epistolam ad Hebraeos lectura 1, 5.

191




=
=
=
<

L'immutabile Dio dei cristiani. Rivisitando la dottrina di Tommaso d’Aquino

Commentando Eb 1,10-1228, rileva che anche se i cieli periranno, nel senso che pas-
sera il loro stato presente, Dio rimane sempre lo stesso, non cambiando il proprio
essere eterno, nonostante la novita delle creature. Tale principio biblico e suffragato
da un richiamo frequente ai principali luoghi scritturistici della dottrina dell’immu-
tabilita divina, che sono: Sal 102 [101],13: «Tu autem Domine, in aeternum perma-
nebis»; Ge 1,17: «In te nulla est transmutatio nec vicissitudinibus obumbratio»; Ml
3,6: «Ego Deus, et non mutor»; Lam 5,19: «Tu autem, Domine, in aeternum perma-
nebis, solium tuum in generatione et generationemy, fino a Eb 13,8 riguardo al Figlio
di Dio: «Iesus Christus heri et hodie ipse et in saecula»29.

In una breve analisi dell'immutabilita nel commento al libro di Giobbe (Gb 4,17-
18)30, Tommaso distingue e nello stesso tempo rileva la relazione esistente tra I’at-
tualita e 'immutabilita dell’essere di Dio e la perfezione che puo raggiungere la
creatura. Esiste un legame tra I’ordine divino, che non muta, e quello morale crea-
turale, che si esprime nella mutabilita della volonta, che si apre alla possibilita del
male, in contrasto con la stabilita della contemplazione del bene. Dio & incapace del
male, il che esclude dal suo mistero il presupposto di ogni male, che e la mutabilita.
Nel proprio essere stabile, gli angeli attraverso la contemplazione aderiscono immu-
tabilmente a Dio, mentre gli uomini possono aderire al mistero immutabile di Dio
se nella grazia restano immuni dal male, cioe dal peccato. Mentre si deve escludere
la mutabilita di Dio, la sua perfetta immutabilita non e qualcosa del tutto estraneo
e irraggiungibile, da poter apparire agli occhi umani come qualcosa di insensibile e
indifferente. Esiste in realta una sorta di comunicazione della vita divina immutabile
alla creatura infinitamente inferiore, capace pero di avanzare verso la perfezione e
percepirla nella vita morale del cammino terreno.

Un altro approccio all'immutabilita si offre commentando Rm 1,19: «quia, quod
noscibile est Dei, manifestum est in illis (agli uomini); Deus enim illis manifestavit»31.
11 testo riguarda la conoscenza di Dio che 'uomo puo avere nella ragione naturale,
che Tommaso affronta riferendo la divisione di Dionigi Areopagita delle tre vie sulle
quali 'uomo puo conoscere Dio32. Sulla via di causalita si pud conoscere I’esistenza

28 «Tu in principio, Domine, terram fundasti; et opera manuum tuarum sunt caeli. Ipsi peribunt, tu autem
permanes; et omnes ut vestimentum veterascent, et velut amictum involves eos, sicut vestimentum et
mutabuntur. Tu autem idem es, et anni tui non deficient».

29 Super ad Hebr. 1, lect. 5.

30 Cfr. Expositio super Iob ad litteram, 4, 17-18.
31 Cfr. Super epistolam ad Romanos lectura 1, 6.
32 DIONIGI AREOPAGITA, De div. nom. 7, 4; PG 3, 870.

192



Krzysztof Charamsa

di Dio riducendo le creature mutabili ad un necessario principio immutabile e perfet-
to, che e Dio. Oltre questo argomento del movimento, per la via d’eminenza 1'uomo
puo arrivare alla stessa conoscenza di Dio, come della causa ultima e comune di tutte
le creature: Egli sta sopra tutte le cose. Infine, nella via di negazione, vediamo Dio in
quanto la causa superiore a tutto. Se egli sorpassa tutto, niente di quello che spetta
alla creatura puo essere predicato di Lui. In questo senso «dicimus Deum immobilem
et infinitum et si quid aliud huiusmodi dicitur»33. Sulla via di negazione viene alla
luce quella che e la differenza essenziale tra Dio e la creatura, che alla conoscenza
umana limitata e imperfetta non permette di conoscere come Dio & nella sua natura.
Siamo piu capaci di affermare come sicuramente non &; Egli non ¢ mutabile, non e
finito.

Dio e incomprensibile nella sua natura perché trascende ogni creatura, compren-
sibile nella sua attualita. Dio & superiore ad ogni attualita creaturale e percio ad ogni
comprensione. Quanto nella lettera di Paolo, Tommaso incontra Cristo nella sua se-
conda venuta, «qui solus habet immortalitatem, et lucem habitat inaccessibilem» (1
Tm 6,16a)34; egli rilegge la sua trascendenza dell’immortalita, attraverso I’assoluta
chiave dell'immutabilita: essere immortale significa in definitiva non essere soggetto
ad alcun cambiamento prodotto dalla corruzione. Solo Dio & completamente incor-
ruttibile, perché immutabile: su cio si fonda anche il suo trinitario pieno possesso
dell’immortalita35.

Diverse volte nell’Antico Testamento il teologo riesce a leggere affermazioni che
devono far pensare all'immutabilita di un Dio rappresentato nella sua eterna stabili-
ta, come colui che e seduto (Is 6,1; cfr. Sal 44,6)36. Nel Salmo 43 Tommaso trova inve-
ce un’affermazione implicita dell'immutabilita divina37, quando coglie, dalla fiducia
e I'affidamento del salmista al divino, la rivelazione di un Dio che & sempre uguale e
proprio a partire da una tale immutabilita dell’essere, potente e operante per il suo
popolo. L’'immutabilita divina e la garanzia suprema della benevolenza divina libera

33 Super ad Rom. 1, lect. 6.
34 Cfr. Super primam epistolam ad Timotheum lectura VI, 3.

35 Super I ad Tim. VI, lect. 3: «illud ergo proprie et vere est incorruptibile, quod penitus est immutabile.
Quaelibet autem creatura in se considerata, habet aliquam mutationem, vel mutabilitatem: Deus autem
est omnino immutabilis. Sed si aliqua creatura est immutabilis, hoc convenit ei ex dono gratiae. Et ex hoc
ostendit, quod natura Dei transcendit omne quod est in natura creata».

36 Cfr. Super evangelium S. Ioannis lectura 1-6.

37 Cfr. In psalmos Davidis expositio 43, 2: «Dei immutabilitatem ostendit, quia Deus fecit hoc patribus, et
iterum quia virtus eius non est diminuta, et ideo facere etiam maiora potest; unde dicit: Tu es ipse rex
meus et Deus meus, qui non diminutus».

193




=
=
=
<

L'immutabile Dio dei cristiani. Rivisitando la dottrina di Tommaso d’Aquino

da difetti e sforzi. La cura che Dio ha della sua creatura, in Lui non cambia e rimane
sempre ugualmente eccelsa. Il tratto immutabile dell’essere divino & spiccatamente
spirituale. Conoscere ed aprirsi ad un tale Dio-Spirito immutabile esige un rapporto
personale, di fiducia e di abbandono, nella preghiera e nella contemplazione.

Mentre le opere esegetiche offrono solo alcuni tratti riguardanti I’attributo
dell'immutabilita, in quanto gli argomenti scritturistici basilari sono affrontati da
Tommaso nell’arco della sua opera teologica, si puo dire che nel commentare la
Scrittura egli dimostra una grande sensibilita sull’argomento della divina perfezione.
Essa e principio di distinzione tra Dio e uomo, ma & anche il tratto fondamentale del-
la sua bonta e dell’amore per la creatura, che li puo conoscere, percepire e seguire
nell’abbandono fiducioso all’Altissimo.

Tommaso scruta la Sacra Scrittura in modi diversificati. I passi che direttamente
parlano dell'immutabilita, come Num 23,19; M1 3,6; Sal 102 (101),28; Ge 1,17, li cita
di solito nelle opere teologiche, come argomenti che non hanno bisogno di ulteriori
spiegazioni. In particolare, torna spesso sul passo di Giacomo, come ’affermazione
comune dell'immutabilita eterna e dell’amorosa provvidenza divine. Egli pero si sof-
ferma spesso anche sui richiami indiretti dell’immutabilita, che la Scrittura offre in
abbondanza, come gli esempi colti dai commentari mostrano (Sal 43 [441,6; Gv 1,1; 1
Tm 6,16). Un altro ambito del lavoro di Tommaso & quello della spiegazione dei testi
metaforici e antropomorfici, che apparentemente contraddirebbero I’essenza della
divina immutabilita, ammettendo una sorta di mutamento: quei passi Tommaso li
presenta e spiega nella sede delle obiezioni agli argomenti discussi. La sua attenzio-
ne alla verita della Sacra Scrittura si fonda anzitutto sul senso letterale e poi su vari
sensi spirituali della Parola di Dio, con una grande sensibilita per la metaforicita, che
nel discorso su Dio deve essere ben delineata. E la Parola di Dio che non cambia a
testimoniare 'immutabilita dell’essere stesso di Dio.

4. Una speculazione teologica attorno alla dottrina
del Dio immutabile

La prima trattazione teologica dell’argomento si trova nella prima opera teolo-
gica di Tommaso: il commento alle Sentenze di Pietro Lombardo (1252-1256)38 e in
specie nel testo sull’'unita della divina essenza (I, 3, 1, 1), riletto con I'aiuto di Dionigi.

38 Cfr. Scriptum super libros Sententiarum 1, 3,1, 1; 1, 8, 3, 1-2.

194



Krzysztof Charamsa

Nei riguardi di Dio bisogna negare ogni essere imperfetto proprio delle creature, che
sono limitate e mutabili, le quali necessitano di un essere perfetto da cui provenire,
I’essere incorporeo e immutabile che e Dio39. La semplicita e 'immutabilita per Lom-
bardo stanno tra le proprietates della vera natura di Dio biblico e dei Padri (Ilario e
Agostino), dato questo che Tommaso rilegge tenendo presente anche la speculazione
aristotelica (piti quella sull’atto puro che sul motore immobile).

Quando affronta poi I'immutabilita nel commento all’opera di Boezio sulla Trini-
ta40, Tommaso precisa come si possa attribuire a Dio, che & perfettamente immutabi-
le, il movimento. Una tale attribuzione non puo essere assegnata mai propriamente,
ma solo metaforicamente. Conformemente al linguaggio di Dionigi Areopagita, Dio,
avendo comunicato la sua somiglianza alle cose in un certo modo, si muove median-
te le cose create e procede verso tutte le cose4l, oppure, per dirla con il linguaggio
metaforico del libro della Sapienza: «la sapienza é il piu agile di tutti i moti (7,28), si
estende da un confine all’altro con forza» (8,1).

Tommaso distingue due generi di scienza delle cose divine in sé immutabili42:
quella che procede dalle creature al Creatore (filosofia prima, come la chiama, me-
tafisica o teologia dei filosofi) e quella che muove dalle stesse realta divine ed e co-
nosciuta per fede (teologia della Sacra Scrittura o della fede). Le due vie sono a loro
volta affini con la sensibilita dionisiana di conoscere Dio prima negativamente (per
cio che non ¢ e in cio che e diverso dalle creature) e poi positivamente (per cio che si
rivela di essere). Cio che ¢ da tener sempre presente ¢ il fatto che le due forme non
sono incompatibili tra di loro, anche se la luce della teologia propria ¢ sempre supe-
riore, il che riguarda anche I'umano accesso all’attributo divino dell’'immutabilita,
d’altronde insegnato dal Concilio Lateranense IV del 121543,

Si puo dire che un primo passo speculativo verso I'immutabilita di Dio si puo col-
locare tra le prove dell’esistenza di Dio considerato in quanto primo motore immobile
(«primum motorem immobilem»). Affermando che Dio non e soggetto al movimento,

39 AGOSTINO D’IPPONA, De Civitate Dei 8, 6; in Opere di Sant’Agostino, vol. 5/1, 320-321.
40 Cfr. Expositio super librum Boethii De Trinitate 5, 4.

41 Cfr. anche In librum beati Dionysii De Divinis Nominibus expositio IX, 2-4. Dio, operando per gli uomini,
riceve da Dionigi anche il nome del movimento (IX, 4b), che viene attribuito a Dio a causa del limite e
dell'imperfezione del linguaggio umano. Egli ¢ presente in tutte le cose e una tale presenza umanamente
presuppone un movimento e i suoi beni arrivano alla creatura prima essendo in Dio cio che di nuovo per
la mente umana nella sua successione assomiglia al moto.

42 In De Trinitate 2, 2.

43 Cfr. Expositio super primam et secundam decretalem 1.

195




=
=
=
<

L'immutabile Dio dei cristiani. Rivisitando la dottrina di Tommaso d’Aquino

si dice la sua completa immutabilita. Tale procedimento & privilegiato da Tomma-
so espressamente nella Summa contra gentiles (I, 13-14) e anche nel Compendium
Theologiae 1, 3. Invece nella Summa Theologiae44, dove I’argomento trova la sintesi
del pensiero pitt maturo di Tommaso, solo dopo la discussione dell’esistenza di Dio
(q. 2) e del nostro modo teologico di conoscerlo (q. 1), si introduce la dimostrazione
dell'immutabilita divina tra gli attributi della sua natura. La collocazione e significa-
tiva: 'attributo perfetto di Dio infatti da una parte & legato alla nostra possibilita di
conoscere l'esistenza della divinita e di intenderla attraverso il linguaggio. Per Tom-
maso, come per Agostino, senza una fondamentale qualita immutabile, la divinita
si misconoscerebbe, si confonderebbe con la creatura e in fin dei conti non solo si
trascurerebbe, ma si negherebbe la possibilita stessa del Dio cristiano.

Della Summa Theologiae accenniamo solamente qui a due questioni: la questione
9 della I Pars resta esemplare per I'immutabile mistero di Dio, rappresentativa per
una sintetica, ma completa presentazione dell’attributo; e la questione 48 della 717
Pars, essendo un sintetico trattato sulla redenzione, tocca anche il cuore del rappor-
to della divinita immutabile con la Persona e 'opera di Cristo.

La questione 9, nel sed contra, presenta I'affermazione della Sacra Scrittura,
quella di Ml 3,6: «lo sono il Signore e non cambio», cui fa seguire i tre argomenti
confermanti I'immutabilita di Dio. Anzitutto, Dio essendo il primo Essere (primum
ens), deve essere I’Atto puro (ipsum esse). Egli & il motore assolutamente immobile
e la causa efficiente di tutte le cose. Non puo essere sottomesso alla potenzialita che
in sé contiene movimento/mutamento. Cio che & in movimento, & attuale nella sua
potenza. Dio pero e la pura attualita, perché e il primo essere e non in forza del suo
essere il primo motore. In secondo luogo, ogni cosa che muta, contiene in sé una sor-
ta di composizione. Dio invece & assolutamente semplice, non puo essere composto.
Nel terzo argomento viene richiamato Dio nella sua infinita, che contiene 'intera pie-
nezza della perfezione dell’essere («vomnem plenitudinem perfectionis totius esse»).
Invece ogni movimento fa arrivare cio che si muove allo stato a cui prima non arri-
vava. Dio allora non puo acquistare niente, e percio non gli conviene il movimento.

Tommaso d’Aquino nella sua discussione sull'immutabilita non riduce 1’argo-
mento ad una semplice presentazione. Non si ferma alla deduzione dell’attributo in
riferimento al Dio come primo motore, che potrebbe essere scambiato con un pro-
cedimento solamente filosofico, ma lo supera, accennando solo che la stessa verita
spingeva in campo filosofico una parte dei filosofi antichi, i quali affermavano la

44 Cfr. Summa Theologiae 1, 9, 1-2; cfr. 1, 2, 3; 111, 48.

196



Krzysztof Charamsa

necessita dell'immutabilita del primo principio. Tommaso, in un orizzonte teologico,
vede 'immutabilita tra semplicita e infinita divina come l’attributo di una massima
perfezione.

Soltanto Dio, poi, e del tutto immutabile (a. 2), perché ogni creatura ¢ in qualche
modo mutabile sia per la potenza sua propria, inerente e passiva, sia per un pote-
re esistente in un altro essere (potenza attiva). A Dio non si addice un mutamento
dell’essere sostanziale, perché non e un corpo corruttibile; non lo riguarda neanche
il mutamento quanto al luogo, come ai corpi celesti, o quanto all’ordinamento al
fine ed all’applicazione della potenza operativa, come negli angeli. Davanti al Dio
Creatore tutte le cose sono mutevoli, perché dipendenti da Lui nel loro esistere o non
esistere.

Nella questione 48, san Tommaso tratta poi dell’apparente inconciliabilita
dell’immutabilita divina con la soddisfazione vicaria di Cristo45. Usando dei termini
antropomorfici, Tommaso spiega che soddisfare consiste nell’offrire qualcosa che &
amato ugualmente o di pitt da come viene odiata I’offesa. Si potrebbe concludere che
la soddisfazione della passione di Cristo opera il cambiamento in Dio nel passaggio
dallo stato di odio a quello dell’amore. La risposta tomista sta nelle sue discussioni
sulle passioni, se possono 0 meno essere attribuite a Dio46. Infatti, Dio le governa
completamente. La sua divina volonta non & mutabile, come succede alla volonta
umana sotto I'influsso delle passioni. Cosi, Dio non odia augurando del male all’altro,
ma sempre volendo una cosa, “odia”, ovvero esclude il suo contrario. Desiderando il
bene maggiore, si puo dire che “odia” quello minore. Nella soddisfazione vicaria di
Cristo il suo amore obbediente supera infinitamente il male dell’'umana disobbedien-
za e a differenza di uno scambio puramente umano, ’opera di Cristo non influenza
la natura di Dio e non la muove verso un cambiamento interno.

La stessa dinamica presenta la passione e la morte di Cristo come sacrificio47.
Questo non influenza Dio, come puo influenzare e mutare un uomo davanti all’offer-
ta. Il risultato del sacrificio viene prodotto nell'uomo. A chi ha offeso & perdonata,
cancellata I’offesa. Nel sacrificio di Cristo, il perdono tocca I'offesa di tutto il genere
umano, in quanto Lui & capo dell’'umanita. Neanche la dottrina del merito opera un
mutamento dentro la divinita. Tra gli uomini la ricompensa opera sempre un cam-
biamento, da un non conoscere e non volere a un conoscere e volere. Il conoscere

45 Summa Theologiae 111, q. 48, 2.
46 Summa Theologiae 1-11, q. 22, 3; Summa Contra Gentiles 1, 89.

47 Summa Theologiae 111, q. 48, 3.

197




=
=
=
<

L'immutabile Dio dei cristiani. Rivisitando la dottrina di Tommaso d’Aquino

e volere di Dio supera questa successione temporale, & eterno. In ogni atto Dio sa e
vuole tutto quello che succede in futuro (umanamente parlando) in lui e nella sua
relazione verso la causa ed effetto.

La redenzione di Cristo ¢ garantita nella sua efficacia proprio dall’immutabilita
dell’amore di Dio e nei suoi effetti opera il mutamento sostanziale e definitivo per
I'umanita. Il mutamento verso I'immutabilita dell’Eterno.

D’altra parte, se Dio non vuole essere estraneo all’opera del Figlio, dovrebbe
prendere parte attiva ad essa. Se Cristo e Dio, la divinita sembra dover partecipare
attivamente all’intero passaggio della croce. Sembrerebbe dunque che questo pas-
saggio della passione e morte debba produrre un essenziale mutamento in Dio.

E vero che Dio ha assunto il linguaggio umano per esprimere all'uomo incredulo
e al peccatore la sua divina “compassione” d’amore. Egli in Cristo ha assunto la vul-
nerabilita del corpo umano e si e fatto simile a noi tranne che nel peccato e in ogni
ombra del male. Cristo, Dio immutabile e uomo vulnerabile, ha sofferto realmente
per 'umanita. Questo e il momento centrale della “compassione” divina e nell’unita
della Persona di Cristo sta la risposta al mistero. In virtu dell’'unione personale si puo
predicare I'impassibilita di Gesut che & uno di noi e la passione del Logos che ¢ Dio, il
che non significhera che ha sofferto la natura divina ed era diventata impassibile la
natura assunta dell'uomo. Cristo ha sofferto come noi e nel linguaggio della sofferen-
za umana ha rivelato e ha reso comprensibile ’'amore incomprensibile di Dio. L’“ab-
bassamento” di Dio sta nell’assunzione del linguaggio comprensibile per 'uomo, che
deve essere salvato. Cristo nella passione non rivela il presunto dolore di Dio, ma la
sua infinita forza d’amore che trasforma il dolore nella gioia. Solo Dio & in possesso
della gioia piena, non macchiata né turbata dalla tristezza e amarezza dell’afflizione.

La ragione della passibilita di Cristo & la sua assunzione e la successiva comunio-
ne con I'umanita in vista della necessita umana della redenzione. Gesu nella vita ter-
rena ha fatto propria la debolezza (infirmitas) del genere umano e nello stesso tempo
ha rivelato la potenza divina. Questo ¢ il mistero della sua mediazione della salvezza.
Assumendo i limiti della creatura, il suo corpo vulnerabile e il suo spirito, Cristo ha
potuto veramente soffrire e morire. Tommaso parla non solo del dolore sensibile,
corporale, ma sottolinea quello spirituale. Il Figlio di Dio non solo aveva fame e sete,
era affaticato e ha sperimentato la violenza della frusta e della crocifissione, ma
piangeva ed era triste, soffriva misteriosamente nella sua anima.

Dio che di per sé non patisce, “compatisce” con noi in Cristo, proprio perché non
soffre nel senso vero e proprio. In Cristo ci ama profondamente e assume la nostra
situazione, ma questo non potrebbe comportare una sua passione o sofferenza. Dio
partecipa perfettamente alla sorte umana, e percio per patire umanamente, assume

198



Krzysztof Charamsa

la natura passibile. In questo senso la natura passibile di Cristo rivela la compassione
e la vicinanza infinita di Dio per I'uomo.

5. Lessenziale della dottrina tomista dell’immutabilita
pertinente per la teologia d’oggi

Oggi 'uomo trova difficolta nell’accettare 'immutabilita in Dio. Come Dio, Padre
amoroso, puo rimanere immutabile davanti alle azioni e ai sentimenti dei suoi figli?
Come pud conoscerli senza essere in qualche modo influenzato da essi? Oppure,
come si pud ritenere 'uomo veramente libero e non determinato, se Dio nella sua
immutabilita prevede gia tutto il futuro?

Secondo Tommaso il vero amore — e Dio &€ Amore — non solo non contraddice
I'immutabilita, ma ogni amore, se & vero, porta in sé il seme dell'immutabilita4s
fondato sul primo appetito. D’altro canto ’'amore umano & mosso dagli affetti, che
caratterizzano I'unione tra chi ama e 'amato. L’amore di Dio non e uguale a quello
nostro, ma e I’essenza della Trinita nella sua realta immanente. La processione del
Figlio dal Padre e dello Spirito Santo dal Padre e dal Figlio & I’espressione massima
del beato “movimento” dell’amore. Quell’amore & divinamente personale e nella sua
intimita costituisce il nome proprio della terza Persona della Trinita49. La pericoresi
dell’amore e la suprema beatitudine dell’Essere di Dio. In questo Atto puro dell’Esse-
re dell’Amore sta la perfezione divina, libera da ogni passione e ogni incompletezza,
libera da ogni umanamente possibile affezione dell’amore.

Dio ama gratuitamente e liberamente cio che rivela nella creazione e nella reden-
zione, nella sua provvidenziale attivita nell’'universo. Il suo chinarsi verso la creatura
amata deve essere libero anche dalla concupiscenza, che segna decisamente la con-
dotta umana; essa in qualche modo & sempre rivolta al proprio bene, all’utilita e al
piacere, a vantaggi e benefici, cioe al possesso. Nella sua natura, 'uomo porta non
solo questa nota negativa della concupiscenza, ma anche nel senso positivo esprime
la tensione verso lo sviluppo per il bene, la capacita di un processo. Dio invece nella
sua attualita non ha bisogno di alcun processo, perché non deve conquistare o ac-
quisire niente: quello che vuole, lo fa. In Dio non ci puo essere un divenire umano,

48 Summa Theologiae I-11, q. 26, 2.

49 Summa Theologiae 1, q. 37.

199




=
=
=
<

L'immutabile Dio dei cristiani. Rivisitando la dottrina di Tommaso d’Aquino

proprio perché Egli non possiede la nota concupiscibile dell’amore. La sua natura e
il possesso eterno e continuo della vita senza difetto, il quale se ci fosse, dovrebbe
essere desideroso di essere colmato. La piena beatitudine non ha bisogno di nuove
soddisfazioni e non puo rinunciare a se stessa. Dunque se I’amore divino non ha da
fare né con le passioni né con gli affetti>, non puo sottomettersi a cambiamenti e
sviluppi.

Che valore ha questa purezza divina per la sua attivita economica nella crea-
zione? E la stessa ragione senza di cui il cristiano resterebbe infelice come chi non
vede I’Assoluto. Solo il Dio cristiano e capace del pieno e puro amore dell’amicizia,
gratuito, proprio perché fondato nella divina immutabilita e impassibilita. Anche la
creatura ragionevole possiede la capacita dell’amore dell’amicizia, ma in una forma
assolutamente pitt imperfetta di quella divina. I’amore dell’amicizia non & da con-
fondere con la semplice amicizia umana, ma € un amore rivolto e tutto teso verso la
persona.

La differenza tra ’amore divino e quello umano sta nella diversita dell’amore
attuale e dell’amore che e guidato dalla buona volonta. Nel voler bene all’altro, 'uo-
mo non & mai perfetto. Dio invece volendo bene e indirizzato verso il suo Bene, che
non e un rivolgersi egoistico, ma assicura il vero bene delle creature amate. Se Dio
si rivolgesse per primo alla creatura abbassandosi ad essa, assumendo in sé il suo
dolore, morte, mutamento, ’amore assoluto diventerebbe relativo, dipendente da
quei fattori concupiscibili caratteristici dell'uomo. Il suo amare invece e potente nel
senso infinito e per niente debole. Con questa sua forza infinita, Dio non & indifferen-
te, ma vuole per la creatura lo stesso bene che vuole per se stesso, cioe la beatitudine
eterna, ed effettivamente puo garantirla per 'universo. Questa e la vera meraviglia
della rivelazione: Dio estende il suo amore esclusivamente divino, appartenente al
mistero della vita trinitaria, al genere umano e angelico, donandolo gratuitamente.
Nella carita cristiana Dio stabilisce il rapporto dell’amicizia con I'uomo e per mezzo
della grazia offre il suo Spirito di gioia e di pace, fino a far partecipare 'uomo al
non-partecipabile, alla sua stessa felicita. Questa e la chiave tomista per accogliere
Dio, in cui - come insegna Giacomo - «non c¢’e variazione né ombra di cambiamento»
(1,17b), Dio che «non & un uomo da potersi smentire» (Nm 23,19a). La chiave per
comprendere il sempre piu difficilmente comprensibile mistero dell’'immutabilita sta
nel re-imparare il mistero del divino amare, che ha bisogno della redenzione, come
ne ha bisogno il nostro umano amare, da salvare.

50 Summa Theologiae 1, q. 82, 5, ad.1.

200



Krzysztof Charamsa

Mentre nella sua opera teologica san Tommaso presuppone e illustra il miste-
ro dell'immutabilita divina, il suo punto di partenza rimane essenzialmente anche
teologico-dottrinale, ovvero non ¢ il “dogma” pagano dell’immutabilita divina, ma il
rivelatorio svelarsi del mistero di Dio cristiano, da accogliere per fede, ma anche in
parte da ritrovare mediante vie razionali. Il Dio delle Scritture e quell’'ultima Parola
ricercata dalla metafisica, che da sola arriva ad Esse subsistens, al puro Actus es-
sendi. In questo senso le fonti della teologia tomista dell'immutabilita divina sono in
ultima istanza bibliche e patristiche, costituendo uno dei principi dell’intero discorso
della dottrina sacra. L’amore perfetto fino ad essere immutabile per Tommaso ¢ la
fonte e la garanzia di tutta la storia della salvezza, raggiunta al suo culmine nella
passione, morte e risurrezione di Gesu Cristo.

>
=3
()
o

201



