Articoli RTLu XVI (2/2011) 203-227

Abschied vom Theismus?
Die Theodizeeuntauglichkeit der Rede
vom leidenden Gott

Friedrich Hermanni
Eberhard Karls Universitdit (Tiibingen)

1.Das Theodizeeproblem und die Versuche, es zu umgehen

Keine andere Erfahrung hat die Uberzeugung, dass ein allméichtiger und sittlich
vollkommener Schopfergott existiert, in &hnlich radikaler Weise in Frage gestellt wie
die Erfahrung des Schlechten in der Welt. In klassischer Weise wurde die Schwierig-
keit, vor der der Theismus angesichts der Ubel steht, bereits von Epikur formuliert:

«Entweder will Gott die Ubel beseitigen und kann es nicht, oder er kann es und will es nicht, oder er
kann es nicht und will es nicht, oder er kann es und will es. Wenn er nun will und nicht kann, so ist er
schwach, was auf Gott nicht zutrifft. Wenn er kann und nicht will, dann ist er missgiinstig, was ebenfalls
Gott fremd ist. Wenn er nicht will und nicht kann, dann ist er sowohl missgiinstig wie auch schwach
und dann auch nicht Gott. Wenn er aber will und kann, was allein sich fiir Gott ziemt, woher kommen
dann die Ubel und warum nimmt er sie nicht weg?»1.

Das Theodizeeproblem im engeren Sinne? stellt sich innerhalb eines theistischen
Bezugsrahmens und besteht darin, ob die drei folgenden Annahmen zugleich wahr
sein konnen:

(1) Es gibt Ubel in der Welt.
(2) Gott existiert, und er ist sittlich vollkommen.

(3) Gott existiert, und er ist allmdichtig und allwissend.

1 EPIKUR, Von der Uberwindung der Furcht. Katechismus, Lehrbriefe, Spruchsammlung, Fragmente, Uber-
setzt und mit einer Einfiihrung und Erlduterungen versehen von O. Gigon, Miinchen 1991, 136.

2 Die erweiterte Bedeutung des Ausdrucks «Theodizee» im 19. Jahrhundert, etwa im Sinne von theologia
naturalis, bleibt hier auBer Betracht, vgl. dazu C.-F. GEYER, Die Theodizee - Diskurs, Dokumentation,
Transformation, Stuttgart 1992, 155ff.

203



=
=
=
<

Abschied vom Theismus? Die Theodizeeuntauglichkeit der Rede vom leidenden Gott

Wihrend der Theist alle drei Aussagen fiir wahr hilt, bestreitet der Theismusgeg-
ner deren Vereinbarkeit, indem er die gottliche Allgiite und Allmacht in folgender
Weise néiiher bestimmt:

(4) Ein allgiitiges Wesen verhindert jedes Ubel, soweit es das kann.

(5) Ein allmdichtiges Wesen kann jedes Ubel verhindern, wenn es will.

Aufgrund dieser Zusatzannahmen schlieBen sich, so behauptet der Theis-
musgegner, die Existenz der Ubel und die Existenz des theistischen Gottes gegen-
seitig aus, und daher muss mindestens eine der drei ersten Aussagen falsch sein.
Nun ist die Existenz von Ubeln in der Welt schwer bestreitbar, und daher wird man
entweder die Annahme (2) oder (3) oder beide preisgeben miissen3.

Besonders in den beiden vergangenen Jahrhunderten hat man héufig die letztere,
also atheistische Konsequenz gezogen. «Die einzige Entschuldigung Gottes ist, dass
er nicht existiert», heiflt jenes Bonmot Stendhals, um das ihn Nietzsche beneidete4.
Dasselbe kommt in Georg Biichners Drama Dantons Tod zum Ausdruck:

«Schafft das Unvollkommne weg, dann allein konnt ihr Gott demonstrieren, Spinoza hat es versucht.
Man kann das Bose leugnen, aber nicht den Schmerz; nur der Verstand kann Gott beweisen, das
Gefiihl emport sich dagegen. Merke dir es, Anaxagoras, warum leide ich? Das ist der Fels des Atheis-
mus. Das leiseste Zucken des Schmerzes und rege es sich nur in einem Atom, macht einen Riss in der
Schopfung von oben bis unten»5.

Natiirlich ist die atheistische Bestreitung gottlicher Existenz nicht die einzig
mogliche Konsequenz aus der unterstellten Unvereinbarkeit der Annahmen (1) bis
(3), denn letztere besagt lediglich, dass eine dieser Annahmen falsch sein muss. Nun
kommt die Preisgabe der Annahme (1) nicht in Frage, weil die generelle Leugnung
von Ubel in der Welt nicht nur kontraintuitiv, sondern auch selbstwiderspriichlich
ist. Demnach bleiben zwei theologische Positionen iibrig, die zwar beide den The-

3 So wird in neuerer Zeit z.B. argumentiert von J. L. MACKIE, Evil and Omnipotence, in Mind 64 (1955) 200-
212, wiederabgedruckt in M. M. Apams — R. M. Apawms (Hrsg.), The Problem of Evil, Oxford 1990, 25-37,
oder N. HOERSTER, Zur Unlosbarkeit des Theodizee-Problems, in Theologie und Philosophie 60 (1985) 400-
409.

4 Vgl. F. NIETZSCHE, Ecce homo, «Warum ich so klug bin», 3 (KSA 6, 286). Das Bonmot ldsst sich in Stend-
hals Werken m.W. nicht nachweisen, vermutlich handelt es sich um eine miindliche AuBerung. Nietz-
sche kannte es offenbar aus P. Alberts Buch {iber die franzosische Literatur des 19. Jahrhunderts, vgl.
P. D’Iorio, Beitrdge zur Quellenforschung, in Nietzsche-Studien 21 (1992) 398-400, hier: 400.

@

G. BUCHNER: Dantons Tod, Ein Drama, in: DERs.: Werke in einem Band, Harenberg Kommunikation 1982,
7-68, hier: 44. Vgl. auch das beriihmte Kapitel «Die Auflehnung», in: F. M. DostoJewsku: Die Briider Ka-
ramasow, aus dem Russischen iibertragen von H. Ruoff und R. Hoffmann, Ziirich 1974, 319-332 (Buch 5,
Kap. 4), sowie A. Camus: Der Mensch in der Revolte. Essays, Reinbek bei Hamburg 1969, 22ff.

204



Friedrich Hermanni

ismus ablehnen, zugleich aber den Atheismus unterlaufen: die Einschrinkung der
gottlichen Liebe oder der gottlichen Macht. Entweder hélt man an der Allmacht Got-
tes fest, dann konnen Liebe und Giite allenfalls eine Seite Gottes sein, neben der es
noch eine andere gibté. Oder man hilt an der Allgiite Gottes fest, dann kann er keine
grenzenlose Macht besitzen. Im ersten Fall muss man einen internen Dualismus
zwischen der Potenz der Giite und einer oder mehreren ihr in Gott gegeniiberstehen-
den Potenzen in Kauf nehmen. Im Grenzfall wird der Grund der Welt sogar zu einem
moralisch indifferenten Wesen wie bei Spinoza oder — wie bei Schopenhauer - zu
einer Art allméchtigem Teufel. Im zweiten Fall, der Entméchtigung Gottes, muss man
einen externen Dualismus zwischen Gott und einer oder mehreren au3er ihm beste-
henden Miéchten annehmen, im Grenzfall sogar die vollige Ohnmacht Gottes. Dieser
externe Dualismus kann grundsétzlich auf zwei verschiedene Weisen gedacht wer-
den: Entweder ist Gottes Macht durch eine zweite, mit ihm gleichurspriingliche Macht
schon immer eingeschrinkt wie bei Platon oder im Manichidismus, oder Gott selbst
hat seine Macht zugunsten eines anderen, etwa zugunsten menschlicher Freiheit,
eingeschrinkt.

Beide Varianten konnen auf eine lange Tradition zuriickblicken, und ihre «Lo-
sung» des Theodizeeproblems gleicht der rabiaten Therapie, Kopfschmerzen durch
Abschlagen des Kopfes zu «heilen». Auf einen internen Dualismus in Gott tendieren
jene Komplexe der alttestamentlichen Tradition, in denen Unheil und Scheitern als
Erfahrungen mit Gott verstanden und in Klage und Anklage vor ihn gebracht wer-
den?. Beim spdten Augustin kehrt der zuvor verworfene extern-manichéische Dua-
lismus intern in der Gestalt der unbegreiflichen absoluten Souverénitit zuriick, mit
der der verborgene Gott einige zum Heil und die meisten zum Unheil prddestiniert.
Eine partielle Einschrinkung der Giite Gottes liegt ebenso in der Annahme des
spatmittelalterlichen Voluntarismus, der gittliche Wille sei nicht an die Gesetze des
Guten und Gerechten gebunden, in Luthers Unterscheidung zwischen Deus abscon-
ditus und Deus revelatus und in Bohmes Spekulation iiber eine Grimmschicht in
Gott. Bohmes Lehre ist spiater in Schellings Unterscheidung zwischen Gott selbst
und dem Grund in Gott und in Heideggers Rede von jenem strittigen Sein eingegan-
gen, in dem gleichermaBen «das Heile und das Grimmige [...] wesen»3.

6 Vgl. W. DieTRICH, Die dunklen Seiten Gottes. Willkiir und Gewalt, Neukirchen-Vluyn 1995.

7 Vgl. J. EBAcH, «Herr, warum handelst du bise an diesem Volk?». Klage vor Gott und Anklage Gottles
in der Erfahrung des Scheiterns, in Concilium 26 (1990) 430-436. «Der Widerspruch — schreibt Ebach —
wird nicht ad maiorem Dei gloriam aufgelst, sondern bleibt Widerspruch in Gott» (Ebd., 435).

8 M. HEIDEGGER, Uber den Humanismus, Frankfurt a.M. 19818, 49.

205




=
=
=
<

Abschied vom Theismus? Die Theodizeeuntauglichkeit der Rede vom leidenden Gott

Extern dualistische Konzepte findet man antik und mittelalterlich bei Empe-
dokles, Platon, in Teilen des Alten Testaments (z.B. im Schépfungsbericht der Prie-
sterschrift), im (heute von Cioran9 erneuerten) Manichdismus, in der Apokalyptik,
Gnosis und in der Kabbala. Neuzeitlich wird der externe Dualismus im franzdsischen
Sprachraum von P. Bayle erwogen, nach dem Erdbeben von Lissabon von Voltaire
als einzig mogliche «Losung» des Theodizeeproblems vertreten und von Rousseau —
nach anfinglicher Ablehnung - in seiner Lehre von der ewigen Koexistenz zwischen
einem gottlich-aktiven und einem materiell-passiven Prinzip aufgenommen. Im eng-
lischen Sprachraum hat J. St. Mill10 eine partielle Entméchtigung Gottes vorgeschla-
gen, die dann bei W. James1! gegen den pantheistischen Monismus der schottischen
Idealisten gewendet wird.

In diese Tradition der Entméchtigung Gottes gehort auch die Lehre vom leiden-
den Gott, die von der theologischen Tradition als Héaresie zurtickgewiesen wurde, seit
dem 19. Jahrhundert aber eine erstaunliche Karriere gemacht hat und inzwischen
fast zu einer Art neuen Orthodoxie avanciert ist. Vom einem leidenden Gott sprechen
in der protestantischen Theologie des 20. Jahrhunderts K. Barth, D. Bonhoeffer, D.
Solle, E. Jiingel, J. Moltmann, in der katholischen Theologie H. Urs von Balthasar
und in der Religionsphilosophie M. Scheler und H. Jonas, um nur einige zu nennen.12
In den beiden folgenden Abschnitten werde ich mich auf die Rede vom leidenden Gott
bei Moltmann und Jonas konzentrieren, um dann im Schlussabschnitt zu fragen,
unter welchen Bedingungen ein Abschied vom Theismus notig wiére.

9 Vgl. E. M. CioraN, Die verfehlte Schopfung, Frankfurt a.M. 1979.

10 Vgl. J. ST. MiLL, Die Niitzlichkeit der Religion in DERS., Drei Essays tiber Religion. Natur - Die Niitzlich-
keit der Religion - Theismus, auf der Grundlage der Ubersetzung von E. Lehmann, neu bearbeitet und
mit Anmerkungen und einem Nachwort versehen von D. Birnbacher, Stuttgart 1984, 63-107, beson-
ders 102f.

11 Vgl. W. James, The Varieties of Religious Experience. A Study in Human Nature, London-New York-
Bombay-Calcutta 1912, 131f.

12 Vgl. W. R. Corr1, Die Mythopoesie des «Werdenden Gottes», in A. M. KoKTANEK (Hrsg.), Schelling-
Studien. Festgabe fiir M. Schroter zum 85. Geburtstag, Miinchen-Wien 1965, 83-112; W. McWILLIAMS,
The Passion of God. Divine Suffering in Contemporary Protestant Theology, Macon 1985; R. Gogrz, The
Suffering God: The Rise of a New Orthodoxy, in The Christian Century 103 (1986) 385-389; P. KosLowskl,
Gnosis und Theodizee. Eine Studie iiber den leidenden Gott des Gnostizismus, Wien 1993; G. ScHIwy,
Abschied vom allmdchtigen Gott, Miinchen 1995. Zu Max Scheler vgl. W. ScHOBLER, «Solidarisch
mit der Gottheit». Mensch, werdender Gott und das Problem des Ubels beim spéiten Scheler, in Phinome-
nologische Forschungen N.F. 3 (1998) 159-179.

206



Friedrich Hermanni

2.Die trinitatstheologische Rede vom leidenden Gott
(J. Moltmann)

Die Frage nach Gott angesichts der abgriindigen Leidensgeschichte der Welt ist ein
zentrales Problem in der Theologie Jiirgen Moltmanns. Um sie zu beantworten, wen-
det sich Moltmann gleichermal3en gegen den klassischen Theismus wie gegen den
neuzeitlichen Atheismus (II.1.) und entwickelt im Gegenzug eine trinititstheologische
Konzeption des leidenden Gottes (I1.2.), die allerdings aufgrund ihrer zweideutigen
Stellung zur gottlichen Allmacht in Aporien gerét (I1.3.).

2.1. Zwischen Theismus und Atheismus

Mit dem neuzeitlichen Atheismus teilt Moltmann die Voraussetzung, dass die
theistischen Annahmen (1) bis (3) nicht zugleich wahr sein konnen. Am Fels des
menschlichen Leidens erleidet jeder Theismus Schiffbruch, denn das «Leiden eines
einzigen unschuldigen Kindes ist eine unbestreitbare Widerlegung der Vorstellung des
allméichtigen und giitigen Gottes im Himmel»13. Ebenso verfehlt wie der Theismus ist
nach Moltmann freilich auch jener Atheismus, fiir den die Welt alles ist. Denn ohne
die «Sehnsucht nach dem ganz Anderen» (Horkheimer) verliert das Leiden seinen
emporenden Charakter. Ohne die Hoffnung auf Gerechtigkeit und den Gott, der al-
lein sie verbiirgen kann, kime die «metaphysische Revolte» (Camus) gegen eine
Welt voller Bosheit und Ungerechtigkeit zum Verstummen. Wie die unbestreitbare
Faktizitit der Ubel die Existenz des theistischen Gottes in Frage stellt, so stellt die
unaufgebbare Forderung nach ihrer Uberwindung die atheistische Gottesleugnung
in Fragel4. Wie die theoretische Vernunft dem Theismus widerstreitet, so wider-
streitet die praktische Vernunft dem Atheismus.

Nun stehen einer Theologie, die den Theismus aus Theodizeegriinden ablehnt,
ohne die atheistischen Konsequenzen ziehen zu wollen, zwei Moglichkeiten offen: Sie
kann entweder die Allmacht oder die Allgiite Gottes preisgeben. Wie viele Theolo-
gen «nach Auschwitz» pliadiert Moltmann fiir die erste Moglichkeit. Wenn nédmlich
die Annahmen (1) bis (3) wirklich unvereinbar wéren, dann wére ein allméchtiger Gott
zugleich ein moralisch ruchloser, mitleidsloser, ja schrecklicher Gott, vom Teufel kaum
zu unterscheiden.

13 J. MOLTMANN, Trinitdt und Reich Gottes. Zur Gotteslehre, Miinchen 1980, 63.

14 Zu Moltmanns Kritik des Atheismus vgl. vor allem J. MOLTMANN, Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi
als Grund und Kritik christlicher Theologie, Miinchen 19732, 205-214.

207




=
=
=
<

Abschied vom Theismus? Die Theodizeeuntauglichkeit der Rede vom leidenden Gott

«Der “Allméchtige” — das ist der “Herr der Geschichte”, der immer auf der Seite der starken Bataillone
steht und mit den Siegern siegt. “Der Allméchtige” - das ist die absolute Potenz ohne irgendeine Tugend.
[...] “Der Allméchtige” - das ist die apathische Gottheit, die alles bestimmt und von niemandem bestimmt
wird; die alles beherrscht und nichts erleidet; [...] Alle absolutistischen Herrscher der Geschichte haben
sich nach diesem Gottesbild in Szene gesetzt: von Dschingis Khan bis Hitler. Die theologische Revision
des offentlichen Gottesbildes nach Auschwitz hat darum mit Recht bei der “Allmacht” Gottes eingesetzt
[...]»15,

Moltmann begriindet seinen Abschied vom allméchtigen Gott durch ein theologisches
Erkenntnisprinzip, das sich gegen die Tradition der natiirlichen Theologie wendet.
Gott ist nicht durch einen Riickschluss vom Zustand der Welt auf die Beschaffenheit
ihres Grundes zu erkennen. Beide, der Theismus wie der Atheismus, bedienen sich
dieser Methode, allerdings mit unterschiedlichem Ergebnis: Im Spiegel der Welt glaubt
der eine die Kraft und Weisheit eines Gottes, der andere die Fratze des Absurden zu
erkennenl6. Im Gegenzug zur Theologia naturalis und im Anschluss an die Theologia
crucis, die Luther in seinen Thesen zur Heidelberger Disputation begriindete, ist das
Kreuz Christi fiir Moltmann «Grund und Kritik christlicher Theologie». «Der ist nicht
wert, ein Theologe zu heilen, der “Gottes unsichtbares Wesen durch das Geschaffene
erkennt und erblickt” (Rom 1, 20). [...] Sondern nur der, der Gottes sichtbares und (den
Menschen) zugewandtes Wesen durch Leiden und Kreuz erblickt und erkennt»17, hatte
Luther mit Berufung auf Rom. 1, 18ff. und 1. Kor. 1, 21 gesagt. Entsprechend muss
christliche Theologie nach Moltmann «Gottes Gottheit aus dem Ereignis des Leidens und
des Todes des Gottessohnes verstehen [...]»18.

2.2. Trinitarische Kreuzestheologie

Wenn das Wesen Gottes aus der Passion Jesu zu erkennen ist, dann ist Gott kein
allméchtiger und apathischer, vielmehr ein leidender und ohnméchtiger Gott. Auf-
grund seines kreuzestheologischen Ansatzes wendet sich Moltmann gegen das soge-
nannte Apathieaxiom, jene auf die griechische Philosophie zuriickgehende!9 und von

15 J. MOLTMANN, Die Grube - Wo War Gott? Jiidische und christliche Theologie nach Auschwitz, in DERS.,
Gott im Projekt der modernen Well. Beitrage zur dffentlichen Relevanz der Theologie, Giitersloh 1997,
155-173, hier: 166.

16 Vgl. J. MOLTMANN, Der gekreuzigte Gott, 193ff.

17 M. LUTHER, Die Heidelberger Disputation, These XIX und XX, in Luther Deutsch. Die Werke Martin Luthers
in neuer Auswahl fiir die Gegenwart, hrsg. von K. Aland, Bd. 1: Die Anfinge, Stuttgart-Gottingen 1969,
379-394, hier: 388.

18 J. MOLTMANN, Der gekreuzigte Gott, 201.
19 Vgl. z.B. PLATON, Politeia, Buch 2, 381b-c; ARISTOTELES” Metaphysik, Buch 12, Kap. 7, 1073a 11.

208



Friedrich Hermanni

der christlichen Theologie bis ins 19. Jahrhundert fast durchgéngig iibernommene
Annahme, dass Gott aufgrund seiner Vollkommenheit leidensunfihig ist20.

Die christologische Anwendung dieses Axioms fiihrte in der Regel zu der Fol-
gerung, nur die menschliche, nicht die gottliche Natur Christi sei von Leiden und
Sterben betroffen. Die Passion Jesu erschien so als menschliche Tragodie, als Leiden
und Sterben des guten Menschen von Nazareth.

Nun hatte die Zweinaturenlehre nicht nur strikt zwischen der gottlichen und
menschlichen Natur Christi unterschieden, sondern zugleich ihre Einheit in der
gottmenschlichen Person behauptet. Seine gottliche Natur wurde dabei als zweite
Person der Trinitét verstanden, die in der Inkarnation die menschliche Natur ange-
nommen hat und die das personbildende Zentrum der konkreten, geschichtlichen
Person Jesu darstellt. Diese christologischen Festlegungen mussten fiir die Frage
der Leidensfihigkeit Gottes Konsequenzen haben. Aufgrund der personalen Einheit
der beiden Naturen lehrt die scholastische Theologie, dass die Eigenschaften der
gottlichen und der menschlichen Natur Christi auf seine konkrete Person {ibertrag-
bar seien (communicatio idiomatum in concreto) und daher vom Leiden und Ster-
ben der gottmenschlichen Person Christi gesprochen werden kénne. Im Anschluss
an Luthers Deutung der Idiomenkommunikation geht Moltmann noch einen Schritt
weiter. Da die gottliche Person, der ewige Gottessohn, eine «anhypostatische»,
menschliche Natur angenommen hat und die Personeinheit des Gottmenschen Chri-
stus ausmacht, ist es die zweite Person der Trinitét, die in der Person Jesu leidet und
stirbt. Von diesem Leiden und Sterben des ewigen Sohnes ist nach Moltmann auch
der Vater betroffen. Auch er leidet, wenngleich nicht auf dieselbe Weise:

«Der Sohn erleidet das Sterben, der Vater erleidet den Tod des Sohnes. Der Schmerz des Vaters ist dabei
von gleichem Gewicht wie der Tod des Sohnes. Der Vaterlosigkeit des Sohnes entspricht die Sohneslosig-
keit des Vaters, und wenn sich Gott als Vater Jesu Christi konstituiert hat, dann erleidet er im Tod des
Sohnes auch den Tod seines Vaterseins»21.

Um das Kreuzesgeschehen als Offenbarung der Gottheit Gottes zu verstehen,
muss man nach Moltmann daher trinitarisch denken. Trinitarische Kreuzestheologie
versteht Gott als «das Golgathageschehen, das Geschehen der Liebe des Sohnes und
des Schmerzes des Vaters, aus dem der zukunftseréffnende, lebenschaffende Geist
entspringt»22. Diese trinitarisch differenzierte Rede vom leidenden Gott kampft an

20 Vgl. die klassische Studie von J. K. MozLEY, The Impassibility of God. A Survey of Christian Thought,
London 1926.

21 J. MOLTMANN, Der gekreuzigte Gott, 230.
22 Ebd., 234.

209




=
=
=
<

Abschied vom Theismus? Die Theodizeeuntauglichkeit der Rede vom leidenden Gott

zwei Fronten. Sie richtet sich erstens gegen das theistische Axiom der Leidens-
unfihigkeit Gottes, und zweitens gegen jene moderne, undifferenzierte Rede vom Tod
Gottes im Atheismus und in einer nichttrinitarischen Kreuzestheologie, die schon in
der alten Kirche zuriickgewiesen wurde. Das Leiden und Sterben des Sohnes ist we-
der patripassianisch als Leiden und Sterben des Vaters noch theopaschitisch einfach-
hin als Tod Gottes, sondern nur als «Tod in Gott»23 zu verstehen. Wie bei Hegel soll
die atheistische Rede vom Tod Gottes trinitidtstheologisch tiberboten und «aufgeho-
ben» werden24. Dem Atheisten fillt gleichsam die undankbare Rolle des diipierten
Hasen im Mérchen vom Wettlauf zu, dem der Igel, also der trinitarische Kreuzes-
theologe, zuruft: Ich bin schon da. Fiir Moltmann «sind Gott und Leiden nicht mehr
Widerspriiche wie im Theismus und Atheismus, sondern Gottes Sein ist im Leiden,
und das Leiden ist in Gottes Sein selbst, weil Gott Liebe ist»25.

Man hitte gern die Argumente gehort, die zu solchen Annahmen iiber das
gottliche Innenleben berechtigen. Stattdessen erweitert Moltmann seine Kreu-
zestheologie zu einer spekulativen Geschichtsphilosophie. Das Kreuzesgeschehen
kann nicht, so erfihrt man, «als Geschichte in der Welt gedacht werden, sondern
nétigt dazu, umgekehrt die Welt in dieser Geschichte zu begreifen»26. «Die im Kreu-
zestod Jesu auf Golgatha konkrete “Geschichte Gottes” hat darum alle Tiefen und
Abgriinde der menschlichen Geschichte in sich und kann darum als die Geschich-
te der Geschichte verstanden werden»27. Da die gesamte Leidensgeschichte der Welt
«panentheistisch»28 in der trinitarischen Geschichte Gottes aufgehoben ist, ist «Gott in
Auschwitz und Auschwitz in dem gekreuzigten Gott [...1»29.

Moltmann illustriert das wie folgt: In seinem bekannten Auschwitzbuch ,La Nuit“
(1958) berichtet E. Wiesel, wie zwei Erwachsene und ein Kind vor den Augen der ver-
sammelten Héftlinge erhiingt wurden.

«“Wo ist Gott, wo ist er?” fragte jemand hinter mir. Auf ein Zeichen des Lagerchefs kippten die Stiihle
um. Absolutes Schweigen herrschte im ganzen Lager. Am Horizont ging die Sonne unter. [...] Die beiden
Erwachsenen lebten nicht mehr. [...] Aber der dritte Strick hing nicht reglos: der leichte Knabe lebte

23 Ebd., 267.

24 Vgl. dazu die vorziigliche Hegelinterpretation von E. JONGEL, Gott als Geheimnis der Welt. Zur Begriin-
dung der Theologie des Gekreuzigten im Streit zwischen Theismus und Atheismus, Tiibingen 19783,
83-132.

25 J. MOLTMANN: Der gekreuzigte Gott, 214.
26 Ebd., 204.
27 Ebd., 233.
28 Ebd., 266.
29 Ebd., 267.

210



Friedrich Hermanni

noch... Mehr als eine halbe Stunde hing er so und kdmpfte vor unseren Augen zwischen Leben und Ster-
ben seinen Todeskampf. [...] Hinter mir horte ich denselben Mann fragen: “Wo ist Gott?” Und ich horte
eine Stimme in mir antworten: “Wo er ist? Dort - dort hdngt er, am Galgen”...»30.

Statt als metaphorischen Ausdruck fiir das Zerbrechen des Gottesglaubens versteht
Moltmann die Antwort im buchstéblichen Sinn: In der Holle von Auschwitz war Gott da,
nicht als Herr der Geschichte, sondern als Opfer unter den Opfern3l. Seine Deutung
trifft sich mit einer, die E. Wiesel selbst gelegentlich gegeben hat32 und die auf die rab-
binische Theologie der Selbsterniedrigung Gottes und ihre schopfungstheologische Wei-
terentwicklung in der jiidischen Mystik zuriickgeht. Danach ist Gott durch seine Sche-
kina, seine Niederlassung und sein Wohnen in der Welt, der Weggenosse seines Volkes:
Er leidet Israels Leiden, er zieht mit Israel ins Exil, er empfindet die Todesqualen der
Martyrer und wartet mit dem Volk auf seine Erlosung. Dieses Leiden Gottes beginnt
nach jiidisch-kabbalistischer Vorstellung schon mit dem Entschluss zur Schopfung der
Welt, die einen Akt der gottlichen Selbstbeschrinkung voraussetzt. Denn damit etwas
AuBergottliches moglich ist, muss der allméchtige und allgegenwiirtige Gott sich in sich
zuriickziehen und dadurch einen gottfreien Raum eroffnen, in dem er eine von sich
unterschiedene Welt schaffen kann. «Wer Grof3es will, muss sich zusammenraffen, in der
Beschriankung zeigt sich erst der Meister», hei3t es bei Goethe.

Im Anschluss an diese Lehre vom «Zimzumy, die Isaak Luna entwickelte und die von
Hamann, Oetinger, Schelling und gegenwartsphilosophisch von Hans Jonas aufgegrif-
fen wird, hat Moltmann seine urspriinglich kreuzestheologische Rede vom leidenden
Gott spéiter schopfungstheologisch entfaltet. Bevor Gott in der Welt und mit seinen Ge-
schopfen leidet, leidet er an ihrer Schopfung. Die Bedingung fiir die Existenz der Welt
ist ndmlich ein Kontraktionsakt Gottes, in dem er seine Allgegenwart zuriicknimmt und
in sich selbst dem Endlichen einen Platz einrdumt. Durch diesen Akt entsteht in Gott
das Nihil fiir seine Creatio ex nihilo.

«Die Schopfung einer Welt ist darum nicht nur ein “Handeln Gottes nach auf3en”,
sondern zugleich auch ein “Handeln Gottes nach innen” und so ein Erleiden Gottes.
Schopfung bedeutet fiir Gott Selbstbeschrinkung, Zuriicknahme seiner selbst, also
Selbsterniedrigung. Schopferische Liebe ist immer auch leidende Liebe»33.

30 E. WIESEL, Die Nacht zu begraben, Elischa, Giitersloh, Kornwestheim, Wien, Zug/Schweiz o. J., 77.

31 Vgl. J. MOLTMANN, Der gekreuzigte Gott, 262f.; DERs., Die Grube - Wo War Gott? Jiidische und christliche
Theologie nach Auschwitz, 163f.

32 Vgl. E. WIESEL, Der Mitleidende, in R. WALTER (Hrsg.), Die hundert Namen Gottes. Tore zum letzten
Geheimnis, Freiburg-Basel-Wien 1985, 70-74.

33 J. MOLTMANN, Trinitéit und Reich Gottes, 75, vgl. 123-127, sowie DERs., Gott in der Schépfung. Okologische
Schopfungslehre, Miinchen 1985, 98-105.

211




=
=
=
<

Abschied vom Theismus? Die Theodizeeuntauglichkeit der Rede vom leidenden Gott

Das Leiden Gottes beginnt fiir Moltmann demnach mit einer partiellen Selbstnega-
tion Gottes, durch die das Nichts entsteht, aus dem er die Welt schafft. Es setzt sich fort
durch sein Eingehen in dieses Nichts, von dem die Welt stets bedroht ist, und es erreicht
seinen Tiefpunkt auf Golgatha.

2.3. Aporien

Durch die skizzierte Theorie des leidenden Gottes scheint das Theodizeeproblem
erledigt zu sein, zwar nicht durch dessen Beantwortung, wohl aber durch die Destrukti-
on der theistischen Pramissen, innerhalb derer es sich stellt34. Wenn Gott nicht allméch-
tig, sondern ohnmichtig ist, entfillt die Notigung, ihn fiir die Zulassung von Ubeln in
der Welt zu rechtfertigen. Aufgrund der Demontage des theistischen Gottesbildes wird
zugleich die protest-atheistische Kritik gegenstandslos. Denn gegen einen Gott, dessen
Sein im Leiden ist, kann man nicht mehr im Namen der Leidenden dieser Welt Ein-
spruch erheben35. An die Stelle der «metaphysische[n] Frage nach der Rechtferti-
gung Gottes angesichts des Leidens» riickt die «mystische Frage nach der Gottes-
gemeinschaft im Leiden»36. Entsprechend wird die vakante Systemstelle, die in der
theistischen Metaphysik die Theodizee einnahm, durch eine panentheistische Lehre
vom leidenden und mitleidenden Gott besetzt.

Anders als D. Solle hat Moltmann diese Umbesetzung allerdings nicht mit letz-
ter Konsequenz durchgefiihrt — aus verstidndlichen theologischen Griinden. Wiirde
nidmlich die Frage nach der Beziehung zwischen Gott und Leid ausschlieBlich durch
den Hinweis auf das (Mit-)Leiden Gottes beantwortet, dann wiirde die Antwort — ge-
messen an traditionellen eschatologischen Erwartungen — enttduschend ausfallen.
Zwar mag die Vorstellung eines (mit-)leidenden Gottes im Kontext einer als sinnlos

34 J. Moltmann fragt rhetorisch: Ist die «sog. Theodizeefrage nicht falsch gestellt?» (J. MOLTMANN, Die Gru-
be - Wo War Gott? Jiidische und christliche Theologie nach Auschwitz, 157), und D. Sélle mochte
«die Theodizeefrage nicht beantworten, sondern sie als falsche Frage iiberwinden» (D. SOLLE, Gottes
Schmerz und unsere Schmerzen: das Problem der Theodizee aus der Sicht der Armen in Latein-Amerika, in
M. M. OuverTl [Hrsg.1, Teodicea oggi?, in Archivio di Filosofia LVI, Padova 1988, 273-289, hier: 277).

35 Auch W. Gross - K.-J. KuscHEL, «Ich schaffe Finstemis und Unheil!». Ist Gott verantwortlich fiir
das Ubel?, Mainz 19952, 178, 181, und A. KREINER, Gott im Leid. Zur Stichhaltigkeit der Theodizee-
Argumente, Freiburg-Basel-Wien 1997, 177-182, interpretieren Moltmanns Konzept als Versuch, die
Theodizeefrage abzuschaffen. Nach Kuschel misslingt dieser Versuch aber, weil Moltmanns Lehre vom
leidenden Gott jedweder biblisch-theologischen Grundlage entbehrt (vgl. W. Gross — K.-J. KUSCHEL,
a.a.0., 189-197). Ahnliche exegetische Vorbehalte &uBert auch H. KUNG, Das Judentum, Miinchen-Ziirich
1991, 723f. Fiir eine ideologische Konzeption, die sich in Abgrenzung zur philosophischen Theologie
allein auf Offenbarung zu stiitzen beansprucht, ist dieser exegetische Befund in der Tat ruinds.

36 J. MOLTMANN, Die Theodizeefrage und der Schmerz Gottes, in DERs., In der Geschichte des dreieinigen
Gottes. Beitrdge zur trinitarischen Theologie, Miinchen 1991, 54-58, hier: 54.

212



Friedrich Hermanni

empfundenen Welt tristlich sein37. Denn geteiltes Leid ist halbes Leid. Gemessen
aber an der Vorstellung eines Gottes, der dem Leiden iiberlegen ist und es eschato-
logisch iiberwindet, ist ein leidender und ohnméchtiger Gott allemal nur ein schwa-
cher Trost. Aus diesem Grund hat sich Karl Rahner in einer fiir ihn ungew6hnlich
scharfen Weise gegen die Theoreme vom leidenden Gott bei Hans Urs von Balthasar,
Adrienne von Speyr und Jiirgen Moltmann gewandt:

«Um - einmal primitiv gesagt — aus meinem Dreck und Schlamassel und meiner Verzweiflung heraus-
zukommen, niitzt es mir doch nichts, wenn es Gott — um es einmal grob zu sagen - genauso dreckig
geht. [...] [Es gehort] zu meinem Trost, dass Gott, wenn und insofern er in diese Geschichte selber
als in seine eigene eingestiegen ist, jedenfalls auf andere Weise eingestiegen ist als ich. Denn ich bin
von vornherein in diese GréBlichkeit hineinzementiert, wihrend Gott — wenn dieses Wort tiberhaupt
noch einen Sinn haben soll -, in einem wahren und echten und mich tréstenden Sinne der Deus im-
passibilis, der Deus immutabilis usw. ist»38.

Weil ein Gott, von dem man Erlésung erhoffen diirfte, dem Leiden nicht wie
der Mensch unterworfen sein kann, haben K. Rahner, J. B. Metz und H. Kiing am
Allmachtspradikat und Apathieaxiom festgehalten. D. Sélle hat dagegen den umge-
kehrten Schluss gezogen und aus der Rede vom leidenden Gott ein humanistisches
Programm menschlicher Selbst-, ja Gotteserlosung abgeleitet. «So kann man sa-
gen, dass Gott in seiner Gestalt der Schekhinah in Auschwitz am Galgen héingt und
darauf wartet, “dass von der Welt aus die anfangende Bewegung auf die Erlosung zu
geschehe”. Nicht von auBen oder von oben kommt die Erlosung den Menschen zu»39.

37 Bei Moltmann war offenbar die Sinnlosigkeitserfahrung im Krieg und in der Kriegsgefangenschaft die
biographische Voraussetzung, um den (mit-)leidenden Gott als hilfreich zu empfinden. Vgl. seine auf-
schlussreichen autobiographischen Bemerkungen: J. MoLTMANN, Der Gott, auf den ich hoffe, in W. JENs
(Hrsg.), Warum ich Christ bin, Miinchen 1982, 264-280, hier: 270f.; J. MOLTMANN, Mein theologischer
Weg, in DERs., In der Geschichte des dreieinigen Gottes. Beitrdge zur trinitarischen Theologie, Miinchen
1991, 219-240, hier: 222; K. RAHNER — J. MOLTMANN, Zur Frage des Mitleidens und der Leidensunfihig-
keit Gottes, in J. MOLTMANN, In der Geschichte des dreieinigen Gottes, 169-172, hier: 170. Fiir E. WIESEL,
Der Mitleidende, 70-74, bleibt die Vorstellung vom leidenden Gott dagegen existentiell zweideutig. Das
Mitleiden Gottes bedeutet fiir ihn nicht nur geteiltes Leid, sondern auch doppelte Last, da der Mensch
dann neben seinem eigenen auch noch das Leid Gottes tragen muss. Bei J. B. Metz schlieBlich scheint
die Vorstellung eines leidenden Gottes ihre Trostfunktion vollig einzubiien. «Wieso ist die Rede vom
leidenden Gott am Ende nicht doch nur eine sublime Verdoppelung menschlichen Leidens und menschlicher
Ohnmacht? Wieso fiihrt die Rede vom Leiden in Gott bzw. vom Leiden zwischen Gott und Gott nicht doch zu einer
Verewigung des Leidens?» (J. B. Me1z, Theologie als Theodizee?,in W. OELMULLER [Hrsg.], Theodizee - Gott vor
Gericht?, Miinchen 1990, 103-118, hier: 117). Treffend bemerkt A. KreINER, Gott im Leid, 187: «Was fiir den
einen Quelle der consolatio sein mag, kann fiir den anderen leicht zum Anla8} einer desperatio werden».

38 K. RAHNER, Im Gesprdich, Bd. 1: 1964-1977, hrsg. von P. Imuor und H. BIALLOWONS, Miinchen 1982, 246.
Vgl. Moltmanns Antwort in K. RAHNER — J. MOLTMANN, Zur Frage des Mitleidens und der Leidensunfchigkeit
Gottes, 170-172.

39 D. SOLLE, Leiden, Stuttgart 19846, 179.

213




=
=
=
<

Abschied vom Theismus? Die Theodizeeuntauglichkeit der Rede vom leidenden Gott

Wie im Linkshegelianismus und in gewisser Weise auch bei Hans Jonas gibt es fiir
den leidenden Gott keine andere Hoffnung als den tdtigen Menschen, denn «Gott hat
keine anderen Hénde als die unseren»40.

In Auseinandersetzung mit der Hoffnungsphilosophie Blochs hat Moltmann diese
radikale Sdkularisierung und Politisierung der Eschatologie schon in seiner Theolo-
gie der Hoffnung (1964) aus gutem Grund abgelehnt, sich dadurch aber in folgen-
den unauflsslichen Widerspruch verwickelt. Da die Uberwindung aller Ubel und die
Verantwortung fiir die Erlosung Gottes ein so zweideutiges Wesen wie den Menschen
iiberfordert, «bleibt Gott das Subjekt der Erlosung, sowohl seiner eigenen Erlosung
von seinem Mitleiden wie auch der Erlésung dieser unerlosten Welt»41l. Um aber
Erlosung verbiirgen zu konnen, muss der leidende Gott vom Leiden zugleich un-
terschieden und ihm iiberlegen sein. Damit die eschatologische Hoffnung verniinftig
bleibt, muss Moltmann seinem Gott eben jene Macht zusprechen, die ihm als Ge-
kreuzigtem fehlt. Gott 6ffnet «sich selbst den Leiden [...] und bleibt dem Schmerz,
der dadurch entsteht, doch kraft seiner Liebe iiberlegen»42. Damit erneuert sich
zwangsldufig das Theodizeeproblem, dessen man sich schon entledigt glaubte. Wenn
Gott die Macht hat, dem Leiden schlieBlich ein Ende zu setzen, warum hat er es iiber-
haupt zugelassen? Durch die trinitarische Lehre vom leidenden Gott stellt sich das
Problem sogar in verschérfter Form. Ist der Vatergott, der das Leiden des Men-
schen nicht verhindert, obgleich er es konnte, und ihn statt dessen in Gestalt des
Sohnes seines Mitleids versichert, nicht schlimmer als der «apathische» Gott, den
Moltmann verteufelt? Ist er nicht als Vater ein Sadist und als Sohn ein Masochist43?
Trotz aller trinitdtstheologischen Liebeslyrik ist dieser Schluss unvermeidbar, sobald
man wie Moltmann von der Unvereinbarkeil der Annahmen (1) bis (3) ausgeht. Mit
seiner Rede vom (mit-)leidenden Gott will Moltmann das Theodizeeproblem unterlau-
fen und trotzdem die eschatologische Hoffnung aufrechterhalten. Diese Ziele schlie3en
sich gegenseitig aus. Entweder ist der leidende Gott wirklich ohnméchtig, oder er
ist eine dem Leiden iiberlegene Macht. Im ersten Fall wird wie bei H. Jonas und D.
Solle der theistische Rahmen destruiert, in dem sich das Theodizeeproblem stellt.

40 Ebd., 183.
41 J. MOLTMANN, Die Grube - Wo War Gott? Jiidische und christliche Theologie nach Auschwitz, 168.

42 J. MOLTMANN, Trinitdt und Reich Gottes, 39. «l[...] Gottes Leiden in den Opfern menschlicher Gewalttat
wahrnehmen» heiBt daher «zugleich, auf das Kommen Gottes in seiner Allmacht [...] zu hoffen» (J.
MOLTMANN, Die Grube - Wo War Gott? Jiidische und christliche Theologie nach Auschwitz, 169).

43 In dhnliche Richtung geht die Kritik von D. SOLLE, Gott und das Leiden, in M. WELKER (Hrsg.), Diskussion
tiber Jiirgen Moltmanns Buch «Der gekreuzigte Gott», Miinchen 1979, 111-117, vor allem 114f., sowie D.
SOLLE, Leiden, 37. Vgl. die Replik von J. MOLTMANN, Der Weg Jesu Christi. Christologie in messianischen
Dimensionen, Miinchen 1989, 197ff.

214



Friedrich Hermanni

Die Folge ist ein Zusammenbruch der traditionellen jiidischen und christlichen
Geschichtsphilosophie und Eschatologie. Im zweiten Fall bleibt Gott zwar der Herr
der Geschichte und der méogliche Biirge fiir eine endgeschichtliche Uberwindung
der Ubel; als Konsequenz stellt sich aber erneut das Theodizeeproblem ein. Um es
zu losen, ist der Hinweis auf das Leiden Gottes natiirlich denkbar ungeeignet, weil
dieses Leiden selbst ein Teil des Problems ist, sobald man die Leidiiberlegenheit
Gottes voraussetzt.

Im Interesse einer Losung wire es nun naheliegend, auf die hegelsche Ge-
schichtsphilosophie zuriickzugreifen, die das Negative als unverzichtbares Mittel
deutet, durch das die Vernunft den geschichtlichen Endzweck erreicht. Das gottliche
und menschliche Leiden verklért sich nach Hegel im geschichtlichen Riickblick zum
notwendigen Moment eines Prozesses, in dem Gott zu sich selbst kommt44. Molt-
mann scheint dieser hegelschen Losung zu folgen, wenn er die klassische Unter-
scheidung zwischen immanenter und 6konomischer Trinitédt aufhebt und annimmt,
das trinitarische Wesen Gottes konstituiere sich dadurch, dass Gott in die Tiefen und
Abgriinde der menschlichen Geschichte eingeht, sie in sich integriert und tiberwin-
det45. Zugleich aber schreckt er vor der Erkldrung des Leidens als notwendigem
Mittel der Selbstwerdung Gottes zuriick und fiihrt daher die Identifikation von imma-
nenter und 6konomischer Trinitdt nicht konsequent durch46. Denn er glaubt, diese
wie jede andere Erkldrung des Leidens sei «eine Verhohnung der Leidenden und
eine Listerung Gottes»47 und breche schlieBlich den Aufschwung, der dem Unrecht
widersteht48. Seine Lehre vom leidenden Gott ist demnach fiir das Theodizeeproblem
ginzlich irrelevant, weil sie es weder zu beseitigen vermag noch wie Hegel zu beant-
worten versucht.

«Wir stehen selbst enttduscht und sehn betroffen
Den Vorhang zu und alle Fragen offen»49.

44 Vgl. G. W. F. HEGEL, Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte, in DErs., Werke in zwanzig Binden,
Redaktion: E. Moldenhauer und K. M. Michel, Frankfurt a.M. 1969-1971, Bd. 12, 19-74.

45 Vgl. J. MoLTMANN, Der gekreuzigte Gott, 227, 233-236, sowie die als dicta probantia verwendeten
Hegel-Zitate 240f.

46 Vgl. z.B. Moltmanns Ausfiihrungen in Trinitdt und Reich Gottes, 73f., mit seiner gegen Karl Barth ge-
richteten programmatischen These von 1972, dass «die Trinitdt kein in sich geschlossener Kreis im
Himmel, sondern ein [...] eschatologischer Prozess auf der Erde» ist (J. MOLTMANN, Der gekreuzigte Gott,
235f1)).

47 J. MOLTMANN, Die Grube - Wo War Gott? Jiidische und christliche Theologie nach Auschwitz, 157.

48 Vgl. J. MOLTMANN, Trinitdt und Reich Gottes, 67: «Leiden erkldren zu wollen ist selbst schon hichst
fragwiirdig. Fiihrt die Erkldrung nicht zu Begriindung und Befestigung des Leidens und also dazu,
dass der Leidende sich mit dem Leiden abfindet [...]?».

49 B. BRECHT, Der gute Mensch von Sezuan. Parabelstiick, Frankfurt a.M. 19699, 144 (Epilog).

215




=
=
=
<

Abschied vom Theismus? Die Theodizeeuntauglichkeit der Rede vom leidenden Gott

3.Der Mythos vom leidenden Gott (H. Jonas)

Angesichts der Greueltaten, fiir die der Name Auschwitz steht, verabschiedet auch
der jiidische Philosoph Hans Jonas den theistischen Gottesbegriff und entwickelt wie
Moltmann den Gedanken eines leidenden Gottes, allerdings in einer radikaleren, nicht-
trinitarischen Version. Im folgenden nenne ich erstens die Griinde, die nach Jonas
gegen den Theismus sprechen, skizziere zweitens das Gottesverstindnis, das er in
Form eines Mythos an dessen Stelle setzt, und lege drittens die Begriimdungsliicken
und Inkonsistenzen seines Konzepts frei.

3.1. Abschied vom allméichtigen Gott

Obgleich die Philosophie das Dasein Gottes nicht beweisen kann59, ist sie nach
Jonas zum Nachdenken iiber den Gottesbegriff nicht allein berechtigt, sondern den
Auschwitzopfern gegeniiber sogar verpflichtet: «[...] ich glaubte es jenen Schatten
schuldig zu sein, ihnen so etwas wie eine Antwort auf ihren lingst verhallten Schrei
zu einem stummen Gott nicht zu versagen»>1.

Bei seiner Antwort setzt Jonas voraus52, dass Gott angesichts der Wirklichkeit des
Bosen nicht als zugleich allméchtig und allgiitig gedacht werden kann. Sofern der
Gottesgedanke nicht vollig unverstidndlich werden soll, muss daher entweder auf das
Pridikat der Allmacht oder der vollkommenen Giite Gottes verzichtet werden. Da nach
Jonas die Giite untrennbar mit dem Gottesbegriff verbunden ist, pladiert auch er fiir
die Preisgabe der Allmacht Gottes, freilich aus anderen Griinden als Moltmann.
Wahrend die Allmacht dort dem offenbarungstheologischen Erkenntnisprinzip
zum Opfer fdllt, ist sie nach Jonas aufgrund der Selbstwiderspriichlichkeit
ihres Begriffs unhaltbar. Weil jede Macht durch die Existenz eines anderen bedingt
ist, an dem sie wirksam werden kann, und weil schon die bloBe Existenz dieses an-
deren eine Macht darstellt, die der ersteren widersteht und sie begrenzt, ist Macht
nur als endliche, begrenzte Macht denkbar. Wenn aber Macht geteilt sein muss, um
Macht zu sein, ist der Gedanke einer unbegrenzten gottlichen Macht selbstwider-
spriichlich, mithin schon aus logischen Griinden sinnlos?3.

50 Vgl. H. Jonas, «Vergangenheit und Wahrheit». Ein spdter Nachtrag zu den sogenannten Gottes-
beweisen, in DERS., Philosophische Untersuchungen und metaphysische Vermutungen, Frankfurt a.M.-
Leipzig 1992, 173-189.

51 H. JoNas, Der Gottesbegriff nach Auschwitz. Eine jiidische Stimme, Frankfurt a.M. 1987, 7.
52 Vgl. ebd., 36-40.
53 Vgl. ebd., 33-36.

216



Friedrich Hermanni

Aus der Verneinung gottlicher Omnipotenz folgert Jonas, dass die Macht Got-
tes entweder durch eine zweite, mit ihm gleichurspriingliche Instanz oder durch Gott
selbst eingeschrinkt sein muss®4. Im ersten Fall gelangt man zu einem metaphysi-
schen Dualismus, entweder zur manichidischen Annahme einer aktiven Kraft des Bo-
sen, eines zweiten Gottes, der dem guten Gott entgegenwirkt, oder zur platonischen
Annahme eines passiven Mediums, das Gott die Verwirklichung seiner Zwecke in
der Welt nur unvollkommen gestattet. Beide Dualismusvarianten werden von Jonas
zurlickgewiesen. Denn der Manichéismus widerspricht dem Sch‘ma Israel, dem Be-
kenntnis zum einen Gott, der platonische Dualismus dagegen vermag bestenfalls das
metaphysische und physische Ubel, keinesfalls aber das dem Guten aktiv entgegen-
gesetzte Bose, also vielleicht Lissabon, nie und nimmer aber Auschwitz zu erklédren.

Durch dieses Ausschlussverfahren gelangt Jonas zu derselben Annahme wie
Moltmann: Im Schopfungsakt hat Gott selbst auf seine Macht verzichtet, um das Da-
sein einer Welt zu ermoglichen.

Jonas iibersieht, dass er damit sein allmachtskritisches Argument ad absurdum
filhrt. Ein «Selbstverzicht der grenzenlosen Macht»55 ist nur dann denkbar, wenn
Allmacht kein selbstwiderspriichlicher Begriff ist. Denn um auf grenzenlose Macht
verzichten zu konnen, muss es mdoglich sein, sie zuvor zu besitzen. Wiare Macht nur
als geteilte moglich, dann wére jener Dualismus unvermeidbar, den Jonas durch
den Gedanken der Selbsteinschrinkung gottlicher Macht vermeiden will.

Dieser Machtverzicht muss nach Jonas — und darin liegt die Differenz zu Molt-
mann - vollstindig und unwiderruflich gewesen sein, wenn angesichts der Ubel in
der Welt die Giite Gottes verstidndlich bleiben soll. Spétestens mit dieser Annahme
sind die begrifflich-argumentativen Mittel der Metaphysik, nicht aber die der mensch-
lichen Einbildungskraft erschopft. Um einen Blick in die Sphéren jenseits des Wissba-
ren zu werfen, erzihlt Jonas daher folgenden «selbsterdachten Mythos»56.

3.2. Der Mythos vom leidenden und werdenden Gott

Im Anfang hat sich Gott génzlich in die Welt entduBert und sein Schicksal riickhalt-
los dem weltlichen Werden ausgeliefert, ohne es durch eine au3erweltliche Vorsehung
zu steuern. Trotz seiner totalen Verweltlichung ist Gott aber nicht einfach mit der Welt
identisch. «Vielmehr [...] entsagte Gott seinem eigenen Sein; er entkleidete sich seiner

54 Vgl. ebd., 43-45.
55 Ebd., 36.
56 Ebd., 15.

217




=
=
=
<

Abschied vom Theismus? Die Theodizeeuntauglichkeit der Rede vom leidenden Gott

Gottheit, um sie zuriickzuempfangen von der Odyssee der Zeit, beladen mit der Zufall-
sernte unvorhersehbarer zeitlicher Erfahrung, verkldrt oder vielleicht auch entstellt
durch sie»>7. Es ist die durch Zufall gelenkte Entwicklung, in der «die Gottheit zur
Erfahrung ihrer selbst»>8 kommt und aus der sie «sich neu erbaut»9. Der Reichtum der
anorganischen Formen, die Artenvielfalt des Lebens, die Mannigfaltigkeit des Fiihlens
und Leidens, selbst der Wechsel von Leben und Tod bereichern den Erfahrungsschatz
der Gottheit und rechtfertigen ihr Weltabenteuer. Solange die physikalische und bio-
logische Evolution ohne den Menschen verlduft, kann «Gott im groen Gliicksspiel der
Entwicklung nicht verlieren. Ebenso aber kann er im Schutz ihrer Unschuld wahrhaft
gewinnen [...]»60. Das éndert sich mit der Entstehung des Menschen, seinem Wissen
und seiner Freiheit. «Das Bild Gottes», von der vormenschlichen Evolution noch «un-
entschieden gelassen», geht nun «in die fragwiirdige Verwahrung des Menschen iiber,
um erfiillt, gerettet oder verdorben zu werden durch das, was er mit sich und der Welt
tut»61. Die Taten des Menschen, von der Gottheit hoffend und werbend begleitet, wirken
auf den Zustand der Transzendenz und entscheiden iiber ihr Geschick. Von der Sittlich-
keit menschlichen Tuns, die durch die Mdoglichkeit des Bosen bedingt und gefdhrdet
ist, hiingt so das Gelingen oder Scheitern des Wagnisses ab, das die Gottheit bei der
Schopfung einging.

Jonas plaziert seinen Mythos irgendwo im weiten Feld zwischen Dichtung und
Wabhrheit, zwischen willkiirlicher, privater Phantasie und Allgemeingiiltigkeit beanspru-
chender Theorie. In einer metaphysiklosen Zeit soll er auf bildliche und begrifflich nicht
einholbare Weise eine glaubwiirdige theologisch-kosmogonische Vermutung anstellen,
die dem Weltbefund, insbesondere der Auschwitzerfahrung, gerecht zu werden bean-
sprucht62. Zu diesem Zweck entwickelt der philosophische Mythos die Vorstellung eines
leidenden und werdenden Gottes, die sich in ihrer Ablehnung des klassischen Apathie-
axioms und ihrer Ankniipfung an die kabbalistische Idee einer schopferischen Selbst-

57 Ebd., 16f.
58 Ebd., 19.
59 Ebd., 21.
60 Ebd., 21f.
61 Ebd., 23.

62 7Zu diesem Anspruch vgl. H. Jonas, Unsterblichkeit und heutige Existenz, in DERS., Zwischen Nichts
und Ewigkeit. Drei Aufséitze zur Lehre vom Menschen, Gottingen 19872, 44-62, hier: 59, sowie H. JoNas,
Materie, Geist und Schiopfung. Kosmologischer Befund und kosmogonische Vermutung, in DERs., Philo-
sophische Untersuchungen und metaphysische Vermutungen, Frankfurt a.M.-Leipzig 1992, 209-255,
hier: 244.

218



Friedrich Hermanni

einschrinkung und Selbstentduferung Gottes mit Moltmanns Offenbarungstheologie
trifft.

Freilich fillt die gottliche Selbsteinschrinkung und SelbstentduBerung in der mythi-
schen und der offenbarungstheologischen Version des leidenden Gottes unterschiedlich
radikal aus. Jonas unterscheidet seinen Mythos von der christlichen Rede vom lei-
denden Gott63, bezeichnet ihn im Briefwechsel mit Bultmann als «nicht-trinitarische[n]
Inkarnationsmythus» und parallelisiert ihn mit dem altkirchlich zuriickgewiesenen
«Patropassianismus»©4. Nach Moltmann dagegen identifiziert sich der trinitarische Gott
zwar als Sohn mit der Leidensgeschichte der Welt, bleibt aber als Vater zugleich von ihr
unterschieden®. Anders als Jonas wahrt er damit auf seine Weise die Theoriefunktion
des kabbalistischen Gedankens, dass der allgegenwiirtige Gott sich zunéchst in sich zu-
riickziehen, gewissermafen «einschrumpfen» muss, um einen gottverlassenen Raum
freizugeben, «in den er in der Schopfung und Offenbarung hinaustreten»66 kann. Denn
die Annahme einer partiellen Selbsteinschrinkung Gottes, die seiner partiellen Selbst-
entduBerung vorausgeht, sollte die theistische Unterscheidung zwischen Gott und Welt
sichern und die Welt vor der pantheistischen «Auflosung in das unindividuelle Sein des
gottlichen “alles in allem”»67 schiitzen. Bei Jonas dagegen ist die Selbsteinschrinkung
Gottes «total»68 und daher mit ihrem Gegenteil, der gédnzlichen SelbstentduBerung
ins Endliche, identisch. Dadurch wird die Welt nicht linger kabbalistisch als ein durch
gottliche Kontraktion erméglichtes Sein neben Gott, sondern hegelianisch als An-
derssein Gottes verstanden.

Die unterschiedlich radikal gedachte Selbstbeschrinkung und Selbstentdufe-

63 Vgl. H. JoNAS, Der Gottesbegriff nach Auschwitz, 25.

64 [R. BuLTMANN — H. JoNasl, Aus einem Briefwechsel zwischen Rudolf Bultmann und dem Verfasser anlds-
slich des Aufsatzes iiber die Unsterblichkeit, in H. JoNAS, Zwischen Nichts und Ewigkeit. Drei Auf-
scitze zur Lehre vom Menschen, Gottingen 19872, 63-72, hier: 71f.; vgl. dagegen J. MOLTMANN, Der
gekreuzigte Gott, 230: «Man kann hier also nicht patripassianisch sagen, dass auch der Vater gelitten
habe und gestorben sei».

65 In der Unterscheidung von Gott und Welt und der trinitarisch differenzierten Rede vom leidenden Gott
sieht auch E. Jiingel die entscheidende Differenz zwischen christlicher Theologie und Jonas‘ Religi-
onsphilosophie, vgl. E. JUNGEL, Gottes urspriingliches Anfangen als schopferische Selbstbegrenzung.
Ein Beitrag zum Gesprdch mit Hans Jonas iiber den «Gottesbegriff nach Auschwitz», in H. DEUSER — G.
M. MARTIN - K. Stock — M. WELKER (Hrsg.), Gottes Zukunft - Zukunft der Welt. Festschrift fiir Jiirgen
Moltmann zum 60. Geburtstag, Miinchen 1986, 265-275, besonders 271-273.

66 G. SCHOLEM, Die jiidische Mystik in ihren Hauptstromungen, Frankfurt a.M. 1980, 286.

67 Ebd., 287. Aus eben diesem Grund hat auch Schelling in seiner Auseinandersetzung mit Hegel an die
Konzeption des Zimzum angekniipft. Vgl. z.B. F. W. J. SCHELLING, Stuttgarter Privatvorlesungen,
in DERS., Sdmmtliche Werke, hrsg. von K. F. A. Schelling, Stuttgart-Augsburg 1856-1861, Bd. VII, 429f.

68 H. JoNas, Der Gottesbegriff nach Auschwitz, 46.

219




=
=
=
<

Abschied vom Theismus? Die Theodizeeuntauglichkeit der Rede vom leidenden Gott

rung Gottes fiihrt bei Jonas und Moltmann zu gegenldufigen geschichtstheologi-
schen und ethischen Konsequenzen. Da sich der jonassche Gott génzlich ins Endliche
entduBert, hat er das Schicksal der Welt und damit sein eigenes nicht in der Hand. Er
besitzt keine Macht, um den Gang der Dinge durch Vorsehung zu lenken, notfalls zu
korrigieren, und ist daher auch nicht der Herr der Geschichte, der in Auschwitz ret-
tend hétte eingreifen konnen®9. Er konnte die Entwicklung der Welt nicht einmal vor-
auswissen, da — anders als nach Hegel — kein umfassendes dialektisches Bewegungs-
gesetz diese Entwicklung bestimmt oder gar ihren Erfolg garantiert?0. Das gottliche
Weltabenteuer ist mithin ein unkalkulierbares Wagnis, dessen Gelingen oder Schei-
tern ganz und gar von den Zuféllen der Evolution, vor allem aber von der akausalen
Willensfreiheit des Menschen abhingt?1. Uber die Rollen, die Gott und Mensch in der
Geschichte spielen, sind sich die offenbarungstheologische und die mythische Rede
vom leidenden Gott géinzlich uneins. Wahrend der leidende Gott dort das Subjekt
der gottlichen und menschlichen Erlosung ist, an der der Mensch nur mitwirkt, ist
der Mensch hier allein verantwortlich fiir das Gelingen des Weltabenteuers, fiir das
Gott lediglich im Ruf des kategorischen Imperativs wirbt72. Wahrend nach Moltmann
die Verantwortung fiir Gott den Menschen iiberfordert und daher «Gott selbst [...] uns
helfen»73 muss, glaubt Jonas, «dass nicht Gott uns helfen kann, sondern wir ihm hel-
fen miissen [...]»74. Frei nach Kennedy: Frag nicht, was dein Gott fiir dich tun kann,
sondern was du fiir deinen Gott tun kannst! Aus der jiidisch-christlichen Hoffnung
auf das (Wieder-)Kommen des Messias wird bei Jonas die Hoffnung Gottes auf
die sittliche Tétigkeit des Menschen, die die Schopfung rechtfertigt. Die theoretische
Frage nach der Apologie des Schopfergottes kann nur in der Verantwortungspraxis
des Menschen ihre Antwort finden.

69 Vgl. ebd., 14, 16, 41f.
70 Vgl. ebd., 17, und H. JoNas, Geist, Materie und Schopfung, 242-244.

71 Zu Jonas‘ Begriff der menschlichen Freiheit, der eine interaktionistische und damit den Erhaltungsge-
setzen der Physik widersprechende Losung des Leib-Seele-Problems voraussetzt, vgl. H. JoNas, Macht
oder Ohnmacht der Subjektivitit? Das Leib-Seele-Problem im Vorfeld des Prinzips Verantwortung, Frank-
furt a.M. 1981, 671f.

72 Vgl. H. Jonas, Der Gottesbegriff nach Auschwitz, 23f., 42f.

73 J. MOLTMANN, Die Grube - Wo War Gott? Jiidische und christliche Theologie nach Auschwitz, 168. Ent-
sprechend hatte schon Bultmann an Jonas die Frage gerichtet: «Darf man, wie Sie, sagen, dass die
Verantwortung gegeniiber bzw. vor Gott die Verantwortung fiir Gott ist?» (R. BULTMANN — H. JoNAS, Aus
einem Briefwechsel zwischen Rudolf Bultmann und dem Verfasser, 65).

74 H. JoNAs, Materie, Geist und Schopfung, 247.

220



Friedrich Hermanni

3.3. Inkonsistenzen und Begriindungsliicken

Durch seinen Mythos vom ohnmichtigen und leidenden Gott unterlduft Jonas die
theistischen Prdamissen, die das Theodizeeproblem konstituieren. Da er voraussetzt,
dass Gott angesichts der Existenz des Bosen nicht zugleich allméchtig und vollkom-
men gut sein kann, sieht er sich gezwungen, eines der beiden Attribute zu opfern,
und begriindet seine Preisgabe der gottlichen Allmacht mit dem folgenden, bereits
genannten Argument. Da Macht nur an etwas anderem wirksam werden kann, das
seinerseits einen Machtfaktor darstellt, ist sie nur als geteilte moglich und der Be-
griff der Allmacht daher selbstwiderspriichlich.

Dieses scheinbar plausible Argument ist, meine ich, in dreifacher Hinsicht pro-
blematisch. Selbstverstindlich kann Gott kein Pradikat zugesprochen werden, dessen
Begriff logisch unmaéglich ist, denn Widerspruchsfreiheit ist die minimale Bedingung
aller sinnvollen, damit auch aller sinnvollen theologischen Begriffe. Dem Argu-
ment misslingt es indes erstens, die Selbstwiderspriichlichkeit des Allmachtshe-
griffs nachzuweisen. Aus dem physikalischen Gesetz, dass die Betétigung von Kraft
stets eine Gegenkraft erfordert, schlieft Jonas filschlicherweise, dass Macht nur
als Fihigkeit zur Uberwindung einer Gegenmacht gedacht werden kann und daher
zu jenen Begriffen gehort, die kein Maximum zulassen. Er verwechselt damit die
empirische Unmoglichkeit von etwas, dessen fehlende Ubereinkunft mit faktischen
Naturgesetzen, mit dessen logischer Unmoglichkeit, d.h. seiner begrifflichen Wider-
spriichlichkeit. Im Gedanken einer Macht, die fihig ist, jedes andere miihelos zu be-
stimmen, liegt kein Widerspruch, und ein Gott, der als Urheber der Naturgesetze
diesen nicht untersteht, konnte daher sehr wohl allméchtig sein.

Jonas‘ allmachtskritisches Argument ist zweitens unvereinbar mit seiner kos-
mogonischen Zentralannahme, dass die Schopfung der Welt «durch einen Selbst-
verzicht der grenzenlosen Macht»75 Gottes bedingt ist. Wenn Gott im Schopfungs-
akt seine Macht einschridnkt, muss er vor der Existenz des von ihm Geschaffenen
zweifellos Macht besessen haben. Folglich muss Macht auch als ungeteilte moglich
sein. Wére sie das nicht, dann konnte der vorweltliche Gott iiberhaupt keine Macht
besitzen, schon gar keine grenzenlose. Er wére dann vielmehr ein impotentes, miif3i-
ges Wesen, verurteilt, ewig mit sich allein zu bleiben76.

75 H. JoNas, Der Gottesbegriff nach Auschwitz, 36.

76 Auch M. Theunissen hat bemerkt, dass Jonas den Allmachtsbegriff einerseits fiir selbstwiderspriichlich
hilt, dem vorweltlichen Gott aber andererseits Allmacht zuschreibt. Zu Unrecht gesteht er Jonas aller-
dings die logische Vereinbarkeit beider Annahmen zu. Statt dessen wendet er ein, die Kombination dieser
Annahmen fiihre zwangsldufig zu der These, die Weltschopfung sei durch das Bediirfnis Gottes motiviert,
seinen inneren Widerspruch aufzulésen, und entspringe daher nicht seiner Freiheit, vgl, Theunissens

221




=
=
=
<

Abschied vom Theismus? Die Theodizeeuntauglichkeit der Rede vom leidenden Gott

Drittens erfiillt das Argument nicht den gewiinschten theologischen Zweck. Denn
es liefert keine Begriindung, um sich angesichts der traurigen Alternative, dass Gott
das Bose entweder nicht verhindern kann oder nicht verhindern will, fiir die erste
Variante zu entscheiden. Selbst wenn Gott aus logischen Griinden keine Allmacht
zugesprochen werden konnte, ist nicht auszuschlieBen, dass er hinreichend grof3e
Macht besitzt, um die Ubel zu verhindern.

Die Ohnmacht Gottes ergibt sich ebensowenig aus der Vermutung, die Jonas iiber
das Schopfungsmotiv Gottes anstellt. Mit seiner schiépferischen Selbstentduf3e-
rung bezweckte Gott, jene sittliche Giite zu ermdglichen, die allein durch die fehlbare
Freiheit des Menschen wirklich werden kann.

«[Das] volle Wagnis der Inkarnation [musste menschliche Freiheit und damit] die Moglichkeit des Bosen
einschlieBen [...], weil nur so, in der Fehlbarkeit, in der Gegenwart des Andersseinkdnnens und als stdn-
dig erneute Entscheidung, das Gute in einer zeitlichen Verwirklichung die Konkretheit gewinnt, durch
die die abstrakte Giite der noch unerprobten, aulerzeitlichen, rein bei sich seienden Gottheit substantiell
werden kann (aber nicht muss)»77.

Sittlich gut konnen menschliche Handlungen in der Tat nur dann sein, wenn sie
frei sind, und frei sind sie nur dann, wenn sie statt von Gott fremdbestimmt vom
Menschen selbstbestimmt werden. Aus der Freiheit des Menschen, seiner Macht,
aus eigener Autoritdt zu wirken, folgt indes nicht, dass Gott ohnméchtig ist und
menschliches Handeln daher nicht bestimmen kann. Er konnte diese Bestimmungs-
macht ebensogut besitzen, um der menschlichen Freiheit willen aber auf ihren Gebrauch
verzichten78.

Weder durch seine Analyse des Machtbegriffs noch durch sein Freiheitsverstédnd-
nis ist Jonas also berechtigt zu schlieen: «nicht weil er [Gott] nicht wollte, sondern
weil er nicht konnte, griff er [in Auschwitz] nicht ein»79. Die Idee eines ohnméchtigen
Gottes ergibt sich bei Jonas vielmehr deshalb, weil er ohne nihere Begriindung dreierlei
voraussetzt. Er will erstens den Gottesgedanken nicht aufgeben80, behauptet zweitens,
dass Gott angesichts der Existenz des Bosen nicht zugleich méchtig und vollkommen
gut sein kann, und geht drittens von der analytischen Verkniipfung zwischen dem Got-

Diskussionsbeitrag, in D. BouLer (Hrsg.), Ethik fiir die Zukunft. Im Diskurs mit Hans Jonas, Miinchen
1994, 186 und 188f.

77 [R. BULTMANN — H. JoNasl, Aus einem Briefwechsel zwischen Rudolf Bultmann und dem Verfasser, 69.
78 Dies raumt H. JoNas, Der Gottesbegriff nach Auschwitz, 40, selbst ein.

79 Ebd., 41.

80 Vgl. ebd., 14.

222



Friedrich Hermanni

tesbegriff und dem Prédikat der Giite aus8l. Da von der zweiten Voraussetzung spéter
noch ausfiihrlich die Rede sein wird, frage ich hier lediglich, ob der jonassche Mythos
der ersten und dritten Voraussetzung gerecht wird. In beiden Féllen sind, meine ich,
berechtigte Zweifel angebracht.

Kann ein Gott gut sein, der schopferisch handelt und fiir die Folgen seines Handelns
zwar das Beste hofft, diese Folgen aber nicht tiberblickt? Wiirde ein vollkommen guter
Gott ein Wagnis eingehen, dessen Gelingen durch nichts garantiert und dessen kata-
strophales Scheitern wie in Auschwitz jederzeit moglich ist? Heif3t es nicht: gut ist das
Gegenteil von gut gemeint?

Zudem lauft der Mythos, der von der génzlichen Selbstpreisgabe Gottes erzihlt,
statt auf eine Revision auf eine Preisgabe des Gottesgedankens hinaus. Indem sich Gott
im Schopfungsakt riickhaltlos ins Endliche entdufert, besitzt er kein von der Welt un-
terschiedenes Sein. Das Sein Gottes und das Sein der Welt werden vielmehr identisch.
Jonas will dieser Konsequenz zwar durch die Behauptung ausweichen, «Gottes In-der-
Welt-Sein» sei nicht «im Sinne pantheistischer Immanenz»82 zu verstehen. Wie aber
unter Bedingungen einer totalen Verweltlichung Gottes «ein zogerndes Auftauchen
der Transzendenz aus der Undurchsichtigkeit der Inmanenz»83 auch nur méglich sein
soll, ist mir schleierhaft84. Statt — wie beabsichtigt — eine theologische Alternative zum
Theismus zu bieten, ist das Gottesverstindnis, das der jonassche Mythos impliziert,
vom Atheismus nur schwer zu unterscheiden.

Nimmt man alle Inkonsistenzen und Begriindungsdefizite zusammen, darf Jo-
nas‘ Versuch, den Theismus zu verabschieden und einen glaubwiirdigen Gottesbe-
griff nach Auschwitz zu entwickeln, mit dem sich das Theodizeeproblem unterlaufen
lieBe, wohl als gescheitert gelten.

4. Abschied vom Theismus?

Moltmann und Jonas setzen voraus, dass die Existenz eines zugleich allméchtigen
und allgiitigen Gottes mit der Existenz des Schlechten in der Welt nicht vertréglich ist.

81 Vgl. ebd., 38.
82 [bd., 16.
83 Ebd., 171,

84 Dieselben Verstdndnisschwierigkeiten duert auch M. Theunissen in D. BouLer (Hrsg.), Ethik fiir die Zu-
kunft, 188.

223




=
=
=
<

Abschied vom Theismus? Die Theodizeeuntauglichkeit der Rede vom leidenden Gott

Aufgrund dieser Voraussetzung wenden sie sich gegen den Theismus und entwickeln
im Gegenzug den Gedanken eines leidenden Gottes. Im Schlussabschnitt gehe ich
der Frage nach, welche weder von Moltmann noch von Jonas genannten Argumente
notig wiren, um den Theismus aus Theodizeegriinden zu verabschieden, und wie der
Theist auf diese Argumente reagieren kann.

Wir haben anfangs gesehen, dass der Theismusgegner die Unvereinbarkeit der
Annahmen (1) bis (3) durch zwei Zusatzprdmissen begriindet, in denen die gottliche
Allmacht und Allgiite néiher bestimmt werden. Weil ein allgiitiges Wesen alle Ubel
verhindern wiirde, die es verhindern konnte (Annahme 4), und weil ein allméchtiges
Wesen alle Ubel verhindern kénnte, die es verhindern wollte (Annahme 5), diirfte es
keine Ubel geben, wenn ein allmichtiger und allgiitiger Schopfergott existierte. Nun
gibt es aber Ubel in der Welt. Folglich ist der Schopfergott entweder nicht allméchtig
oder nicht allgiitig, oder er existiert tiberhaupt nicht.

Dieser Schluss des Theismusgegners ist offensichtlich nicht zwingend, denn min-
destens eine seiner Pramissen ist unzureichend85. In der Tat wird ein vollkommen
gutes Wesen nach Moglichkeit jedes Ubel verhindern, allerdings nur dann, wenn
keine moralisch hinreichenden Griinde dagegen sprechen. Um Epikurs Frage zu be-
antworten und an der Vereinbarkeit der ersten Aussagentrias festzuhalten, muss der
Theist deshalb behaupten, es gidbe solche moralisch hinreichenden Griinde, die Gott
veranlassen, die Ubel in der Welt zuzulassen oder zu bewirken. Dem Theisten zufolge
widersprechen sich die Annahmen (1) bis (3) deshalb nicht, weil es mdéglich ist anzu-
nehmen:

(6) Die Ubel in der Welt werden vom allmdichtigen und allgiitigen Gott nicht ver-
hindert, weil sie mit grifieren Giitern und/oder mit der Abwesenheit grifierer Ubel
verkniipft sind.

Verkniipfungen dieser Art wurden in den theologischen und philosophischen In-
terpretationen menschlicher Geschichte und Lebenswelt hédufig hergestellt. Schon
das erste Ubel, der Siindenfall, wurde bekanntlich als Felix Culpa gepriesen, von der
theologischen Tradition als Anlass fiir das gottliche Erlosungswerk86, von der ideali-
stischen Geschichtsphilosophie als erster Schritt des Menschen auf seinem Weg zum
selbsterschaffenen Paradies$7. Ahnlich avanciert in der Moderne die Not zur Chan-

85 So zu Recht auch N. Pikg, Hume on Evil, in The Philosophical Review 72 (1963) 180-197, wiederabge-
druckt in M. M. Apams — R. M. Apams (Hrsg.), The Problem of Evil, Oxford 1990, 38-52.

86 Vgl. dazu AUGUSTIN, De civitate Dei X1V, 27.

87 Vgl. F. HERMANNI, Felix Culpa. Die geschichtsphilosophische Transformation der Siindenfallerzihlung

224



Friedrich Hermanni

ce, sie zu besiegen (Malthus), private Laster gelten als Quelle 6ffentlicher Tugenden
(Mandeville), das Negative als Triebkraft des Fortschritts (Hegel), Krankheit als
Chance zur Genialitdt (Lombroso) und Sterblichkeit statt als Siindenfolge als Bedin-
gung der Eigentlichkeit (Heidegger).

Der Hinweis des Theisten auf diese oder andere Fille, in denen Ubel die Vor-
aussetzungen oder Folgen groBerer Giiter sind oder sein sollen, zwingt den Theis-
musgegner, seinen libeltheoretischen Einwand zu prézisieren. Er kann dies auf zwei
Weisen tun.

Er kann erstens vom theistischen Gottesbegriff ausgehen und behaupten, dass
es fiir ein allméchtiges und allwissendes Wesen gar keine moralisch hinreichenden
Griinde geben kann, Ubel zuzulassen. Zwar kinnte ein vollkommen gutes Wesen sol-
che Griinde haben, allerdings nur dann, wenn es in seinem Wissen beschrinkt oder
wenn es in seiner Macht begrenzt und daher an Regeln gebunden ist, durch die Ubel
mit groBeren Giitern oder mit der Abwesenheit groBerer Ubel faktisch verkniipft sind.
Dies trifft aber auf den theistischen Gott definitionsgemaf nicht zu, denn aufgrund
seiner Allmacht und Allwissenheit konnte er andere Mittel und Wege finden, um zu
den gewlinschten Resultaten zu kommen. Es ist also logisch unmoglich, behauptet der
Theismusgegner, dass die Annahmen (1) bis (3) zugleich wahr sind, weil es notwendig
ist anzunehmen:

(7) Ein allmdchtiger und allwissender Gott ist an keinerlei Regeln gebunden, auf-
grund derer Ubel, sei es als Griinde oder als Folgen, mit gréferen Giitern oder mit der
Abwesenheit grifierer Ubel faktisch verkniipft sind.

Ein allméchtiger und allwissender Gott kénnte daher alle Ubel verhindern, ohne
dadurch gréBere Giiter zu verlieren oder groBere Ubel zuzulassen, und falls er zu-
gleich allgiitig wiire, wiirde er dies auch tun. Nun gibt es aber Ubel in der Welt. Folg-
lich existiert der theistische Gott nicht.

Der Theismusgegner kann zweitens von den Ubeln in der Welt ausgehen und be-
haupten: Soweit wir erkennen kénnen, gibt es darunter sinnlose Ubel, d.h. solche,
die nicht in der vom Theisten unterstellten Weise gerechtfertigt sind. Es ist also
unwahrscheinlich, behauptet der Theismusgegner, dass die Annahmen (1) bis (3) zu-
gleich wahr sind, weil es plausibel ist anzunehmen:

(8) Es gibt unter den faktischen Ubeln solche, die nicht mit griferen Giitern oder
mit der Abwesenheit grioferer Ubel verkniipft sind.

im 18. Jahrhundert, in F. HERMANNI — V. STEENBLOCK (Hrsg.), Philosophische Orientierung. Festschrift zum
65. Geburtstag von Willi Oelmuller, Miinchen 1995, 249-266.

225




=
=
=
<

Abschied vom Theismus? Die Theodizeeuntauglichkeit der Rede vom leidenden Gott

Ein allméichtiger und allwissender Gott konnte diese sinnlosen Ubel daher verhin-
dern, ohne dadurch gréBere Giiter zu verlieren oder groBere Ubel zuzulassen, und falls
er zugleich allgiitig wére, wiirde er dies auch tun. Folglich existiert dieser theistische
Gott wahrscheinlich nicht.

Demnach kann der Theismusgegner seinen Einwand als logisches oder als empi-
risch-probabilistisches Argument vortragen88. Im ersten Fall schlieBt er aufgrund
der Annahme (7), dass die Annahmen (1) bis (3) logisch unvereinbar sind89. Im zweiten
Fall hilt er es zwar fiir logisch moglich, dass diese drei Annahmen zugleich wahr
sind, aber fiir unwahrscheinlich. Als Begriindung fiihrt er dabei die Plausibilitdt von
Annahme (8), derzufolge einige der faktischen Ubel sinnlos sind, an.

Wie kann der Theist auf diesen prézisierten iibeltheoretischen Einwand reagieren?
Seine Annahme (6), dass Gott die Ubel in der Welt nicht verhindert, weil sie Voraus-
setzungen oder Konsequenzen groBerer Giiter sind, ist offensichtlich unzureichend,
sofern er meint, diese Verkniipfungen seien faktischer Art. Denn aufgrund seiner
Allmacht ist Gott an faktische, kausale Zusammenhénge nicht gebunden und wire
demnach in der Lage, die genannten Giiter zu erreichen, auch ohne die Ubel in Kauf
zu nehmen. Der Zusammenhang zwischen Ubeln und gréBeren Giitern miisste viel-
mehr logisch notwendig sein, so dass es logisch unmdglich ist, diese Giiter zu realisie-
ren, ohne die Ubel zuzulassen oder zu bewirken. Nur in diesem Fall hitte auch ein
allmédchtiges Wesen, da es nichts logisch Unmdogliches tun kann, einen moralisch
hinreichenden Grund, Ubel nicht zu verhindern. Um an der Vereinbarkeit der An-
nahmen (1) bis (3) und an ihrer Wahrheit festhalten zu kénnen, muss der Theist also
zeigen, dass es logisch moglich und empirisch nicht unplausibel ist anzunehmen:

(9) Die Ubel werden vom allmdchtigen und allgiitigen Gott deshalb nicht verhin-
dert, weil ihre Zulassung mit griferen Giitern und/oder mit der Abwesenheit
groferer Ubel in logisch notwendiger Weise verkniipft ist.

88 Wéhrend die neuere deutsche und kontinental-européische Diskussion des Theodizeeproblems in
der Regel nicht oder nicht prédzise zwischen verschiedenen iibeltheoretischen Argumenten gegen den
Theismus differenziert (eine rithmliche Ausnahme ist das Buch A. Kmreiner, Gott im Leid, vgl. beson-
ders 17ff)), hat sich in der analytischen Religionsphilosophie zu Recht die Unterscheidung zwischen
«logical arguments from evil» und «probabilistic» oder «evidential arguments from evil» eingebiirgert.
Dabei hat sich die Diskussion in den letzten Jahren zunehmend auf die probabilistischen Einwédnde
konzentriert, weil sich Theisten und Theismusgegner inzwischen weitgehend einig sind, dass die
logischen Argumente mit guten Griinden zuriickgewiesen werden konnen (vgl. D. HOWARD-SNYDER,
Introduction: The Evidential Argument from Evil, in DErs. [Hrsg.l, The Evidential Argument from
Evil, Bloomington-Indianapolis 1996, XI-XX).

89 Dass die Annahmen (1) bis (3) logisch unvereinbar sind, glauben z.B. D. Hume, J. S. Mill, J. E. McTag-
gart, A. Flew, H. D. Aiken, J. L. Mackie, C. J. Ducasse und H. J. McCloskey. Die Stellennachweise finden
sich bei N. Pikg, Hume on Evil, 39.

226



Friedrich Hermanni

Jeder Theodizeeversuch, der nicht von vornherein zum Scheitern verurteilt sein
soll, muss die Annahme (9) zugrunde legen, und er wird unterschiedlich ausfallen, je
nachdem wie das Gut niher bestimmt wird, um dessentwillen Gott die Ubel in Kauf

>
=3
a

<5

nehmen miisste.

227



