
ArticolJli S IU XN 1) A053-20)7/

schled VO Theismus?
Die Theodizeeuntauglichkeit der Rede
VO leidenden ott

Friedrich Hermannı
EerAarı Karls Universita (Tübingen)

Das Theodizeeproblem und qdıe Versuche., umgehen

eInNne andere Erfahrung hat Clie Überzeugung, dass E1n allmächtiger und sittlich
vollkommener Schöpfergott exIistiert, In hnlich radikaler (1(55 In rage geste WIC
Cie Erfahrung des Schlechten In der Welt In klassiıscher (1(55 wurde Cie Schwierig-
keit, VOoLr der der Theismus angesichts der Übel steht, bereits V OIl Epikur formuliert:

«Entweder ll (1011 (lie Übhel beseitigen N: annn nicht, (ler ann N: ll nicht, (ler
ann nicht N: ll nicht, (ler ann UN: ll Wenn 1U  — ll N: nicht ann, ist
schwach, W AdSs aul (1‚o1t nicht ZULIrI| Wenn ann und nicht will, ann ist missgunstig, W ASs ehenfalls
(ı011 TEeM!: ist Wenn nicht ll un: nicht ann, ann ist <SOowohNhl| mMIsSSgUnNst1g W1E uch chwach
N: ann uch nicht (1011 Wenn ber l N: ann, W AdSs allein sich 1r (1011 ziemt, woher kommen
ann (lie Übel N: nımmt O1 nicht weg/»L.

Das Theodizeeproblem 1m CNSCIEN Sinne“ stellt SIcCh Innerhal e1INes theistischen
Bezugsrahmens und esteht darın, ob Cle drel folgenden Annahmen zugleic. wahr
SeIN können:

(1) ES qiößt Übel In der Welt

(2) OfFfft existiert, un ist sıttlich vollkommen

(3) TATAA existiert, un ist allmächtig un altwissend.

EPIKUR, Von der Überwindung der Furcht. Katechtismus, Lehrörtefe, Spruchsammtung, Fragmente, Über-
SEI7Z7 N: miıt eINer Einführung N: Erläuterungen versehen Vo 190N2, München 1991, 136

He erweiıiterte Bedeutung (des usdrucks «Theocdizee» 1mM Jahrhundert, eiwa 1ImM 1NNe Vo Lheotogia
naturalis, bleibt ler qı ber Betracht, vgl 2a7Zu ( EVYER, DIie Theodizee DIiskurs. Dokumentation,
Transformalion, Stuttgart 1992,

205203

RTLu XVI (2/2011) 203-227Articoli

Abschied vom Theismus?
Die Theodizeeuntauglichkeit der Rede
vom leidenden Gott

Friedrich Hermanni
Eberhard Karls Universität (Tübingen)

1.	Das Theodizeeproblem und die Versuche, es zu umgehen

Keine andere Erfahrung hat die Überzeugung, dass ein allmächtiger und sittlich 
vollkommener Schöpfergott existiert, in ähnlich radikaler Weise in Frage gestellt wie 
die Erfahrung des Schlechten in der Welt. In klassischer Weise wurde die Schwierig-
keit, vor der der Theismus angesichts der Übel steht, bereits von Epikur formuliert:

«Entweder will Gott die Übel beseitigen und kann es nicht, oder er kann es und will es nicht, oder er 
kann es nicht und will es nicht, oder er kann es und will es. Wenn er nun will und nicht kann, so ist er 
schwach, was auf Gott nicht zutrifft. Wenn er kann und nicht will, dann ist er missgünstig, was ebenfalls 
Gott fremd ist. Wenn er nicht will und nicht kann, dann ist er sowohl missgünstig wie auch schwach 
und dann auch nicht Gott. Wenn er aber will und kann, was allein sich für Gott ziemt, woher kommen 
dann die Übel und warum nimmt er sie nicht weg?»1.

Das Theodizeeproblem im engeren Sinne2 stellt sich innerhalb eines theistischen 
Bezugsrahmens und besteht darin, ob die drei folgenden Annahmen zugleich wahr 
sein können:

(1) Es gibt Übel in der Welt.

(2) Gott existiert, und er ist sittlich vollkommen.

(3) Gott existiert, und er ist allmächtig und allwissend.

1	 Epikur, Von der Überwindung der Furcht. Katechismus, Lehrbriefe, Spruchsammlung, Fragmente, Über-
setzt und mit einer Einführung und Erläuterungen versehen von O. Gigon, München 1991, 136.

2	 Die erweiterte Bedeutung des Ausdrucks «Theodizee» im 19. Jahrhundert, etwa im Sinne von theologia 
naturalis, bleibt hier außer Betracht, vgl. dazu C.-F. Geyer, Die Theodizee - Diskurs, Dokumentation, 
Transformation, Stuttgart 1992, 155ff.



SC O, Theismus? Pie Theodizeeuntauglichkeit der RPaorne O, leidenden GOTtt

Während der Theist alle drel ussagen für wahr hält, bestreitet der Theismusgeg-
LEl deren Vereinbarkeit, Indem Cie göttliche Allgüte und mMacC In folgender
[(1(5% näher bestimmt:ODTLUN7 (4) Fın allgütiges esen verhindert jedes Übel SOWEIE das Kann.

(5) Fın allmächtiges esen kann jedes Übel verhindern, Weni ll

ufgrun dieser Zusatzannahmen schließen Sich, behauptet der Theis-
MUSSCHNET, Cie XISTeNZ der Übel und Cie X1ISTeNZ des theistischen (1ottes 11-
seltig aUs, und er 111055 mindestens C1INe der drel ersten ussagen falsch SeINn
Nun ist Cie XISTeNZ VOoOlIl UÜhbeln In der Welt Sschwer bestreitbar, und er WITd 190078  -

entweder Cie Annahme (2) oOder (3) Oder el preisgeben müssen®».
Besonders In den beiden ver  NE Jahrhunderten hat 190078  - häufig Cie letztere,

2.1SO atheistische ONSEQqUENZ SCZOSEN. «DIE einzige Entschuldigung (1ottes ist, dass
nicht exIistiert», el jenes Bonmot Stendhals, das ın Nietzsche beneidetet.

asselDe kommt In ecor Büchners Tama. Dantons Tod ZU USArUC

«Schaf{fit (as Unvollkommne WES, ann qa llein könnt ihr (1011 demonstrieren, pInoza haft versucht.
Man ann (las OS leugnen, hber nicht QJen Schmerz: 1U er erstianı: ann (1011 bewelsen, (as
(efühl empoört sich dagegen er (lir C: Anaxagoras, 1: ich? Das ist er Fels (es Atheis-
TL}  S Das leiseste Zucken (es SCHMErZEGS N: reDE sich 1L1UT In eInNem Atom, macht einen RIıss In er
Schöpfung Vo ‚hen his unten»>.

Natürlich 1st Cie atheistische estreitung göttlicher X1ISTeNZ nicht Cie eINZIg
mögliche ONSEQqUENZ au der ıunterstellten Unvereinbarkeit der Annahmen (1) DIS
(3) denn letztere besagt lediglich, dass e1INe dieser Annahmen falsch SeIN 111055 Nun
kommt Cie Preisgabe der Annahme (1) nicht In rage, weill Clie generelle CUgNUN
V OIl Übel In der Welt nicht LLUL kontraintultiv, sondern auch selbstwidersprüchlic
1st Demnach leiben Zwel theologische Positionen übrig, Cie ZWal el den The-

%C wIird In LIEUPKeIEL / eıt z K argumentiert Vo MACKIE, DE and Omnitpotence, In ind (19595) A00-
212, wiederabgedruckt In AÄDAMS ADAMS (Hrsg.) The Probiem of Evit, ()xforda 1990, 29-317,
(ler OERSTER, /ur Untosbarkei: Ades Theodizee-Probiems, In Theologie und Philosophie (1985) 400-
409

Vgl NIETZSCHE, Fece OMO, «Warum ich Klug bin>», (KSA 6, 286) Das BKBonmaot Iasst sich In end-
hals erken M W nicht nachweisen, vermutlich handelt sich e1INe müundliche Außerung. NIietz-
cche kannte HNenbar AUS Alhberts Buch hber (lie IranzOösische Lıteratur Qes ahrhunderts, vel

D’I0RIO, Bettrage ZAUF Quettenforschung, In Nietzsche-Studien Az3x1 (1992) 398-400, ler‘: 400

BÜCHNER: Dantons Tod, Fın Drama, In DERBS er In einem Band, Harenberg Kommunikation 1982,
/-68, ler‘: Vel uch (as eruhmfie Kapitel «|)Ie Auflehnung», In [DDOSTO JEWSKIT DIie Brüder Ka-
PÜUHLUSOU/, AUS dem Russischen übertragen Vo uUuc N: olimann, Zürich 197/4, 319-332 UuCc D,
Kap 4) SOWIE AMUS Der ensch In der Revolte. ESSCAYS, Reinbek hei Hamburg 1969, DD

A04204

Abschied vom Theismus? Die Theodizeeuntauglichkeit der Rede vom leidenden Gott

A
rt

ic
ol

i

Während der Theist alle drei Aussagen für wahr hält, bestreitet der Theismusgeg-
ner deren Vereinbarkeit, indem er die göttliche Allgüte und Allmacht in folgender 
Weise näher bestimmt:

(4) Ein allgütiges Wesen verhindert jedes Übel, soweit es das kann.

(5) Ein allmächtiges Wesen kann jedes Übel verhindern, wenn es will.

Aufgrund dieser Zusatzannahmen schließen sich, so behauptet der Theis-
musgegner, die Existenz der Übel und die Existenz des theistischen Gottes gegen-
seitig aus, und daher muss mindestens eine der drei ersten Aussagen falsch sein. 
Nun ist die Existenz von Übeln in der Welt schwer bestreitbar, und daher wird man 
entweder die Annahme (2) oder (3) oder beide preisgeben müssen3.

Besonders in den beiden vergangenen Jahrhunderten hat man häufig die letztere, 
also atheistische Konsequenz gezogen. «Die einzige Entschuldigung Gottes ist, dass 
er nicht existiert», heißt jenes Bonmot Stendhals, um das ihn Nietzsche beneidete4. 
Dasselbe kommt in Georg Büchners Drama Dantons Tod zum Ausdruck:

«Schafft das Unvollkommne weg, dann allein könnt ihr Gott demonstrieren, Spinoza hat es versucht. 
Man kann das Böse leugnen, aber nicht den Schmerz; nur der Verstand kann Gott beweisen, das 
Gefühl empört sich dagegen. Merke dir es, Anaxagoras, warum leide ich? Das ist der Fels des Atheis-
mus. Das leiseste Zucken des Schmerzes und rege es sich nur in einem Atom, macht einen Riss in der 
Schöpfung von oben bis unten»5.

Natürlich ist die atheistische Bestreitung göttlicher Existenz nicht die einzig 
mögliche Konsequenz aus der unterstellten Unvereinbarkeit der Annahmen (1) bis 
(3), denn letztere besagt lediglich, dass eine dieser Annahmen falsch sein muss. Nun 
kommt die Preisgabe der Annahme (1) nicht in Frage, weil die generelle Leugnung 
von Übel in der Welt nicht nur kontraintuitiv, sondern auch selbstwidersprüchlich 
ist. Demnach bleiben zwei theologische Positionen übrig, die zwar beide den The-

3	 So wird in neuerer Zeit z.B. argumentiert von J. L. Mackie, Evil and Omnipotence, in Mind 64 (1955) 200-
212, wiederabgedruckt in M. M. Adams – R. M. Adams (Hrsg.), The Problem of Evil, Oxford 1990, 25-37, 
oder N. Hoerster, Zur Unlösbarkeit des Theodizee-Problems, in Theologie und Philosophie 60 (1985) 400-
409.

4	 Vgl. F. Nietzsche, Ecce homo, «Warum ich so klug bin», 3 (KSA 6, 286). Das Bonmot lässt sich in Stend-
hals Werken m.W. nicht nachweisen, vermutlich handelt es sich um eine mündliche Äußerung. Nietz-
sche kannte es offenbar aus P. Alberts Buch über die französische Literatur des 19. Jahrhunderts, vgl. 
P. D’Iorio, Beiträge zur Quellenforschung, in Nietzsche-Studien 21 (1992) 398-400, hier: 400.

5	 G. Büchner: Dantons Tod, Ein Drama, in: Ders.: Werke in einem Band, Harenberg Kommunikation 1982, 
7-68, hier: 44. Vgl. auch das berühmte Kapitel «Die Auflehnung», in: F. M. Dostojewskij: Die Brüder Ka-
ramasow, aus dem Russischen übertragen von H. Ruoff und R. Hoffmann, Zürich 1974, 319-332 (Buch 5, 
Kap. 4), sowie A. Camus: Der Mensch in der Revolte. Essays, Reinbek bei Hamburg 1969, 22ff.



Eredrich ermannı

15SMUS ablehnen, zugleic aber den Atheismus ıunterlaufen: Cie Einschränkung der
göttlichen Liebe oder der göttlichen Macht Entweder hält 190078  - der Allmacht (101-
tes fest, dann können Liebe und uııte allenfalls C1INe e1Ile (1ottes SeIN, neben der Artıcol|och e1INe andere gibt® Oder 190078  - hält der Allgüte (101tes fest, dann kann keine
grenzenlose Macht besitzen. Im erstien Fall 111055 1908078 eiInNnen InNTfernen Dualismus
zwischen der Potenz der uııte und e1INer Oder mehreren ihr In ott gegenüberstehen-
den OoOfenzen In Kauf nehmen. Im Gırenzfall WIrd der TUN: der Welt e1Inem
moralisch indifferenten esen WIe bel 5SpINnoZa oder WIe bel Schopenhauer
e1INer Art allmächtigem Teufel Im zweıiten Fall, der Entmächtigung Gottes, 111055 190078  -

eINenN ExXiernen Dualismus zwischen ott und e1INer oder mehreren außer 1ıhm beste-
henden Maächten annehmen, 1m Grenzfall Cie völlige Nnmac (i0ottes DIieser
ECxierne Dualismus kann grundsätzlic auftf Zwel verschiedene Welsen edacht W -

den Entweder ist (10ttes Macht Urc e1INeEe zweite, mı1t ıhm gleichursprüngliche Macht
schon Immer eingeschränkt WIe bel Platon oOder 1m Manichäismus, oder ott celbst
hat SCeINEe Macht zugunsten eE1Nes anderen, eIwa zugunsten menschlicher Freiheit,
eingeschränkt.

Beide Varlanten können auftf eEINEe ange Tradition zurückblicken, und ihre «LO-
SUNS>» des Theodizeeproblems leicht der rablaten Therapie, Kopfschmerzen Urc
Abschlagen des Kopfes «heillen». Auf eINenN Infernen Dualismus In ott tendieren
jene Komplexe der alttestamentlichen Tradition, In denen Unheil und Scheitern a 1IS
Erfahrungen mıit ott verstanden und In Klage und Anklage VOo_Lr ın gebrac Wl -

den‘ eım späten Augustin der verworfene extern-manichäische Dua-
lismus iIntern In der (‚estalt der unbegreiflichen absoluten Souveranıta zurück, mıi1t
der der verborgene ott einige ZU Heil und Cie melsten ZU Unheil prädestiniert.
InNe partielle Einschränkung der ute (‚ottes ieg ebenso In der Annahme des
spätmittelalterlichen Voluntarismus, der göttliche GEe]I nicht Cie (‚esetze des
uften und (‚erechten gebunden, In Luthers Unterscheidung zwischen eus aDSCON-
AItus und Deus revelatus und In Böhmes Spekulation ber eE1INeEe Grimmschicht In
ott Böhmes Lehre ist später In Schellings Unterscheidung zwischen ott celbst
und dem TUn In ott und In Heideggers Rede V OIl jenem strittigen Seın eingegan-
SeCN, In dem gleichermaßen «das Heile und das rTImmige wesen»®.

Vel JETRICH, DIie Aunklien Setiten (ottes. WLKr HNn Gewalt, Neukirchen-Vluyn 1995

Vel BACH, «Herr, andelts dı BOSe diesem Valk?» age DOFr (OE7 HNn Anklage (oOttes
In der Erfahrung Ades Scheiterns, In (C'onecilium 26 (1990) 430-436 «DDer Widerspruch SCNrel 4C
wWwIrd nicht ad matiorem Det giortiam au{fgelöst, Sondern hleibt Widerspruch In (1011>» EOÖd., 435)

HEIDEGGER, Über den Humantismus, Frankfifurt a M

2095205

Friedrich Hermanni

A
rticoli

ismus ablehnen, zugleich aber den Atheismus unterlaufen: die Einschränkung der 
göttlichen Liebe oder der göttlichen Macht. Entweder hält man an der Allmacht Got-
tes fest, dann können Liebe und Güte allenfalls eine Seite Gottes sein, neben der es 
noch eine andere gibt6. Oder man hält an der Allgüte Gottes fest, dann kann er keine 
grenzenlose Macht besitzen. Im ersten Fall muss man einen internen Dualismus 
zwischen der Potenz der Güte und einer oder mehreren ihr in Gott gegenüberstehen-
den Potenzen in Kauf nehmen. Im Grenzfall wird der Grund der Welt sogar zu einem 
moralisch indifferenten Wesen wie bei Spinoza oder – wie bei Schopenhauer – zu 
einer Art allmächtigem Teufel. Im zweiten Fall, der Entmächtigung Gottes, muss man 
einen externen Dualismus zwischen Gott und einer oder mehreren außer ihm beste-
henden Mächten annehmen, im Grenzfall sogar die völlige Ohnmacht Gottes. Dieser 
externe Dualismus kann grundsätzlich auf zwei verschiedene Weisen gedacht wer-
den: Entweder ist Gottes Macht durch eine zweite, mit ihm gleichursprüngliche Macht 
schon immer eingeschränkt wie bei Platon oder im Manichäismus, oder Gott selbst 
hat seine Macht zugunsten eines anderen, etwa zugunsten menschlicher Freiheit, 
eingeschränkt.

Beide Varianten können auf eine lange Tradition zurückblicken, und ihre «Lö-
sung» des Theodizeeproblems gleicht der rabiaten Therapie, Kopfschmerzen durch 
Abschlagen des Kopfes zu «heilen». Auf einen internen Dualismus in Gott tendieren 
jene Komplexe der alttestamentlichen Tradition, in denen Unheil und Scheitern als 
Erfahrungen mit Gott verstanden und in Klage und Anklage vor ihn gebracht wer-
den7. Beim späten Augustin kehrt der zuvor verworfene extern-manichäische Dua-
lismus intern in der Gestalt der unbegreiflichen absoluten Souveränität zurück, mit 
der der verborgene Gott einige zum Heil und die meisten zum Unheil prädestiniert. 
Eine partielle Einschränkung der Güte Gottes liegt ebenso in der Annahme des 
spätmittelalterlichen Voluntarismus, der göttliche Wille sei nicht an die Gesetze des 
Guten und Gerechten gebunden, in Luthers Unterscheidung zwischen Deus abscon-
ditus und Deus revelatus und in Böhmes Spekulation über eine Grimmschicht in 
Gott. Böhmes Lehre ist später in Schellings Unterscheidung zwischen Gott selbst 
und dem Grund in Gott und in Heideggers Rede von jenem strittigen Sein eingegan-
gen, in dem gleichermaßen «das Heile und das Grimmige [...] wesen»8.

6	 Vgl. W. Dietrich, Die dunklen Seiten Gottes. Willkür und Gewalt, Neukirchen-Vluyn 1995.

7	 Vgl. J. Ebach, «Herr, warum handelst du böse an diesem Volk?». Klage vor Gott und Anklage Gottes 
in der Erfahrung des Scheiterns, in Concilium 26 (1990) 430-436. «Der Widerspruch – schreibt Ebach – 
wird nicht ad maiorem Dei gloriam aufgelöst, sondern bleibt Widerspruch in Gott» (Ebd., 435).

8	 M. Heidegger, Über den Humanismus, Frankfurt a.M. 19818, 49.



SC O, Theismus? Pie Theodizeeuntauglichkeit der RPaorne O, leidenden GOTtt

kxtern Aualistische onzepte findet 190078  - antık und mittelalterlich bel Lmpe-
dokles, Platon, In Teilen des Alten lestaments (z.B 1m Schöpfungsbericht der T1e-
sterschrift), 1m (heute VOoOlIl Cioran? erneuerten) Manichäismus, In der Apokalyptik,ODTLUN7 (OSIS und In der Kabbala Neuzeitlich WIT d der ECxierne Dualismus 1m französischen
5Sprachraum VOoOlIl ayle CrWOSCH, ach dem en VOoOlIl Lissabon VOIl Voltaire
a 1IS eINZIS mögliche «LöSung» des Theodizeeproblems verirefen und VOIl OUSSEeAU
ach anfänglicher ehnung In SEeINeTr Lehre VOIl der ewigen KOoexIistenz zwischen
eInNem göttlich-aktiven und eInNem materiell-passiven PrIinzIip aufgenommen. Im CNS-
ischen 5Sprachraum hat S{ MIilL1O C1INe partielle Entmächtigung (10ttes vorgeschla-
SgenN, Cie dann bel James11 den pantheistischen ONISMUS der schottischen
Idealisten gewendet WITd.

In dQlese Tradition der Entmächtigung (101tes gehört auch Cdie Lehre vo leiden-
den Gott, Cie VOIl der theologischen Tradition a 1IS Haresıie zurückgewiesen wurde, ce1lt
dem Jahrhundert aber C1INe erstaunliche Aarr]lere emacht hat und Inzwischen
fast eINer Art Orthodoxie avancılert lIst. Vom eInem leidenden ott sprechen
In der protestantischen eologie des Jahrhunderts Barth, Bonhoeffer,
e, Jüngel, Moltmann, In der katholischen Theologie Urs VOIl Balthasar
und In der Keligionsphilosophie cheler und oOnas, LLUL einige nennen.1<
In den beiden folgenden Abschnitten werde ich mich auf Cie Rede vo leidenden ott
bel Moltmann und 0NAas konzentrieren, dann 1m Schlussabschnit iragen,
ıunier welchen Bedingungen e1N SCHNIE vo Theismus nötig ware

Vgl JORAN, DIie verfehlte Schöpfung, Frankfurt 9 M 1979
10 Vgl MILL, DIie Nutszlichkei der eitgion In DERS., Dret ESSAYS ber ELUgiOoN. Natur Iie utzlich-

eit der eiLgion Theismus, aul er Grundlage er Übersetzung Vo Lehmann, 111e  — bearbeitet N:
mit Anmerkungen UN: eInNem 4a2CNWOTr versehen Vo irnbacher, Stuttgart 1984, 3-1 Heson-
ers 109271

11 Vel JAMES, T’he Vartetties 0O Reitgious Expertence. udy In Human Nature, Londaon-New Yoark-
Bombay-Calcutta 1912, 1311

12 Vel ORTI, DIie Mythopoeste des «Werdenden G(GOoltes>», In OKTANEK (Hrsg.) Scheiling-
Studien esigade für Schröter Z ((eDurtsiag, Uunchen-Wien 19695, 5-1 MCWVVILLIAMS,
The Passion 0O DIivine Suffering In Lontemporary Protestant EeOLOGY, Macon 1980): OETZ, The
Suffering (: T’he Rise ofa VEr Orthodoxy, In The ('hristian Gentury 1053 (1986) 3680-389: KOSLOWSKI;,
(1NOSIS HNn Theodizee Fine Studie ber den ieidenden (OtT7 des GNOSLLZLISMUS, Wıen 1993: CHIWY,
SCHAIEeE D{ alttmachtigen G(GOlt, München 1995 /Zu Max cheler vel CHOBLER, «SOUdarisc
mM} der Gottheit>». EeNSCH, mwerdender („OEE HNn das Probiem Ades [’hels Beim spaten Schelfer, In Phänome-
nologische Forschungen (1998) 1959-179

206206

Abschied vom Theismus? Die Theodizeeuntauglichkeit der Rede vom leidenden Gott

A
rt

ic
ol

i

Extern dualistische Konzepte findet man antik und mittelalterlich bei Empe-
dokles, Platon, in Teilen des Alten Testaments (z.B. im Schöpfungsbericht der Prie-
sterschrift), im (heute von Cioran9 erneuerten) Manichäismus, in der Apokalyptik, 
Gnosis und in der Kabbala. Neuzeitlich wird der externe Dualismus im französischen 
Sprachraum von P. Bayle erwogen, nach dem Erdbeben von Lissabon von Voltaire 
als einzig mögliche «Lösung» des Theodizeeproblems vertreten und von Rousseau – 
nach anfänglicher Ablehnung – in seiner Lehre von der ewigen Koexistenz zwischen 
einem göttlich-aktiven und einem materiell-passiven Prinzip aufgenommen. Im eng-
lischen Sprachraum hat J. St. Mill10 eine partielle Entmächtigung Gottes vorgeschla-
gen, die dann bei W. James11 gegen den pantheistischen Monismus der schottischen 
Idealisten gewendet wird.

In diese Tradition der Entmächtigung Gottes gehört auch die Lehre vom leiden-
den Gott, die von der theologischen Tradition als Häresie zurückgewiesen wurde, seit 
dem 19. Jahrhundert aber eine erstaunliche Karriere gemacht hat und inzwischen 
fast zu einer Art neuen Orthodoxie avanciert ist. Vom einem leidenden Gott sprechen 
in der protestantischen Theologie des 20. Jahrhunderts K. Barth, D. Bonhoeffer, D. 
Sölle, E. Jüngel, J. Moltmann, in der katholischen Theologie H. Urs von Balthasar 
und in der Religionsphilosophie M. Scheler und H. Jonas, um nur einige zu nennen.12 
In den beiden folgenden Abschnitten werde ich mich auf die Rede vom leidenden Gott 
bei Moltmann und Jonas konzentrieren, um dann im Schlussabschnitt zu fragen, 
unter welchen Bedingungen ein Abschied vom Theismus nötig wäre.

9	 Vgl. E. M. Cioran, Die verfehlte Schöpfung, Frankfurt a.M. 1979.

10	 Vgl. J. ST. Mill, Die Nützlichkeit der Religion in Ders., Drei Essays über Religion. Natur - Die Nützlich-
keit der Religion - Theismus, auf der Grundlage der Übersetzung von E. Lehmann, neu bearbeitet und 
mit Anmerkungen und einem Nachwort versehen von D. Birnbacher, Stuttgart 1984, 63-107, beson-
ders 102f.

11	 Vgl. W. James, The Varieties of Religious Experience. A Study in Human Nature, London-New York-
Bombay-Calcutta 1912, 131f.

12	 Vgl. W. R. Corti, Die Mythopoesie des «Werdenden Gottes», in A. M. Koktanek (Hrsg.), Schelling-
Studien. Festgabe für M. Schröter zum 85. Geburtstag, München-Wien 1965, 83-112; W. McWilliams, 
The Passion of God. Divine Suffering in Contemporary Protestant Theology, Macon 1985; R. Goetz, The 
Suffering God: The Rise of a New Orthodoxy, in The Christian Century 103 (1986) 385-389; P. Koslowski, 
Gnosis und Theodizee. Eine Studie iiber den leidenden Gott des Gnostizismus, Wien 1993; G. Schiwy, 
Abschied vom allmächtigen Gott, München 1995. Zu Max Scheler vgl. W. Schobler, «Solidarisch 
mit der Gottheit». Mensch, werdender Gott und das Problem des Übels beim späten Scheler, in Phänome-
nologische Forschungen N.F. 3 (1998) 159-179.



Eredrich ermannı

DIie trinıtätstheologische ede VOoO leidenden ott
(J Moltmann) Artıcol|
DIe rage ach ott angesichts der abgründigen Leidensgeschichte der Welt 1st E1n

zentrales Problem In der Theologie Jüurgen Moltmanns. Um G1E beantworten, W ell-

det Ssich Moltmann gleichermaßen den klassiıschen Theismus WIC den
neuzeitlichen Atheismus und entwickelt Im egenzu e1INe trinitätstheologische
Konzeption des leidenden (10ttes Cie allerdings aufgrun ihrer zweideutigen
ellung ZUL göttlichen Allmacht In Aporien gerä

Zwıischen Theismus und Atheısmus
Mit dem neuzeitlichen Atheismus teilt Moltmann Cie Voraussetzung, dass Cie

theistischen Annahmen (1) DIS (3) nicht zugleic wahr SeIN können. Fels des
menschlichen Leidens erleidet jeder Theismus Schiffbruch, denn das «Leiden e1INes
einzigen unschuldigen Kindes 1st C1INe ınbestreitbare Widerlegung der Vorstellung des
allmächtigen und ütigen (10ttes 1m Himmel»13. Ebenso verie WIC der Theismus 1st
ach Moltmann TEeIINC auch jener Atheismus, für den Cie Welt es 1st enn ohne
Cie «Sehnsucht ach dem Salnz Anderen» (Horkheimer verliert das Leiden Seinen
empörenden Charakter Ohne Cie offnung auftf Gerechtigkeit und den Gott, der a |-
lein G1E verbürgen kann, käme Cie «metaphysische Revolte» (Camus) C1INe
Welt voller Bosheit und Ungerechtigkeit ZU erstummen Wie Cie ınbestreitbare
Faktizität der Übel Cie X1ISTeNZ des theistischen (1ottes In rage stellt, stellt Cie
unaufgebbare Forderung ach iIhrer Überwindung Cie atheistische Gottesleugnung
In Fragel14, Wilie Cie theoretische Vernunft dem Theismus widerstreitet, wIder-
SITEeITEe Cie praktische Vernunft dem Atheismus.

Nuınm stehen e1INer eologie, Cie den Theismus au Theodizeegründen blehnt,
ohne Cie atheistischen ONSeQqUeENZEN ziehen wollen, ZwWeEeI Möglichkeiten en S1e
kann entweder Cie mMacC oder Cie Allgüte (iottes preisgeben. Wilie viele Theolo-
SCn «nach Auschwitz>» plädier Moltmann für Cie ETSTE Möglichkeit. Wenn nämlich
Clie Annahmen (1) DIS (3) wirklich unvereinbar wären, dann wWare E1n allmächtiger ott
zugleic E1n moralisch ruchloser, mitleidsloser, Ja schrecklicher Gott, vVOoO Teufel kaum

ınterscheiden.

13 MOLTMANN, I rıntitalt HNn RIC (Oottes. /ur Gottestehre, München 1980,
Zu Maoltmanns Kritik Qes Atheismus vgl VOT em MOLTMANN, Der gekreuzigte ( OE Das Kreuz (’ÄAristH
alfs Fun HNn KrFitik christlicher T’heotogie, München 205-214

A0/207

Friedrich Hermanni

A
rticoli

2.	Die trinitätstheologische Rede vom leidenden Gott
(J. Moltmann)

Die Frage nach Gott angesichts der abgründigen Leidensgeschichte der Welt ist ein 
zentrales Problem in der Theologie Jürgen Moltmanns. Um sie zu beantworten, wen-
det sich Moltmann gleichermaßen gegen den klassischen Theismus wie gegen den 
neuzeitlichen Atheismus (II.1.) und entwickelt im Gegenzug eine trinitätstheologische 
Konzeption des leidenden Gottes (II.2.), die allerdings aufgrund ihrer zweideutigen 
Stellung zur göttlichen Allmacht in Aporien gerät (II.3.).

2.1. Zwischen Theismus und Atheismus
Mit dem neuzeitlichen Atheismus teilt Moltmann die Voraussetzung, dass die 

theistischen Annahmen (1) bis (3) nicht zugleich wahr sein können. Am Fels des 
menschlichen Leidens erleidet jeder Theismus Schiffbruch, denn das «Leiden eines 
einzigen unschuldigen Kindes ist eine unbestreitbare Widerlegung der Vorstellung des 
allmächtigen und gütigen Gottes im Himmel»13. Ebenso verfehlt wie der Theismus ist 
nach Moltmann freilich auch jener Atheismus, für den die Welt alles ist. Denn ohne 
die «Sehnsucht nach dem ganz Anderen» (Horkheimer) verliert das Leiden seinen 
empörenden Charakter. Ohne die Hoffnung auf Gerechtigkeit und den Gott, der al-
lein sie verbürgen kann, käme die «metaphysische Revolte» (Camus) gegen eine 
Welt voller Bosheit und Ungerechtigkeit zum Verstummen. Wie die unbestreitbare 
Faktizität der Übel die Existenz des theistischen Gottes in Frage stellt, so stellt die 
unaufgebbare Forderung nach ihrer Überwindung die atheistische Gottesleugnung 
in Frage14. Wie die theoretische Vernunft dem Theismus widerstreitet, so wider-
streitet die praktische Vernunft dem Atheismus.

Nun stehen einer Theologie, die den Theismus aus Theodizeegründen ablehnt, 
ohne die atheistischen Konsequenzen ziehen zu wollen, zwei Möglichkeiten offen: Sie 
kann entweder die Allmacht oder die Allgüte Gottes preisgeben. Wie viele Theolo-
gen «nach Auschwitz» plädiert Moltmann für die erste Möglichkeit. Wenn nämlich 
die Annahmen (1) bis (3) wirklich unvereinbar wären, dann wäre ein allmächtiger Gott 
zugleich ein moralisch ruchloser, mitleidsloser, ja schrecklicher Gott, vom Teufel kaum 
zu unterscheiden.

13	 J. Moltmann, Trinität und Reich Gottes. Zur Gotteslehre, München 1980, 63.

14	 Zu Moltmanns Kritik des Atheismus vgl. vor allem J. Moltmann, Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi 
als Grund und Kritik christlicher Theologie, München 19732, 205-214.



SC O, Theismus? Pie Theodizeeuntauglichkeit der RPaorne O, leidenden GOTtt

«DDer "Allmächtige” (as ist er .  Herr er Geschichte”, er iImmer aul er e1fe er cstarken Bataillone
cteht und miıt QJen Slegern siegt. “ Der Allmäc  g  b (las ist (lie 2.DSOIUTe Potenz hne irgendeine Tugend.

“"Der Allmächtige ” (as ist (lie apathische Gottheit, (lie s bestimmt N: Vo niemandem bestimmt
wIird: (lie es beherrscht N: nichts erleidet: Jle a BsOolutistischen Herrscher er (eschichte enODTLUN7 sich ach (iesem (rottesbhild In ®“7CeNe geselzl: Vo Dschingis Khan his Hitler He theologische Kevision
(des Olfentlichen (rottesbhildes ach Auschwitz hat dAarum miıt ecC el er “Allmacht” (‚ottes eingesetzt
... »15

Moltmann egründe SeInNnen schlied vVOoO allmächtigen ott Urc e1N theologisches
Erkenntnisprinzip, das sich Cie Tradition der natuüurlichen Theologie wendet.
ott 1st nicht Urc eInen Rückschluss vVOoO Zustand der Welt auft Cie Beschaffenheit
Ihres (ırundes erkennen. Beide, der Theismus WIC der Atheismus, bedienen SIcCh
dieser Methode, allerdings mıi1t ınterschiedlichem rgebnIis: Im Spiegel der Welt glaubt
der EINe Cle Kraft und Weisheit e1INes Gottes, der andere Cie Hratze des Surden
erkennenl6. Im CSCNZU:; T’heologia naturalis und 1m SCNIUSS Cie T’heologia
CYUCIS, Cle Luther In SeINeN Thesen ZUL Heidelberger Disputation begründete, ist das
TEeUZ Christi für Moltmann «(Grund und Kritik christlicher Theologie». «Der 1st nicht
WEeTrT, E1n eologe heißen, der “(rottes ıunsichtbares esen Urc das Geschaffene
erkennt und erblickt” Röm 1, 20) ondern LLUL der, der (101tes Ssichtbares und den
Menschen) zugewandtes esen durch Leiden ınd KTeU7Z ET DIIC ınd erkennt»17, hatte
Luther mıiıt erufung auft Rom 1, 1 ST und KOor 1, Entsprechend 111055

CNTrISTIUCHE eologie ach Moltmann «V rOffes (‚ottheit a dem LreignIs des Leidens und
des Todes des (1ottessohnes verstehen [ ]»18

TIrmitarısche kreuzestheologıe
Wenn das esen (iottes au der Passıon Jesu erkennen ist, dann 1st ott kein

allmächtiger und apathischer, vielmehr E1n leidender und ohnmächtiger ott Auf-
grun SEeINES kreuzestheologischen Ansatzes wendet SIcCh Moltmann das 50SC-
nanntfe Apathieaxiom, jene auf Cie griechische Philosophie zurückgehende!? und VOIl

195 MOLTMANN, DIie FE WOoO War GE UOISCHE HNn CAristlhche T’heotogte acn Auschwitz, In DERS.,
(„O07 im Projeki der modernen Welit Betitrage ZUF öffenttiichen Retfevanz der T’heotogte, (‚ütersioh 1997,
159-1793, 1ler 166

16 Vgl MOLTMANN, Der gekreuzigte G(OH,
17 LUTHER, DIie Heidetberger ISDPuLalion,PXIX N: In Luther Deutsch Iie erMartın Luthers

In uswahlt für Adie G(Gegenwart, hrsg Vo Aland, DIie Anfange, Stuttgart-Göttingen 1969,
3(9-394, 1ler NS

15 MOLTMANN, Der gekreuzigte G(OHL, 01

14 Vgl 7, K PLATON, Poltteia, Buch @, D-e; ARISTOTELES’ MetaphySsik, Buch 12, Kap {, 11

205208

Abschied vom Theismus? Die Theodizeeuntauglichkeit der Rede vom leidenden Gott

A
rt

ic
ol

i

«Der “Allmächtige” – das ist der “Herr der Geschichte”, der immer auf der Seite der starken Bataillone 
steht und mit den Siegern siegt. “Der Allmächtige“ – das ist die absolute Potenz ohne irgendeine Tugend. 
[...] “Der Allmächtige” – das ist die apathische Gottheit, die alles bestimmt und von niemandem bestimmt 
wird; die alles beherrscht und nichts erleidet; [...] Alle absolutistischen Herrscher der Geschichte haben 
sich nach diesem Gottesbild in Szene gesetzt: von Dschingis Khan bis Hitler. Die theologische Revision 
des öffentlichen Gottesbildes nach Auschwitz hat darum mit Recht bei der “Allmacht” Gottes eingesetzt 
[...]»15.

Moltmann begründet seinen Abschied vom allmächtigen Gott durch ein theologisches 
Erkenntnisprinzip, das sich gegen die Tradition der natürlichen Theologie wendet. 
Gott ist nicht durch einen Rückschluss vom Zustand der Welt auf die Beschaffenheit 
ihres Grundes zu erkennen. Beide, der Theismus wie der Atheismus, bedienen sich 
dieser Methode, allerdings mit unterschiedlichem Ergebnis: Im Spiegel der Welt glaubt 
der eine die Kraft und Weisheit eines Gottes, der andere die Fratze des Absurden zu 
erkennen16. Im Gegenzug zur Theologia naturalis und im Anschluss an die Theologia 
crucis, die Luther in seinen Thesen zur Heidelberger Disputation begründete, ist das 
Kreuz Christi für Moltmann «Grund und Kritik christlicher Theologie». «Der ist nicht 
wert, ein Theologe zu heißen, der “Gottes unsichtbares Wesen durch das Geschaffene 
erkennt und erblickt” (Röm 1, 20). [...] Sondern nur der, der Gottes sichtbares und (den 
Menschen) zugewandtes Wesen durch Leiden und Kreuz erblickt und erkennt»17, hatte 
Luther mit Berufung auf Röm. 1, 18ff. und 1. Kor. 1, 21 gesagt. Entsprechend muss 
christliche Theologie nach Moltmann «Gottes Gottheit aus dem Ereignis des Leidens und 
des Todes des Gottessohnes verstehen [...]»18.

2.2. Trinitarische Kreuzestheologie
Wenn das Wesen Gottes aus der Passion Jesu zu erkennen ist, dann ist Gott kein 

allmächtiger und apathischer, vielmehr ein leidender und ohnmächtiger Gott. Auf-
grund seines kreuzestheologischen Ansatzes wendet sich Moltmann gegen das soge-
nannte Apathieaxiom, jene auf die griechische Philosophie zurückgehende19 und von 

15	 J. Moltmann, Die Grube - Wo War Gott? Jüdische und christliche Theologie nach Auschwitz, in Ders., 
Gott im Projekt der modernen Welt. Beitrage zur öffentlichen Relevanz der Theologie, Gütersloh 1997, 
155-173, hier: 166.

16	 Vgl. J. Moltmann, Der gekreuzigte Gott, 193ff.

17	 M. Luther, Die Heidelberger Disputation, These XIX und XX, in Luther Deutsch. Die Werke Martin Luthers 
in neuer Auswahl für die Gegenwart, hrsg. von K. Aland, Bd. 1: Die Anfänge, Stuttgart-Göttingen 1969, 
379-394, hier: 388.

18	 J. Moltmann, Der gekreuzigte Gott, 201.

19	 Vgl. z.B. Platon, Politeia, Buch 2, 381b-c; Aristoteles’ Metaphysik, Buch 12, Kap. 7, 1073a 11.



Eredrich ermannı

der christlichen eologie DIS 1Ins 19 Jahrhundert fast durchgängig Uubernommene
Annahme, dass ott aufgrun SeINeTr Vollkommenheit leidensunfähig ist2O

DIe christologische Anwendung dleses X10MMS5 führte In der ege der Fol- Artıcol|
SCruUNg, LLUL Cie menschliche, nicht Cie göttliche atur Christi GEe1 VOIl Leiden und
terben betroffen DIe Pass1ıion Jesu erschien a1Ss menscC  iche Tragödie, a1Ss Leiden
und terben des guten Menschen VOIl Nazareth.

Nun hatte Cie Zweinaturenlehre nicht LLUL ctrikt zwischen der göttlichen und
menschlichen altiur Christi unterschieden, sondern zugleic ihre Einheit In der
gottmenschlichen Person behauptet. eInNne göttliche altur wurde el a1Ss zweite
Person der TINICTA verstanden, Cie In der Inkarnation Cie mensc  iche altur aNSC-
LOMMLLNEIN hat und Cie das personbi  ende Zentrum der konkreten, geschichtlichen
Person Jesu darstellt 1e5@e christologischen Festlegungen mussfien für Cie rage
der Leidensfähigkeit (101tes ONSEQqUENZEN en ufgrun der personalen Einheit
der beiden Naturen Cie scholastische Theologie, dass Cie Eigenschaften der
göttlichen und der menschlichen atur Christi auf SCeINEe konkrete Person übertrag-
bar Selen (comMmmMmuUNnICAatLiO zıdiomatum In concreto) und er vo Leiden und Stier-
ben der gottmenschlichen Person Christ!i gesprochen werden könne. Im SCNIUSS

Luthers Deutung der Idiomenkommunikation geht Moltmann och eInNen chritt
weiter Da Cie göttliche Person, der ewlige Gottessohn, eEINe «anhypostatische»,
menscC  iche atur aNSCHOMLL hat und Cie Personeinheit des (10ttmenschen CHrI-
STUS ausmacht, 1st Cie zweite Person der TInıtät, Cie In der Person Jesu leidet und
Stirbt. Von diesem Leiden und terben des ewigen Sohnes 1st ach Moltmann auch
der ater betroffen Auch leidet, wenngleich nicht auf 1esSe1De e1Ise

«DDer Sohn erlieide (las terben, er Valtler erieide QJen Tod (des SoOhnes Der Chmerz Qes Vatlters ist1
Vo gleichem (ewicht WIE er Tod (des SoOhnes Der Vaterlosigkeit (des Soöohnes entspricht (lie Sohneslosig-
keit Qes Vaters, N: WEl sich (1‚o1t q G Valtler Jesu ('hristi konstituiert hat, ann erlileide 1mM Tod Qes
Sohnes uch QJen Tod SEINES Vaterseins»2l1_

Um das Kreuzesgeschehen a1Ss Offenbarung der (ottheit (1ottes verstehen,
111055 190078  - ach Moltmann er trinitarisch denken TIrinitarische Kreuzestheologie
versteht ott a1S «das (Golgathageschehen, das eschehen der Liebe des Sohnes und
des Schmerzes des Vaters, au dem der zukunftseröffnende, lebenschaffende 15
entspringt»22, 1e5E trinitarisch differenzierte Rede vOoO leidenden ott kämpft

A() Vel (lie klassische St1uıclie Vo MOZLEY, T’he ImpasstOtliiy O SUFrvey 0O Christian Thought,
Londen 1926

1 MOLTMANN, Der gekreuzigte GOolt, AA
AD FEOd., AA

209209

Friedrich Hermanni

A
rticoli

der christlichen Theologie bis ins 19. Jahrhundert fast durchgängig übernommene 
Annahme, dass Gott aufgrund seiner Vollkommenheit leidensunfähig ist20.

Die christologische Anwendung dieses Axioms führte in der Regel zu der Fol-
gerung, nur die menschliche, nicht die göttliche Natur Christi sei von Leiden und 
Sterben betroffen. Die Passion Jesu erschien so als menschliche Tragödie, als Leiden 
und Sterben des guten Menschen von Nazareth.

Nun hatte die Zweinaturenlehre nicht nur strikt zwischen der göttlichen und 
menschlichen Natur Christi unterschieden, sondern zugleich ihre Einheit in der 
gottmenschlichen Person behauptet. Seine göttliche Natur wurde dabei als zweite 
Person der Trinität verstanden, die in der Inkarnation die menschliche Natur ange-
nommen hat und die das personbildende Zentrum der konkreten, geschichtlichen 
Person Jesu darstellt. Diese christologischen Festlegungen mussten für die Frage 
der Leidensfähigkeit Gottes Konsequenzen haben. Aufgrund der personalen Einheit 
der beiden Naturen lehrt die scholastische Theologie, dass die Eigenschaften der 
göttlichen und der menschlichen Natur Christi auf seine konkrete Person übertrag-
bar seien (communicatio idiomatum in concreto) und daher vom Leiden und Ster-
ben der gottmenschlichen Person Christi gesprochen werden könne. Im Anschluss 
an Luthers Deutung der Idiomenkommunikation geht Moltmann noch einen Schritt 
weiter. Da die göttliche Person, der ewige Gottessohn, eine «anhypostatische», 
menschliche Natur angenommen hat und die Personeinheit des Gottmenschen Chri-
stus ausmacht, ist es die zweite Person der Trinität, die in der Person Jesu leidet und 
stirbt. Von diesem Leiden und Sterben des ewigen Sohnes ist nach Moltmann auch 
der Vater betroffen. Auch er leidet, wenngleich nicht auf dieselbe Weise:

«Der Sohn erleidet das Sterben, der Vater erleidet den Tod des Sohnes. Der Schmerz des Vaters ist dabei 
von gleichem Gewicht wie der Tod des Sohnes. Der Vaterlosigkeit des Sohnes entspricht die Sohneslosig-
keit des Vaters, und wenn sich Gott als Vater Jesu Christi konstituiert hat, dann erleidet er im Tod des 
Sohnes auch den Tod seines Vaterseins»21.

Um das Kreuzesgeschehen als Offenbarung der Gottheit Gottes zu verstehen, 
muss man nach Moltmann daher trinitarisch denken. Trinitarische Kreuzestheologie 
versteht Gott als «das Golgathageschehen, das Geschehen der Liebe des Sohnes und 
des Schmerzes des Vaters, aus dem der zukunftseröffnende, lebenschaffende Geist 
entspringt»22. Diese trinitarisch differenzierte Rede vom leidenden Gott kämpft an 

20	 Vgl. die klassische Studie von J. K. Mozley, The Impassibility of God. A Survey of Chrìstian Thought, 
London 1926.

21	 J. Moltmann, Der gekreuzigte Gott, 230.

22	 Ebd., 234.



SC O, Theismus? Pie Theodizeeuntauglichkeit der RPaorne O, leidenden GOTtt

ZwWeIl Fronten S1Ie richtet sich ersiens das theistische X10M der Leidens-
unfähigkeit Gottes, und Zzweııitens jene moderne, ındifferenzierte Rede vOoO Tod
(10ttes 1m Atheismus und In eINeTr nichttrinitarischen Kreuzestheologie, Cie schon InODTLUN7 der alten Kirche zurückgewiesen wurde. Das Leiden und terben des Sohnes 1st
der patripasslianisch a 1S Leiden und terben des Vaters och theopaschitisch infach-
hın a 1IS Tod Gottes, Ssondern LLUL a1Ss «Tod In (101t»2> verstehen. Wilie bel ege SOl
Cie atheistische Rede vo Tod (‚ottes trinitätstheologisch lberboten und «aufgeho-
ben» werden4‘4. Dem Atheisten gleichsam Clie ındankbare des düpierten
asen 1m Maärchen vo au dem der Igel, 2.1SO der trinitarische KTreuzes-
theologe, zurulft: Ich bin schon da Fur Moltmann «SINd ott und Leiden nicht mehr
Widersprüche WIe 1m Theismus und Atheismus, sondern (10ttes SeIn 1st 1m Leiden,
und das Leiden 1st In (1ottes Seın selbst, weill ott Liebe ist»25.

Man hätte SErn Cie Argumente gehört, Cie olchen Annahmen ber das
göttliche Innenleben berechtigen. Sstattdessen erwelıtert Moltmann SEeINEe TEeU-
zestheologie eINer spekulativen Geschichtsphiloso  1e€ Das Kreuzesgeschehen
kann nicht, rfährt INNaLl, «als (reschichte In der Welt edacht werden, Ssondern
nötigt dazıu, umgekehrt Clie Welt In dieser Geschichte begreifen»26, «DIE 1m TEeU-
zestod Jesu auf olgatha konkrete "(‚eschichte (10ttes” hat darum alle Tiefen und
gründe der menschlichen ( eschichte In sich und kann darum a1Ss Cie eschich-
le der Geschichte verstanden werden»2/. Da Cie gesamte Leidensgeschichte der Welt
«panentheistisch»® In der trinitarischen (Geschichte (10ttes aufgehoben lst, 1st «(1ott In
Auschwitz und Auschwitz In dem gekreuzigten oftt I ]»29

Moltmann Llustriert das WIE folgt In SeInNem bekannten Auschwitzbuch „La ıut  1+*"
(1958) berichtet Wiesel, WIE ZwWeEeI Erwachsene und E1n Kind VOor den ugen der Vel1-

Sammelten Häftlinge erhängt wurden.

« WoOo ist (Gott, ist er?” iragte Jjemand hinter MIr Auf e1in Zeichen (des Lagercheis kippten (lie Stuühle
SOIUTEes Schweigen herrschte 1mM SaNnzehn &}  er Horizent SIng (lie ®ONNE ıunier. He hbeiden

FErwachsenen lehbten nicht mehr. ber er Aritte Strick hing nicht reglos: er eichte Na

A FEOd. 267

Vel 2azZu (lie vorzügliche Hegelinterpretation Vo JÜUNGEL, (OE7 als Geheimnits der Welit ur Begrun-

3-1
dung der T’heotogtie des G(Gekreuzigten im SIreit 7ipischen TAeismus und Atheismus, übingen

A OLTMANN Der gekreuzigte GOott, z14

FEOd. 04

FEOd. DA

FEOd. 266

FEOd. 267

A71{)210

Abschied vom Theismus? Die Theodizeeuntauglichkeit der Rede vom leidenden Gott

A
rt

ic
ol

i

zwei Fronten. Sie richtet sich erstens gegen das theistische Axiom der Leidens-
unfähigkeit Gottes, und zweitens gegen jene moderne, undifferenzierte Rede vom Tod 
Gottes im Atheismus und in einer nichttrinitarischen Kreuzestheologie, die schon in 
der alten Kirche zurückgewiesen wurde. Das Leiden und Sterben des Sohnes ist we-
der patripassianisch als Leiden und Sterben des Vaters noch theopaschitisch einfach-
hin als Tod Gottes, sondern nur als «Tod in Gott»23 zu verstehen. Wie bei Hegel soll 
die atheistische Rede vom Tod Gottes trinitätstheologisch überboten und «aufgeho-
ben» werden24. Dem Atheisten fällt gleichsam die undankbare Rolle des düpierten 
Hasen im Märchen vom Wettlauf zu, dem der Igel, also der trinitarische Kreuzes-
theologe, zuruft: Ich bin schon da. Für Moltmann «sind Gott und Leiden nicht mehr 
Widersprüche wie im Theismus und Atheismus, sondern Gottes Sein ist im Leiden, 
und das Leiden ist in Gottes Sein selbst, weil Gott Liebe ist»25.

Man hätte gern die Argumente gehört, die zu solchen Annahmen über das 
göttliche Innenleben berechtigen. Stattdessen erweitert Moltmann seine Kreu-
zestheologie zu einer spekulativen Geschichtsphilosophie. Das Kreuzesgeschehen 
kann nicht, so erfährt man, «als Geschichte in der Welt gedacht werden, sondern 
nötigt dazu, umgekehrt die Welt in dieser Geschichte zu begreifen»26. «Die im Kreu-
zestod Jesu auf Golgatha konkrete “Geschichte Gottes” hat darum alle Tiefen und 
Abgründe der menschlichen Geschichte in sich und kann darum als die Geschich-
te der Geschichte verstanden werden»27. Da die gesamte Leidensgeschichte der Welt 
«panentheistisch»28 in der trinitarischen Geschichte Gottes aufgehoben ist, ist «Gott in 
Auschwitz und Auschwitz in dem gekreuzigten Gott [...]»29.

Moltmann illustriert das wie folgt: In seinem bekannten Auschwitzbuch „La Nuit“ 
(1958) berichtet E. Wiesel, wie zwei Erwachsene und ein Kind vor den Augen der ver-
sammelten Häftlinge erhängt wurden.

«“Wo ist Gott, wo ist er?” fragte jemand hinter mir. Auf ein Zeichen des Lagerchefs kippten die Stühle 
um. Absolutes Schweigen herrschte im ganzen Lager. Am Horizont ging die Sonne unter. [...] Die beiden 
Erwachsenen lebten nicht mehr. [...] Aber der dritte Strick hing nicht reglos: der leichte Knabe lebte 

23	 Ebd., 267.

24	 Vgl. dazu die vorzügliche Hegelinterpretation von E. Jüngel, Gott als Geheimnis der Welt. Zur Begrün-
dung der Theologie des Gekreuzigten im Streit zwischen Theismus und Atheismus, Tübingen 19783, 
83-132.

25	 J. Moltmann: Der gekreuzigte Gott, 214.

26	 Ebd., 204.

27	 Ebd., 233.

28	 Ebd., 266.

29	 Ebd., 267.



Eredrich ermannı

och ehr qg eINe Stunde hing und kämpfite VOT UNSPTITEeN en zwischen en und ter-
ben Selnen Todeskampf. Hınter MIr hörte ich Jenselben Mann Iragen: WW ist (10117? ” Und ich hörte
eINe *11MMe In MIr aniıworien WW 1st? Dort Qort äang! C.  „ Galgen ...»50, Artıcol|

AN(S metaphorischen USA>ATUC für das Zerbrechen des Gottesglaubens versteht
Moltmann Cleor 1m buchstäblichen SINn In der VOIl Auschwitz Wal ott da,
nicht a1S err der Geschichte, Ssondern a1S pfer ııntier den pfern>1. eInNne Deutung
trifit Ssich mıi1t einer, Cie Wiesel celbst gelegentlich egeben hat>z und Clie auft Cle rab-
binische eologie der Selbsterniedrigung (10ttes und ihre schöpfungstheologische Wel-
terentwicklung In der ]Jüudischen Mystik zurückgeht. Danach ist ott Urc SCeINEe Sche-
kina, SCINE Niederlassung und SCIN Wohnen In der Welt, der Weggenosse SEeINES Volkes
Er leidet Israels Leiden, Cr zieht mıit Israel Ins ExIil, Cr empfindet Cle Todesqualen der
Märtyrer und wartielt mıit dem Volk auft SCeINEe rlösung. DIieses Leiden (10ttes beginnt
ach Jüudisch-kabbalistischer Vorstellung schon mıit dem Entschluss ZUL Schöpfung der
Welt, Clie eInen Akt der göttlichen 5Selbstbeschränkung VOTAaUSSeEeTZT enn damıt E{WAaSs

Außergöttliches möglich lst, 111055 der allmächtige und allgegenwärtige ott sich In sich
zurückziehen und adurch eiInen gottfreien aum eröffnen, In dem eINe VOIl SIch
ınterschiedene Welt SCcCHalfien kann. X  er (ıroßes WIll, 111055 Ssich zusammenraffen, In der
Beschränkung zeigt SIch ErTST der Meilster», el 5 bel (‚0oethe

Im SCNLIUSS CQIiese Lehre vVOoO «ZIMZUM>», Clie Isaak Luna entwickelte und Cie VOIl

Hamann, etinger, Schelling und gegenwartsphilosophisch VOIl ans 0Nas aufgegrif-
fen WIrd, hat Moltmann SECeINE ursprünglich kreuzestheologische Rede vVOoO leidenden
oftt später schöpfungstheologisch entfaltet. Eevor ott In der Welt und mıi1t Seinen (ie-
schöpfen leidet, leidet ihrer Schöpfung. DIe Bedingung für Cie X1ISTeNz der Welt
1st nämlich E1n Kontraktionsakt Gottes, In dem SCeINE Allgegenwar zurüuücknimmt und
In SIch celbst dem Endlichen eInen Platz e1INraum Durch dlesen entsteht In ott
das für SEeINE (‚ reatio nıihilo

«DIE Schöpfung eINer Welt ist darum nicht LLUL E1n "Handeln (101ttes ach außen”,
sondern zugleic auch E1n "Handeln (10ttes ach Innen ” und E1n TrTlieiden (10ttes
Schöpfung bedeutet für ott Selbsthbeschränkung, Zurücknahme SeINeTr selbst, 2.1SO
Selbsterniedrigung. Schönferische Liebe ist Immer auch eiIdende Liebe»>3

WIESEL, DIie C egradben, Elischa. Gütersiloh, Kkornwestheim, Wien, Zug/Schweiz J.,
21 Vel MOLTMANN, Der gekreuzigte ( OL, 262[1.: DERS., DIie FÜ WO War Gott? huidische und CArisSttiiche

T’heotlogte ach Auschwitz, 16371

Vel WIESEL, Der Mitltieidende, In WAILTER (Hrsg.) DIie hundert iVvamen (Ottes. Tore Z etzten
Geheimnits, Freiburg-Basel-Wien 1989), {0-74

22 OLTMANN, Irınttat HNn RC (oltes, {9D, vgl 125-127, SOWIE DERS., („OE7 In der Schöpfung. Ökologische
Schöpfungstehre, München 1989), 8-1

A171211

Friedrich Hermanni

A
rticoli

noch... Mehr als eine halbe Stunde hing er so und kämpfte vor unseren Augen zwischen Leben und Ster-
ben seinen Todeskampf. [...] Hinter mir hörte ich denselben Mann fragen: “Wo ist Gott?” Und ich hörte 
eine Stimme in mir antworten: “Wo er ist? Dort - dort hängt er, am Galgen”...»30.

Statt als metaphorischen Ausdruck für das Zerbrechen des Gottesglaubens versteht 
Moltmann die Antwort im buchstäblichen Sinn: In der Hölle von Auschwitz war Gott da, 
nicht als Herr der Geschichte, sondern als Opfer unter den Opfern31. Seine Deutung 
trifft sich mit einer, die E. Wiesel selbst gelegentlich gegeben hat32 und die auf die rab-
binische Theologie der Selbsterniedrigung Gottes und ihre schöpfungstheologische Wei-
terentwicklung in der jüdischen Mystik zurückgeht. Danach ist Gott durch seine Sche-
kina, seine Niederlassung und sein Wohnen in der Welt, der Weggenosse seines Volkes: 
Er leidet Israels Leiden, er zieht mit Israel ins Exil, er empfindet die Todesqualen der 
Märtyrer und wartet mit dem Volk auf seine Erlösung. Dieses Leiden Gottes beginnt 
nach jüdisch-kabbalistischer Vorstellung schon mit dem Entschluss zur Schöpfung der 
Welt, die einen Akt der göttlichen Selbstbeschränkung voraussetzt. Denn damit etwas 
Außergöttliches möglich ist, muss der allmächtige und allgegenwärtige Gott sich in sich 
zurückziehen und dadurch einen gottfreien Raum eröffnen, in dem er eine von sich 
unterschiedene Welt schaffen kann. «Wer Großes will, muss sich zusammenraffen, in der 
Beschränkung zeigt sich erst der Meister», heißt es bei Goethe.

Im Anschluss an diese Lehre vom «Zimzum», die Isaak Luna entwickelte und die von 
Hamann, Oetinger, Schelling und gegenwartsphilosophisch von Hans Jonas aufgegrif-
fen wird, hat Moltmann seine ursprünglich kreuzestheologische Rede vom leidenden 
Gott später schöpfungstheologisch entfaltet. Bevor Gott in der Welt und mit seinen Ge-
schöpfen leidet, leidet er an ihrer Schöpfung. Die Bedingung für die Existenz der Welt 
ist nämlich ein Kontraktionsakt Gottes, in dem er seine Allgegenwart zurücknimmt und 
in sich selbst dem Endlichen einen Platz einräumt. Durch diesen Akt entsteht in Gott 
das Nihil für seine Creatio ex nihilo.

«Die Schöpfung einer Welt ist darum nicht nur ein “Handeln Gottes nach außen”, 
sondern zugleich auch ein “Handeln Gottes nach innen” und so ein Erleiden Gottes. 
Schöpfung bedeutet für Gott Selbstbeschränkung, Zurücknahme seiner selbst, also 
Selbsterniedrigung. Schöpferische Liebe ist immer auch leidende Liebe»33.

30	 E. Wiesel, Die Nacht zu begraben, Elischa, Gütersloh, Kornwestheim, Wien, Zug/Schweiz o. J., 77.

31	 Vgl. J. Moltmann, Der gekreuzigte Gott, 262f.; Ders., Die Grube - Wo War Gott? Jüdische und christliche 
Theologie nach Auschwitz, 163f.

32	 Vgl. E. Wiesel, Der Mitleidende, in R. Walter (Hrsg.), Die hundert Namen Gottes. Tore zum letzten 
Geheimnis, Freiburg-Basel-Wien 1985, 70-74.

33	 J. Moltmann, Trinität und Reich Gottes, 75, vgl. 123-127, sowie Ders., Gott in der Schöpfung. Ökologische 
Schöpfungslehre, München 1985, 98-105.



SC O, Theismus? Pie Theodizeeuntauglichkeit der RPaorne O, leidenden GOTtt

Das Leiden (10ttes beginnt für Moltmann emnach mıi1t e1INer partiellen Selbstnega-
tion Gottes, Urc Cle das Nichts entsteht, a dem Cr Clie Welt chafft ES SETZ Ssich fort
Urc SEeIN ingehen In dQieses Nichts, VOIl dem Cle Welt STEeTSsS edroht lst, und erreichtODTLUN7 SeINeN Tiefpunkt auft olgatha.

Aporıien
Durch Clie oki7zzlerte Theorie des leidenden (101tes scheint das Theodizeeproblem

erledigt SeIN, ZWal nicht Urc dessen Beantwortung, ohl aber Urc Clie Destrukti-
der theistischen PramiIissen, innerhalb derer Ssich stellt>4 Wenn ott nicht Ilmäch-

(lg, sondern oOhnmächtig ist, en Cie Ötilgung, ın für Cie Zulassung VOIl UÜbeln In
der Welt rechtfertigen. ufgrun der Demontage des theistischen (‚ottesbildes WIrd
zugleic. Cle protest-atheistische Kritik gegenstandslos. enn eiInen Gott, dessen
SeIn 1m Leiden Ist, kann 190078  - nicht mehr 1m amen der Leidenden dleser Welt FElın-
spruch erheben®°. An Cie Stelle der «metaphysischeln| rage ach der Rechtferti-
Sung (1ottes angesichts des Leidens» rüuckt Cie «mystische rage ach der (1ottes-
gemeinschaft 1m Leiden»>6. Entsprechend WITd Cie VvVakante Systemstelle, Cie In der
theistischen Metaphysik Cie Theodizee einnahm, Urc C1INe panentheistische Lehre
vVo leidenden und mitleidenden ott besetzt.

Anders a1Ss hat Moltmann dliese Umbesetzung allerdings nicht mıi1t letz-
ter ONSEQUENZ durchgeführt a verständlichen theologischen (G(ırunden Wurde
nämlich Clie rage ach der Beziehung zwischen ott und Leid ausschließlie Urc
den Hinwels auftf das (Mit-)Leiden (1ottes beantwortet, dann wurde Cdie Antwort SC-
e655€611 traditionellen eschatologischen krwartungen enttäuschend ausfallen
Zwar Mas Cie Vorstellung e1INes (mit-)leidenden (10ttes 1m Kontext e1INer a1Ss SINNIlOs

24 ollmann rag rhetorisch: Ist (lie Theodizeeirage nicht Talsch gestellt?» (J OLTMANN, DIie (JFÜL-
He WOoO War ( UdISCHe HNn CAristiche T’heotogte ach Auschwitz, 197), un: mochte
«(lie Theodizeeirage nicht beantworten, Sondern O1 qg alsche ra berwinden>» ÖLLE, (Oottes
Schmerz und HRS ScChmerzen: Aas Probiem der Theodizee 15 der C: der Armen In Latein-Amerika, In

1LIVETTI LHrsg.] Teodicea OGgL/, In AFrCHAIVDIO n Filosofia Padova 19885, 21713-289, 1ler 2{10)
25 uch -ROSS K -I KUSCHEL, «&IC. chaffe Finstemits HNn Unheit» Ist („O07 verantwortÄch für

das Übel?, Maınz 17/5 151 N: KREINER, ( OT m Leittd. SZuUur Stichhaltigkeit der ThAheodizee-
Argumente, Freiburg-Basel-Wien 1997, 1/7/-152, interpretlieren Moeltmanns Konzept q IS Versuch, (lie
Theodizeeirage abzuschalfen Nach Kuschel misslingt (ieser Versuch aber, weil Maoltmanns Te Vo

leidenden (ı011 jedweder biblisch-theologischen Grundlage enNtIbehr (vgl ROSS K - KUSCHEL,
a.a.0., 89-197) Ahnliche exegetische Vorbehalte au ßert uch KÜNG, Das Judentum, Uunchen-Zürich
1991, 7237 Fur EeINe ideologische Konzeption, (lie sich In Abgrenzung zu philosophischen Theologie
allein aul Offenbarung stutzen beansprucht, ist (ieser exegetische Befund In er l1at FU1N:

7D OLTMANN, DIie Theodizeefrage HNn der Schmerz (ottes, In DERS., In der Geschichte Ades dreieinigen
(rottes. Betitrage ZUFr trintitarischen T’heologtite, München 1991, 34-5585, 1er

A212

Abschied vom Theismus? Die Theodizeeuntauglichkeit der Rede vom leidenden Gott

A
rt

ic
ol

i

Das Leiden Gottes beginnt für Moltmann demnach mit einer partiellen Selbstnega-
tion Gottes, durch die das Nichts entsteht, aus dem er die Welt schafft. Es setzt sich fort 
durch sein Eingehen in dieses Nichts, von dem die Welt stets bedroht ist, und es erreicht 
seinen Tiefpunkt auf Golgatha.

2.3. Aporien
Durch die skizzierte Theorie des leidenden Gottes scheint das Theodizeeproblem 

erledigt zu sein, zwar nicht durch dessen Beantwortung, wohl aber durch die Destrukti-
on der theistischen Prämissen, innerhalb derer es sich stellt34. Wenn Gott nicht allmäch-
tig, sondern ohnmächtig ist, entfällt die Nötigung, ihn für die Zulassung von Übeln in 
der Welt zu rechtfertigen. Aufgrund der Demontage des theistischen Gottesbildes wird 
zugleich die protest-atheistische Kritik gegenstandslos. Denn gegen einen Gott, dessen 
Sein im Leiden ist, kann man nicht mehr im Namen der Leidenden dieser Welt Ein-
spruch erheben35. An die Stelle der «metaphysische[n] Frage nach der Rechtferti-
gung Gottes angesichts des Leidens» rückt die «mystische Frage nach der Gottes-
gemeinschaft im Leiden»36. Entsprechend wird die vakante Systemstelle, die in der 
theistischen Metaphysik die Theodizee einnahm, durch eine panentheistische Lehre 
vom leidenden und mitleidenden Gott besetzt.

Anders als D. Sölle hat Moltmann diese Umbesetzung allerdings nicht mit letz-
ter Konsequenz durchgeführt – aus verständlichen theologischen Gründen. Würde 
nämlich die Frage nach der Beziehung zwischen Gott und Leid ausschließlich durch 
den Hinweis auf das (Mit-)Leiden Gottes beantwortet, dann würde die Antwort – ge-
messen an traditionellen eschatologischen Erwartungen – enttäuschend ausfallen. 
Zwar mag die Vorstellung eines (mit-)leidenden Gottes im Kontext einer als sinnlos 

34	 J. Moltmann fragt rhetorisch: Ist die «sog. Theodizeefrage nicht falsch gestellt?» (J. Moltmann, Die Gru-
be - Wo War Gott? Jüdische und christliche Theologie nach Auschwitz, 157), und D. Sölle mochte 
«die Theodizeefrage nicht beantworten, sondern sie als falsche Frage überwinden» (D. Sölle, Gottes 
Schmerz und unsere Schmerzen: das Problem der Theodizee aus der Sicht der Armen in Latein-Amerika, in 
M. M. Olivetti [Hrsg.], Teodicea oggi?, in Archivio di Filosofia LVI, Padova 1988, 273-289, hier: 277).

35	 Auch W. Gross – K.-J. Kuschel, «Ich schaffe Finstemis und Unheil!». Ist Gott verantwortlich für 
das Übel?, Mainz 19952, 178, 181, und A. Kreiner, Gott im Leid. Zur Stichhaltigkeit der Theodizee-
Argumente, Freiburg-Basel-Wien 1997, 177-182, interpretieren Moltmanns Konzept als Versuch, die 
Theodizeefrage abzuschaffen. Nach Kuschel misslingt dieser Versuch aber, weil Moltmanns Lehre vom 
leidenden Gott jedweder biblisch-theologischen Grundlage entbehrt (vgl. W. Gross – K.-J. Kuschel, 
a.a.O., 189-197). Ähnliche exegetische Vorbehalte äußert auch H. Küng, Das Judentum, München-Zürich 
1991, 723f. Für eine ideologische Konzeption, die sich in Abgrenzung zur philosophischen Theologie 
allein auf Offenbarung zu stützen beansprucht, ist dieser exegetische Befund in der Tat ruinös.

36	 J. Moltmann, Die Theodizeefrage und der Schmerz Gottes, in Ders., In der Geschichte des dreieinigen 
Gottes. Beiträge zur trinitarischen Theologie, München 1991, 54-58, hier: 54.



Eredrich ermannı

empfundenen Welt tröstlich Se1IN® . enn geteiltes Leid 1st halbes Leid emessen
aber der Vorstellung eE1Nes Gottes, der dem Leiden überlegen 1st und eschato-
ogisch überwindet, 1st E1n leidender und oOhnmächtiger ott Jiemal LLUL e1N sSschwa.- Artıcol|cher TOS Aus diesem TUN:! hat SIcCh Karl Rahner In eINeTr für ın ungewöhnlich
scharfen e15e Cie Theoreme vo leidenden ott bel ans Urs VOIl Balthasar,
Adrienne VOoOlIl DEVT und Jürgen Moltmann ewanadt:

«Um einma|[l Drımitıv gesagtl AUSs mMeiInem TEeC und Schlamassel und melner Verzweillung heraus-
zukommen, nutzt MIr Aoch nichts, WE (1011 einma| srob SENAaUSO dreckig
geht I> gehört| meinem 1rost, 4ass Gott, WEl UN: insoflern In (iese (Geschichte celher
qg In SEINE eigene eingestiegen ist jedenfalls aul andere VWelse eingestiegen ist q|s ich Denn ich hbin
Vo vornherein In (iese Gräaßlichkel hineinzementiert, während (1011 WE (ieses Waort überhaupt
och einen INn en <l In einem wahren un: echten N: mich tröstenden ®INNe er Deus EM-
DAaSsSSLOÖOLLLS, er Deus iImmutabilis USW 1S1» 55

Weil E1n Gott, V OIl dem 190078  - rlösung erhNollen dürfte, dem Leiden nicht WIe
der Mensch ınterworfen SeIN kann, en Rahner, Metz und KUung
Allmachtsprädika und Anathieaxiom testgehalten. hat dagegen den UmM1SEC-
kehrten chluss SCZUSECN und au der Rede vo leidenden ott E1n humanıistisches
rogramm menschlicher Selbst-, ]Ja Gotteserlösung abgeleitet. «So kann 190078  -

SeCN, dass ott In SEeINeTr (‚estalt der Schekhinah In Auschwitz (Galgen äng und
darauf wartertl, “dass V OIl der Welt au Clie anfangende eWwegun auf Clie rlösung
geschehe”. Nicht VOIl außen oOder VOIl oben kommt Cie rlösung den Menschen zu» >9

Bel oltlmann wWar HNenbar (lie Sinnlosigkeitserfahrung 1ImM r1e N: In er Kriegsgeflangenschaft (lie
biographische Voraussetzung, Qden mit-)leidenden (1‚o1t q G hilfreich empfiinden. Vel SEINE Q111-
cschlussreichen autobiographischen Bemerkungen: OLTMANN, Der (7O8E, auf den Ich In JENS
(Hrsg.) Warum ICch O(’ÄArist DEn, München 1982, 264-280, ler‘: 2701.; MOLTMANN, Meın Lheotogischer
Weg, In DERS., In der Geschichte Ades dreteinigen (rottes. Bettrage ZAUF irinitarischen Theotogte, Miünchen
1991, 219-240, 1ler 222 AHNER OLTMANN, /ur rage Ades Mitieitdens HNn der Leidensunfäahitg-
eit Golttes, In OLTMANN, In der Geschichte Ades dreieinigen Golttes, 169-172, ler‘: 1/0 Fuür VWIESEL,
Der Mitteidende, (0-174, hbleibt (lie Vorstellung Vo leidenden (1011 dagegen Existentiell zweideutig. Das
Mitleiden (‚ottes edeute für in nicht 1LIUTE geteiltes Leld, SoNdern uch oppelte Last, (a er Mensch
ann neben SeInNnem eigenen uch och (las Leid (rottes Lragen 111055 Bel ET17 SC  1e  ich cscheint
(lie Vorstellung e1INes leidenden (ı01tes ihre TITrostfunktion völlig einzubüßen. «WIeso Ist. (lie Recde VO

leidenden ( 1011 Ende nicht Aoch 11UTE E1INeE ublime Verdoppelung MmMenschlichen l eidens Und MENSC  er
Ohnmac VWIesoa führt (lie Rede V {)] l eiden In (‚01t bZzw V{ l eiden zwischen (‚01t und (1011 nicht Aoch einNer
Verewlgung Qes l eidens?>» METZ, £OLoglte alfs Theodizee?, IELMÜLLER LHrsg.] Theodizee (g DF

Gericht?, München 1990, 103-1158, ler‘ 117/) Trefiflend bemerkt REINER, (g m Leid, 157 «Was fr en
einen Quelle er CONSOTaLIO Se1IN Maß, kanı fr (en anderen leicht FU Anla/l eiINer desperatio werden».

AHNER, Im espräch, 4-1 hrsg Vo MHOF un: BIALLOWONS, München 1982, 246
Vgl Moltmanns Antwort In AHNER MOLTMANN, ur rage Ades Mitfetdens und der Leidensunfäahigkeit
G(ottes, 17/0-1772

ÖLLE, Leiden, Stuttgart 179

2715213

Friedrich Hermanni

A
rticoli

empfundenen Welt tröstlich sein37. Denn geteiltes Leid ist halbes Leid. Gemessen 
aber an der Vorstellung eines Gottes, der dem Leiden überlegen ist und es eschato-
logisch überwindet, ist ein leidender und ohnmächtiger Gott allemal nur ein schwa-
cher Trost. Aus diesem Grund hat sich Karl Rahner in einer für ihn ungewöhnlich 
scharfen Weise gegen die Theoreme vom leidenden Gott bei Hans Urs von Balthasar, 
Adrienne von Speyr und Jürgen Moltmann gewandt:

«Um – einmal primitiv gesagt – aus meinem Dreck und Schlamassel und meiner Verzweiflung heraus-
zukommen, nützt es mir doch nichts, wenn es Gott – um es einmal grob zu sagen – genauso dreckig 
geht. [...] [Es gehört] zu meinem Trost, dass Gott, wenn und insofern er in diese Geschichte selber 
als in seine eigene eingestiegen ist, jedenfalls auf andere Weise eingestiegen ist als ich. Denn ich bin 
von vornherein in diese Gräßlichkeit hineinzementiert, während Gott – wenn dieses Wort überhaupt 
noch einen Sinn haben soll –, in einem wahren und echten und mich tröstenden Sinne der Deus im-
passibilis, der Deus immutabilis usw. ist»38.

Weil ein Gott, von dem man Erlösung erhoffen dürfte, dem Leiden nicht wie 
der Mensch unterworfen sein kann, haben K. Rahner, J. B. Metz und H. Küng am 
Allmachtsprädikat und Apathieaxiom festgehalten. D. Sölle hat dagegen den umge-
kehrten Schluss gezogen und aus der Rede vom leidenden Gott ein humanistisches 
Programm menschlicher Selbst-, ja Gotteserlösung abgeleitet. «So kann man sa-
gen, dass Gott in seiner Gestalt der Schekhinah in Auschwitz am Galgen hängt und 
darauf wartet, “dass von der Welt aus die anfangende Bewegung auf die Erlösung zu 
geschehe”. Nicht von außen oder von oben kommt die Erlösung den Menschen zu»39. 

37	 Bei Moltmann war offenbar die Sinnlosigkeitserfahrung im Krieg und in der Kriegsgefangenschaft die 
biographische Voraussetzung, um den (mit-)leidenden Gott als hilfreich zu empfinden. Vgl. seine auf-
schlussreichen autobiographischen Bemerkungen: J. Moltmann, Der Gott, auf den ich hoffe, in W. Jens 
(Hrsg.), Warum ich Christ bin, München 1982, 264-280, hier: 270f.; J. Moltmann, Mein theologischer 
Weg, in Ders., In der Geschichte des dreieinigen Gottes. Beiträge zur trinitarischen Theologie, München 
1991, 219-240, hier: 222; K. Rahner – J. Moltmann, Zur Frage des Mitleidens und der Leidensunfähig-
keit Gottes, in J. Moltmann, In der Geschichte des dreieinigen Gottes, 169-172, hier: 170. Für E. Wiesel, 
Der Mitleidende, 70-74, bleibt die Vorstellung vom leidenden Gott dagegen existentiell zweideutig. Das 
Mitleiden Gottes bedeutet für ihn nicht nur geteiltes Leid, sondern auch doppelte Last, da der Mensch 
dann neben seinem eigenen auch noch das Leid Gottes tragen muss. Bei J. B. Metz schließlich scheint 
die Vorstellung eines leidenden Gottes ihre Trostfunktion völlig einzubüßen. «Wieso ist die Rede vom 
leidenden Gott am Ende nicht doch nur eine sublime Verdoppelung menschlichen Leidens und menschlicher 
Ohnmacht? Wieso führt die Rede vom Leiden in Gott bzw. vom Leiden zwischen Gott und Gott nicht doch zu einer 
Verewigung des Leidens?» (J. B. Metz, Theologie als Theodizee?, in W. Oelmüller [Hrsg.], Theodizee - Gott vor 
Gerìcht?, München 1990, 103-118, hier: 117). Treffend bemerkt A. Kreiner, Gott im Leid, 187: «Was für den 
einen Quelle der consolatio sein mag, kann für den anderen leicht zum Anlaß einer desperatio werden».

38	 K. Rahner, Im Gespräch, Bd. 1: 1964-1977, hrsg. von P. Imhof und H. Biallowons, München 1982, 246. 
Vgl. Moltmanns Antwort in K. Rahner – J. Moltmann, Zur Frage des Mitleidens und der Leidensunfähigkeit 
Gottes, 170-172.

39	 D. Sölle, Leiden, Stuttgart 19846, 179.



SC O, Theismus? Pie Theodizeeuntauglichkeit der RPaorne O, leidenden GOTtt

Wie 1m Linkshegelianismus und In JeWwlsser e15e auch bel ans 0NAas ibt für
den leidenden ott keine andere offnung a 1IS den tatigen Menschen, denn «(1ott haft
keine anderen Hände a1Ss Cie ınseren»40.ODTLUN7 In Auseinandersetzung mıi1t der Hoffnungsphilosophie Blochs hat Moltmann Qiese
radıkale S5Säakularisierung und Politisierung der Eschatologie schon In S@eINeTr Theolo-
gie der Hoffnung (1964) a utem TUN:! abgelehnt, SIcCh adurch aber In folgen-
den ınauflöslichen Widerspruch verwiıickelt. Da Cie Überwindung er Übel und Cie
Verantwortung für Cie rlösung (10ttes E1n zweideutiges esen WIE den Menschen
überfordert, el ott das Subjekt der Erlösung, Ssowohl SeINer eigenen rlösung
VOoOlIl SeINem Mitleiden WIe auch der rlösung dileser ınerlösten Welt»41 Um aber
rlösung verbürgen können, 111055 der eldende ott vo Leiden zugleic
terschleden und 1ıhm überlegen SeIN amı Cie eschatologische offnung vernünftig
bleibt, 111055 Moltmann SeInNemM ott eben jene Macht zusprechen, Cie 1ıhm a1Ss (1e-
Kreuzigtem ott OÖffnet «sich celbst den Leiden und bleibt dem Schmerz,
der adurch entsteht, doch Ta S@eINeTr Liebe überlegen»*2, amı eErnNeuer sich
zwangsläufig das Theodizeeproblem, dessen 190078  - sich schon entledigt laubte. Wenn
ott Cie Macht hat, dem Leiden SC  1e  ich E1n Ende Seizen, hat Uber-
haupt zugelassen? Durch Cie trinitarische Lehre vVo leidenden ott stellt sich das
Problem In verschärtifter Form Ist der Vatergott, der das Leiden des Men-
schen nicht verhindert, obgleic könnte, und ın SN dessen In (‚estalt des
Sohnes SEe1INEes 1U1e1As versichert, nicht schlimmer a1Ss der «apathische» Gott, den
Moltmann verteufelt? Ist nicht a 1IS ater E1n Sadıst und a 1IS Ssohn E1n Masochist4>?
TOTIZ er trinitätstheologischen Liebeslyrik 1st dieser chluss unvermeidbar, sobald
190078  - WIe Moltmann VOIl der Unvereinbarkeil der Annahmen (1) bISs (3) ausgeht. Mit
SeINeTr Rede vo (mit-)leidenden ott ßl Moltmann das Theodizeeproblem ınterlau-
fen und trotzdem Clie eschatologische offnung aufrechterhalten. 1e5@e Ziele schließen
SIcCh gegenseilti Al  N Entweder 1st der eildende ott WIT.  1C ohnmächtig, oder
1st eEINEe dem Leiden überlegene Macht Im Erstien Fall wIird WIe bel 0NAas und

der theistische Rahmen destruiert, In dem SIcCh das Theodizeeproblem stellt

FEOd. 1553
41 MOLTMANN, DIie FE WOoO War Gott? Füdische HNn CAhriSsStche T' heotogte nach Auschwitz, 168

OLTMANN, I rinıtal HNn RC (ottes, « (ı01tes Leiden In Qden Opiern menschlicher (ewalttat
wahrnehmen» el er «zugleich, aıf (as Kommen (‚olttes In Selner MAC Ollen>» (J
OLTMANN, DIie FÜ WO War(udıische HNn CAristiuche T’heotogie acn Auschwitz, 169)

4A In ANNUCHE ichtung geht (lie Kritik Vo ÖLLE, („OE7 HNn das Leiden, In WEIKER (Hrsg.) DISKUSSION
Her Jurgen Moitmanns Buch «Der gekreuzigle G(OLt>», München 1979, 1-1 Vo em 14{., SOWIE
ÖLLE, Leiden, AL Vel (lie Replik Vo OLTMANN, Der Weg Jesu (’AÄArIStEE Christotogte In messianischen
Dimenstonen, Miünchen 1989,

A„414214

Abschied vom Theismus? Die Theodizeeuntauglichkeit der Rede vom leidenden Gott

A
rt

ic
ol

i

Wie im Linkshegelianismus und in gewisser Weise auch bei Hans Jonas gibt es für 
den leidenden Gott keine andere Hoffnung als den tätigen Menschen, denn «Gott hat 
keine anderen Hände als die unseren»40.

In Auseinandersetzung mit der Hoffnungsphilosophie Blochs hat Moltmann diese 
radikale Säkularisierung und Politisierung der Eschatologie schon in seiner Theolo-
gie der Hoffnung (1964) aus gutem Grund abgelehnt, sich dadurch aber in folgen-
den unauflöslichen Widerspruch verwickelt. Da die Überwindung aller Übel und die 
Verantwortung für die Erlösung Gottes ein so zweideutiges Wesen wie den Menschen 
überfordert, «bleibt Gott das Subjekt der Erlösung, sowohl seiner eigenen Erlösung 
von seinem Mitleiden wie auch der Erlösung dieser unerlösten Welt»41. Um aber 
Erlösung verbürgen zu können, muss der leidende Gott vom Leiden zugleich un-
terschieden und ihm überlegen sein. Damit die eschatologische Hoffnung vernünftig 
bleibt, muss Moltmann seinem Gott eben jene Macht zusprechen, die ihm als Ge-
kreuzigtem fehlt. Gott öffnet «sich selbst den Leiden [...] und bleibt dem Schmerz, 
der dadurch entsteht, doch kraft seiner Liebe überlegen»42. Damit erneuert sich 
zwangsläufig das Theodizeeproblem, dessen man sich schon entledigt glaubte. Wenn 
Gott die Macht hat, dem Leiden schließlich ein Ende zu setzen, warum hat er es über-
haupt zugelassen? Durch die trinitarische Lehre vom leidenden Gott stellt sich das 
Problem sogar in verschärfter Form. Ist der Vatergott, der das Leiden des Men-
schen nicht verhindert, obgleich er es könnte, und ihn statt dessen in Gestalt des 
Sohnes seines Mitleids versichert, nicht schlimmer als der «apathische» Gott, den 
Moltmann verteufelt? Ist er nicht als Vater ein Sadist und als Sohn ein Masochist43? 
Trotz aller trinitätstheologischen Liebeslyrik ist dieser Schluss unvermeidbar, sobald 
man wie Moltmann von der Unvereinbarkeil der Annahmen (1) bis (3) ausgeht. Mit 
seiner Rede vom (mit-)leidenden Gott will Moltmann das Theodizeeproblem unterlau-
fen und trotzdem die eschatologische Hoffnung aufrechterhalten. Diese Ziele schließen 
sich gegenseitig aus. Entweder ist der leidende Gott wirklich ohnmächtig, oder er 
ist eine dem Leiden überlegene Macht. Im ersten Fall wird wie bei H. Jonas und D. 
Sölle der theistische Rahmen destruiert, in dem sich das Theodizeeproblem stellt. 

40	 Ebd., 183.

41	 J. Moltmann, Die Grube - Wo War Gott? Jüdische und christliche Theologie nach Auschwitz, 168.

42	 J. Moltmann, Trinität und Reich Gottes, 39. «[...] Gottes Leiden in den Opfern menschlicher Gewalttat 
wahrnehmen» heißt daher «zugleich, auf das Kommen Gottes in seiner Allmacht [...] zu hoffen» (J. 
Moltmann, Die Grube - Wo War Gott? Jüdische und christliche Theologie nach Auschwitz, 169).

43	 In ähnliche Richtung geht die Kritik von D. Sölle, Gott und das Leiden, in M. Welker (Hrsg.), Diskussion 
über Jürgen Moltmanns Buch «Der gekreuzigte Gott», München 1979, 111-117, vor allem 114f., sowie D. 
Sölle, Leiden, 37. Vgl. die Replik von J. Moltmann, Der Weg Jesu Christi. Christologie in messianischen 
Dimensionen, München 1989, 197ff.



Eredrich ermannı

DIe olge ist e1N Zusammenbruch der traditionellen ]Jjüdischen und christlichen
( eschichtsphiloso und Eschatologie. Im zweıten Fall bleibt ott ZWäal der err
der (Greschichte und der mögliche urge für eE1INeEe endgeschichtliche Überwindung Artıcol|der Übel: a 1IS ONSEeQUENZ stellt sich aDer ErNeut das Theodizeeproblem E1n Um

lösen, 1st der HInweIls auf das Leiden (1ottes naturlich enkbar ungeeignet, weil
dleses Leiden celbst E1n Teil des ToOohDlems ist, Ssobald 111a Cie Leidüuberlegenheit
(101ttes Vorausseizt

Im Interesse e1INer LÖSUNg Ware UU naheliegend, auftf Cie hegelsche (ie-
schichtsphilosophie zurückzugreifen, Cdie das Negative a1S ıunverzichtbares Mittel
deutet, Urc das Cie Vernunft den geschichtlichen NAZWEeC erreicht. Das göttliche
und mensc  iche Leiden verklärt SIcCh ach ege 1m geschichtlichen Rückblick ZU

notwendigen oment eE1Nes PrOozesses, In dem ott SIcCh celbst kommt44. olt-
Ial scheint dieser hegelschen LöÖSUNg folgen, WEl Cie klassische NnIier-
scheidung zwischen IMmanenter und Okonomischer TINITA: aufheht und annımmt,
das trinitarische esen (10ttes konstituiere SIcCh adurch, dass ott In Cie Tiefen und
Abgründe der menschlichen Geschichte eingeht, G1E In sich integriert und Uberwin-
det4> ugleic aDer schreckt Vor der Erklärung des Leidens a1Ss notwendigem
Mittel der Selbstwerdung (1ottes zurück und er Cie Identifikation VOoOlIl 1MMa-
nentfier und Okonomischer TINITA: nicht konsequent durch46 enn glaubt, dQiese
WIe jede andere Erklärung des Leidens GEI «eE1INEe Verhöhnung der Leidenden und
C1INe Lästerung Gottes»4/ und breche SC  1e  ich den Aufschwung, der dem Unrecht
widersteht4®. eInNne Lehre vOoO leidenden ott ist emnach für das Theodizeeproblem
ganzlic irrelevant, well G1E weder beseitigen VeErmas och WIC ege beant-
worien versucht.

«WiIr cstehen celhst enttäuscht N: csehn hbetroffen
Den Vorhang N: qlle Fragen olfen» 49

44 Vel EGEL, Voriesungen Her Adie Phitosophie der Geschichte, In DERS., er In ZWwanzig Banden,
Redaktion oldenhauer N: Michel, Frankfurt 9 M 9-1 1 19-74

2453 Vel MOLTMANN, Der gekreuzigte ( OtE, 2A21 233-2306, SOWI1IE (lie q IS (dicta probantia verwendeten
Hegel-Zitate 24071

25 Vel z K Maoltmanns Ausführungen In I rıntitalt HNn RIC (ottes, { 31. mit SelNer Karl ar DE -
richteten programmatischen P Vo 1972, 4ass «(lie Irinıtat eın In sich geschlossener Kreis 1M
Himmel, Ssondern e1Nn eschatologischer Prozess a1ıl er FErde» ist (J OLTMANN, Der gekreuzigle GOott,

2A7 OLTMANN, e FÜ WOoO War Gott? Tüdische und CAhrisSthche T' heotogie ach Auschwitz, 157
A Vel MOLTMANN, I rıntitalt HNn RIC (oltes, «Leiden erklären wollen ist celhst cschon höchst

iragwürdig. (lie Erklärung nicht Begründung UN: Befestigung (es Leidens UN: ISO (azu,
4ass er eEiIidende sich mit dem Leiden 1N:»

4U BRECHT, Der guLe ensch ON SPZU]anN. Parabdeilstuck, Frankfurt 9 M 144 (Epilog

27195215

Friedrich Hermanni

A
rticoli

Die Folge ist ein Zusammenbruch der traditionellen jüdischen und christlichen 
Geschichtsphilosophie und Eschatologie. Im zweiten Fall bleibt Gott zwar der Herr 
der Geschichte und der mögliche Bürge für eine endgeschichtliche Überwindung 
der Übel; als Konsequenz stellt sich aber erneut das Theodizeeproblem ein. Um es 
zu lösen, ist der Hinweis auf das Leiden Gottes natürlich denkbar ungeeignet, weil 
dieses Leiden selbst ein Teil des Problems ist, sobald man die Leidüberlegenheit 
Gottes voraussetzt.

Im Interesse einer Lösung wäre es nun naheliegend, auf die hegelsche Ge-
schichtsphilosophie zurückzugreifen, die das Negative als unverzichtbares Mittel 
deutet, durch das die Vernunft den geschichtlichen Endzweck erreicht. Das göttliche 
und menschliche Leiden verklärt sich nach Hegel im geschichtlichen Rückblick zum 
notwendigen Moment eines Prozesses, in dem Gott zu sich selbst kommt44. Molt-
mann scheint dieser hegelschen Lösung zu folgen, wenn er die klassische Unter-
scheidung zwischen immanenter und ökonomischer Trinität aufhebt und annimmt, 
das trinitarische Wesen Gottes konstituiere sich dadurch, dass Gott in die Tiefen und 
Abgründe der menschlichen Geschichte eingeht, sie in sich integriert und überwin-
det45. Zugleich aber schreckt er vor der Erklärung des Leidens als notwendigem 
Mittel der Selbstwerdung Gottes zurück und führt daher die Identifikation von imma-
nenter und ökonomischer Trinität nicht konsequent durch46. Denn er glaubt, diese 
wie jede andere Erklärung des Leidens sei «eine Verhöhnung der Leidenden und 
eine Lästerung Gottes»47 und breche schließlich den Aufschwung, der dem Unrecht 
widersteht48. Seine Lehre vom leidenden Gott ist demnach für das Theodizeeproblem 
gänzlich irrelevant, weil sie es weder zu beseitigen vermag noch wie Hegel zu beant-
worten versucht.

«Wir stehen selbst enttäuscht und sehn betroffen
Den Vorhang zu und alle Fragen offen»49.

44	 Vgl. G. W. F. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, in Ders., Werke in zwanzig Bänden, 
Redaktion: E. Moldenhauer und K. M. Michel, Frankfurt a.M. 1969-1971, Bd. 12, 19-74.

45	 Vgl. J. Moltmann, Der gekreuzigte Gott, 227, 233-236, sowie die als dicta probantia verwendeten 
Hegel-Zitate 240f.

46	 Vgl. z.B. Moltmanns Ausführungen in Trinität und Reich Gottes, 73f., mit seiner gegen Karl Barth ge-
richteten programmatischen These von 1972, dass «die Trinität kein in sich geschlossener Kreis im 
Himmel, sondern ein [...] eschatologischer Prozess auf der Erde» ist (J. Moltmann, Der gekreuzigte Gott, 
235f.).

47	 J. Moltmann, Die Grube - Wo War Gott? Jüdische und christliche Theologie nach Auschwitz, 157.

48	 Vgl. J. Moltmann, Trinität und Reich Gottes, 67: «Leiden erklären zu wollen ist selbst schon höchst 
fragwürdig. Führt die Erklärung nicht zu Begründung und Befestigung des Leidens und also dazu, 
dass der Leidende sich mit dem Leiden abfindet [...]?».

49	 B. Brecht, Der gute Mensch von Sezuan. Parabelstück, Frankfurt a.M. 19699, 144 (Epilog).



SC O, Theismus? Pie Theodizeeuntauglichkeit der RPaorne O, leidenden GOTtt

Der ythos VOoO leidenden ott Jonas)

ODTLUN7 Angesichts der Greueltaten, für Cie der ame Auschwitz steht, verabschiedet auch
der Jüdische Philosoph ans 0NAas den theistischen Gottesbegriff und entwickelt WIC
Moltmann den edanken e1INes leidenden Gottes, allerdings In eINer radikaleren, nicht-
trinitarischen Version Im folgenden ich eErstiens Cie Gründe, Cie ach 0NAas

den Theismus sprechen, Sk]I77lere zZzweılitens das GottesverständnIis, das In
Form eE1Nes Mythos dessen Stelle SEeTZT, und lege drittens Cie Begrüundungslücken
und Inkonsistenzen SEeINEeSs oOnzepts frel.

Abschled vVv‚oO allmächtigen (10€L
gleic Cie Philosophie das Daseın (iottes nicht bewelsen kann>0, 1st G1E ach

0Nas ZU achdenken ber den (rottesbegri, nicht allein berechtigt, Ssondern den
Auschwitzopfern gegenüber verpflichtet: «} ich laubte 65 jenen Schatten
schuldig SeIN, iIhnen E{IWAas WIEe C1INe Antwort auftf ihren längst verhallten Schrel

e1InNem iummen ott nicht versagen»>1.
Bel SeINeTror SETIZ 0Nas voraus>%, dass ott angesichts der Wirklichkei des

O0Osen nicht a1Ss zugleic allmächtig und allgütig edacht werden kann. Sofern der
(Gottesgedanke nicht völlig unverständlich werden soll, 111055 er entweder auft das
TAad1ıKaA der Allmacht oOder der vollkommenen uııte (10ttes verzichtet werden. Da ach
0Nas Cie ute ıntrennbar mıi1t dem Gottesbegriff verbunden ist, plädier auch für
Cie Preisgabe der Allmacht Gottes, TEeIIlNC au anderen (Gırunden a 1IS Moltmann.
Wahrend (ie mMac dort dem offenbarungstheologischen Erkenntnisprinzip
ZU pfer 1st G1E ach 0NAas aufgrun der selbstwidersprüchlichkeit
iIhres egriffs ınhaltbar Weil jede Macht Urc Cie X1ISTeNzZ e1INEes anderen bedingt
1st, dem G1E wirksam werden kann, und well schon Clie X1ISTeNZ dieses
deren e1INeEe Macht darstellt, Clie der eErsieren widersteht und G1E begrenzt, 1st Macht
LLUL a 1IS enNdlıche, begrenzte Macht enkbar Wenn aber Macht eteilt SeIN I1USS,
Macht SeIN, 1st der (‚edanke e1INer unbegrenzten göttlichen Macht SEIDSTWICder-
sprüchlich, mithin schon au logischen (Grunden sinnlos>3.

— () Vel ONAS, «Vergangenheil HNn ahrheit» Fıin Sspater achtrag den SOgenannıien (Ottes-
Deweisen, In DERS., Phitosophische Untersuchungen HNn metaphysische Vermutungen, Frankfurt Qı M -
Le1Ipzlg 1992, 17/3-159

l ONAS, Der Gottesbegriff nach Auschwitz. Eine Jüdische Stimme, Frankfurt a M 1957,
y A Vgl eOd., 36-40
} 4 Vgl eOd., 32236

216216

Abschied vom Theismus? Die Theodizeeuntauglichkeit der Rede vom leidenden Gott

A
rt

ic
ol

i

3.	Der Mythos vom leidenden Gott (H. Jonas)

Angesichts der Greueltaten, für die der Name Auschwitz steht, verabschiedet auch 
der jüdische Philosoph Hans Jonas den theistischen Gottesbegriff und entwickelt wie 
Moltmann den Gedanken eines leidenden Gottes, allerdings in einer radikaleren, nicht-
trinitarischen Version. Im folgenden nenne ich erstens die Gründe, die nach Jonas 
gegen den Theismus sprechen, skizziere zweitens das Gottesverständnis, das er in 
Form eines Mythos an dessen Stelle setzt, und lege drittens die Begründungslücken 
und Inkonsistenzen seines Konzepts frei.

3.1. Abschied vom allmächtigen Gott
Obgleich die Philosophie das Dasein Gottes nicht beweisen kann50, ist sie nach 

Jonas zum Nachdenken über den Gottesbegriff nicht allein berechtigt, sondern den 
Auschwitzopfern gegenüber sogar verpflichtet: «[...] ich glaubte es jenen Schatten 
schuldig zu sein, ihnen so etwas wie eine Antwort auf ihren längst verhallten Schrei 
zu einem stummen Gott nicht zu versagen»51.

Bei seiner Antwort setzt Jonas voraus52, dass Gott angesichts der Wirklichkeit des 
Bösen nicht als zugleich allmächtig und allgütig gedacht werden kann. Sofern der 
Gottesgedanke nicht völlig unverständlich werden soll, muss daher entweder auf das 
Prädikat der Allmacht oder der vollkommenen Güte Gottes verzichtet werden. Da nach 
Jonas die Güte untrennbar mit dem Gottesbegriff verbunden ist, plädiert auch er für 
die Preisgabe der Allmacht Gottes, freilich aus anderen Gründen als Moltmann. 
Wahrend die Allmacht dort dem offenbarungstheologischen Erkenntnisprinzip 
zum Opfer fällt, ist sie nach Jonas aufgrund der Selbstwidersprüchlichkeit 
ihres Begriffs unhaltbar. Weil jede Macht durch die Existenz eines anderen bedingt 
ist, an dem sie wirksam werden kann, und weil schon die bloße Existenz dieses an-
deren eine Macht darstellt, die der ersteren widersteht und sie begrenzt, ist Macht 
nur als endliche, begrenzte Macht denkbar. Wenn aber Macht geteilt sein muss, um 
Macht zu sein, ist der Gedanke einer unbegrenzten göttlichen Macht selbstwider-
sprüchlich, mithin schon aus logischen Gründen sinnlos53.

50	 Vgl. H. Jonas, «Vergangenheit und Wahrheit». Ein später Nachtrag zu den sogenannten Gottes-
beweisen, in Ders., Philosophische Untersuchungen und metaphysische Vermutungen, Frankfurt a.M.-
Leipzig 1992, 173-189.

51	 H. Jonas, Der Gottesbegriff nach Auschwitz. Eine jüdische Stimme, Frankfurt a.M. 1987, 7.

52	 Vgl. ebd., 36-40.

53	 Vgl. ebd., 33-36.



Eredrich ermannı

AÄAus der verneinung göttlicher mnIipotenz folgert 0Nas, dass Cie Macht (10T-
tes entweder Urc eINe zweite, mıit 1ıhm gleichursprüngliche nstanz oder Urc ott
celbst eingeschränkt SeIN muss>4<*. Im ersten Fall gelangt 190078  - eInNem metaphysi- Artıcol|schen Dualismus, entweder ZUL manichäischen Annahme e1INer aktiven Kraft des BO-
SCI1, eE1Nes zweıliten Gottes, der dem guten ott entgegenwirkt, oOder ZUL platonischen
Annahme eE1Nes passıven Mediums, das ott Cie Verwirklichung S@eINeTr Zwecke In
der Welt LLUL unvollkommen gestattel. Beide Dualismusvarlanten werden VOIl 0Nas
zurückgewilesen. enn der Manichäismus widerspricht dem Sch‘ma Israel, dem Be-
kenntnis ZU eINenN Gott, der platonische Dualismus dagegen vVeErmas bestenfalls das
metaphysische und physische Übel, keinesfalls aber das dem uften aktiv eNISgeSgEN-
esetzte BOse, 21SO vielleicht Lissabon, nıe und nımmer aber Auschwitz erklären.

Durch AQileses Ausschlussverfahren elangt 0NAas derselben Annahme WIe
Moltmann: Im Schöpfungsakt hat ott celbst auftf SEeINE Macht verzichtet, das Da-
SeIN e1INer Welt ermöglichen.

0Nas übersieht, dass damıit SeIN allmachtskritisches Argument a absurdum
EFın «Selbstverzicht der grenzenlosen Macht»>> lIst LLUL dann enkbar, WEl

Allmacht kein selbstwidersprüchlicher Begriff 1st enn auf grenzenlose Macht
verzichten können, 111055 möglich SEeIN, G1E besitzen. Ware Macht LLUL

a 1IS geteilte möglich, dann Ware jener Dualismus unvermeldbar, den 0NAas Urc
den edanken der Selbsteinschränkung göttlicher Macht vermeiden ıll

DIieser Machtverzicht 111055 ach 0NAas und darın ieg Cie Differenz olt-
Ial vollständig und uınwiderruflich SCWESECN SEeIN, WEl angesichts der Übel In
der Welt Cie uııte (1ottes verständlich leiben SOl 5Spätestens mıi1t dieser Annahme
SINd Cie begrifflich-argumentativen Mittel der Metaphysik, nicht aber Cie der mensch-
lichen Einbildungskraft erschönpft. Um eINenN 1C In Cie phären jJenseits des Wissba-
1E  - werfen, TYTzAählt 0NAas er folgenden «selbsterdachten Mythos»>6.

Der Mythos vVv‚oO leidenden un: werdenden (10€L
Im ang hat sich ott gänzlic In Clie Welt entäußert und SEeIN Schicksal uickhalt-

l0os dem weltlichen Werden ausgeliefert, ohne 5 Urc EINe außerweltliche Vorsehung
teuern. TOTIZ SeINeTr totalen Verweltlichung ist ott aber nicht infach mıit der Welt

ldentisch. «Vielmehr eNIsagte ott SeInNnem eigenen SeIN: Cr en  eICde{fe sich SEeINeTr

Vel ebd., 43-45

3}7 FEOd.
FEOd. 15

AU/217

Friedrich Hermanni

A
rticoli

Aus der Verneinung göttlicher Omnipotenz folgert Jonas, dass die Macht Got-
tes entweder durch eine zweite, mit ihm gleichursprüngliche Instanz oder durch Gott 
selbst eingeschränkt sein muss54. Im ersten Fall gelangt man zu einem metaphysi-
schen Dualismus, entweder zur manichäischen Annahme einer aktiven Kraft des Bö-
sen, eines zweiten Gottes, der dem guten Gott entgegenwirkt, oder zur platonischen 
Annahme eines passiven Mediums, das Gott die Verwirklichung seiner Zwecke in 
der Welt nur unvollkommen gestattet. Beide Dualismusvarianten werden von Jonas 
zurückgewiesen. Denn der Manichäismus widerspricht dem Sch‘ma Israel, dem Be-
kenntnis zum einen Gott, der platonische Dualismus dagegen vermag bestenfalls das 
metaphysische und physische Übel, keinesfalls aber das dem Guten aktiv entgegen-
gesetzte Böse, also vielleicht Lissabon, nie und nimmer aber Auschwitz zu erklären.

Durch dieses Ausschlussverfahren gelangt Jonas zu derselben Annahme wie 
Moltmann: Im Schöpfungsakt hat Gott selbst auf seine Macht verzichtet, um das Da-
sein einer Welt zu ermöglichen.

Jonas übersieht, dass er damit sein allmachtskritisches Argument ad absurdum 
führt. Ein «Selbstverzicht der grenzenlosen Macht»55 ist nur dann denkbar, wenn 
Allmacht kein selbstwidersprüchlicher Begriff ist. Denn um auf grenzenlose Macht 
verzichten zu können, muss es möglich sein, sie zuvor zu besitzen. Wäre Macht nur 
als geteilte möglich, dann wäre jener Dualismus unvermeidbar, den Jonas durch 
den Gedanken der Selbsteinschränkung göttlicher Macht vermeiden will.

Dieser Machtverzicht muss nach Jonas – und darin liegt die Differenz zu Molt-
mann – vollständig und unwiderruflich gewesen sein, wenn angesichts der Übel in 
der Welt die Güte Gottes verständlich bleiben soll. Spätestens mit dieser Annahme 
sind die begrifflich-argumentativen Mittel der Metaphysik, nicht aber die der mensch-
lichen Einbildungskraft erschöpft. Um einen Blick in die Sphären jenseits des Wissba-
ren zu werfen, erzählt Jonas daher folgenden «selbsterdachten Mythos»56.

3.2. Der Mythos vom leidenden und werdenden Gott
Im Anfang hat sich Gott gänzlich in die Welt entäußert und sein Schicksal rückhalt-

los dem weltlichen Werden ausgeliefert, ohne es durch eine außerweltliche Vorsehung 
zu steuern. Trotz seiner totalen Verweltlichung ist Gott aber nicht einfach mit der Welt 
identisch. «Vielmehr [...] entsagte Gott seinem eigenen Sein; er entkleidete sich seiner 

54	 Vgl. ebd., 43-45.

55	 Ebd., 36.

56	 Ebd., 15.



SC O, Theismus? Pie Theodizeeuntauglichkeit der RPaorne O, leidenden GOTtt

Gottheit, G1E zurückzuempfangen VOIl der Üdyssee der Zeit, eladen mıit der Zufall-
Serntfe ınvorhersehbarer zeitlicher Erfahrung, verkläart oder vielleicht auch entstellt
Urc S1e» 97 ES 1st Cie Urc Zufall gelenkte Entwicklung, In der «dClie (‚ottheit ZULODTLUN7 Erfahrung iIhrer celhst»>S kommt und a der G1E «sSich LEeU erbaut»>%. Der Reichtum der
anorganischen Formen, Cie Artenvielfa. des Lebens, Clie Mannigfaltigkeit des Fühlens
und Leidens, celbst der Wechsel VOIl Leben und Tod bereichern den Erfahrungsschatz
der (‚ottheit und rechtfertigen iIhr Weltabenteuer. S5Solange Cie physikalische und DIO-
logische Evolution ohne den Menschen verläuft, kann «(1,otft Im sroßen Glücksspie der
Entwicklung nicht verlieren. Ebenso aber kann Im Schutz ihrer NSCHU. wanrna:
gewinnen ... ]» 60 Das andert sich mıi1t der Entstehung des Menschen, SeInNem Wissen
und SeINeTr Frelheit. «Das Bildal OTleSs>», VOIll der vormenschlichen Evolution och «Ul1-

entschlieden gelassen», geht 1U  - «In Cle iIragwürdige Verwahrung des Menschen üÜber,
rfüllt, erette Oder verdorben werden Urc das, Wa Cr mıit SIch und der Welt

tut» 61 DIe aten des Menschen, VOIl der (‚ottheit hoffend und werbend begleitet, wirken
auft den Zustand der Transzendenz und entscheiden Der ihr ESCNIC Von der iIch-
keit menschlichen J1uns, Clie Urc Cle Möglichketr des Osen bedingt und gefährdet
1st, hängt das elingen Oder Scheitern des WagnI1isses aD, das Clie (‚ottheit bel der
Schöpfung einging.

0Nas plaziert SeINeN Mythos irgendwo Im weıliten Feld zwischen ichtung und
Wahrheit, zwischen willkürlicher, privater Phantasıie und Allgemeingültigkeit DEeanSpru-
hender TheorIle. In eINer metaphysiklosen Ze1lt STe1fl auf bildliche und begrifflich nicht
einholbare [(1(5% e1INeEe glaubwürdige theologisch-kosmogonische Vermutung anstellen,
Clie dem Weltbefund, Insbesondere der Auschwitzerfahrung, erecht werden bean-
sprucht®2. Zu diesem Zweck entwickelt der Philosophische Mythos Clie Vorstellung e1INes
leidenden und werdenden Gottes, Cle sich In iIhrer ehnung des klassischen Apathie-
aX10MS5 und iIhrer üpfung Clie kabbalistische dee e1INer schöpferischen Selbst-

{ FDd 161
35 FDd
Y FDd Az3x1

FDd 211
61 FDd D:

Zu diesem NsSpruc vel JONAS, Unsterblichkeit HNn heutige ExXIStenz, In DERS., Ziwischen Nichts
und Ewigkeilt. Drei Aufsatze ZAUF Fe D{ Menschen, (‚öttingen 44-62, 1ler 4] SOWIE JONAS,
aterte, (Jeist HNn Schöpfung. Kosmotogischer Befund HNn KOosmogonische Vermutung, In DERS., 1EO0-
sophische Untersuchungen HNn metaphysische Vermutlungen, Frankfurt M.-Le1ipzl 1992, 209-25090,
1ler 344

2715218

Abschied vom Theismus? Die Theodizeeuntauglichkeit der Rede vom leidenden Gott

A
rt

ic
ol

i

Gottheit, um sie zurückzuempfangen von der Odyssee der Zeit, beladen mit der Zufall-
sernte unvorhersehbarer zeitlicher Erfahrung, verklärt oder vielleicht auch entstellt 
durch sie»57. Es ist die durch Zufall gelenkte Entwicklung, in der «die Gottheit zur 
Erfahrung ihrer selbst»58 kommt und aus der sie «sich neu erbaut»59. Der Reichtum der 
anorganischen Formen, die Artenvielfalt des Lebens, die Mannigfaltigkeit des Fühlens 
und Leidens, selbst der Wechsel von Leben und Tod bereichern den Erfahrungsschatz 
der Gottheit und rechtfertigen ihr Weltabenteuer. Solange die physikalische und bio-
logische Evolution ohne den Menschen verläuft, kann «Gott im großen Glücksspiel der 
Entwicklung nicht verlieren. Ebenso aber kann er im Schutz ihrer Unschuld wahrhaft 
gewinnen [...]»60. Das ändert sich mit der Entstehung des Menschen, seinem Wissen 
und seiner Freiheit. «Das Bild Gottes», von der vormenschlichen Evolution noch «un-
entschieden gelassen», geht nun «in die fragwürdige Verwahrung des Menschen über, 
um erfüllt, gerettet oder verdorben zu werden durch das, was er mit sich und der Welt 
tut»61. Die Taten des Menschen, von der Gottheit hoffend und werbend begleitet, wirken 
auf den Zustand der Transzendenz und entscheiden über ihr Geschick. Von der Sittlich-
keit menschlichen Tuns, die durch die Möglichkeit des Bösen bedingt und gefährdet 
ist, hängt so das Gelingen oder Scheitern des Wagnisses ab, das die Gottheit bei der 
Schöpfung einging.

Jonas plaziert seinen Mythos irgendwo im weiten Feld zwischen Dichtung und 
Wahrheit, zwischen willkürlicher, privater Phantasie und Allgemeingültigkeit beanspru-
chender Theorie. In einer metaphysiklosen Zeit soll er auf bildliche und begrifflich nicht 
einholbare Weise eine glaubwürdige theologisch-kosmogonische Vermutung anstellen, 
die dem Weltbefund, insbesondere der Auschwitzerfahrung, gerecht zu werden bean-
sprucht62. Zu diesem Zweck entwickelt der philosophische Mythos die Vorstellung eines 
leidenden und werdenden Gottes, die sich in ihrer Ablehnung des klassischen Apathie-
axioms und ihrer Anknüpfung an die kabbalistische Idee einer schöpferischen Selbst-

57	 Ebd., 16f.

58	 Ebd., 19.

59	 Ebd., 21.

60	 Ebd., 21f.

61	 Ebd., 23.

62	 Zu diesem Anspruch vgl. H. Jonas, Unsterblichkeit und heutige Existenz, in Ders., Zwischen Nichts 
und Ewigkeit. Drei Aufsätze zur Lehre vom Menschen, Göttingen 19872, 44-62, hier: 59, sowie H. Jonas, 
Materie, Geist und Schöpfung. Kosmologischer Befund und kosmogonische Vermutung, in Ders., Philo-
sophische Untersuchungen und metaphysische Vermutungen, Frankfurt a.M.-Leipzig 1992, 209-255, 
hier: 244.



Eredrich ermannı

einschränkung und Selbstentäuberung (101ttes mıit Moltmanns Offenbarungstheologie
trilft

TEeUlNC Clie göttliche Selbsteinschränkun und Selbstentäußerung In der mythi- Artıcol|schen und der offenbarungstheologischen Version des leidenden (10ottes ınterschiledlic
adikal a!  s 0Nas ınterscheidet SeINeN Mythos V OIl der christlichen Rede vVOoO lel-
denden Gott63, bezeichnet a Im Briefwechsel mıit Bultmann a1S «nicht-trinitarischeln|
Inkarnationsmythus>» und parallelisiert a mıiıt dem altkirchlich zurückgewlesenen
«Patropassianismus»®©*, Nach Moltmann dagegen identifiziert sich der trinitarische oftt
ZWal a1Ss Ssohn mıiıt der Leidensgeschichte der Welt, bleibt aber a1S alter zugleic. VOIl ihr
ınterschieden®>. Anders a1S 0Nas wahrt Cr damıit auft SCINE EeISEe Cie Theoriefunktion
des kabbalistischen Gedankens, dass der allgegenwärtige ott sich zunächst In sich
rückziehen, gewissermaßen «einschrumpfen» I1USS, eInen gottverlassenen aum
TIreizugeben, «IN den In der Schöpfung und Offenbarung hinaustreten» 66 kann. enn
Cle Annahme eINer partiellen Selbsteinschränkun Gottes, Clie SeINeTr partiellen Selbst-
entäußerung vorausgeht, collte Cie theistische Unterscheidung zwischen oftt ınd Welt
sichern und Cie Welt VOor der pantheistischen «Auflösung In das ınindividuelle Seın des
göttlichen .  alle In allem ”» 67/ schutzen. Bel 0NAas dagegen 1st Clie Selbsteinschränkun
(101ttes «total»6® und er mıi1t ihrem Gegenteil, der gänzlichen sSelbstentäußerung
1Ins nNdlıche, ldentisch. Dadurch wiIird Clie Welt nicht laänger kabbalistisch a1Ss E1n Urc
göttliche Kontraktion ermöglichtes Seın neben Gott, sondern hegelianisc a 1IS AÄAn-
derssein (10ttes verstanden.

DIe unterschiedlich adikal gedachte Selbstbeschränkung und Selbstentäuße-

G3 Vel ONAS, Der Goltesbegriff nach Auschwitz,
04 BULTMANN JAS|, AUS einem Briefwechselt ZIniISCHenN Rudotf Bultmann und dem Verfasser anlas-

/FE des Aufsatzes Her Adie Unsterölic:  eit, In ONAS, Ziwischen Nichts HNn WIgKeEIl. Dret Auf-
Satize ZAUF Fe D{ Menschen, (‚öttingen 63-72, 1ler 7 11.:; vel dagegen OLTMANN, Der
gekreuzigte G(Olt, A0 «Man ann ler ISO nicht patripasslianisch, 4ass uch er Vater gelitten
habe un: gestorben GSE1».

H3 In er Unterscheidung Vo (1011 N: Wealt UN: er trinitarisch QAilferenzierten Rede Vo leidenden (ı011
cieht uch Jüngel (lie entscheidende Differenz zwischen christlicher Theologie N: Jonas‘ Religi-
Oonsphilosophie, vgl JÜUNGEL, (Ottes ursprüngliches nfangen alfs schöpferische Setöstbegrenzung.
Fin Bettrag Z espräacı mMr Hans Jonas ber den «(Goltesbegriff nach Auschwitz», In FEUSER

MARTIN TOCK WELKER (Hrsg.) (Oottes Zukunft Zukunft der Welit Festschritft für Jurgen
Moitmann Z Geburtsiag, Miünchen 1986, 265-275, besonders AL1-213

56 SCHOLEM, Die Jüdische MySstik In ihren Hauptstromungen, Frankfurt a M 19580, 286
G7 FEOd. A E Aus ehen (iesem TUN: hat uch Schelling In Se1Ner Auseinandersetzung miıt ege (lie

Konzeptilon (es 7Zimzum angeknüpftft. Vel 7, B SCHELLING, Stuttgarter Privatvortesungen,
In DERS., Sammtiiche er.  e, hrsg Vo Schelling, Stuttgart-Augsburg 6-1 VIL, 429f1.

G5 JONAS, Der Goltesbegriff nach Auschwitz, 46

2719219

Friedrich Hermanni

A
rticoli

einschränkung und Selbstentäußerung Gottes mit Moltmanns Offenbarungstheologie 
trifft.

Freilich fällt die göttliche Selbsteinschränkung und Selbstentäußerung in der mythi-
schen und der offenbarungstheologischen Version des leidenden Gottes unterschiedlich 
radikal aus. Jonas unterscheidet seinen Mythos von der christlichen Rede vom lei-
denden Gott63, bezeichnet ihn im Briefwechsel mit Bultmann als «nicht-trinitarische[n] 
Inkarnationsmythus» und parallelisiert ihn mit dem altkirchlich zurückgewiesenen 
«Patropassianismus»64. Nach Moltmann dagegen identifiziert sich der trinitarische Gott 
zwar als Sohn mit der Leidensgeschichte der Welt, bleibt aber als Vater zugleich von ihr 
unterschieden65. Anders als Jonas wahrt er damit auf seine Weise die Theoriefunktion 
des kabbalistischen Gedankens, dass der allgegenwärtige Gott sich zunächst in sich zu-
rückziehen, gewissermaßen «einschrumpfen» muss, um einen gottverlassenen Raum 
freizugeben, «in den er in der Schöpfung und Offenbarung hinaustreten»66 kann. Denn 
die Annahme einer partiellen Selbsteinschränkung Gottes, die seiner partiellen Selbst-
entäußerung vorausgeht, sollte die theistische Unterscheidung zwischen Gott und Welt 
sichern und die Welt vor der pantheistischen «Auflösung in das unindividuelle Sein des 
göttlichen “alles in allem”»67 schützen. Bei Jonas dagegen ist die Selbsteinschränkung 
Gottes «total»68 und daher mit ihrem Gegenteil, der gänzlichen Selbstentäußerung 
ins Endliche, identisch. Dadurch wird die Welt nicht länger kabbalistisch als ein durch 
göttliche Kontraktion ermöglichtes Sein neben Gott, sondern hegelianisch als An-
derssein Gottes verstanden.

Die unterschiedlich radikal gedachte Selbstbeschränkung und Selbstentäuße-

63	 Vgl. H. Jonas, Der Gottesbegriff nach Auschwitz, 25.

64	 [R. Bultmann – H. Jonas], Aus einem Briefwechsel zwischen Rudolf Bultmann und dem Verfasser anläs-
slich des Aufsatzes über die Unsterblichkeit, in H. Jonas, Zwischen Nichts und Ewigkeit. Drei Auf-
sätze zur Lehre vom Menschen, Göttingen 19872, 63-72, hier: 71f.; vgl. dagegen J. Moltmann, Der 
gekreuzigte Gott, 230: «Man kann hier also nicht patripassianisch sagen, dass auch der Vater gelitten 
habe und gestorben sei».

65	 In der Unterscheidung von Gott und Welt und der trinitarisch differenzierten Rede vom leidenden Gott 
sieht auch E. Jüngel die entscheidende Differenz zwischen christlicher Theologie und Jonas‘ Religi-
onsphilosophie, vgl. E. Jüngel, Gottes ursprüngliches Anfangen als schöpferische Selbstbegrenzung. 
Ein Beitrag zum Gespräch mit Hans Jonas über den «Gottesbegriff nach Auschwitz», in H. Deuser – G. 
M. Martin – K. Stock – M. Welker (Hrsg.), Gottes Zukunft - Zukunft der Welt. Festschrift für Jürgen 
Moltmann zum 60. Geburtstag, München 1986, 265-275, besonders 271-273.

66	 G. Scholem, Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen, Frankfurt a.M. 1980, 286.

67	 Ebd., 287. Aus eben diesem Grund hat auch Schelling in seiner Auseinandersetzung mit Hegel an die 
Konzeption des Zimzum angeknüpft. Vgl. z.B. F. W. J. Schelling, Stuttgarter Privatvorlesungen, 
in Ders., Sämmtliche Werke, hrsg. von K. F. A. Schelling, Stuttgart-Augsburg 1856-1861, Bd. VII, 429f.

68	 H. Jonas, Der Gottesbegriff nach Auschwitz, 46.



SC O, Theismus? Pie Theodizeeuntauglichkeit der RPaorne O, leidenden GOTtt

FuNg (10ttes bel 0NAas und Moltmann gegenläufigen geschichtstheologi-
schen und ethischen ONSeQquUENZEN. Da SIcCh der Jjonassche ott ganzlic 1Ins Ndalıche
entäußert, hat das Schicksal der Welt und damıit SeIN eigenes nicht In der Hand ErODTLUN7 besitzt keine Macht, den Gang der inge Urc Vorsehung lenken, NOTIalls
Korrigieren, und 1st er auch nicht der err der Geschichte, der In Auschwitz rei-
tend hätte eingreifen können®?. Er konnte Cie Entwicklung der Welt nicht einmal VOü[_r-Ä-

aUSWISSEeN, da anders a 1IS ach ege kein umfassendes Alalektisches ewegungs-
JESETZ Qiese Entwicklung bestimmt oder Sar ihren Erfolg garantiert/©. Das göttliche
Weltabenteuer 1st mithin E1n ıunkalkulierbares agnls, dessen elingen oOder CNeIl-
tern Sanz und Sar V OIl den ulallen der Evolution, VOo_Lr em aber VOIl der akausalen
Willensfreihei des Menschen a  an UÜber Cie RKollen, Cie ott und Mensch In der
(reschichte spielen, SINd sich Cie offenbarungstheologische und Cie mythische Rede
vo leidenden ott ganzlic uneiIns Während der eiIdeNnNde ott dort das 5Subjekt
der göttlichen und menschlichen rlösung ist, der der Mensch LLUL mitwirkt, 1st
der Mensch 1er allein verantwortlich für das elingen des Weltabenteuers, für das
ott lediglich 1m Ruf des kategorischen Imperativs wirht‘2. Wäahrend ach Moltmann
Cie Verantwortung für ott den Menschen überfordert und er «(1o0tt celbst u15

helfen»/> I1 USS, glaubt 0Nas, «dass nicht ott u11 helfen kann, sondern WIT 1ıhm hel-
fen mussen [ ]»74 FreIl ach Kennedy Frag nicht, Wa dem ott für dich iun kann,
sondern Wa Au für deinen ott iun kannst! Aus der ]JUudisch-christlichen offnung
auftf das (Wieder-)Kommen des Messlas WITrd bel 0Nas Cie offnung (‚ottes auftf
Cdie cittliche Tätigkeit des Menschen, Cie Cie Schöpfung rechtfertigt. DIe theoretische
rage ach der pologie des Schöpfergottes kann LLUL In der VerantwortungspraxI1s
des Menschen Ihre Antwort finden.

Vgl eOd., 1 1 411

Vel ebd., 17, N: ONAS, GEeiISt, aterie HNn Schöpfung, AD DA
{1 /Zu Jonas‘ Begriff er menschlichen Freiheit, er e1INe interaktionistische und (damıit Qden Erhaltungsge-

Seizen er Physik widersprechende LÖSUNg Qes Leib-Seele-Problems VOraussetzt, vgl ONAS, AaC:
der NMAaCcı der Subjektivitat? Das Letb-Seelte-Problem m Vorfeid Ades Prinzips Verantwortung, rank-
turt 9 M 1951, 6711

Vel JONAS, Der (ottesbegriff nach AusSchwitz, 231. A{
7{3 OLTMANN, DIie FÜ WOoO War (GOEt? UdISCHeE HNn CAhriSsStche T’heotogte acn AusSchwitz, 16  %® Ent-

sprechen: hatte sSschon ultmann Jonas (lie ra gerichtet: «Darit I1a WIE Sö1e,, 2ass (lie
Verantwortung gegenüber bzw DOFr (1011 (lie Verantwortung für (1011 1st” » BULTMANN JONAS, AuUuS
einem Briefwechset ZnISCHeN Rudolf Buttmann HNn dem Verfasser, 65).

JONAS, aterite, (‚eist und Schöpfung, AL

AH)220

Abschied vom Theismus? Die Theodizeeuntauglichkeit der Rede vom leidenden Gott

A
rt

ic
ol

i

rung Gottes führt bei Jonas und Moltmann zu gegenläufigen geschichtstheologi-
schen und ethischen Konsequenzen. Da sich der jonassche Gott gänzlich ins Endliche 
entäußert, hat er das Schicksal der Welt und damit sein eigenes nicht in der Hand. Er 
besitzt keine Macht, um den Gang der Dinge durch Vorsehung zu lenken, notfalls zu 
korrigieren, und ist daher auch nicht der Herr der Geschichte, der in Auschwitz ret-
tend hätte eingreifen können69. Er konnte die Entwicklung der Welt nicht einmal vor-
auswissen, da – anders als nach Hegel – kein umfassendes dialektisches Bewegungs-
gesetz diese Entwicklung bestimmt oder gar ihren Erfolg garantiert70. Das göttliche 
Weltabenteuer ist mithin ein unkalkulierbares Wagnis, dessen Gelingen oder Schei-
tern ganz und gar von den Zufällen der Evolution, vor allem aber von der akausalen 
Willensfreiheit des Menschen abhängt71. Über die Rollen, die Gott und Mensch in der 
Geschichte spielen, sind sich die offenbarungstheologische und die mythische Rede 
vom leidenden Gott gänzlich uneins. Während der leidende Gott dort das Subjekt 
der göttlichen und menschlichen Erlösung ist, an der der Mensch nur mitwirkt, ist 
der Mensch hier allein verantwortlich für das Gelingen des Weltabenteuers, für das 
Gott lediglich im Ruf des kategorischen Imperativs wirbt72. Während nach Moltmann 
die Verantwortung für Gott den Menschen überfordert und daher «Gott selbst [...] uns 
helfen»73 muss, glaubt Jonas, «dass nicht Gott uns helfen kann, sondern wir ihm hel-
fen müssen [...]»74. Frei nach Kennedy: Frag nicht, was dein Gott für dich tun kann, 
sondern was du für deinen Gott tun kannst! Aus der jüdisch-christlichen Hoffnung 
auf das (Wieder-)Kommen des Messias wird bei Jonas die Hoffnung Gottes auf 
die sittliche Tätigkeit des Menschen, die die Schöpfung rechtfertigt. Die theoretische 
Frage nach der Apologie des Schöpfergottes kann nur in der Verantwortungspraxis 
des Menschen ihre Antwort finden.

69	 Vgl. ebd., 14, 16, 41f.

70	 Vgl. ebd., 17, und H. Jonas, Geist, Materie und Schöpfung, 242-244.

71	 Zu Jonas‘ Begriff der menschlichen Freiheit, der eine interaktionistische und damit den Erhaltungsge-
setzen der Physik widersprechende Lösung des Leib-Seele-Problems voraussetzt, vgl. H. Jonas, Macht 
oder Ohnmacht der Subjektivität? Das Leib-Seele-Problem im Vorfeld des Prinzips Verantwortung, Frank-
furt a.M. 1981, 67ff.

72	 Vgl. H. Jonas, Der Gottesbegriff nach Auschwitz, 23f., 42f.

73	 J. Moltmann, Die Grube - Wo War Gott? Jüdische und christliche Theologie nach Auschwitz, 168. Ent-
sprechend hatte schon Bultmann an Jonas die Frage gerichtet: «Darf man, wie Sie, sagen, dass die 
Verantwortung gegenüber bzw. vor Gott die Verantwortung für Gott ist?» (R. Bultmann – H. Jonas, Aus 
einem Briefwechsel zwischen Rudolf Bultmann und dem Verfasser, 65).

74	 H. Jonas, Materie, Geist und Schöpfung, 247.



Eredrich ermannı

Inkonsıstenzen und Begründungslücken
Durch Seinen Mythos UO.  S ohnmächtigen und leidenden ott ınterläuft 0NAas Cie

theistischen FPramissen, Cie das Theodizeeproblem konstituwieren. Da VOTrausseTzfl, Artıcol|dass ott angesichts der X1ISTeNz des O0Osen nicht zugleic allmächtig und ollkom-
LL gul SeIN kann, csieht SIcCh CZWUNSCH, e1INes der beiden Attribute opfern,
und egründe SCeINE Preisgabe der göttlichen Allmacht mıi1t dem folgenden, bereits
enannten Argument. Da Macht LLUL E{IWAaSs anderem wirksam werden kann, das
SE@eINEeTSEITS eInNnen Mac  or darstellt, 1st G1E LLUL a 1IS geteilte möglich und der Be-
oTiff der Allmacht er selbstwidersprüchlic

DIeses scheinbar plausible Argumen ist, melne ich, In dreifacher Hinsicht DLO-
blematisch Selbstverständlich kann ott kein TadıKa zugesprochen werden, dessen
Begriff ogisch unmöglich ist, denn Widerspruchsfreiheit 1st Cie minimale Bedingung
er sinnvollen, damıit auch er Sinnvollen theologischen egriffe. Dem ATgu-
ment misslingt iIndes erstens, Cie Selbstwidersprüc  ichkei des Allmachtsbe-
STiIS nachzuweisen. Aus dem physikalischen Gesetz, dass Cie Betätigung VOIl Kraft
STEeTSs C1INe Gegenkraft erfordert, SC  1e 0NAas fälschlicherweise, dass Macht LLUL

a1Ss Fähigkeit ZUL Überwindung e1INer Gegenmacht edacht werden kann und er
jenen Begriffen gehört, Cie kein Maxiımum zulassen. Er verwechselt damıit Cie

emmDIirische Unmöglichkeit VOoOlIl EIWAaSs, dessen enlende Übereinkunft mıi1t faktischen
Naturgesetzen, mıi1t dessen logischer Unmöglichkeit, SeINer begrifflichen Wider-
SPrÜC  ichkeit Im edanken e1INer Macht, Cie ähig ist, Jjedes andere muhelos be-
tiımmen, 1eg kein Widerspruch, und E1n Gott, der a 1IS Urheber der Naturgesetze
diesen nicht untersteht, konnte er csehr ohl allmächtig SeINn

Jonas'‘ allmachtskritisches Argumen ist ZWEITENS unvereinbar mıi1t SeINeTr kos-
mogonischen Zentralannahme, dass Cdie Schöpfung der Welt «durch eiInen Selbst-
verzicht der grenzenlosen Macht»/> (‚ottes bedingt ist Wenn ott 1m Schöpfungs-
akt SCeINEe Macht einschränkt, 111055 Vor der X1ISTeNz des VOoOlIl 1ıhm Geschaffenen
zweilfellos Macht besessen en olglic 111055 Macht auch a1Ss ungeteilte möglich
SeIN Ware G1E das nicht, dann könnte der vorweltliche ott überhaupt keine Macht
besitzen, schon Sar keine grenzenlose. Er wWare dann vielmehr E1n impotentes, mußi-
SCS esen, verurteilt, CWIg mıi1t sich allein hbleihben/®6.

{3 ONAS, Der Gotltesbegriff nach Auschwitz, 26
70 uch Theunissen hat bemerkt, 2ass Jonas QJen Allmachtsbegriff eiNerseIlits für selbstwidersprüchlich

hält, dem vorweltlichen (1011 hber andererseits MAacC zuschreibt. Zu Unrecht gesteht Jonas Qller-
ings (lie logische Vereinbarkeit hbeider Annahmen statt essen wendet e1n, (lie Kombpbination (ieser
Annahmen TE zwangsläufig er ese, (lie Weltschöpfung S£1 Urc (as Bedürinis (‚otftes motivilert,
Sselnen inneren Widerspruch aufzulösen, un: entspringe er nicht Selner Freiheit, vgl, Theunissens

AA221

Friedrich Hermanni

A
rticoli

3.3. Inkonsistenzen und Begründungslücken
Durch seinen Mythos vom ohnmächtigen und leidenden Gott unterläuft Jonas die 

theistischen Prämissen, die das Theodizeeproblem konstituieren. Da er voraussetzt, 
dass Gott angesichts der Existenz des Bösen nicht zugleich allmächtig und vollkom-
men gut sein kann, sieht er sich gezwungen, eines der beiden Attribute zu opfern, 
und begründet seine Preisgabe der göttlichen Allmacht mit dem folgenden, bereits 
genannten Argument. Da Macht nur an etwas anderem wirksam werden kann, das 
seinerseits einen Machtfaktor darstellt, ist sie nur als geteilte möglich und der Be-
griff der Allmacht daher selbstwidersprüchlich.

Dieses scheinbar plausible Argument ist, meine ich, in dreifacher Hinsicht pro-
blematisch. Selbstverständlich kann Gott kein Prädikat zugesprochen werden, dessen 
Begriff logisch unmöglich ist, denn Widerspruchsfreiheit ist die minimale Bedingung 
aller sinnvollen, damit auch aller sinnvollen theologischen Begriffe. Dem Argu-
ment misslingt es indes erstens, die Selbstwidersprüchlichkeit des Allmachtsbe-
griffs nachzuweisen. Aus dem physikalischen Gesetz, dass die Betätigung von Kraft 
stets eine Gegenkraft erfordert, schließt Jonas fälschlicherweise, dass Macht nur 
als Fähigkeit zur Überwindung einer Gegenmacht gedacht werden kann und daher 
zu jenen Begriffen gehört, die kein Maximum zulassen. Er verwechselt damit die 
empirische Unmöglichkeit von etwas, dessen fehlende Übereinkunft mit faktischen 
Naturgesetzen, mit dessen logischer Unmöglichkeit, d.h. seiner begrifflichen Wider-
sprüchlichkeit. Im Gedanken einer Macht, die fähig ist, jedes andere mühelos zu be-
stimmen, liegt kein Widerspruch, und ein Gott, der als Urheber der Naturgesetze 
diesen nicht untersteht, konnte daher sehr wohl allmächtig sein.

Jonas‘ allmachtskritisches Argument ist zweitens unvereinbar mit seiner kos-
mogonischen Zentralannahme, dass die Schöpfung der Welt «durch einen Selbst-
verzicht der grenzenlosen Macht»75 Gottes bedingt ist. Wenn Gott im Schöpfungs-
akt seine Macht einschränkt, muss er vor der Existenz des von ihm Geschaffenen 
zweifellos Macht besessen haben. Folglich muss Macht auch als ungeteilte möglich 
sein. Wäre sie das nicht, dann könnte der vorweltliche Gott überhaupt keine Macht 
besitzen, schon gar keine grenzenlose. Er wäre dann vielmehr ein impotentes, müßi-
ges Wesen, verurteilt, ewig mit sich allein zu bleiben76.

75	 H. Jonas, Der Gottesbegriff nach Auschwitz, 36.

76	 Auch M. Theunissen hat bemerkt, dass Jonas den Allmachtsbegriff einerseits für selbstwidersprüchlich 
hält, dem vorweltlichen Gott aber andererseits Allmacht zuschreibt. Zu Unrecht gesteht er Jonas aller-
dings die logische Vereinbarkeit beider Annahmen zu. Statt dessen wendet er ein, die Kombination dieser 
Annahmen führe zwangsläufig zu der These, die Weltschöpfung sei durch das Bedürfnis Gottes motiviert, 
seinen inneren Widerspruch aufzulösen, und entspringe daher nicht seiner Freiheit, vgl, Theunissens 



SC O, Theismus? Pie Theodizeeuntauglichkeit der RPaorne O, leidenden GOTtt

TILTenNs rIfüllt das Argument nicht den gewünschten theologischen Zweck enn
65 jefert keine Begründung, SIcCh angesichts der traurigen Alternative, dass ott
das OSe entweder nicht verhindern kann oder nicht verhindern WIlL, für Cie ETSTEODTLUN7 arlan{ie entscheiden. Selbst WEl ott a logischen (ırunden keine Allmacht
zugesprochen werden könnte, 1st nicht auszuschließen, dass hinreichend sroße
Macht besitzt, Cie Übel verhindern.

DIe Nnmac (1ottes ergl SIich ebensowenig au der Vermutung, Cie 0NAas ber
das Schöpfungsmotiv (‚01tes anstellt. Mit SeINeTr schönpferischen Selbstentäuße-
FuNg bezweckte Gott, jene cittliche uııte ermöglichen, Cie allein Urc Clie are
Freiheit des Menschen WITKIIC werden kann.

«|Das| Vo Wagnls er Inkarnation musste MENSC  iche TEe1INEIN und damit| (lie Möglichkeit Qes BOsen
einschließen weil 11LUTE e} In er Fe  arkeit, In er (‚ggenwart Qes Andersseinkönnens N: qg Stan-
dig ETrNEUTlE Entscheidung, (as (,ute In eiINer zeitlichen Verwirklichung (lie Konkretheit gewinnt, Urc
(lie (lie ahstrakte (,ulte er och unerprobten, außerzeitlichen, rein hei sich ceienden €21! Substantiell
werden annn er nicht MUuSS)» ( 4

1C gut können mensc  iche Handlungen In der 1lat LLUL dann SeIN, WEl G1E
frei SINd, und frei SINa G1E LLUL dann, WEl G1E SN VOoOlIl ott Iremdbestimmt vo

Menschen cselbstbestimmt werden. Aus der Freiheit des Menschen, SEeINeTr Macht,
a eigener Autoritäat wirken, olg Indes nicht, dass ott ohnmächtig 1st und
menschliches Handeln er nicht bestimmen kann. Er könnte Qiese Bestimmungs-
macht ebensogut besitzen, der menschlichen Freiheit willen aber auf ihren EeDTAauCc
verzichten‘®.

Weder Urc SCeINEe Analyse des Machtbegriffs och Urc SeIN Freiheitsverständ-
NıS 1st 0Nas 2,1SO berechtigt schließen «nicht well ( Gott] nicht wollte, sondern
well nicht konnte, OT1 Cr In Auschwitz|! nicht ein»(9. DIe dee e1INes ohnmächtigen
(10ttes ergl Ssich bel 0Nas vielmehr eshalb, well ohne nähere Begründung dreilerlel
VOTAauUSSeTiZT. Er wl eErstens den (ottesgedanken nicht aufgeben®0, behauptet ZWEITENS,
dass oftt angesichts der X1ISTeNZ des Osen nicht zugleic mächtig und vollkommen
gut SeIN kann, und geht drittens VOIl der analytischen Verknüpfung zwischen dem (101-

Diskussionsbeitrag, In BOHLER (Hrsg.) Z  ur die Zukunft. Im DISKuUurs mM} Hans Fonas, München
1994-, 186 N: 185871

BULTMANN AUS einem Briefwechselt ZnISCHEN Rudotf Bultmann und dem Verfasser,
I Hes raumt JONAS, Der (ottesbegriff nach Auschwitz, 40, celhst e1in

FEOd. 41

Vgl eOd.,

AD222

Abschied vom Theismus? Die Theodizeeuntauglichkeit der Rede vom leidenden Gott

A
rt

ic
ol

i

Drittens erfüllt das Argument nicht den gewünschten theologischen Zweck. Denn 
es liefert keine Begründung, um sich angesichts der traurigen Alternative, dass Gott 
das Böse entweder nicht verhindern kann oder nicht verhindern will, für die erste 
Variante zu entscheiden. Selbst wenn Gott aus logischen Gründen keine Allmacht 
zugesprochen werden könnte, ist nicht auszuschließen, dass er hinreichend große 
Macht besitzt, um die Übel zu verhindern.

Die Ohnmacht Gottes ergibt sich ebensowenig aus der Vermutung, die Jonas über 
das Schöpfungsmotiv Gottes anstellt. Mit seiner schöpferischen Selbstentäuße-
rung bezweckte Gott, jene sittliche Güte zu ermöglichen, die allein durch die fehlbare 
Freiheit des Menschen wirklich werden kann.

«[Das] volle Wagnis der Inkarnation [musste menschliche Freiheit und damit] die Möglichkeit des Bösen 
einschließen [...], weil nur so, in der Fehlbarkeit, in der Gegenwart des Andersseinkönnens und als stän-
dig erneute Entscheidung, das Gute in einer zeitlichen Verwirklichung die Konkretheit gewinnt, durch 
die die abstrakte Güte der noch unerprobten, außerzeitlichen, rein bei sich seienden Gottheit substantiell 
werden kann (aber nicht muss)»77.

Sittlich gut können menschliche Handlungen in der Tat nur dann sein, wenn sie 
frei sind, und frei sind sie nur dann, wenn sie statt von Gott fremdbestimmt vom 
Menschen selbstbestimmt werden. Aus der Freiheit des Menschen, seiner Macht, 
aus eigener Autorität zu wirken, folgt indes nicht, dass Gott ohnmächtig ist und 
menschliches Handeln daher nicht bestimmen kann. Er könnte diese Bestimmungs-
macht ebensogut besitzen, um der menschlichen Freiheit willen aber auf ihren Gebrauch 
verzichten78.

Weder durch seine Analyse des Machtbegriffs noch durch sein Freiheitsverständ-
nis ist Jonas also berechtigt zu schließen: «nicht weil er [Gott] nicht wollte, sondern 
weil er nicht konnte, griff er [in Auschwitz] nicht ein»79. Die Idee eines ohnmächtigen 
Gottes ergibt sich bei Jonas vielmehr deshalb, weil er ohne nähere Begründung dreierlei 
voraussetzt. Er will erstens den Gottesgedanken nicht aufgeben80, behauptet zweitens, 
dass Gott angesichts der Existenz des Bösen nicht zugleich mächtig und vollkommen 
gut sein kann, und geht drittens von der analytischen Verknüpfung zwischen dem Got-

Diskussionsbeitrag, in D. Bohler (Hrsg.), Ethik für die Zukunft. Im Diskurs mit Hans Jonas, München 
1994, 186 und 188f.

77	 [R. Bultmann – H. Jonas], Aus einem Briefwechsel zwischen Rudolf Bultmann und dem Verfasser, 69.

78	 Dies räumt H. Jonas, Der Gottesbegriff nach Auschwitz, 40, selbst ein.

79	 Ebd., 41.

80	 Vgl. ebd., 14.



Eredrich ermannı

esbegri und dem TAadI1KAal der 1ı1te a1sS1 Da VOIl der zweıten Voraussetzung später
och ausführlich Clie Rede SEeIN WIrd, Trage ich 1er lediglich, ob der jonassche Mythos
der eErsten und dritten Voraussetzung erecht WIrd. In beiden Fällen SINd, meme ich, Artıcol|berechtigte Zweifel angebracht.

ann E1n ott gut SeIN, der schönferisch handelt und für Cie Folgen SEeINES andelns
ZWal das [(S1515 (0) CQiese Folgen aDer nicht überblickt? Wurde e1N vollkomme guter
oftt E1n agnis eingehen, dessen elingen Urc nichts garantiert und dessen kata-
strophales Scheitern WIE In Auschwitz jederzeit möglich 1st? Heißt nicht gut 1st das
Gegenteill VOIl gut gemeint?

Zudem au der Mythos, der VOIl der gänzlichen Selbstpreisgabe (101ttes erzählt,
S auf C1INe EvVvISION auf e1INe Preisgabe des (Gottesgedankens hinaus. Indem sich ott
1m Schöpfungsakt TUuC  AaltlOos 1Ins NalcCHHEe entäußert, besitzt kein VOIl der Welt
terschiedenes SeINn Das Seın (10ttes und das Seın der Welt werden vielmehr ldentisch.
0NAas 111 dieser ONSEQqUENZ ZWal Urc Cie Behauptung ausweichen, «UrO{ffes In-der-
Welt-Sein» GSEI nicht «1Im Inne pantheistischer mmanen7»®2 verstehen. Wie aber
ınier Bedingungen eINer totalen Verwe  ichung (101ttes «eIn zögerndes Auftauchen
der Transzendenz au der Undurchsichtigkeit der mmanenz7»®>3 auch LLUL möglich SeIN
Ssoll, ist MIır schleierhaftö&4 WIC beabsichtigt e1INe theologische Alternative ZU

Theismus bieten, 1st das GottesverständnIis, das der Jjonassche Mythos impliziert,
vOoO Atheismus LLUL Sschwer ınterscheiden.

1mm 190078  - alle Inkonsistenzen und Begründungsdefizite 11, darf J0-
nas Versuch, den Theismus verabschieden und eInNen glaubwürdigen (10ttesbe-
OT1 ach Auschwitz entwickeln, mıit dem SIcCh das Theodizeeproblem ınterlaufen
e, ohl a1Ss gescheitert gelten.

Abschle VOoO Theismus?

Moltmann und 0Nas Sefizen VOLAUS, dass Cie X1ISTeNZ e1Nes zugleic allmächtigen
und allgütigen (10ttes mıit der X1ISTeNZ des Schlechten In der Welt nicht verträglich 1st

Al Vel ebd.,
A FEOÖd.
x FEOÖd. 171
s< Dheselhben Verständnisschwierigkeiten aıubert uch Theumnissen In BOHLER (Hrsg.) Z  ur Adie VATR

Kunft, 155

AD223

Friedrich Hermanni

A
rticoli

tesbegriff und dem Prädikat der Güte aus81. Da von der zweiten Voraussetzung später 
noch ausführlich die Rede sein wird, frage ich hier lediglich, ob der jonassche Mythos 
der ersten und dritten Voraussetzung gerecht wird. In beiden Fällen sind, meine ich, 
berechtigte Zweifel angebracht.

Kann ein Gott gut sein, der schöpferisch handelt und für die Folgen seines Handelns 
zwar das Beste hofft, diese Folgen aber nicht überblickt? Würde ein vollkommen guter 
Gott ein Wagnis eingehen, dessen Gelingen durch nichts garantiert und dessen kata-
strophales Scheitern wie in Auschwitz jederzeit möglich ist? Heißt es nicht: gut ist das 
Gegenteil von gut gemeint?

Zudem läuft der Mythos, der von der gänzlichen Selbstpreisgabe Gottes erzählt, 
statt auf eine Revision auf eine Preisgabe des Gottesgedankens hinaus. Indem sich Gott 
im Schöpfungsakt rückhaltlos ins Endliche entäußert, besitzt er kein von der Welt un-
terschiedenes Sein. Das Sein Gottes und das Sein der Welt werden vielmehr identisch. 
Jonas will dieser Konsequenz zwar durch die Behauptung ausweichen, «Gottes In-der-
Welt-Sein» sei nicht «im Sinne pantheistischer Immanenz»82 zu verstehen. Wie aber 
unter Bedingungen einer totalen Verweltlichung Gottes «ein zögerndes Auftauchen 
der Transzendenz aus der Undurchsichtigkeit der Immanenz»83 auch nur möglich sein 
soll, ist mir schleierhaft84. Statt – wie beabsichtigt – eine theologische Alternative zum 
Theismus zu bieten, ist das Gottesverständnis, das der jonassche Mythos impliziert, 
vom Atheismus nur schwer zu unterscheiden.

Nimmt man alle Inkonsistenzen und Begründungsdefizite zusammen, darf Jo-
nas‘ Versuch, den Theismus zu verabschieden und einen glaubwürdigen Gottesbe-
griff nach Auschwitz zu entwickeln, mit dem sich das Theodizeeproblem unterlaufen 
ließe, wohl als gescheitert gelten.

4.	Abschied vom Theismus?

Moltmann und Jonas setzen voraus, dass die Existenz eines zugleich allmächtigen 
und allgütigen Gottes mit der Existenz des Schlechten in der Welt nicht verträglich ist. 

81	 Vgl. ebd., 38.

82	 Ebd., 16.

83	 Ebd., 17f.

84	 Dieselben Verständnisschwierigkeiten äußert auch M. Theunissen in D. Bohler (Hrsg.), Ethik für die Zu-
kunft, 188.



SC O, Theismus? Pie Theodizeeuntauglichkeit der RPaorne O, leidenden GOTtt

Aufgrund dieser Voraussetzung wenden G1E Ssich den Theismus und entwickeln
1m egenzu den edanken e1Nes leidenden (101tes Im Schlussabschnitt gehe ich
der rage nach, welche weder VOIl Moltmann och VOIl 0Nas enannten ArgumenteODTLUN7 nötig wären, den Theismus a Theodizeegründen verabschieden, und WIC der
Theist auf Qiese Argumente reagleren kann.

Wir en anfangs gesehen, dass der Theismusgegner Cie Unvereinbarkeit der
Annahmen (1) DIS (3) Urc ZwWeEeI Zusatzprämissen egründet, In denen Cie göttliche
mMac und gute näher bestimmt werden. Weil E1n allgütiges esen alle UÜhbel
verhindern würde, Cie verhindern könnte nnahme und well E1n allmächtiges
esen a |le Übel verhindern könnte, Cie verhindern wollte Annahme dürfte
keine Übel geben, WEl E1n allmächtiger und allgütiger Schöpfergott ExIstierte Nun
ibt aber Übel In der Welt olglic 1st der Schöpfergott entweder nicht allmächtig
oder nicht Jlgütig, Oder ExIstiert überhaupt nicht

DIieser chluss des Theismusgegners 1st offensichtlich nicht zwingend, denn m1ın-
destens eEINEe S@eINeTr Praämissen 1st unzureichend®>. In der 1lat WIT d e1IN ollkommen
utes esen ach Möglichkei Jjedes UÜhbel verhindern, allerdings LLUL dann, WEl

keine moralisch hinreichenden (ırunde dagegen sprechen. Um Epikurs rage be-
antworien und der Vereinbarkeit der eErsten Aussagentrias festzuhalten, 111055 der
Theist eshalb behaupten, gaäbe solche moralisch hinreichenden Gründe, Cie ott
veranlassen, Cie Übel In der Welt zuzulassen oder bewirken. Dem Theisten zufolge
widersprechen SIcCh Cie Annahmen (1) DIS (3) eshalb nicht, well möglich 1st AallZ

nehmen:

(6) Die Übel In der Welt werden UO:  S allmächtigen UN allgütigen Otft nicht UCr-

hindert, weil SZC MIt größeren Uutern nd/oder MIt der Abwesenheit größerer Übel
verknüpn SINA.

Verknüpfungen dieser Art wurden In den theologischen und philosophischen In-
terpretationen menschlicher ( eschichte und Lebenswelt häufig hergestellt. on
das ErTSTIe Übel, der Sündenfall, wurde bekanntlic a 1IS Felix ulpa gepriesen, VOIl der
theologischen Tradition a1Ss Anlass für das göttliche Erlösungswerk6, VOoOlIl der ldeall-
stischen Geschichtsphiloso a1Ss ErsSier chritt des Menschen auf SeInNemM Weg ZU

selbsterschaffenen Paradies®/. Ahnlich avancılert In der Moderne Cie Not ZUL Chan-

.. %C ecC uch PIKE, Hume Evil, In The Philosophical Keview {A (1963) 180-197, wiederabge-
Aruckt In ADAMS ADAMS (Hrsg.) The Probliem of Evil, ()xford 1990, 8-572

Vgl 2a7Zu UGUSTIN, De CLULLAate Det ALV,
Vel ERMANNI, RXr ula DIie geschichtsphitosophische TIransformaltion der Sundenfatterzaählung

AA224

Abschied vom Theismus? Die Theodizeeuntauglichkeit der Rede vom leidenden Gott

A
rt

ic
ol

i

Aufgrund dieser Voraussetzung wenden sie sich gegen den Theismus und entwickeln 
im Gegenzug den Gedanken eines leidenden Gottes. Im Schlussabschnitt gehe ich 
der Frage nach, welche weder von Moltmann noch von Jonas genannten Argumente 
nötig wären, um den Theismus aus Theodizeegründen zu verabschieden, und wie der 
Theist auf diese Argumente reagieren kann.

Wir haben anfangs gesehen, dass der Theismusgegner die Unvereinbarkeit der 
Annahmen (1) bis (3) durch zwei Zusatzprämissen begründet, in denen die göttliche 
Allmacht und Allgüte näher bestimmt werden. Weil ein allgütiges Wesen alle Übel 
verhindern würde, die es verhindern könnte (Annahme 4), und weil ein allmächtiges 
Wesen alle Übel verhindern könnte, die es verhindern wollte (Annahme 5), dürfte es 
keine Übel geben, wenn ein allmächtiger und allgütiger Schöpfergott existierte. Nun 
gibt es aber Übel in der Welt. Folglich ist der Schöpfergott entweder nicht allmächtig 
oder nicht allgütig, oder er existiert überhaupt nicht.

Dieser Schluss des Theismusgegners ist offensichtlich nicht zwingend, denn min-
destens eine seiner Prämissen ist unzureichend85. In der Tat wird ein vollkommen 
gutes Wesen nach Möglichkeit jedes Übel verhindern, allerdings nur dann, wenn 
keine moralisch hinreichenden Gründe dagegen sprechen. Um Epikurs Frage zu be-
antworten und an der Vereinbarkeit der ersten Aussagentrias festzuhalten, muss der 
Theist deshalb behaupten, es gäbe solche moralisch hinreichenden Gründe, die Gott 
veranlassen, die Übel in der Welt zuzulassen oder zu bewirken. Dem Theisten zufolge 
widersprechen sich die Annahmen (1) bis (3) deshalb nicht, weil es möglich ist anzu-
nehmen:

(6) Die Übel in der Welt werden vom allmächtigen und allgütigen Gott nicht ver-
hindert, weil sie mit größeren Gütern und/oder mit der Abwesenheit größerer Übel 
verknüpft sind.

Verknüpfungen dieser Art wurden in den theologischen und philosophischen In-
terpretationen menschlicher Geschichte und Lebenswelt häufig hergestellt. Schon 
das erste Übel, der Sündenfall, wurde bekanntlich als Felix Culpa gepriesen, von der 
theologischen Tradition als Anlass für das göttliche Erlösungswerk86, von der ideali-
stischen Geschichtsphilosophie als erster Schritt des Menschen auf seinem Weg zum 
selbsterschaffenen Paradies87. Ähnlich avanciert in der Moderne die Not zur Chan-

85	 So zu Recht auch N. Pike, Hume on Evil, in The Philosophical Review 72 (1963) 180-197, wiederabge-
druckt in M. M. Adams – R. M. Adams (Hrsg.), The Problem of Evil, Oxford 1990, 38-52.

86	 Vgl. dazu Augustin, De civitate Dei XIV, 27.

87	 Vgl. F. Hermanni, Felix Culpa. Die geschichtsphilosophische Transformation der Sündenfallerzählung 



Eredrich ermannı

G1E besiegen (Malthus), private Laster gelten a1Ss Quelle OÖffentlicher ugenden
(Mandeville), das Negatıve a 1IS Triebkraft des Fortschritts Hegel), Krankheit a 1IS
Chance ZUL ( enlalität (Lombroso) und Sterblichkeit SN a1S Sündenfolge a1Ss Bedin- Artıcol|
SuNg der Eigentlichkeit (Heidegger).

Der HInwels des Theisten auftf dQiese oder andere e, In denen UÜhbel Cie Vor-
aussetizungen oder Folgen srößerer ufter SINa oder SeIN sollen, zwingt den Theis-
MUSSCHNET, SeInNnen übeltheoretischen Einwand präzisieren. Er kann dies auft ZwWEeI
Welsen iun

Er kann PFSTIeNsS UO theistischen Gottesbegriff ausgehen und behaupten, dass
für E1n allmächtiges und allwissendes esen Sar keine moralisch hinreichenden

(ırunde geben kann, Übel zuzulassen. Z{wWar könnte E1n vollkommen utes esen SOl-
che (ırunde abnen, allerdings LLUL dann, WEl In SeiInem Wissen beschränkt oder
WEl In SeINeTr Macht begrenzt und er Kegeln gebunden Ist, Urc Cie Übel
mıi1t srößeren (muüutern oder mıit der Abwesenheit srößerer Übel faktisch verknüpft SINd.
165 trifit aber auf den theistischen ott definitionsgemäß nicht denn aufgrun
S@eINeTr Allmacht und Allwissenheit könnte andere Mittel und Wege finden,
den gewünschten Resultaten kommen. ES 1st 21SO ogisch unmöglich, behauptet der
Theismusgegner, dass Clie Annahmen (1) DIS (3) zugleic wahr SINd, well notwendieg
1st anzunehmen:

(7) Fın allmächtiger un allwissender Oft ist keinerlei Regeln gebunden, auf-
gruün derer Übel SC7 als TUN Oder als Folgen, MIt größeren (utern Oder MIt der
Abwesenheit größerer Übel faktisch verknüp SINdA.

Fın allmächtiger und allwIissender ott könnte er alle Übel verhindern, ohne
adurch srößere uıfter verlieren oOder rößere Übel zuzulassen, und
gleich allgütig ware, wurde dies auch iun. Nun ibt aber Übel In der Welt Folg-
ich ExIstiert der theistische ott nicht

Der Theismusgegner kann Zw eitfens VOIl den UÜhbeln In der Welt ausgehen und be-
haupten: Sowelt WIT erkennen können, oibt darunter Sinnlose Übel, solche,
Cie nicht In der vOoO Theisten ıunterstellten (1155 gerechtfertigt SINd. ESs 1st 21SO
unwahrscheinlich, behauptet der Theismusgegner, dass Cie Annahmen (1) DIS (3)
gleich wahr SINd, weill plausibel 1st anzunehmen:

(S) ES qiößt den faktischen Ubeln solche. dıe nicht mıit größeren (utern Oder
mıit der Abwesenheit größerer Übel verknüp SINA.

im ahrhundert, In HERMANNI ®TEENBLOCK (Hrsg.) Phitosophische Ortentierung. Festschrt, Z
G(G(EeÖurtstag ON OQelmulter, München 19995, 249-266

S225

Friedrich Hermanni

A
rticoli

ce, sie zu besiegen (Malthus), private Laster gelten als Quelle öffentlicher Tugenden 
(Mandeville), das Negative als Triebkraft des Fortschritts (Hegel), Krankheit als 
Chance zur Genialität (Lombroso) und Sterblichkeit statt als Sündenfolge als Bedin-
gung der Eigentlichkeit (Heidegger).

Der Hinweis des Theisten auf diese oder andere Fälle, in denen Übel die Vor-
aussetzungen oder Folgen größerer Güter sind oder sein sollen, zwingt den Theis-
musgegner, seinen übeltheoretischen Einwand zu präzisieren. Er kann dies auf zwei 
Weisen tun.

Er kann erstens vom theistischen Gottesbegriff ausgehen und behaupten, dass 
es für ein allmächtiges und allwissendes Wesen gar keine moralisch hinreichenden 
Gründe geben kann, Übel zuzulassen. Zwar könnte ein vollkommen gutes Wesen sol-
che Gründe haben, allerdings nur dann, wenn es in seinem Wissen beschränkt oder 
wenn es in seiner Macht begrenzt und daher an Regeln gebunden ist, durch die Übel 
mit größeren Gütern oder mit der Abwesenheit größerer Übel faktisch verknüpft sind. 
Dies trifft aber auf den theistischen Gott definitionsgemäß nicht zu, denn aufgrund 
seiner Allmacht und Allwissenheit könnte er andere Mittel und Wege finden, um zu 
den gewünschten Resultaten zu kommen. Es ist also logisch unmöglich, behauptet der 
Theismusgegner, dass die Annahmen (1) bis (3) zugleich wahr sind, weil es notwendig 
ist anzunehmen:

(7) Ein allmächtiger und allwissender Gott ist an keinerlei Regeln gebunden, auf-
grund derer Übel, sei es als Gründe oder als Folgen, mit größeren Gütern oder mit der 
Abwesenheit größerer Übel faktisch verknüpft sind.

Ein allmächtiger und allwissender Gott könnte daher alle Übel verhindern, ohne 
dadurch größere Güter zu verlieren oder größere Übel zuzulassen, und falls er zu-
gleich allgütig wäre, würde er dies auch tun. Nun gibt es aber Übel in der Welt. Folg-
lich existiert der theistische Gott nicht.

Der Theismusgegner kann zweitens von den Übeln in der Welt ausgehen und be-
haupten: Soweit wir erkennen können, gibt es darunter sinnlose Übel, d.h. solche, 
die nicht in der vom Theisten unterstellten Weise gerechtfertigt sind. Es ist also 
unwahrscheinlich, behauptet der Theismusgegner, dass die Annahmen (1) bis (3) zu-
gleich wahr sind, weil es plausibel ist anzunehmen:

(8) Es gibt unter den faktischen Übeln solche, die nicht mit größeren Gütern oder 
mit der Abwesenheit größerer Übel verknüpft sind.

im 18. Jahrhundert, in F. Hermanni – V. Steenblock (Hrsg.), Philosophische Orientierung. Festschrift zum 
65. Geburtstag von Willi Oelmuller, München 1995, 249-266.



SC O, Theismus? Pie Theodizeeuntauglichkeit der RPaorne O, leidenden GOTtt

EFın allmächtiger und allwissender ott könnte Qiese Sinnlosen Übel er verhıin-
dern, ohne adurch orößere ufter verlieren Oder srößere UÜhel zuzulassen, und

zugleic allgütig ware, wurde dies auch iun olglic ExIstiert dieser theistischeODTLUN7 ott wahrscheimmliec nicht
Demnach kann der Theismusgegner SeINenNn Einwand a1Ss logisches oder a 1S eMpP1-

risch-probabilistisches Argument vortragen®S. Im ersten Fall SC  1e aufgrund
der Annahme (7) dass Cie Annahmen (1) DIS (3) logisch unvereinbar sSind®*. Im zweıiten
Fall hält ZWal für logisch möglich, dass dliese drel Annahmen zugleic wahr
SINd, aber für ınwahrscheimlich. Als egründung el Cie Plausibilität VOIl

Annahme (8) derzufolge einige der faktischen Übel SINNIOS SINd,
Wilie kann der Theist auft diesen präzisierten übeltheoretischen Einwand reagieren?

eInNne Annahme (6) dass ott Cie Übel In der Welt nicht verhindert, well G1E VOraus-
seizungen oder ONSeQqUeENZEN srößerer ufter SINd, 1st offensic.  ich unzureichend,
sofern meint, dQlese Verknüpfungen Se]en faktischer Art enn aufgrun S@eINeTr
mMacC 1st ott faktische, kausale Zusammenhänge nicht gebunden und wWare
emnach In der Lage, Cie enannten uıfter erreichen, auch ohne Cie Übel In Kauf

nehmen. Der Zusammenhang zwischen UÜhbeln und srößeren (muüutern musste viel-
mehr logisch notwendie SeIN, dass ogisch unmöglich Ist, Qiese ufer realisile-
LCOIl, ohne Clie Übel zuzulassen oOder bewirken. Nur In diesem Fall hätte auch e1N
allmächtiges esen, da CS nichts ogisch Unmögliches iun kann, eINenN moralisch
hinreichenden TUN: Übel nicht verhindern. Um der Vereinbarkeit der An-
nahmen (1) DIS (3) und iIhrer ahnrhnel festhalten können, 111055 der Theist 2.1SO
zeigen, dass ogisch möglich und emmpirisch nicht unplausibel 1st anzunehmen:

(9) Die Übel werden UO.  S allmächtigen un allgütigen DOft deshalb nicht verhin-
dert, weil ihre Zulassung mmit größeren (utern nd/oder MIt der Abwesenheit
größerer Übel In ogisch notwendiger PIsSE verknüp IStE.

Wiahrend (lie LEeEUPCIt eutische un: kontinental-europäische Diskussion Qdes Theodizeeproblems In
er ege nicht er nicht präzise zwischen verschiedenen übeltheoretischen Argumenten Qden
Theismus Ailterenziert (eine rühmliche Ausnahme ist (las Buch Kmreiner, ( OT m Leid, vgl Heson-
ers hat sich In er analytischen Religionsphilosophie e (lie Unterscheidung zwischen
«logical arguments Irom Evil» N: «probabilistic» (ler «evidential arguments Irom Evil» eingebürgert.
21 hat sich (lie Diskussion In Qden etzten Jahren zunehmend al (lie probabilistischen FEFinwände
konzentriert, weil sich Eelsien un: Theismusgegner inzwischen weitgehend eIN1S SINd., 4ass (lie
logischen Argumente mit utlen (rüunden zurückgewiesen werden können (vgl HOWARD-SNYDER,
Introduction: The Evidentialt Argument from Evil, In DERBS LHrsg.] The Evtidentialt Argument from
Evil, Bloomington-Indianapolis 1996, AL-Ä.
Dass (lie Annahmen (1) his (3) ogisch ıuınvereinbar SINdL, glauben z K Hume, Mill, clag-
Sarl, Flew, Aiken, Mackie, DUCASSsSe N: McCloskey. He Stellennachweise finden
sich hei PIKE, Hume Evil,

2726226

Abschied vom Theismus? Die Theodizeeuntauglichkeit der Rede vom leidenden Gott

A
rt

ic
ol

i

Ein allmächtiger und allwissender Gott könnte diese sinnlosen Übel daher verhin-
dern, ohne dadurch größere Güter zu verlieren oder größere Übel zuzulassen, und falls 
er zugleich allgütig wäre, würde er dies auch tun. Folglich existiert dieser theistische 
Gott wahrscheinlich nicht.

Demnach kann der Theismusgegner seinen Einwand als logisches oder als empi-
risch-probabilistisches Argument vortragen88. Im ersten Fall schließt er aufgrund 
der Annahme (7), dass die Annahmen (1) bis (3) logisch unvereinbar sind89. Im zweiten 
Fall hält er es zwar für logisch möglich, dass diese drei Annahmen zugleich wahr 
sind, aber für unwahrscheinlich. Als Begründung führt er dabei die Plausibilität von 
Annahme (8), derzufolge einige der faktischen Übel sinnlos sind, an.

Wie kann der Theist auf diesen präzisierten übeltheoretischen Einwand reagieren? 
Seine Annahme (6), dass Gott die Übel in der Welt nicht verhindert, weil sie Voraus-
setzungen oder Konsequenzen größerer Güter sind, ist offensichtlich unzureichend, 
sofern er meint, diese Verknüpfungen seien faktischer Art. Denn aufgrund seiner 
Allmacht ist Gott an faktische, kausale Zusammenhänge nicht gebunden und wäre 
demnach in der Lage, die genannten Güter zu erreichen, auch ohne die Übel in Kauf 
zu nehmen. Der Zusammenhang zwischen Übeln und größeren Gütern müsste viel-
mehr logisch notwendig sein, so dass es logisch unmöglich ist, diese Güter zu realisie-
ren, ohne die Übel zuzulassen oder zu bewirken. Nur in diesem Fall hätte auch ein 
allmächtiges Wesen, da es nichts logisch Unmögliches tun kann, einen moralisch 
hinreichenden Grund, Übel nicht zu verhindern. Um an der Vereinbarkeit der An-
nahmen (1) bis (3) und an ihrer Wahrheit festhalten zu können, muss der Theist also 
zeigen, dass es logisch möglich und empirisch nicht unplausibel ist anzunehmen:

(9) Die Übel werden vom allmächtigen und allgütigen Gott deshalb nicht verhin-
dert, weil ihre Zulassung mit größeren Gütern und/oder mit der Abwesenheit 
größerer Übel in logisch notwendiger Weise verknüpft ist.

88	 Während die neuere deutsche und kontinental-europäische Diskussion des Theodizeeproblems in 
der Regel nicht oder nicht präzise zwischen verschiedenen übeltheoretischen Argumenten gegen den 
Theismus differenziert (eine rühmliche Ausnahme ist das Buch A. Kmreiner, Gott im Leid, vgl. beson-
ders 17ff.), hat sich in der analytischen Religionsphilosophie zu Recht die Unterscheidung zwischen 
«logical arguments from evil» und «probabilistic» oder «evidential arguments from evil» eingebürgert. 
Dabei hat sich die Diskussion in den letzten Jahren zunehmend auf die probabilistischen Einwände 
konzentriert, weil sich Theisten und Theismusgegner inzwischen weitgehend einig sind, dass die 
logischen Argumente mit guten Gründen zurückgewiesen werden können (vgl. D. Howard-Snyder, 
Introduction: The Evidential Argument from Evil, in Ders. [Hrsg.], The Evidential Argument from 
Evil, Bloomington-Indianapolis 1996, XI-XX).

89	 Dass die Annahmen (1) bis (3) logisch unvereinbar sind, glauben z.B. D. Hume, J. S. Mill, J. E. McTag-
gart, A. Flew, H. D. Aiken, J. L. Mackie, C. J. Ducasse und H. J. McCloskey. Die Stellennachweise finden 
sich bei N. Pike, Hume on Evil, 39.



Eredrich ermannı

er Theodizeeversuch, der nicht VOIl vornherein ZU Scheitern verurteilt SeIN
Soll, 111055 Cie Annahme (9) zugrunde egen, und WITd ıunterschledlic ausfallen, Je
nachdem WIe das (rut näher bestimmt WITrd, dessentwillen ott Cie Übel In Kauf Artıcol|nehmen musste

AD227

Friedrich Hermanni

A
rticoli

Jeder Theodizeeversuch, der nicht von vornherein zum Scheitern verurteilt sein 
soll, muss die Annahme (9) zugrunde legen, und er wird unterschiedlich ausfallen, je 
nachdem wie das Gut näher bestimmt wird, um dessentwillen Gott die Übel in Kauf 
nehmen müsste.


