Contributi RTLu XVI (2/2011) 265-291

«La mano visibile del diritto»1.
La Rerum novarum e il liberalismo
Riflessioni in occasione del 120° della prima enciclica sociale

Markus Krienke
Facolta di Teologia (Lugano)

1.Uno sguardo sorprendente sull’inizio della Dottrina sociale
della Chiesa

Per Wilhelm Ropke, esponente di spicco della scuola ordoliberale di Friburgo
ed uno dei padri dell’economia sociale di mercato, il nucleo del messaggio sociale
del cristianesimo e la “liberta”, a condizione di non confondere un “liberalismo”
cosciente delle sue radici morali e religiose con il “libertinismo”: «Il liberalismo non
e [...] nella sua essenza abbandono del Cristianesimo, bensi il suo legittimo figlio
spirituale, e soltanto una straordinaria riduzione delle prospettive storiche puo in-
durre a scambiare il liberalismo con il libertinismo. Esso incarna piuttosto nel campo
della filosofia sociale quanto di meglio ci hanno potuto tramandare tre millenni di
pensiero occidentale, I'idea di umanita, il diritto di natura, la cultura della persona
e il senso dell'universalita»2. Anche se dal suo punto di vista di teorico protestante,
Ropke ha trovato un’importante conferma di questa tesi, che elaboro soprattutto nel-
la seconda fase del suo pensiero, nelle encicliche Rerum novarum e Quadragesimo
anno, ma anche nella Mater et magistra di cui ha scritto un commento notevoles3.
In quest’ultimo ribadisce la sua interpretazione della Dottrina sociale della Chiesa
come una delle piti coerenti difese della liberta, rammaricandosi pero del fatto che
la condanna del socialismo risultasse meno marcata nella Mater et magistra rispetto

1 E.-J. MESTMACKER, Die sichtbare Hand des Rechts. Uber das Verhdlinis von Rechtsordnung und Wirt-
schaftssystem, Baden-Baden 1978.

2 W. RoPKE, Umanesimo liberale, a c. di M. Baldini (I Grandi Liberali, 5), Soveria Mannelli 2000, 113.

3 W. ROPKE, L’enciclica Mater et Magistra, in Ip., Il Vangelo non e socialista. Scritti su etica cristiana e
liberta economica (1959-1965), a c. di C. Lottieri, Soveria Mannelli 2006, 87-107.

265



=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

«La mano visibile del diritto». La Rerum novarum e i/ liberalismo

alle due encicliche sociali precedenti4. E cosi Ropke si orienta soprattutto a Leone
XIIT e a Pio XI come conferma autorevole dell’indispensabilita di una solida base
morale e religiosa per I’ordinamento liberale. Dalla morale cristiana sgorgherebbero
quei valori liberali della persona contro ogni ingerenza dello Stato il quale, altri-
menti, con ogni sua mossa non farebbe altro che ledere la dignita della persona5.
In questo senso, la Dottrina sociale della Chiesa sarebbe nata, sin dall’inizio, come
autentica difesa della persona e della sua liberta. Senonché per chi conosce anche
solo minimamente la stessa Dottrina sociale, il fatto che il neoliberalismo protestante
di Ropke riconosca nel diritto naturale neoscolastico la base imprescindibile per ogni
ordinamento liberale e che trovi addirittura nelle prime due encicliche sociali la sua
massima conferma, non puo che suscitare delle forti perplessita. Tale prospettiva
applica all’inizio storico della Dottrina sociale della Chiesa una lettura liberale con-
traria all’intenzione della stessa, in quanto essa tentd di combattere il liberalismo
economico e politico, per come si impose nel 700 nelle tre Rivoluzioni industriale,
economica e politica (1769, 1776, 1789), individuando in esso la radice non solo degli
sconvolgimenti della questione sociale ma anche del «falso rimedio»6 del socialismo
e del comunismo.

Abbiamo a che fare quindi con un vero e proprio errore nella lettura di Ropke,
basata unicamente sull’argomento che i due Papi, come lui stesso, proponevano il
rinnovamento dei valori e della cultura cristiana come rimedio contro la questione
sociale ed il socialismo?. Ma mentre Ropke intendeva recuperare I'indispensabile
base morale dell’individualismo liberale, per Leone XIII e per Pio XI si trattava di
operare un ritorno all’ordinamento corporativistico premoderno, aderendo in que-
sto modo a quell’idea organicistica della societa propagata dai gesuiti della Civilta
cattolica, fondata nel 1850, come quella “terza via” capace di evitare gli estremismi
dell’individualismo liberista e del collettivismo socialista. Spazzando via il vecchio
ordine corporativistico, il primo causo quel grave disordine sociale che in fondo &
la conseguenza del fatto che «[lla societa nel suo reggimento non & piu cristiana»s.

4 Cfr. ROPKE, L’enciclica, 104s.

5 Cfr. innanzitutto i due commenti che Ropke ha scritto sulla Quadragesimo anno: Die Enzyklika “Quadra-
gesimo Anno” in der heutigen Diskussion, in Schweizer Rundschau. Monatsschrift fiir Geistesleben und
Kultur 44 (1944) 88-97; “Quadragesimo anno” und die Forderungen des Tages, in Wort und Wahrheit.
Montasschrift fiir Religion und Kultur 2 (1947) 321-329.

6 RN 3, titolo.
7 Cfr. RN 22, 28s.

8 F. S. RONDINA, La questione operaia, in La Civilta cattolica 39 (1888) 257-266, qui 261; cfr. RN 13, 22s., 26,
29, 45.

266



Markus Krienke

Contrastando diametralmente il socialismo, si seguiva il progetto di ricondurre, tra-
mite 1'organizzazione degli operai, «le classi operaie e la societa tutta ai male ab-
bandonati principii cristiani»9, secondo I’esempio dell’ordine medievale, organizzato
dal feudalesimo, da un lato, e dalle corporazioni professionali, dall’altro10. Questa
proposta, avanzata non solo dei gesuiti della Civilta cattolica, ma anche dei vescovi
e da altri cattolici impegnati nel campo sociale come un Ketteler, Vogelsang, Hitze,
La Tour du Pin, Manning, ecc., schierati nella loro “torre” intorno al Papa e in ra-
dicale contrapposizione al mondo liberale, confluirono poi nella Rerum novarum: la
restaurazione di quell’ordinamento che si sorreggeva non sui diritti individuali ma
sui costumi, sulla morale e sulla religione cristiana, assegnando alla Chiesa il ruolo
di massima ed unica garanzia per I'ordine socialell.

Per Ropke, invece, la morale ed i costumi cristiani non dovevano ristabilire il vec-
chio ordinamento organicistico bensi garantire il funzionamento del libero mercato:
riprendendo I’originale intuizione di Adam Smith e contrapponendosi alla riduzione
del liberalismo ad un puro liberismo economico o ad un libertinismo amorale, egli
ricorda che alla base del mercato stanno imprescindibilmente le relazioni ed i legami
morali che sono situati Al di la della domanda e dell’offerta — come dal titolo dell’ul-
tima grande opera del pensatore protestante — e che costituiscono il necessario «con-
testo generale di livello superiore», cioé il «nesso spirituale-morale» dello stessol2.
In altre parole, solo un rinnovamento spirituale-morale della societa puo porre le
basi necessarie affinché anche le istituzioni economiche e politiche liberali possano
effettivamente svolgere il loro ruolo.

La base morale e religiosa, quindi, per i Papi delle prime due encicliche sociali
significava il programma anti-liberale del ripristino dell’ordinamento pre-moderno,

9 RONDINA, La questione, 263.

10 Affermava ad es. La Tour du Pin: «Lo Stato cristiano nasce nel medioevo, incarnandosi nel sistema feuda-
le, che non ebbe origine dalla conquista violenta, ma nella maggior parte dei casi dalla commenda, cioe
dal libero affidamento del debole che pattuiva la protezione e il lavoro col piu forte. La societa rurale si
fonda sul feudo, quell’'urbana sulla corporazione e cemento per entrambe ¢ il vincolo religioso, espresso
per I'uno nella formula del giuramento, per I’altra nello statuto della confraternita» (cit. in A. DE GASPERI,
I tempi e gli uomini che prepararono la “Rerum novarum”, Milano 1984, 49).

11 Ad essi si opposero i cattolici liberali come un Windhorst e uno Hertling in Germania, un Périn in Fran-
cia, un Gibbons negli Stati Uniti, un Minghetti e un Lampertico in Italia, ecc. Ma giustamente Traniello
sottolinea che 'enciclica «sembra riflettere piuttosto una cultura, che, ovviamente, era quella dello stesso
Leone XIII [...], ma anche quella dei suoi piu diretti collaboratori nel lavoro di stesura; i quali, a loro volta,
rappresentavano autorevolmente un settore della cultura cattolica italiana che si era misurato con il tema
dell’ordine sociale cristiano, percorrendo itinerari intellettuali ben determinati» (F. TRANIELLO, Aspetti
della cultura sociale cattolica prima della Rerum Novarum, in G. DE Rosa [ed.], I tempi della Rerum No-
varum, Soveria Mannelli 2002, 43-59, qui 47).

12 W. ROPKE, Jenseits von Angebot und Nachfrage, Bern-Stuttgart 19792, 146, 160.

267

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

«La mano visibile del diritto». La Rerum novarum e i/ liberalismo

mentre per Ropke doveva invece garantire il “vero individualismo” del liberalismo
moderno. Questo vero individualismo, basato sui valori morali e religiosi, & contrap-
posto a quel riduzionismo che egli chiama con Hayek il “falso individualismo”13 e
che le prime due encicliche identificarono con I’essenza del liberalismo tout court. In
un’analisi pit dettagliata si potrebbe dimostrare che questa mancata differenziazio-
ne del liberalismo da parte nelle prime due encicliche risieda la ragione sistematica
per I'individuazione dell’unica soluzione percorribile nel ritorno ad un’idea medie-
vale di ordine sociale. Come conseguenza, i due modelli, dei Papi sociali da una parte
e di Ropke dall’altra, sembrano due opzioni contraddittorie: mentre per i primi la
soluzione della questione sociale sta in un istituzionalismo antiliberale, il secondo
la trova in un liberalismo morale che pero non dimostra possibilita di sviluppo per
un pensiero istituzionale. La reintroduzione della dimensione morale contro il “falso
individualismo” del liberalismo ottocentesco avviene, quindi, per Leone XIII attra-
verso una riflessione istituzionale, mentre in Ropke e intesa sin dall’inizio in chiave
individuale. 11 pensiero sociale cattolico, nella sua versione ufficiale, ripristinava 1’i-
dea di un organismo sociale medievale, per cui si costituiva indifferente e critico nei
confronti di qualsiasi forma di Stato concreta e realizzava sin dall’inizio, per i diritti
naturali delle varie istituzioni organiche (famiglia, corporazioni, societa), una strut-
tura sussidiaria. Questi elementi apparivano a Ropke come elementi decisamente li-
berali, sebbene non lo fossero. Ropke, dall’altro canto, basandosi sull’individualismo
moderno, optava direttamente per una determinata forma di Stato, ossia per il libe-
ralismo democratico. In sintesi, si potrebbe definire ’alleanza di Répke con i primi
70 anni di Dottrina sociale della Chiesa piuttosto una coincidenza di interesse nella
difesa della base morale-religiosa della societa contro il socialismo, ma certamente
non una vera e propria convergenza concettuale.

Solo con I'enciclica Mater et magistra, di cui celebriamo i 50 anni, si apre una
nuova prospettiva che sara in grado di conciliare queste due risposte alquanto con-
trastanti alla sfida del “falso liberalismo” e del socialismol4 su base personalistica, e
quindi differenziando tra un “vero” individualismo ed il “falso individualismo” del li-
berismo e del libertinismo riduttivil5. Per la Dottrina sociale della Chiesa, la “svolta”

13 Cfr. F. A. voN HAYEK, Individualismo: quello vero e quello falso, tr. it. A. M. Cossiga (Biblioteca austriaca.
Documenti, 4), Soveria Mannelli 1997.

14 Questa “sintesi”, che sta al di fuori delle possibilita concettuali di Ropke, evidentemente non poteva esse-
re compresa da lui fino in fondo, per cui il suo commento a quest’enciclica rimane all’interno del limite
concettuale della sua interpretazione delle encicliche precedenti e, quanto ai momenti caratterizzanti
della Mater et magistra, si limita a qualche considerazione generale, enucleando piuttosto delle “nuove
tendenze” di quest’enciclica che non esprimendo veri e propri giudizi.

15 Ancora oggi notiamo in tante interpretazioni dei fraintendimenti specifici basati sulla mancata distinzione

268



Markus Krienke

di quest’ultima enciclica avviene all’interno della sua impostazione istituzionale, per
cui la si puo considerare anche una “svolta istituzionale”. Evidentemente a Ropke
mancarono i presupposti concettuali per individuare esattamente questa svolta ossia
la scoperta del “principio della persona” come chiave dell’intero ordine sociale nella
sua articolazione istituzionale e quindi nella prospettiva costituzionale. Anche se ’or-
doliberale Ropke non ignorava affatto la dimensione dell’ordinamento istituzionale e
della costituzione, egli la considerava sulla base della liberta individuale come unico
valore da tutelare dello stesso ordinamento. Per la Mater et magistra, invece, «il fon-
damento, il fine e i[l] soggett[o] di tutte le istituzioni in cui si esprime e si attua la vita
sociale»16 & la persona che nella sua costituzione metafisica & allo stesso momento
individuo e relazione-ad-altri. Quest’ultima dimensione, Ropke la recupera soltanto
a livello morale e quindi pre-istituzionale, mentre per Giovanni XXIII diventa una
dimensione sistematica della riflessione etico-sociale. Questa “svolta” della Mater et
magistra porta necessariamente ad un ripensamento personalistico del diritto natu-
rale che sin dalla Rerum novarum & la dimensione nella quale la prospettiva morale
si espresse nella sua veste istituzionale(-corporativa). Esito di questo ripensamento
e I'accettazione storica, da parte della Chiesa, dei diritti umani come ultima conse-
guenza del diritto naturalel?: questa dichiarazione avvenne, significativamente, due
anni dopo la Mater et magistra, nella Pacem in terris. Solo con questo passaggio si
recuperava concettualmente cio che Ropke definiva 1'origine autentica del liberali-
smo nel cristianesimo, anche se in una prospettiva tutta diversa dalla visione dello
stesso Ropke, perché essa non fu concepita in una chiave individuale, ma istituziona-
le: il diritto fondamentale non e la difesa della liberta negativa dell’individuo, all’in-
terno della quale quest’ultimo, secondo Ropke, deve ritrovare la sua base morale e
religiosa e quindi la dimensione relazionale della persona, ma e la persona stessa,
nelle sue relazionalita fondamentali che sono la radice trascendente della dignita e la
famiglial8, per cui il messaggio morale e religioso del cristianesimo non rimane pre-
istituzionale ma esplicita i criteri etici (non tecnici) delle istituzioni stesse. In quanto

tra “vero” e “falso individualismo”; cfr. ad es. A. RauscHER, Uomo, lavoro, capitale nella Dottrina sociale
della Chiesa, in AA.VV., A cento anni dalla Rerum novarum. Continuita, modernizzazione, etica del pro-
gresso, Milano 1991, 93-112.

16 MM 203; cfr. GS 25.

17 Cfr. J. RATZINGER, Cio che tiene unito il mondo, in Ip. — J. HABERMAS, Etica, religione e Stato liberale, a c. di
M. Nicoletti (I pellicano rosso, 28), Brescia 2004, 41-57, qui 51.

18 In un altro articolo Ropke afferma giustamente la particolare coincidenza tra cristianesimo e liberalismo
nella salvaguardia del «valore» e della «dignita dell’'uomo», nell’«inviolabilita della sua persona» e dei
«vincoli di famiglia da essa non scindibili», ed infine nella liberta e nell’idea di giustizia (W. ROPKE, La
statizzazione dell’'uomo in In., Il Vangelo, 143-154, qui 146).

269

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

«La mano visibile del diritto». La Rerum novarum e i/ liberalismo

I'istituzionalita del diritto naturale colloca i diritti fondamentali nei doveri originali
della persona — perché relazione personale significa dovere — con questa concezione
la Dottrina sociale della Chiesa esplicita ora in maniera istituzionale cio che e stato
il nucleo del diritto naturale di tutti i tempi: in fondo era questa la vera intenzione
innovativa di Leone XIII quando considerava le istituzioni della proprieta privata (la
proprieta privata in senso lockeiano ¢ da intendere in maniera lata, comprendendo
life, liberty ed estate della persona) e della famiglia come le istanze del diritto natu-
rale contro il socialismo!9, ma anche quando istituiva le associazioni e le corpora-
zioni nel loro ordinamento sussidiario20. Ma ancora questa concezione istituzionale
di Leone XIII non era sintetizzata con I'idea della liberta individuale della persona, il
che avvenne, appunto, con la Mater et magistra che permetteva, di seguito, la decli-
nazione istituzionale in chiave di diritti fondamentali e costituzionali. In questo modo,
Giovanni XXIII superava il carattere “utopico” della visione di Leone XIII, da ricavare
direttamente dal messaggio evangelico un ordine sociale, cioe di identificare questo
precisamente con I’ordine sociale medievale e di ricavare in maniera altrettanto di-
retta dall’annuncio biblico i criteri per la “trasformazione sociale”. Cosi dopo 70 anni
la Dottrina sociale della Chiesa scopre I’ordinamento giuridico-costituzionale come
condizione di possibilita della realizzazione degli stessi principi evangelici. La Chiesa
non propone pit “tecnicamente” delle istituzioni concrete, ma delinea i principi etici
dell’ordinamento in quanto tale. In questa prospettiva si potrebbe definire il diritto
anche come “istituzione dell’istituzione” o “istituzione-criterio” (/nstitutionen-Insti-
tution). A ben vedere, & proprio il principio di persona, come sopra, “principio della
persona” come diritto fondamentale e quindi come “istituzione-criterio” il modo in
cui la Dottrina sociale della Chiesa dopo la Mater et magistra realizza quel che & il
centro del pensiero liberale originario, ossia I'indivisibilita della liberta: non si puo
dividere la domanda della liberta della persona in chiave economica dalla questione
dell’ordinamento politico della societa21.

19 In questo modo, cioé definendo la tutela della persona attraverso la proprieta privata (in senso lato) e la
famiglia come il primo compito del diritto naturale contro il socialismo, Leone XIII formulava I'identica
esigenza del liberalismo, come ha dimostrato I’analisi di Ropke. Cfr. anche la posizione di Friedman:
«Come liberali noi riconosciamo nella liberta dell’individuo e forse ancora nella liberta della famiglia il
supremo fine di tutte le istituzioni sociali» (M. FRIEDMAN, Kapitalismus und Freiheit, Miinchen 1976, 32).

20 Cfr. A. Maccul, La dottrina sociale della Chiesa. Dinamica storica e linee programmatiche, in A. LUCIANI
(ed.), La “Rerum novarum” e i problemi sociali oggi, Milano 1991, 45-50, qui 48.

21 Questa idea di liberta indivisibile ¢ rivendicata sia da Luigi Einaudi sia da Wilhelm Répke in opposizione a
Benedetto Croce. Ropke la definisce in questo modo: «La liberta dello spirito, della cultura, quella politica
e quella economica - tutte sono ugualmente importanti e si condizionano a vicenda, e altrettanto vale
per 'assenza di liberta. Non possiamo [...] associare arbitrariamente un dato ordinamento spirituale e

270



Markus Krienke

Ritengo che questa prospettiva, delineata in maniera diversa da Ropke e dalla
Mater et magistra, cioé non da un punto di vista esterno rispetto alla Dottrina sociale
della Chiesa, ma da due istanze che si ritengono in profonda sintonia con la Rerum
novarum, sia il metodo pitt adaguato per potersi avvicinare alla domanda difficile del
“liberalismo” in questa prima enciclica sociale.

2.11 “liberalismo” della Rerum novarum

Senza dubbio in questa domanda si intrecciano interessi metodologici di vario
tipo: innanzitutto un interesse storico22, ma soprattutto uno sistematico, atto a forni-
re la prova argomentativa per i ragionamenti appena svolti. Precisamente, sorgono
due domande: da un lato, si puo veramente pensare ad una conciliazione tra “libe-
ralismo” e “cristianesimo”, se tale prospettiva risulta del tutto impossibile a parti-
re dal documento principale della Dottrina sociale della Chiesa, ossia dalla Rerum
novarum? Se la risposta e affermativa, allora, dall’altro lato, bisogna chiedersi in
quale misura si puo parlare, nella Mater et magistra, di una vera e propria “svolta”23
nel Magistero sociale non solo rispetto alle due encicliche antecedenti ma anche
al magistero sociale di Pio XII, senza che tale svolta significhi una rottura, perché
altrimenti la Rerum novarum non potrebbe costituire legittimamente il vero inizio
della Dottrina sociale della Chiesa. A scanso di equivoci sui ragionamenti seguenti, ¢
bene specificare sin dall’inizio che cosa si intende con “liberalismo”: se ne puo tro-
vare la definizione piu sintetica in Einaudi, secondo il quale esso indica quel criterio

politico ad un ordinamento economico di nostra scelta», specificando che se I'uno dei due si basa sull’idea
della liberta, deve farlo necessariamente anche I’altro perché altrimenti quello che si basa sull’assenza
della liberta distruggebbe anche la liberta dell’altro (W. RopkE, Liberismo e liberalismo: Benedetto Croce,
in Ip., Democrazia ed economia. L'umanesimo liberale nella civitas humana, a c. di S. Cotellessa, Bologna
2004, 187-192, qui 188).

22 Fa parte dell'interesse storico dell’enciclica anche il suo successo indiscusso e la sua importanza epocale,
a livello teoretico, sociale-pratico e politico, sia all’interno del milieu cattolico, sia anche al suo esterno
nella societa. Tutti questi aspetti sono indiscussi ma non fanno parte dell’interesse sistematico con cui in
questo studio rivolgiamo lo sguardo alla Rerum novarum. Per chi volesse approfondire innanzitutto 'a-
spetto storico-sociale cfr. AA.VV., La «Rerum novarum» e il movimento cattolico italiano, Brescia 1995;
DE GASPERI, I tempi; DE Rosa (ed.), I tempi; Luciani (ed.), La “Rerum novarum”; A. b1 GIOVANNI — A. PALAZZ0
(edd.), Luigi Sturzo e la “Rerum novarum”, Milano 1982; F. FiorenTINO (ed.), I cento anni della Rerum
novarum, Bologna 1990.

23 ] termine “svolta” evidentemente non ¢ inteso nel senso di “rottura” bensi come comprensione di una
“svolta metodologica” che non mette in crisi la «coerenza dell'intero corpus dottrinale» della Dottrina
sociale della Chiesa, ribadita da Benedetto XVI in CV 12.

271

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

«La mano visibile del diritto». La Rerum novarum e i/ liberalismo

per 'ordinamento e la politica «che concepisce 'uomo come fine»24. Innanzitutto
il “liberalismo”, in questa accezione, non implica nessun rifiuto della dimensione
morale e trascendente della liberta, che anzi ritiene un elemento essenziale della
stessa in quanto solo in questo modo, secondo i piu validi pensatori liberali, si lasce-
rebbe fondare la radicale priorita della liberta rispetto a qualsiasi istituzione sociale
dello Stato. Questa priorita della liberta viene riconosciuta, poi, come la dimensione
fondamentale della costituzione che afferma la sovranita popolare quale criterio le-
gittimante di ogni potere politico. Cio implica, come terzo elemento, 'indivisibilita
della liberta in liberta economica e liberta politica. Come afferma Sturzo in merito,
bisogna «[dlifendere la liberta economica come si difende la liberta politica, perché
I'una non puo esistere senza l’altra»25.

Esaminando la Rerum novarum si rilevano innanzitutto tre elementi che si posso-
no proporre per un’interpretazione “liberale” della stessa nel senso appena accen-
nato. Innanzitutto & stata rilevata I’eredita lockeiana del concetto di “proprieta” gia
in Liberatore e negli schemi preparatori, e poi di conseguenza anche nella stessa Re-
rum novarum?6. Anche se quest’ultima puo rifarsi all’Aquinate come conferma che
la proprieta privata e ancorata nel diritto naturale, tale richiamo vale per la dimen-
sione del “bene comune” inerente ad essa, ma non in quanto diritto individuale. Nei
confronti del socialismo bisognava pero sottolineare innanzitutto quest’ultimo aspet-
to per cui gia a Taparelli e Liberatore non rimase altra alternativa che derivare il suo
aspetto individuale da John Locke27. Concettualmente & stato un passo successivo
riconnettere questo diritto individuale ad un vincolo morale, cioe legarlo all’obbligo
sociale di chi detiene la proprieta privata28. Ma siccome questo obbligo e stato conce-
pito, secondo il diritto naturale neoscolastico, come un dovere dell’“ordine naturale”,
e non della “liberta morale” della persona, il diritto di proprieta privata nella Rerum
novarum non assume lo statuto di un vero e proprio diritto della persona. La stessa
problematica vale per la famiglia, come secondo elemento apparentemente “libe-
rale” di quest’enciclica29: nella sua dimensione etico-sociale essa ¢ concepita come
prima espressione della persona nel suo ordine naturale, ma in tal modo riconnette

24 (Cit. in D. ANTISERI, La “via aurea” del cattolicesimo liberale, Soveria Mannelli 2007, 14.

N
B

L. Sturzo, Il pensiero economico, a c. di G. Palladino, Milano 2009, 151.

26 Cfr. H. SORGENFREL, Die geistesgeschichtlichen Hintergriinde der Sozialenzyklika “Rerum novarum” Papst
Leos XIII. vom 15. Mai 1891 (Sammlung Politeia, 25), Heidelberg-Loewen 1970, 99-158; cfr. RN 3-8.

27 Cfr. SORGENFREL, Die geistesgeschichtlichen Hintergriinde, 116-127, 130-138.
28 Cfr. D. MENozz1, La genesi storica della Rerum novarum, in FIORENTINO (ed.), I cento anni, 19-41, qui 39.

29 Cfr. RN 9-11.

272



Markus Krienke

la persona allo stesso ordine naturale, invece di fungere da prima istituzione della
realizzazione della liberta personale. In sintesi, né la proprieta privata né la famiglia
hanno come fine la “liberta” della persona, ma I’adempimento di un ordine naturale
di doveri della natura umana.

Questo limite non si trova pit nel terzo elemento “liberale” della Rerum novarum,
ossia la liberta d’associazione, che significativamente & stata introdotta solo all’ul-
timo momento su iniziativa dei vescovi statunitensi, e quindi non era previsto negli
schemi di Liberatore e Zigliara. Per precisione, il diritto di associazione degli operai
era inserito sin dal primo schema, ma per espressa volonta di Leone XIII fu aggiunta
I’esclusione categorica di ogni lettura corporativistica delle stesse associazioni3o. Il
superamento della concezione corporativistica sta nella fondazione di questo diritto
non nello Stato, ma nella natura socievole dell’'uomo31, e in quanto tale poteva ri-
guardare non soltanto la liberta di associazione degli operai, ma di ciascun cattolico,
per cui la Rerum novarum veniva accolta come legittimazione anche per partiti od
organizzazioni politiche dei cattolici32. Il vero “momento liberatorio” dell’enciclica,
che produsse i suoi effetti storici a livello sociale, consisteva quindi in questa liberta
individual-personale: in quanto aspetto piu innovativo dell’enciclica, esso ha mo-
bilitato i cattolici in tutta I’Europa. Significativamente, lo stesso Leone XIII, nelle
encicliche successive, fu addirittura costretto a correggere questo elemento, e ad
annunciare nella Graves de communi del 1901 che il termine democrazia cristiana,
come l'intera enciclica Rerum novarum, era da intendere solo in chiave sociale, di
carita individuale temporale, ma non come un programma politico o come legittima-
zione del cristiano in politicis33.

30 Antonazzi ci informa che questa precisazione fu adoperata pochi giorni prima della pubblicazione tra-
mite I'inserimento dell’inciso che le associazioni non devono necessariamente essere «ex utroque ordine
mixtas» ma possono anche risultare «totas ex opificibus» (G. ANTONAZzI, Introduzione, in Ip. — G. DE Rosa,
L’enciclica Rerum novarum e il suo tempo, Roma 1991, 43-74, qui 55; cfr. anche SORGENFREI, Die geistes-
geschichtlichen Hintergriinde, 192-200). Antonazzi si rifersice a RN 36: «Vediamo con piacere formarsi
ovunque associazioni di questo genere, sia di soli operai [il testo pubblicato sulle AAS riporta “tota (!) ex
opificibus”; AAS 23 (1890/91) 664] sia miste di operai e padroni».

31 Cfr. RN 37, 42. «Poiché il diritto di unirsi in societa 'uomo I’ha da natura, e i diritti naturali lo Stato deve
tutelarli, non distruggerli» (ibid. 38).

32 Cfr. H. MAIER, “Rerum novarum” und die Entstehung christlich-demokratischer Bewegungen in Europa, in
Kirchliche Zeitgeschichte 5 (1992) 289-305, qui 300s. Cfr. anche Ib., Revolution und Kirche. Zur Friihge-
schichte der Christlichen Demokratie, Freiburg i. Br. 19885, 246-250; cfr. RN 37-44.

33 «[L]a parola democrazia [...] smesso ogni senso politico, non deve significare se non una benefica azione
cristiana a favore del popolo» (Graves de communi [La Doctrine sociale de UEglise a travers les siécles.
Documents pontificaux du XVeme qu XXeme siecle, a c. di A. F. Utz e M. Boeglin, 4 voll., Roma-Paris 1970;
d’ora in poi: U/B], VI, 32-53, qui 39). Maier ha ragione interpretando proprio il diritto di associarsi come

273

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

«La mano visibile del diritto». La Rerum novarum e i/ liberalismo

Il messaggio del Pontefice era chiaro: come nei casi della proprieta privata e del-
la famiglia, anche in quello delle associazioni il diritto “liberale” non doveva essere
frainteso come “responsabilita propria” dell’individuo. Attraverso la loro collocazio-
ne nell’ordinamento naturale doveva essere superata questa dimensione individual-
liberale dei tre diritti elencati. Distanziando cosi la concezione cattolica dal liberali-
smo, si prospettava una vera e propria “terza via” il cui antisocialismo si basava, in
realta, su un antiliberalismo ancora piu profondo. Il fatto che i diritti alla proprieta
privata e alla famiglia siano in realta diritti di un ordine naturale, e non della liberta
morale della persona, vale in ultima analisi e nonostante ’apertura indubbia di Leo-
ne XIII anche per le associazioni, che da un lato si devono formare per libera iniziati-
va degli operai, ma dall’altra parte per impedire i loro effetti politici devono inserirsi
in una struttura sociale data come ordinamento prestabilito34. Questo ordinamento e
in fondo la linea del diritto naturale neoscolastico, che proprio con la Quadragesimo
anno dovra aggiungere la riflessione sull’ordinamento e perfezionare cosi la “terza
via” neoscolastica nel cosiddetto “solidarismo”: i suoi criteri sono (1) la concezione
organicistica, (2) la sussidiarieta sulla base del diritto naturale, e (3) il presupposto
morale e religioso dell’ordinamento politico. Questi elementi non sono ancora sinte-
tizzati, come avverra nella Mater et magistra, dal concetto di diritto personalistico e
quindi da una prospettiva costituzionale, la quale anzi & categoricamente esclusa in
quanto fonderebbe la societa su una base atea ed areligiosa.

In sintesi, per le prime due encicliche I’ordinamento naturale non ha per princi-
pio la persona, ma una determinata interpretazione metafisica della natura e della
societa. B questa prospettiva, che la Dottrina sociale della Chiesa ereditava dal Ma-
gistero di Pio IX il quale aveva gia individuato la risposta alla questione sociale nel
ripristino dell’elemosina individuale (carita), da un lato, e nel ritorno alle corporazio-
ni medievali e in questo modo, in ultima analisi, ad un ripristino del controllo della
Chiesa sulla societa, dall’altro35. E proprio quell’aspetto, in cui la Rerum novarum
andava sostanzialmente oltre le precedenti formulazioni — cioe le associazioni libere

una prima apertura al «nuovo sovrano democratico» (MAIER, “Rerum novarum”, 300s.), ma si tratta,
appunto, di un’apertura corporativo-istituzionale non sistematica, ma accidentale alla visione comples-
siva della Rerum novarum e dell’intero pontificato di Leone XIII per cui, di conseguenza, dalle encicliche
seguenti viene praticamente ritirata attraverso la «separazione dell’azione sociale dall’azione politica»,
operata dalla Graves de communi (P. ScoppoLa, Chiesa e democrazia in Europa e in Italia, in E. GUERRIERO
— A. ZAMBARBIERI, La Chiesa e la societa industriale (1878-1922) [Storia della Chiesa, XXII/1], Cinisello
Balsamo 1990, 203-238, qui 212).

34 Cfr. Graves de communi, U/B VI, 41,46. In questo senso, la soluzione della Rerum novarum dell’armonia
tra “capitale” e “lavoro” & un’espressione di una tale armonia metafisicamente prestabilita, ma non per-
sonalisticamente valorizzata; cfr. RN 15.

35 Cfr. MENozz1, La genesi, 25.

274



Markus Krienke

-, con Graves de communi e poi sotto Pio X venne nuovamente cassato. E questa la
configurazione sistematica della Dottrina sociale della Chiesa nei suoi primi 70 anni,
come & stata sviluppata innanzitutto dai gesuiti Luigi Taparelli d’Azeglio e Matteo
Liberatore, dallo stesso Gioacchino Pecci36, ancora arcivescovo di Perugia, e dal do-
menicano Tommaso Zigliara, con I’aiuto dei vescovi sociali di matrice intransigente,
come un Ketteler37, definito da Leone XIII il suo «grande predecessore»38, ma anche
di Manning, Mermillod ed altri.

La mancata collocazione dei tre momenti di apertura della Rerum novarum verso
la societa liberale in una teoria dell’ordinamento che sarebbe stata il risultato di un
confronto produttivo con il liberalismo non solo portava all’eliminazione della poten-
zialita liberatrice di questi diritti personalistici, ma allo stesso tempo determinava
anche una visione piuttosto paternalista dello Stato nella prima enciclica sociale:
se, da un lato, il fatto che Leone XIII richiamasse lo Stato alla sua responsabilita nei
confronti dei lavoratori e stato giustamente considerato un passo importante della
Chiesa verso quegli Stati europei che spesso nutrivano ostilita nei suoi confronti,
tuttavia stupisce, dall’altro lato, la competenza tendenzialmente paternalistica che
poi gli viene assegnata39. Significativamente, & proprio con la Rerum novarum che
Leone XIII ha voluto approvare anche il paternalismo statale del sistema sociale di
Bismarck, per rafforzare il fronte anti-socialista in Germania40. Questo paternalismo

36 Cfr. G. INnviTTO, Gli ambienti ideologici della Rerum novarum, in FIORENTINO (ed.), I cento anni, 43- 60, qui
48.

37 Cfr. MENozz1, La genesi, 26s.

38 Cit. in K. REPGEN, Tratti caratteristici e questioni principali della storia del cattolicesimo sociale in Ger-
mania nell’epoca della prima e della seconda rivoluzione industriale tedesca, in Dk Rosa (ed.), I tempi,
163-187, qui 169.

39 Cfr. G. DE Rosa, Il movimento cattolico in Italia. Dalla Restaurazione all’eta giolittiana, Roma-Bari 1988,
120s. Nella sua analisi del pensiero di Liberatore Traniello conferma che lo statalismo deve essere consi-
derato una conseguenza del rifiuto dei principi liberali: «la confutazione dei principi dell’economia libe-
rale classica si traduce [...] in una consistente rivalutazione della funzione sociale dello Stato» (TRANIELLO,
Aspetti, 58); cfr. RN 25-35 in contrasto a RN 6: «I’'uomo & anteriore allo Stato».

40 Leone XIII chiese a Windhorst, capo del Zentrum tedesco, di sottomettersi alla politica di Bismarck, come
fu richiesto, da parte di quest’ultimo, come condizione per la riconciliazione e quindi per porre fine al
Kulturkampf (cfr. DE Rosa, Il movimento, 110). Soprattutto in questo scontro tra Leone XIII e Windhorst si
evince I’anti-liberalismo problematico del Papa, in quanto proprio il Centro tedesco faceva fronte contro
uno Stato prussiano che si arrogava sempre piu competenze sociali legittimando cosi le sempre crescenti
intromissioni dello stesso a scapito della liberta. Mentre Windhorst sviluppava, da cattolico liberale, in
questa situazione le sue considerazioni costituzionali, Hertling descrive I'impegno del Centro in questo
modo: «[ulno dei fenomeni piu stupefacenti dell’epoca & I'improvviso mutamento delle opinioni circa i
rapporti dello Stato colla vita economica e sociale. La causa del mutamento non & profonda poiché sta nel
cambiamento di manovra dell’onnipotente cancelliere [Bismarck]. Egli & passato sul terreno sociale, su
cui il Centro stava da tempo. Ma ecco che il Centro dovette pensare gia parecchie volte a proteggere la
giusta liberta contro minacciate intromissioni dell’autorita statale: compito non facile perché sta crescen-

275

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

«La mano visibile del diritto». La Rerum novarum e i/ liberalismo

implicito, Ialtra faccia del mancato liberalismo della Rerum novarum, & il risultato
della stessa matrice neotomista che la sorregge sul versante della teoria4l, la quale
nella questione del rapporto tra Stato e Chiesa e stata radicalizzata da elementi
tradizionalistici, inseriti gia nel 600 da Roberto Bellarmino, e pienamente ripresi
da Leone XIII. Non si puo capire, quindi, il messaggio della Rerum novarum, senza
considerare la dottrina dello Stato dello stesso Papa Pecci.

3.La dottrina dello Stato di Leone XIII nella Rerum novarum

Anche se non costituisce il tema primario della Rerum novarum, non considerare
la dottrina dello Stato di Leone XIII significherebbe non solo privarsi della possibilita
di comprendere la Rerum novarum fino in fondo, ma anche contravvenire al nostro
metodo interpretativo: se per la prospettiva liberale la liberta & indivisibile nei sui
aspetti sociali, economici, politici e culturali, allora la domanda sul “liberalismo”
della Rerum novarum non si puo limitare ad un’analisi dei tre “diritti” fondamentali,
ma deve considerare la loro collocazione sistematica all’interno dell’idea di ordi-
namento generale che vi sta a monte. Se questo aspetto nella Rerum novarum non
risulta elaborato, allora dobbiamo scorgerne il primo segno nel fatto che alla nascita
della Dottrina sociale della Chiesa non sta un costruttivo confronto teoretico con le
istanze liberali come sono state affermate nelle tre Rivoluzioni del *700, ma piuttosto
il rifiuto del mondo moderno tout court. Questo rifiuto & profondamente radicato nel
Magistero dell’800 - prima di tutto nella Mirari vos di Gregorio XVI e nel Syllabus
errorum di Pio IX42 — e pienamente confermato da Leone XIII43: in questi documenti

do una nuova generazione, la quale conosce il liberalismo soltanto per i danni che ha recato e, nell’ira che
la prende, & troppo facilmente propensa a dare in braccio allo Stato, la cui sfera d’azione si & allargata
smisuratamente, anche le liberta necessarie, per le quali i nostri padri hanno combattuto con tutte le
loro forze» (cit. in DE GaspErl, I tempi, 32s.). Windhorst ed Hertling opposero il principio di liberta contro
I'idea dello Stato onnipotente che deve ristabilire le corporazioni, come pretendevano Hitze e Vogelsang.

41 Secondo la dottrina neotomista lo Stato deve riconoscere i diritti naturali e provvedere per la classe la-
voratrice (cfr. A. AcerBl, La Chiesa nel tempo. Squardi sui progetti di relazioni tra Chiesa e societa civile
negli ultimi cento anni, Milano 1979, 32s.).

42 Come documenti sociali di Pio IX sarebbero da menzionare innanzitutto I’enciclica Nostis et nobiscum
(1849) e il motu proprio I gravissimi mutamenti (1852).

43 Cfr. G. MORRA, Societa e Stato nella Dottrina sociale della Chiesa, in FIORENTINO (ed.), I cento anni, 91-133;
R. UErTz, Vom Gottesrecht zum Menschenrecht. Das katholische Staatsdenken in Deutschland von der
Franzosischen Revolution bis zum II. Vatikanischen Konzil (1789-1965), (Politik- und Kommunikations-
wissenschaftliche Verdffentlichungen der Gorres-Gesellschaft, 25) Paderborn et al. 2005, 240.

276



Markus Krienke

I'ordine sociale viene concepito come dato da Dio e il tentativo di soverchiarlo da
parte del liberalismo riceve ’anatema. E anche se Taparelli oltrepassava la conce-
zione statica di Pio IX, annoverando gli operai nei ceti e quindi considerandoli per la
prima volta come individui — concezione che, come visto, porta poi all’affermazione
della liberta di associazione nella Rerum novarum -, tali tentativi furono sempre col-
locati all’interno della prospettiva generale del «ripristino del controllo ecclesiastico
sul consorzio civile»44. In questo senso, Acerbi interpreta la nascita della Dottrina
sociale della Chiesa nel segno del ristabilimento dell’ordine sociale sotto il controllo
della Chiesa che si imponeva, evidentemente, tramite la restaurazione dei costumi
e della religione cristiana45. L’affermazione degli apparenti diritti “liberali” avviene
quindi sin dall’inizio - cioé sin dai pensatori che prepararono la Rerum novarum
— all’interno della domanda del rapporto tra Stato e Chiesa46. Per questa ragione,
qualsiasi interpretazione di apertura liberale o democratica doveva essere dichia-
rata un fraintendimento, sottolineando il mero carattere di preoccupazione sociale
dell’enciclica, che in questo modo veniva liberata da qualsiasi portata politica, cioe
nelle sue conseguenze per I’ordinamento sociale in quanto tale. Cio che Ropke ha po-
tuto rilevare come dimensione liberale nella prima enciclica sociale non trova quindi
nessun fondamento concettuale nella Rerum novarum e percio si riduce al mero
antisocialismo: i tre presunti “diritti liberali” non sono I’espressione di un’idea di or-
dinamento liberale, e quindi non si trova, nella Rerum novarum, il concetto di liberta
personalistica indivisibile. In realta, la Rerum novarum ricorre accidentalmente ad
elementi del pensiero liberale, in maniera sporadica, nei casi in cui era inevitabile al
fine di rafforzare la dottrina di san Tommaso in chiave antisocialista. Ma sulla stessa
scia di san Tommaso, si e rivolta contro 'idea della sovranita popolare in modo radi-
cale, eliminando percio completamente la liberta in chiave politica.

Precisamente, la teoria dello Stato di san Tommaso fu recepita dagli autori
dell’800 tramite la riflessione di Roberto Bellarmino: sulla base di Rm 13,1s., ogni
autorita politica & interpretata come derivante da Dio, per cui il sovrano non e il po-
polo, il quale si concepisce come tale soltanto nel sovrano-monarca che ha ricevuto la
sua potestas in modo sacramentale. In questo modo, Leone XIII non presenta soltan-

44 «La ricostruzione delle corporazioni medievali — che il Taparelli voleva si dotare di contenuti economici
adeguati alle condizioni del nuovo sviluppo industriale, ma che riteneva anche dovessero essere sotto-
poste alla direzione immediata di un sacerdote — appariva come la via concreta attraverso cui giungere,
nel mondo del lavoro, alla ricomposizione della medievale societas christiana a carattere ierocratico»
(MENozz1, La genesi, 25; cfr. 32).

45 Cfr. Acersl, La Chiesa, 56s.

46 «Anche se il suo [dell’enciclical tema precipuo ¢ la condizione dei lavoratori, il rapporto tra societa e stato
non vi & meno presente» (MORRA, Societa e stato, 100).

277

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

«La mano visibile del diritto». La Rerum novarum e i/ liberalismo

to la dottrina scolastica sul potere statale, ma la restringe ulteriormente tramite una
prospettiva tradizionalistica: mentre, secondo alcuni interpreti, la dottrina scolasti-
ca potrebbe estendersi anche ad una legittimazione della democrazia, sono proprio
gli elementi del tradizionalismo cattolico, inseriti da Bellarmino, ad impedire anche
solo una lieve apertura in chiave liberale47. Joseph Mausbach e Peter Tischleder, ad
esempio, sostenevano che nel senso scolastico occorresse rifiutare soltanto la dottri-
na estrema della sovranita popolare, ossia quella rousseauviana cioe individualista,
mentre si sarebbe potuto concepire senza problemi il popolo in quanto tale come
destinatario del potere conferito da Dio. Questa concezione mantiene I'idea dell’ori-
gine divina del potere politico evitando I’affermazione del presupposto democratico-
individualistico delle costituzioni liberali48. Leone XIII, sulla scia di Bellarmino, ri-
fiutava pero una tale interpretazione concependo il trasferimento del potere politico
dal popolo al sovrano non come un atto libero del popolo, che a sua volta riceveva il
potere da Dio, ma secondo la necessita metafisica del diritto naturale, per cui viene
escluso anche il solo minimo momento in cui il popolo, nel trasferimento del potere
politico, potrebbe apparire “sovrano”49: «coloro i quali siano per essere preposti alla
pubblica cosa, possono in talune circostanze venire eletti per volonta e deliberazione
della moltitudine, senza che a cio sia contraria o ripugni la dottrina cattolica. Con la
quale scelta tuttavia si designa il principe, ma non si conferiscono i diritti del princi-
pato: non si da I'imperio, ma si stabilisce da chi debba essere amministrato»50. Solo
il sovrano costituisce il popolo, non viceversa il popolo il sovrano51.

In questo modo, la dottrina dello Stato di Leone XIII impediva in modo efficace
ogni tentativo di istituzionalizzazione della liberta nella costituzione, il che avrebbe
azzerato I'importanza della Chiesa nella costituzione del potere politico: non dalla
persona come diritto fondamentale ed originario derivano i diritti e il potere, ma
dal loro fondamento nell’autorita divina. Anche se — secondo la concezione del di-
ritto naturale di san Tommaso - esso ¢ riconoscibile dalla ragione, quest’ultima e
offuscata dal peccato originale. Cosi si impone I’autorita del Magistero papale come
interpretazione autoritativa del diritto naturale e quindi come istanza leggittimatrice

47 Cfr. UgrTz, Vom Gottesrecht, 249-252.
48 Cfr. ibid., 245-249.

49 Cfr. F. X. ArNoLD, Die Staatslehre des Kardinals Bellarmin. Ein Beitrag zur Rechts- und Staatsphilosophie
des konfessionellen Zeitalters, Miinchen 1934, 223s., 227.

50 LeoNE XIII, Diuturnum illud, U/B XXI, 1-23, qui 4; cfr. Ip., Immortale Dei, U/B XXI, 24-48, qui 29.

51 Questa dottrina di Leone XIII viene confermata da Pio X in Notre charge apostolique, U/B XXIII, 229-276,
qui 249s.

278



Markus Krienke

del potere politico52. «La ragione umana e indirizzata in modo assoluto a ricevere
le norme del diritto naturale, interpretate autoritativamente dal Magistero, come
direttive che vincolano in modo rigoroso la coscienza»53. In questa sovrapposizione
della verita autoritativamente interpretata alla liberta della persona che acquisisce
la sua dignita morale nella coscienza, sta I’antiliberalismo di Leone XIII, come si
evince innanzitutto dall’enciclica Libertas praestantissimum, nella quale viene rifiu-
tata la dottrina liberale «che un uomo libero non debba sottostare alle leggi che Dio
volle imporre; fanno eccezione per le leggi ispirate dalla ragione naturale»>4. Infatti,
fondare il diritto nella persona significherebbe, da questa prospettiva, assegnare al
popolo, alla liberta degli individui, la sovranita politica e legittimare 1’ordinamento
democratico — conseguenza impensabile per Leone XIII. In questa prospettiva, si
evince subito come i diritti “liberali” della Rerum novarum costituiscano un fattore
estraneo alla sua sistematica di fondo. Il carattere occasionale del riferimento ad essi
in quanto armi antisocialiste si conferma ulteriormente considerando soprattutto
la Graves de communi, dove Leone XIII esplicita, contro possibili fraintendimenti
dell’enciclica sociale, la sua dottrina dello Stato senza fare neanche un riferimento
alla Rerum novarum, tanto meno ai lievi impulsi di un’apertura contenuti in essa. Cio
significa, in altre parole, che le aperture segnate dalla Rerum novarum non avevano
nessuna ricaduta sulla concezione leonina di ordinamento sociale, ereditata da Pio
IX, dai gesuiti della Civilta cattolica e dai vescovi sociali intransigenti.

Leone XIII non concepisce quindi lo Stato come realta autonoma, in quanto cio
significherebbe accettare la sua base liberal-costituzionale: cosi si sarebbe distrutta
I’armonia dell’ordinamento prestabilito tra Stato e Chiesa accettando lo sconvolgi-
mento liberale dell’ordine tra verita e liberta e quindi la base atea e antireligiosa
dello Stato moderno55: in questa chiave, le costituzioni moderne furono ritenute un
atto di apostasia nazionale56. Non si deve quindi interpretare come un atto di “mo-
dernizzazione” il fatto che Leone XIII non usi piu la terminologia di Gregorio XVI
del rapporto armonico tra sacerdotium ed imperium e che ora chiami la sovranita

52 Cfr. W. KorrF, Natur/Naturrecht, in Neues Handbuch theologischer Grundbegriffe, a c. di P. Eicher, III,
Miinchen 1985, 182-195, qui 188s.

53 UEgrtz, Vom Gottesrecht, 265.
54 LronE XIII, Libertas praestantissimum, U/B 11, 40-76, qui 54.
55 Cfr. Libertas praestantissimum, U/B 11, 57.

56 K. MORSDORF, Lehrbuch des Kirchenrechts auf Grund des Codex Iuris Canonici, 1, Paderborn 195910, 63.
Cfr. LEoNE XIII, Pervenuti all’anno, U/B XXV, 28-69, qui 49; cfr. anche Nostis errorem (1889); Militans
Jesu Christi Ecclesia (1881).

279

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

«La mano visibile del diritto». La Rerum novarum e i/ liberalismo

civilis potestas®7, perché la concezione fondamentale della canonistica classica ossia
I'unita tra Chiesa e Stato viene perfettamente riproposta58. Anche se Papa Pecci non
rivolge piu il tradizionale appello al soccorso dei principi cristiani e non si riferisce
piu alle nazioni cristiane, anche se apre gli archivi vaticani come segno che il perio-
do delle monarchie cristiane era passato59, rimane il fatto che rifiutava la dottrina
moderna dello Stato in quanto basato sulle idee liberali erronee6.

In questo modo, pero, la Chiesa rifiutava di confrontarsi con cio che ormai, alme-
no dopo il 1870, era la regola della realta politica in tutti gli Stati dell’Europa: ossia
i parlamenti e le istituzioni liberali6l. Il divieto o perlomeno la limitazione imposta ai
cattolici nell'impegnarsi in politica fu la conseguenza di questo atteggiamento fonda-
mentale, e quindi in ultima analisi di quella dottrina dello Stato che era la concezione
etica dell’ordinamento sociale e quindi la matrice concettuale nella quale deve esse-
re letta e compresa la Rerum novarum: secondo questa, ogni impegno del cattolico in
politica che superasse una certa misura significava un’accettazione di questo ordi-
namento antireligioso. Abbiamo gia rilevato in che senso, quindi, la Rerum novarum
si intende esclusivamente come documento sociale, non politico; ed & noto quanto
Leone XIII di conseguenza si servi innanzitutto dei movimenti cattolici. Non a caso
la Graves de communi era I'enciclica sull’Opera dei Congressi e Comitati cattolici.
Soprattutto Pio X insistette su questa dimensione, ossia di interpretare la Rerum
novarum in coerenza con le altre encicliche leonine, dalle quali risulta chiaramente
I'intenzione di Leone XIII «o di richiamare la natura costitutivamente gerarchica
della societa, o di negare la sovranita popolare, o, infine, di escludere il senso politico

57 Cfr. H. MAIER, Revolution und Kirche. Studien zur Friihgeschichte der christlichen Demokratie 1789-1850,
Freiburg i. Br. 1959.

58 Cfr. Uertz, Vom Gottesrecht, 241-245.
59 Cfr. Acersl, La Chiesa, 39.

60 «La tesi di fondo di Leone XIII consiste nella contraddizione profonda dello Stato moderno — anche nei casi
in cui esso di fatto possa considerare in qualche modo il diritto della Chiesa — alla dogmatica e alla morale
ecclesiastica per quanto alle sue premesse antropologiche e socio-filosofiche» (Utrtz, Vom Gottesrecht,
245). Secondo I’analisi di Uertz, la dottrina dello Stato di Leone XIII non si lascia nemmeno interpretare in
senso moderato-scolastico, anti-rousseauviano che i politici del Centro tedesco cercarono di assegnarle,
come ad es. Mausbach e Tischleder, come abbiamo visto. In questo senso, cosi conclude Uertz, Leone XIII
avrebbe rifiutato qualsiasi modo di assegnare anche solo un minimo potere politico al popolo (cfr. ibid.
246). «L’'intera impostazione della teoria dello Stato leonina e talmente fondata in maniera teologica,
canonistica e tradizionalistica, che persino le pi moderate idee liberali e di una democrazia di diritto
naturale apparivano inconciliabili con essa» (ibid. 247).

61 «[Ll’assetto nazionale degli stati [...] e le istituzioni liberali [...] stavano ormai in quasi tutta ’'Europa
come un acquisto, che era costato lunghe fatiche, e come un possesso assicurato» (B. CrocE, Storia d’Eu-
ropa nel secolo decimo nono, Bari 1965, 232s.).

280



Markus Krienke

della “democrazia cristiana”», confermando in questo modo il carattere antidemo-
cratico dell’inizio della Dottrina sociale della Chiesa nella sua fase iniziale62.

Per questa ragione, la “giustizia sociale”, secondo la Rerum novarum, ¢ un compi-
to sociale ma non esprime ancora la responsabilita umana per I’ordinamento sociale
stesso, perché questo non sta a disposizione della liberta e quindi della responsabili-
ta dell’'uomo ma e desunto deduttivamente dall’'impostazione metafisica del sociale.
Tuttavia, il passaggio decisivo, che identifica la Rerum novarum come la prima enci-
clica sociale, & quello di non affidarla solamente alle opere di carita individuale e al
ripristino dell’ordine medievale — come la concepiva ancora Pio IX - ma di impegnare
per la giustizia sociale anche gli attori sociali — che per la Rerum novarum sono la
Chiesa, lo Stato e le associazioni®3. La loro funzione deriva, pero, da quel quadro
generale che e la realizzazione dei valori morali e religiosi da parte di queste tre
istituzioni, e quindi non fu determinata a partire dalla costituzione, cioe dalla dignita
della persona. Proprio in questa chiave, evidentemente, la Chiesa funge da primo
esempio e autorita naturale nel campo della giustizia sociale, per cui e solo essa che
legittima moralmente ’ordinamento sociale64.

Nell'individuazione della giustizia sociale non come criterio etico-personalistico
dell’ordinamento, ma come impegno dei tre grandi attori sociali, sta la ragione si-
stematica del gia accennato paternalismo della Rerum novarum. Perché all’interno
dei suoi compiti, assegnati dalla Dottrina sociale della Chiesa come limiti definiti
dal diritto naturale, ciascuno di questi tre attori ha la piena facolta di intervento.
Considerando che uno dei tre attori & lo Stato, Murri non sbaglia riassumendo che
«[ill papa da francamente ragione agli intervenzionisti»6>. L’intervento dello Stato
non viene definito e legittimato a partire dalla liberta e dalla dignita della persona,
ma dall’ordinamento metafisico-sociale. Allo stesso modo, quanto alle associazioni,
anch’esse risultano come attori di giustizia sociale, ma significativamente non gli
individui che liberamente si associano ad esse. Diventa chiaro, allora, come 1’asso-
ciazione non riceve il suo valore etico-sociale dalla liberta della persona ma che esso
giace nell’istituzione che lo deriva dall’ordine naturale. In senso stretto, quindi, il
problema degli operai non viene affrontato a partire dall’individuo, anzi, il singolo
in quanto tale & interpretato piuttosto come elemento iniquo e ostacolante I'ordi-

62 AcErBI, La Chiesa, 163. E conclude: «il quadro magisteriale in cui Pio X colloca la Rerum novarum piegava
quest’ultima ad una lettura antidemocratica».

63 Cfr. RN 13-44.
64 Cfr. Immortale Dei, U/B XXI, 29, 31, 44.

65 Cfr. R. Murrl, La Rerum novarum e Leone XIII (Recuperi, 1), Urbino 1991, 72; cfr. S. Zovrr1, Dalla Rerum
Novarum alla democrazia cristiana di Murri, Bologna 2001.

281

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

«La mano visibile del diritto». La Rerum novarum e i/ liberalismo

ne e la pace66, ossia la stessa “giustizia sociale”. Queste due conseguenze, secondo
I'interpretazione estrema di Murri che pero coglie la problematica fondamentale,
corrispondono nella loro spinta antiliberale — con una paradossalita ironica che pero
risulta come conseguenza coerente dall'impostazione fondamentale dell’enciclica —
piuttosto ad una visione socializzante che non ad un modello che valorizzi la persona
nella sua dignita individuale67.

Senz’altro, questa vicinanza affatto pericolosa alla soluzione socialista non fu né
voluta, né compresa dai collaboratori della Rerum novarum, in quanto nel loro an-
tiliberalismo di fondo si ritenevano anche distanti dal socialismo, perché — come gia
evidenziato — fatalmente si considerava quest’ultimo come una conseguenza del libe-
ralismo. La fatalita di questa prospettiva sta nel mancato confronto con il liberalismo
moderno, a sua volta conseguenza dell’identificazione affrettata e per niente giusti-
ficata del liberalismo con il liberismo o il libertinismo - cioe con il “falso individua-
lismo”. Secondo la Rerum novarum, il criterio della giustizia sociale non e il diritto
della persona, ma la religiosita delle tradizioni; non e I'istituzione costituzionale a
determinare i parametri etici della sovranita politica, ma la fedelta degli attori poli-
tici ai costumi cristiani e soprattutto la divina istituzione del monarca.

Significativamente, secondo questa concezione la domanda centrale di ogni pen-
siero politico, ossia riguardo alla forma concreta dello Stato, non sussiste piti perché
nei confronti dell’ordine metafisico della societa ogni forma politica si relativizza di
conseguenza. Questa posizione di neutralita nei confronti delle forme di Stato, ca-
ratteristica della Rerum novarum e della Quadragesimo anno, causa pero in effetti
quel posizionarsi poco coerente della Chiesa con i singoli Stati europei: dal ralliement
francese al non expedit italiano, con tutte le vie di mezzo nei confronti dell’Austria
(leale concorso), del Belgio (pieno potere politico), della Germania (Kulturkampf),
e degli altri Stati europei. Anche se & vero che nel confrontarsi con queste realta
alquanto differenti ed incommensurabili si esprime una nuova consapevolezza della
Chiesa che «non teme il moderno, ma esige che il mondo nuovo che nasce sia umano
e cristiano»68, manca il parametro trasversale per queste posizioni non solo molto
diverse ma addirittura difficilmente conciliabili 'una con I'altra. Un tale parametro,
nei confronti degli Stati liberali, poteva essere solo il diritto nella sua chiave liberal-

66 Cfr. RN 28s.

67 Per questa ragione, Negri coglie nel segno quando - forse in maniera troppo accentuata — afferma: «[lla
condizione operaia e vista, oserei dire, con occhio socialista, quando se ne mette in evidenza il carattere
iniquo», per cui I'enciclica si caratterizzerebbe per un «senso “antiliberale”» (A. NEGRI, Rileggendo la
Rerum novarum cent’anni dopo, in FIORENTINO [ed.], I cento anni, 115-131, qui 129).

68 G. Ruml, Dalla Realpolitik alla Rerum Novarum: Leone XIII e Rampolla, in DE Rosa (ed.), I tempi, 33-41,
qui 38.

282



Markus Krienke

costituzionale, che pero e stato rifiutato dalla stessa Rerum novarum. Al contrario,
tutti gli Stati furono individuati tout court come espressioni di un liberalismo sfrena-
to, quindi di un “liberalismo” di cui, a livello politico-parlamentare alla fine dell’800,
non si trova piu traccia in Europa. Nota Acerbi che ai tempi della Rerum novarum di
tale liberalismo riduttivo non esisteva piu nient’altro che un «ricordo del passato»69,
in quanto da un lato il costituzionalismo inglese aveva assunto il suo assetto politico-
istituzionale, e dall’altro si era affermata nelle dottrine politiche la dimensione an-
tigiacobina nel senso che si concepiva la sovranita popolare non piu come illimitata
ma delineata dai criteri di giustizia e dei diritti fondamentali. Ossia, in altre parole,
se un Ketteler nel 1869 sulla Liebfrauenheide vicino a Magonza poteva attaccare
frontalmente la “liberta sfrenata” di un “capitalismo divorante”, I’enciclica del 1891
avrebbe avuto il dovere, proprio in quest’analisi, di una maggiore differenziazione a
livello politico-costituzionale.

Gia per la fine dell’800 I’enciclica si basava quindi su un’idea di ordinamento
sociale che non poteva essere considerata piu adeguata, ed e lo stesso Sturzo a ram-
maricarsi per 'occasione storica che in questo modo fu persa70. Gabriele De Rosa,
nella sua interpretazione dell’affermazione di Sturzo, va ancora oltre, attribuendo al
ritardo della Chiesa nel suo confrontarsi con il mondo moderno persino una respon-
sabilita per la nascita dei totalitarismi europei nella prima meta del *900. Secondo
Sturzo, afferma De Rosa, questi problemi si lascerebbero individuare soprattutto
nel contesto della Rerum novarum7l. Nella stessa direzione della considerazione di

69 AceRBI, La Chiesa, 51.

70 In questo modo, secondo Sturzo, la Rerum novarum non avrebbe dato una risposta nemmeno agli aspetti
pit centrali sollevati nell’enciclica stessa. Nel 1941, dopo 'attacco dei nazionalsocialisti alla Russia, egli
commenta: «[tlutti i grandi mali sociali (come i nostri mali fisici) vengono da piccoli inizii, che riparati a
tempo non si svilupperebbero o sarebbero meno nocivi e meno estesi. Il marxismo si sviluppo tra gli ope-
rai della grande industria nella seconda meta del secolo scorso. Ma quale era allora la situazione di tali
operai? Pessima sotto tutti gli aspetti. E che facevano allora gli uomini di governo, gli uomini di chiesa, le
classi agiate per questi paria della societa industriale? Presso che nulla. Solo verso il 1870 si comincio a
comprendere che c’era un dovere sociale e morale imprescindibile verso tali operai, e in genere verso la
classe operaia. [...] Ma quanti furono fra i cattolici ad avversare allora i sindacati operai come pericolose
novita e a denunziare la Democrazia Cristiana come un’eresia? Cosi quel poco che si poté fare dalla Re-
rum Novarum in poi dai cattolici, non fu mai pari al bisogno della massa operaia, trascinata verso I’apo-
stasia religiosa, per offrire un rimedio sano e adeguato ai mali economici creati dal capitalismo eccessivo»
(cit. in G. DE Rosa, L’orizzonte e il contesto di un’enciclica, in Ib., I tempi, 15-24, qui 23).

71 Cfr. DE Rosa, L’orizzonte, 23s. Esplicitamente De Rosa commenta: «[l]Ja domanda che era nel cuore di
Sturzo potremmo tradurla cosi: fino a che punto i cattolici si erano impegnati a realizzare la Rerum Nova-
rum? Quali ostacoli ne avevano impedito lo sviluppo? Perché si era arrivati a capire con ritardo che senza
il connubio con i principi della democrazia politica, senza ralliement alle istituzioni moderne, la Rerum
Novarum sarebbe rimasta sospesa a mezz’aria?» (DE Rosa, L’orizzonte, 23s.). Oltre al mancato confronto
con il diritto liberal-individuale, De Rosa analizza quindi anche nel contesto della ricezione della Rerum
novarum un mancato sfruttamento dei potenziali che essa senz’altro indicava positivamente.

283

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

«La mano visibile del diritto». La Rerum novarum e i/ liberalismo

De Rosa troviamo un’altra posizione interessante di un teorico del diritto naturale
cattolico, Heinrich Rommen, il quale nel 1936 pubblicava la prima edizione del suo
libro dal celeberrimo titolo: L’eterno ritorno del diritto naturale?2. Dopo la guerra, in
occasione della seconda edizione, egli aggiunge qualche considerazione significativa,
in quanto considera la dignita umana come fondamento dei diritti fondamentali e
quindi come primo principio costituzionale, e non piu una contraddizione al diritto
naturale neoscolastico — come aveva affermato ancora nella prima edizione — ma
come unica possibilita di sviluppo dello stesso per poter proteggere la persona nei
confronti del pericolo totalitario?3. Inoltre, Rommen evidenzia la riflessione del dirit-
to naturale nella chiave della dignita della persona come passaggio importante verso
la protezione e la salvaguardia di quella base morale e religiosa che il diritto natu-
rale avrebbe sempre reclamato nei confronti del potere politico. Le esperienze dei
totalitarismi insegnerebbero che il diritto naturale & da estendere ai diritti umani,
perché solo in questo modo si puo efficacemente evitare che il diritto si riduca ad un
mero strumento positivo dello Stato, incapace di opporsi ad ogni forma di tirannia.
In questo modo, troviamo in Rommen un’ulteriore conferma dell’analisi sturziana,
ossia della dimensione storica del mancato confronto della Dottrina sociale della
Chiesa con il liberalismo moderno. In questo modo, cosi si puo concludere nella linea
di Rommen, essa non ha colto I’occasione storica per declinare la propria tradizione
del diritto naturale in una chiave personalistico-costituzionale, che sarebbe stata
una difesa molto piu efficace contro la negazione della liberta individuale e I'oltrag-
gio alla dignita umana da parte dei totalitarismi.

Ma perché la riflessione di Leone XIII e Pio XI non & stata portata fino al livello
costituzionale? La risposta a questo interrogativo sta nella base concettuale della
dottrina neoscolastica: la chiave personalistica del diritto naturale avrebbe implicato
la differenziazione (non separazione) tra la sfera del diritto e la sfera della morale,
differenziazione che significa in fondo il riconoscimento dello Stato liberale nella
sua autonomia basata sulla liberta della persona. Tale conseguenza, pero, sia per il
diritto naturale neoscolastico, sia per la dottrina dello Stato da Gregorio XVI a Pio
XII, era difatti assente74.

72 Cfr. H. RoMMEN, Die ewige Wiederkehr des Naturrechts, Leipzig 19361 (tr. it. G. Ambrosetti, Roma 1965).
73 Cfr. RoMMEN, Die ewige Wiederkehr, Miinchen 19472, 161s., 166s.

74 Secondo la critica di Murri, la Chiesa non sosteneva la «lotta per il diritto, cioe, implicitamente, per la co-
stituzione del nuovo Stato», come movimento “dal basso” e della sovranita popolare, e cosi non si associa-
va completamente al programma dei lavoratori, in quanto la Chiesa non si voleva né si poteva schierare
contro i «vecchi ceti conservatori». E conclude: «Cosi I’enciclica dava una dottrina generale, ma non un
metodo» (MURRI, La Rerum novarum, 74). Infatti, questo viene elaborato solo con la Mater et magistra.

284



Markus Krienke

4.Etica sociale come etica dell’ordinamento politico
e delle istituzioni sociali

Nella dottrina dello Stato di Leone XIII che deduce e giustifica il diritto dall’alto,
riducendo cosi I’argomento politico all’attacco ad un liberalismo che in questo modo
non esisteva piu, Leone XIII ha seguito la strategia, stando all’analisi di Acerbi, di
portare I’argomento sociale su un certo livello ideale, evitando ogni polemica reale
con i governi esistenti, secondo la tesi della neutralita nei confronti delle forme di
Stato, per descrivere la crisi come una crisi delle idee, ossia della carente base mo-
rale e religiosa della societa. In questo modo, il Papa avrebbe assegnato alla Chiesa
la competenza centrale, anche nella situazione moderna degli Stati liberal-secolari,
per risolvere la crisi75. Poiché, secondo Leone XIII, I'intero ordine sociale dipendeva
dalla religione, egli avrebbe ricollocato la Chiesa costitutivamente in mezzo alla so-
cieta politica76. Questa operazione, che del resto si trova nella linea della politica di
Pio IX dopo il 1860 culminata nel Vaticano I, cioé una reazione alla perdita del potere
politico ad extra con la rivendicazione dell’assoluta autorita morale ab intra, faceva
si che la Rerum novarum cercasse di far derivare dalla legge di Cristo direttamente
I’ordine sociale: «anche nella convivenza umana e nella societa civile deve imperare
la legge di Cristo, cosi che non solo della vita privata, ma anche della pubblica essa
sia guida e maestra»?7. Dal momento che ordine e civilta trovano fondamento solo
nella legge di Cristo, senza la Chiesa non si potrebbe fondare nessuna societa, che
altrimenti risulterebbe automaticamente delegittimata, ed ogni sforzo di edificarla
sarebbe vano. Il fatto che lo Stato non possa fare a meno della Chiesa viene espres-
so dall’enciclica Libertas praestantissimum nella frase: «non & assolutamente lecito
invocare, difendere, concedere una liberta ibrida di pensiero, di stampa, di parola,
di insegnamento o di culto, come fossero altrettanti diritti che competono per natura
all’'uomo. Perché, se fossero tali, si avrebbe diritto di essere indipendenti da Dio, e
non potrebbe la liberta umana essere limitata da alcuna legge»78.

Ogni confronto con i pensatori liberali era cosi escluso in partenza, a maggior
ragione con i liberali inglesi. Nemmeno il fatto che la Rerum novarum implementa

75 «Le cause del disordine non erano, infatti, da riporre nel dispotismo, nell’ignoranza popolare, o nei ritardi
del progresso sociale, e nemmeno nel capitalismo: tutte ragioni che trascurano il fatto che la sostanza del
problema ¢ di ordine ideale, cosicché di tale ordine ha da essere il rimedio» (AcERrBI, La Chiesa, 55).

76 Cfr. LEoNE XIII, Au milieu, U/B XIII, 177-207, qui 196.
77 Enc Tameti futura, XX 305.

78 Libertas praestantissimum, U/B 11, 71.

285

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

«La mano visibile del diritto». La Rerum novarum e i/ liberalismo

qualche traccia lockeiana nella dottrina della proprieta privata conduce ad un inte-
ressamento costruttivo per il pensiero inglese, e proprio questa riduzione pregiudi-
ziale dello sguardo culturale sta a monte dell’impostazione antiliberale della Dottri-
na sociale della Chiesa a partire dalla Rerum novarum, che avrebbe pesato su di essa
per 70 anni. Sembra un paradosso ironico, se non un fatto tragico, che tre anni prima
della pubblicazione dell’enciclica venne condannato Antonio Rosmini, quel pensatore
che gia negli anni "40 dell’800 pose il pensiero cattolico in un confronto costruttivo il
pensiero cattolico con I'istanza liberale, espressa soprattutto dagli inglesi, per trovare
delle risposte alla questione sociale interpretata come I'insieme delle sfide che le tre
Rivoluzioni del *700 recarono al cattolicesimo, evitando la riduzione della complessi-
ta sociale al mero aspetto social-caritativo. Significativamente, solo un anno dopo la
“svolta” di Pio IX nel 1848, I'opera rosminiana piti emblematica in questa direzione,
che non a caso portava il titolo La Costituzione secondo la giustizia sociale, fu messa
allindice. «Sarebbe desiderabile che gl’ltaliani si occupassero maggiormente nello
studio de’ politici e degli economisti inglesi»79, ha concludeva in essa il Roveretano,
non nell’intenzione di importare un liberalismo che nella prima meta dell’800 si
presentava assai vicino ad un liberismo e libertinismo — ancora anacronisticamente
temuta dalla Rerum novarum a fine secolo —, bensi per poter guadagnare da questo
studio i necessari strumenti concettuali per sviluppare anche in ambito cattolico una
dottrina del diritto e della costituzione come nuova base sulla quale stabilire, poi, il
rapporto tra Stato e Chiesa80. Questa base giuridico-costituzionale di Rosmini & la
persona, per cui il Roveretano non affida la “giustizia sociale” alla “mano invisibile”
del liberalismo inglese, ma a quei principi strutturanti I’ordine giuridico-pubblico

79 A. RosMmINI, La Costituzione secondo la giustizia sociale, in Ip., Scritti politici, a c. di U. Muratore, Stresa
20102, 37-245, qui 242. Cfr. anche INviTTO, Gli ambienti, 49. Risulta pero superficiale il giudizio di Invitto:
«lolra ci spieghiamo anche perché lo scritto rosminiano [...] subi la condanna. In esso la costruzione
politica era basata esclusivamente su fondamenti naturali, razionali ed economici, tanto & vero che con-
cludeva invitando a studiare non San Paolo o San Tommaso, ma i politici e gli economisti inglesi» (ibid.
54). Puo concordare con una tale conclusione solo chi non conosce né il contesto sistematico della Rerum
novarum, né quello della Costituzione secondo la giustizia sociale di Rosmini. Da un lato, nessuna enci-
clica & basata meno sulla scrittura e su san Paolo quanto la Rerum novarum che presenta una filosofia
sociale del neotomismo, integrata con alcuni elementi del liberalismo soprattutto di stampo lockeiano. Le
citazioni della Scrittura sono, per quanto attiene alla sistematica, solo ornamentali. D’altro canto, Rosmi-
ni si ispiro profondamente non soltanto alla Scrittura, ma anche ai Padri della Chiesa e a san Tommaso.
La Costituzione ¢ la traduzione in un linguaggio giuridico-costituzionale di cio che & I'originale messaggio
sociale cristiano. Per una conferma di questa teoria, basta aprire quei volumi di Rosmini dove egli elabora
quei concetti fondamentali che poi presuppone, giustamente, nell’elaborazione della Costituzione secondo
la giustizia sociale.

80 Cfr. S. MuscoLINo, Persona e mercato. I liberalismi di Rosmini e Hayek a confronto (La Rosminiana, 2),
Soveria Mannelli 2010; Ip., Genesi e sviluppo del costituzionalismo rosminiano (Bibliotheca, 32), Palermo
2006.

286



Markus Krienke

secondo la dignita della persona che non & soltanto “individuo” ma allo stesso tempo
relazione fondamentale con la trascendenza e con la famiglia. Nella costituzione
Rosmini scopre quindi la “mano visibile” del diritto cioe della giustizia sociale, come
egli esprime nel titolo stesso di questa sua opera messa all’indice. Su questa base
dovrebbe essere possibile, cosi le sue considerazioni iniziali, fondare un «[gloverno
costituzionale stabile e fermo» in grado di superare la situazione dei popoli «agitati
da crudeli intestine discordie»8! — analisi con la quale Rosmini anticipa il paragrafo
iniziale della Rerum novarum di mezzo secolo. Il problema sociale che il Roveretano
individua non sono le costituzionalizzazioni nell’800 come secondo la dottrina dello
Stato di Leone XIII, ma il fatto che queste fossero state basate su principi erronei.
Tutto stava, secondo il Roveretano, nell'individuare la base giusta, affinché fosse
possibile erigerci sopra un ordinamento di “giustizia sociale”. Come si evince subito,
per Rosmini la “giustizia sociale” non e il criterio dell’agire dei singoli (in chiave
caritativa) o degli attori sociali (in modo paternalistico), ma & il criterio social-etico
dell’ordinamento giuridico-istituzionale che si esprime sulla base della costituzione
perché in essa si istituzionalizza in maniera fondamentale-giuridica, come afferma-
no la Mater et magistra e la Gaudium et spes, la persona come «principio, soggetto
e fine» dell’ordinamento sociale (Institutionen-Institution).

In questa dimensione costituzionale, il diritto naturale diventa personalistico e
qualifica la liberta morale della persona come il valore etico di qualsiasi istituzione
sociale. Cosi, la costituzione, per Rosmini, non realizza una liberta indifferente, indi-
vidualistica ed immanente come nell’ambito del “liberismo”, che lo stesso Ropke av-
vertiva di non confondere con il “liberalismo”. Si tratta piuttosto di quella liberta che
la persona in quanto diritto e: «la persona dell’'uomo ¢ il diritto umano sussistente»82.
In questa chiave, Rosmini individua il difetto delle costituzioni moderne proprio nel-
la mancata tutela e garanzia della liberta e della proprieta della persona83: «[olgni
liberta dunque deve essere tutelata e guarentita; ogni proprieta deve essere del pari
tutelata e guarentita, e oltre di cio provveduta di tali leggi che favoriscano lo svol-
gimento della nazionale ricchezza. Se il governo fa tutto questo, egli rende giustizia
a tutti e procaccia I'utilita di tutti, e, per dirlo di nuovo, egli & perfetto»84. Invece di

81 RosmiNi, La Costituzione, 43.
82 A. RosMmINI, Filosofia del diritto, a c. di R. Orecchia (Ediz. Naz., 35-40), Padova 1967-1969, I, 191.

83 «Tutti i diritti degli uomini si riducono a due gruppi, al gruppo di quelli che si raccolgono sotto il nome di
liberta, e sono il libero onesto esercizio di tutte le facolta, e al gruppo di quelli che si raccolgono sotto il
nome di proprieta. [...] Le Costituzioni moderne difettano per I'uno e per I’altro capo» (RosmiNi, La Costi-
tuzione, 46).

84 Rosmini, La Costituzione, 46.

287

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

«La mano visibile del diritto». La Rerum novarum e i/ liberalismo

criticare le costituzioni moderne di basarsi unicamente sulla liberta e la proprieta —
come fa la Rerum novarum — Rosmini le critica per il fatto di aver frainteso che cosa
significhino liberta e proprieta come realizzazione della persona. Proprio per questo
fraintendimento, esse non riescono a stabilire un ordinamento «secondo la giustizia
sociale». Il primo principio, per Rosmini, implica la tutela della persona nei suoi di-
ritti naturali, e non solo nella chiave della “liberta negativa” o di life, liberty ed estate
nel senso lockeiano, ma nella sua dignita che implica anche la sua realizzazione
positiva nella religione (relazione trascendente) e nella famiglia (relazione natura-
le). Con il secondo principio, Rosmini si rivolge criticamente contro una concezione
di democrazia del voto universale che secondo lui tende a “socializzare” il voto, in
quanto lo scollega dalla quota contributiva85. Si intravede subito, quindi, che per Ro-
smini liberta e proprieta non sono concetti basati sul concetto individual-negativo di
“liberta”, ma egli compie una precisa presa di posizione in senso valoriale, mettendo
al centro la persona, non come astratta, ma nel suo essere individuo e relazione allo
stesso tempo come dimensioni intrinseche della sua essenza. Ogni diritto individuale
non ¢ solo “dell’individuo”, ma esprime una relazione: da un lato, i diritti di liberta
includono la relazione dell’'uomo con Dio e gli altri che trovano il loro nucleo nelle
relazioni familiari. Quindi solo la Chiesa e la famiglia sono societa nel senso persona-
listico della parola86. Qualsiasi diritto della “societa civile” non e originario, perché
nella societa civile le persone si incontrano come individui, e percio il diritto della
“societa civile” e sussidiario rispetto ai diritti individual-liberali e familiari. In questa
struttura sussidiaria, dall’altro lato, le relazioni della societa civile — che non si iden-
tificano con le relazioni personali — si impostano sulla basa del diritto di proprieta.
A questo punto, Rosmini implementa nel quadro della costituzione sulla base della
giustizia sociale I’ordinamento economico che anticipa dei ragionamenti importanti
dei padri dell’economia sociale di mercato. In questo modo, la sussidiarieta si declina
come principio personalistico di “giustizia sociale”, non nella veste di ordinamento
metafisico che invece assume nella Quadragesimo anno87.

85 Cfr. M. KRIENKE, Il problema della democrazia in Antonio Rosmini, in L’Ircocervo 9 (2010) n° 1,
http://www.lircocervo.it/index/pdf/2010_01/pro_et_contra/2010_01_01.pdf (1.10.2010), 1-32.

86 Cfr. anche MoRRra, Societa e stato, 105-107. Morra dimostra come la concezione di Sturzo e del Codice di
Camaldoli si comprendano in questa linea (cfr. ibid. 107-110).

87 Come noto, Rosmini & il secondo a coniare questo concetto di “giustizia sociale”, dopo Luigi Taparelli
d’Azeglio. Come & stato accennato, pero, Taparelli presenta una concezione giuridico-istituzionale della
giustizia sociale non in chiave personalistica ma secondo il diritto naturale neoscolastico (cfr. MENo0zz1, La
genesi, 24s.). Percio si puo affermare che solo con Rosmini questo concetto giunge alla sua declinazione
matura.

288



Markus Krienke

Come subito si evince, Rosmini non condivide una visione del concetto di liberta
di stampo “inglese”, che costituisce la matrice del pensiero di Ropke: una liberta
che sarebbe concepita in modo individuale, raggiungendo un “vero individualismo”
nel ricollegamento della liberta negativa dell’individuo a morale e religione in modo
extra-istituzionale. Per Rosmini, invece, la liberta positiva del “vero individualismo”
si deve realizzare in modo istituzionale e quindi personalistico, nelle relazioni fonda-
mentali di tipo trascendente e familiare: per questo le due istituzioni che sussidiaria-
mente precedono qualsiasi societa civile sono la Chiesa e la famiglia. In questo modo,
la sussidiarieta e realizzata in chiave istituzionale, per cui il presupposto morale e
religioso del liberalismo si realizza non come individualismo ma come personalismo.
L’ordinamento prospettato da Rosmini si basa quindi sulla persona che e «principio
soggetto e fine di tutte le istituzioni sociali», concetto espresso dalla definizione ro-
sminiana della persona come «diritto umano sussistente».

In questa dimensione, dal punto di vista etico-sociale cattolico, non sembra af-
fatto indicato propagare una “neutralita” nei confronti delle forme di Stato, anche
se rimane vero che non si possono dare “soluzioni tecniche” o proporre una teoria
politica, economica o sociale. In ogni modo, derivano dal principio di persona precisi
criteri etici per 'ordinamento sociale, che da Rosmini, da un lato, e dalla Mater et
magistra, dall’altro, sono stati formulati con i principi etico-giuridici di “persona”,
“solidarieta” e “sussidiarieta” come principi delle istituzioni sociali, non di un diritto
liberale-astratto-individualess.

5.Un bilancio provvisorio

Si potrebbe riassumere, quindi, che quel processo di formazione della Dottrina
sociale della Chiesa che ha abbracciato i primi suoi 70 anni e che solo mezzo secolo
fa, con la Mater et magistra, ha trovato il suo principio fondamentale, si basava su
una dottrina dello Stato inadeguata per il confronto con la societa liberale moderna.
Proprio quel pensatore che avrebbe potuto ispirare la Dottrina sociale della Chiesa
in questa direzione, e stato la principale vittima dell’'imporsi della dottrina neoscola-
stica: Antonio Rosmini. Secondo l'interesse non storico ma sistematico della nostra

88 In questo senso, infatti, Giovanni Paolo II, nella Centesimus annus, da delle direttive chiare per cui, qua-
lora vengano mantenuti questi criteri etici, la Dottrina sociale della Chiesa opta senz’altro per una forma
di ordinamento economico e politico concreta, ossia per ’economia sociale di mercato, da un lato, e la
democrazia, dall’altro (cfr. CA 42, 46).

289

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

«La mano visibile del diritto». La Rerum novarum e i/ liberalismo

indagine, piu che un bilancio storico interessano in questa conclusione le prospettive
che in questo anno di giubileo della Dottrina sociale della Chiesa si possono trarre
per il futuro. Il bilancio si basa, senz’altro, sull’'individuazione del messaggio e del
carattere della Dottrina sociale della Chiesa in quanto tale, come e stato circoscritto
dalle due domande poste all’inizio: ossia in che misura la prospettiva liberale si puo
gia intravedere nella Rerum novarum e in che misura, con la Mater et magistra, bi-
sogna parlare di una “svolta personalistica” all’interno della stessa Dottrina sociale
della Chiesa.

Come risposta alla prima domanda, questa indagine ha portato al risultato che
non si puo parlare di un “liberalismo” della Rerum novarum in quanto la sua conce-
zione non si fonda sull’idea della persona e non concepisce la liberta personale come
“indivisibile”. Invece, riguardo alla seconda domanda, sull'importanza sistematica
della Mater et magistra, si deve senz’altro parlare di una svolta importante all’in-
terno della Dottrina sociale della Chiesa. Questo doppio esito, tuttavia, non significa
affatto che sia opportuno relativizzare I'importanza fondamentale della Rerum no-
varum come documento fondativo e faro per 'intera Dottrina sociale della Chiesa,
in quanto, come abbiamo rilevato, non ¢ il liberalismo che costituisce il fondamento
dell’etica sociale cattolica, ma listituzionalismo. E stata la concezione protestante
di Ropke a definire come punto di partenza di qualsiasi etica sociale I'individuo nel-
la sua liberta individuale. Infatti, il recupero della dimensione morale avviene per
il pensatore protestante sulla base di questa liberta individuale, e quindi in chiave
pre-istituzionale. Nell’etica sociale cattolica, invece, ’apriori non e I'individuo, bensi
I'istituzione che si esprime in forma giuridica. Solo con la Mater et magistra diventa
chiaro, pero, che la prima istituzione, I’“istituzione-criterio” (Institutionen-Institu-
tion) & la persona umana. Anche se questa prospettiva propone un confronto positivo
con il liberalismo, riconoscendo le possibilita di un “individualismo vero”, la Dottrina
sociale della Chiesa non si identifica con nessun tipo di invidualismo, ma continua a
fondarsi nell’istituzionalismo della Rerum novarum.

Questo istituzionalismo della Rerum novarum consiste, da un lato, nella soli-
darieta tra i lavoratori all’interno delle associazioni, ma anche nella sussidiarieta
dell’ordinamento naturale-organico con la quale lo Stato non puo in nessun modo
interferires9. In questa chiave, ricorda De Gasperi, I'origine e il centro dell’attivita
sociale secondo I’enciclica sociale non e lo Stato, ma sono le associazioni%. Questo

89 Cfr. RN 3, 9-12, 29, 34s., 38s. In questo senso esiste la concezione dei “diritti inviolabili” dell’'uomo che
non sono i suoi diritti personali, ma quelli dell’ordine naturale.

90 Cfr. DE GASPERI, I tempi, 66.

290



Markus Krienke

¢, in fondo, il fatto costitutivo della Dottrina sociale della Chiesa definito dalla Rerum
novarum. Percio essa € non solo storicamente ma sistematicamente il vero inizio,
della Dottrina sociale della Chiesa. Questo assetto istituzionale e stato riconosciuto,
da questa stessa enciclica e dalla Quadragesimo anno, nell’ordinamento corporativo
della societa e cioe nel ritorno alla societa pre-moderna — ossia in una chiave radi-
calmente antiliberale e, perciol, anche antisocialista.

Con la Mater et magistra avviene la “svolta” che individua l'istituzione fonda-
mentale, cioe I’“istituzione-criterio” (Institutionen-Institution), nella persona umana
stessa. Cido comporta una nuova riflessione sul diritto nella sua constitutivita (diritti
umani, costituzione)92. In questa chiave era possibile, dopo la “svolta” della Mater
et magistra, interpretare i principi di solidarieta e sussidiarieta, come i due temi
principali della Rerum novarum e della Quadragesimo anno, in chiave personalistica
e dunque, in ultima analisi, come principi costituzionali e giuridici?3. In questo modo
la Dottrina sociale della Chiesa completa il suo processo storico della definizione del
concetto di giustizia sociale: la «mano visibile» del diritto come espressione della
dignita della persona, immagine e somiglianza di Dio.

91 Questo “percio” rispecchia la sistematica concettuale della Rerum novarum e della Quadragesimo anno,
ma non la concezione opposta della sistematica liberale.

92 In questo senso, Biffi ha ragione nell’affermare, con Murray, che Leone XIII anticipa la Mater et magistra
proprio per 'idea dello Stato di diritto, ma certamente non per l'identita della parola si puo concludere
che la Rerum novarum affermerebbe «gli stessi concetti» (F. Birr1, Leone XIII profeta del futuro, in Fio-
RENTINO [ed.], I cento anni, 147-178, qui 163), appunto perché il “concetto” di diritto della Rerum novarum
¢ il diritto naturale neoscolastico che si afferma nel corporativismo, mentre il “concetto” di diritto della
Mater et magistra ¢ il diritto personalistico. Al di 1a di questa osservazione, sarebbe da porre la domanda,
se davvero lo Stato, prospettato dalla Rerum novarum, si limiti ad essere Stato di diritto o se non venga
impostato in maniera evidente come welfare state, per quanto cerchi di contenere i rispettivi interventi
nei limiti della sussidiarieta (cfr. DE GASPERI, I tempi, 65s.).

93 Una conferma dell’interpretazione secondo cui la sussidiarieta nella Quadragesimo anno, che la definisce
in maniera fondamentale, non venga ancora considerata come principio giuridico-etico e costituzionale,
si trova in UErtz, Vom Gottesrecht, 294.

291

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




