Recensioni RTLu XVI (2/2011) 319-322

Il dovere della speranza.
Don Sturzo e la dimensione politica
della vita cristiana

Salvo Millesoli
(Documenti e Studi di Synaxis, 24), Citta Aperta Edizioni, Troina 2010, 174 pp.

In occasione del 50° della morte di Don Luigi Sturzo, I’Autore (= A.) presenta la
sua visione della dimensione politica della vita cristiana. Certamente, si tratta di una
sintesi sempre piu difficile tra «impegno politico» e «perfezione cristiana» (p. 12),
che il recente libro cerca di presentare in una duplice ottica: da un lato, come realiz-
zazione delle intuizioni centrali del Concilio Vaticano II, dall’altro lato considerando
che in Europa ci troviamo di fronte, ormai, ad una societa “post-cristiana” (pp. 19-
29). In questo modo Sturzo presenterebbe una vera e propria alternativa ai due modi
come i cristiani in politica oggi “subiscono” la scristianizzazione della societa: o at-
traverso un atteggiamento di «schizofrenia», professando una fede con la bocca che
poi non viene realizzata nella vita, oppure attraverso un ritiro gnostico dalla societa
odierna (p. 23). Questi due atteggiamenti possono essere considerati come estremiz-
zazioni delle due affermazioni «siete nel mondo [...] ma non siete del mondo» (pp. 41,
44, 99, 104) che qualora intese in modo unilaterale vengono smascherate da Sturzo,
secondo I’A., come «espressioni di un cristianesimo poco autentico» (p. 43).

Collocata tra un elenco delle date biografiche centrali (pp. 15-18) e una sintesi
storiografica della figura di Don Sturzo (159-163), si svolge la presente trattazione
che nell’Introduzione spiega innanzitutto il metodo di lettura scelto per presentare
questo personaggio il cui ricordo purtroppo alla nuova generazione dei cattolici in
politica e gia abbastanza sbiadito (19-29). La sintesi specifica di Sturzo, ossia «Vita
cristiana e impegno politico» (primo capitolo, pp. 31-45), si esplicita istituzionalmen-
te tra «Chiesa, Vangelo e societa» e si traduce in una «Teologia politica» proprio
perché I'uomo, in cui essa si radica, «non ha due distinte finalita ultime, una naturale
e una soprannaturale, ma un unico fine ultimo» (p. 33). Questa prospettiva comporta
in Sturzo il recupero della dimensione storica la quale riconosce al suo centro I'In-
carnazione del Verbo, senza che I'individuo perda con questo evento la sua «capacita

319



c
i)
%}
c
o]
o
9]
[~

Salvo Millesoli, Il dovere della speranza

di libera autodeterminazione» (p. 36). Essa si realizza come storia della solidarieta
che scaturisce dal fatto che tutti gli uomini si trovano, per il principio della grazia, in
una fratellanza universale, che si distingue dalla «beneficienza di ispirazione laica»
proprio nel principio attraverso cui opera ossia tramite il superamento dell’egoismo
nella dimensione spirituale ossia nell’essere 'uomo similitudine di Dio (p. 40). Percio
anche per la vita politica vale che i cristiani sono «[clhiamati alla santita» che alla
fine confluisce con la dimensione “mistica” nel senso rahneriano della parola (se-
condo capitolo, pp. 47-75). Con questo concetto centrale dell’esperienza cristiana,
I’A. ha individuato la sua categoria interpretativa con la quale cerca di presentare
la “sintesi” sturziana in grado di dare ancora oggi una ragione all’agire cristiano in
politica, perché la “santita” non distoglie il cristiano dal mondo, ma lo riporta ad
esso perché qui ¢ chiamato a santificarsi concretamente. Derivano dalla santita le
dimensioni del perfezionamento proprio (non del perfettismo sociale), della crescita
spirituale, della retta intenzione, di umilta, obbedienza ed abbandono a Dio: tutti
elementi che sfociano nel concetto autenticamente rosminiano del principio di pas-
sivita che non significa inoperosita ma il guadagno di un distacco dall'immediatezza
del mondo per far impostare le proprie azioni nella chiave di «rispondenza di amore,
volonta di servire, di obbedire, di seguire» nei confronti di Dio (p. 71).

Con questa dimensione di santita-mistica nell’atteggiamento del cristiano in poli-
tica e nella sfida con una societd ormai scristianizzata, Sturzo svolge allora a livello
sociale considerazioni simili come Rahner ha elaborato nel campo dogmatico. Non a
caso, in tutto il volume I’A. sottolinea quanto Sturzo ha anticipato il Concilio Vaticano
II. Come da questa dimensione spirituale del cristiano nasce la specifica configura-
zione del suo impegno sociale, & tema del terzo capitolo, «Contemplativus in actio-
ne» (pp. 77-94): viene delineato cosl un nuovo concetto di societa, basata sull’idea
della «famiglia umana» che si esplicita nel «<hene comune universale» e nella «carita
sociale» come termini centrali della visione di societa (pp. 82s.). Queste categorie
stanno senz’altro, nel senso etico-sociale, in servizio ad un benessere maggiore, ma
un tale sviluppo sarebbe concepibile solo sulla base delle relazioni autentiche tra le
persone (pp. 87s.). In questa chiave si potrebbe dire che Sturzo non anticipa soltan-
to il Concilio Vaticano Il ma la stessa enciclica Caritas in veritate. Un altro tema di
quest’ultima che troviamo gia declinato in Sturzo e la sfida della globalizzazione (p.
90).

Dopo questo capitolo che quindi ha aggiunto alla dimensione spirituale il campo
dell’azione nella sua sfida odierna, sarebbe I'occasione di trattare, su questa base, la
dimensione etico-sociale del pensiero di Sturzo. Infatti, I’A. sostiene che per Sturzo
la mera carita individuale significava un metodo riduttivo di impegno sociale per cui

320



Markus Krienke

bisognerebbe mirare a sanare la questione sociale alla sua radice (pp. 102s.). Ma
invece di seguire questa pista aperta, 'A. riconduce 'argomento alla dimensione
ascetica della vita politica come tensione verso il perfezionamento («Ascesi politica
e apostolato», pp. 95-115); in questa chiave la «carita sociale» diventa «cura della
societa» e quindi riportata ad un atteggiamento di etica individuale (p. 109). Solo
I'ultimo paragrafo del capitolo, «Giustizia, amore e politica», riapre 1’orizzonte per
la considerazione che questa «carita sociale» e rivolta all’organizzazione statale, in
quanto la esige, la ispira e la corregge (pp. 112-115). In questa chiave vengono valo-
rizzati i principi cristiani di «giustizia e di carita» come i veri principi rivoluzionari
nella storia dell'umanita in quanto storicamente hanno portato all’affermazione e al
riconoscimento sociale della dignita della persona nell’ordinamento pubblico.

Su questa base, il quinto capitolo «Presenza di Cristo nell’azione sociale» (pp.
117-127) caratterizza meglio la dimensione sociale dell’agire del cristiano attraver-
so cinque aspetti: trascendenza, personalismo, servizio, universalismo, moralita (p.
119). Di seguito vengono menzionati alcuni campi di riflessione etico-sociale - fa-
miglia, scuola, cultura — senza delinearne le riflessioni sistematiche di Sturzo (pp.
121s.), perché I’A. si concentra piuttosto sugli argomenti morali che Sturzo fornisce
per il nostro confronto urgente con il mondo postmoderno (pp. 123-127). Nel sesto
capitolo poi vengono condensati tutti i ragionamenti precedenti nelle «beatitudini del
servizio» sturziane, per cui si enuclea un profilo di virtt per il cristiano impegnato
in politica che segue l'idea dell’imitatio Christi nell’amore universale (pp. 129-141).
Queste beatitudini si realizzano nel modello degli «Apostoli e testimoni di Dio nel
mondo» (pp. 143-152) che non solo viene proposto nei suoi tratti caratteristici, ma
anche lungo quei personaggi che Sturzo ha considerato esemplari: Contardo Ferrini,
Giuseppe Toniolo, Giuseppe Moscati, Ludovico Necchi, Bartolo Longo, Piergiorgio
Frassati, personaggi che hanno vissuto I’ascetismo, il perfezionamento e la dimensio-
ne mistica nella vita politica in modo esemplare. Alla fine della Conclusione (pp. 153-
157), I’A. spiega il senso di questa elencazione: cosi si chiarisce che non si tratta di un
modello utopistico. Dobbiamo invece intenderla nella chiave dell’“antiperfettismo”
rosminiano: 'impegno cristiano in politica non porta all’utopismo in quanto fa sem-
pre i conti con la realta del peccato originale che a livello politico si & trasformato
nelle «strutture sociali di peccato» (p. 157). Sturzo punta lo sguardo oltre queste
ultime, indirizzandolo al «regno di Gesu», che non si traduce mai completamente
nella storia anche se tende sempre di piu verso la sua realizzazione. Una bibliografia
relativa al tema di questa monografia chiude il volume (pp. 165-174).

L’A. presenta in un linguaggio semplice ma non banale la prospettiva di profonda
spiritualita che Sturzo elabora per il cristiano impegnato in politica, prospettiva che

321

=
[}
)
[0}
=
2,
o
=




c
i)
%}
c
o]
o
9]
[~

Salvo Millesoli, Il dovere della speranza

non cede ai vari compromessi inizialmente denunciati. Con questa dimensione spi-
ritual-mistica Sturzo delinea una prospettiva adatta per la societa “post-cristiana”
realizzando in questo modo la profezia di Rahner che il cristiano in futuro dovra
essere un “mistico”, pena la conseguenza di non essere. In questa chiave risulta
esemplare la «vita teologale» (p. 20) di Don Sturzo, prototipo del «contemplativus in
actione» (p. 80) come si dovra caratterizzare il cristiano in politica, avvicinandolo,
per certi aspetti, a Giovanni Paolo II (p. 89).

Ma la prospettiva sistematica di etica individuale, scelta dall’A., gli impedisce
di aprire il discorso anche alla dimensione etico-sociale che per Sturzo si connette
intimamente a quella individuale-spirituale. Tuttavia, ’A. delinea I'orizzonte siste-
matico in cui quest’ultima si colloca in Sturzo, ossia nella dimensione della storicita
come chiave etico-sociale: «I’amore al prossimo deve diventare un amore storico»
cioe cambiare non solo le persone spiritualmente ma anche le strutture (p. 102).

Purtroppo, come tutte le categorie social-etiche («carita sociale», «bene comu-
ne», «strutture di peccato» ecc.) anche I’«<amore storico» non viene dispiegato dall’A.
in modo sistematico. Ugualmente, I’A. non si chiede nemmeno quali potevano essere
le fonti o gli autori di riferimento di Sturzo. Non viene menzionato Rosmini che di fat-
to costituisce il principale ispiratore dell’etica sociale di Sturzo. Sarebbe da rilevare
che nella sua Teodicea si trova un’importante fonte per la dimensione storica della
dinamica dell’amore tra naturale e soprannaturale (pp. 93s.). E se Sturzo viene pre-
sentato come precursore del Concilio Vaticano II, sicuramente deve tante ispirazioni
al suo studio di Antonio Rosmini. Piuttosto di seguire queste tracce, I’A. si interessa
per paralleli di Sturzo con Bonhoeffer (pp. 94, 99) e qualche contestualizzazione con
autori come von Balthasar, Rahner o Metz che pero non sfrutta in chiave sistematica.
Anche se I’A. intende presentare la dimensione spiritual-mistica del cristiano in poli-
tica, ci si aspetterebbe una simile collocazione sistematica della «dimensione politica
della vita cristiana» in Sturzo, come dice il sottotitolo. In ogni modo, il presente libro
costituisce una buona introduzione a questa dimensione importante del pensiero e
della vita di Sturzo, e in quanto tale non si rivolge tanto a studiosi, quanto a qualsiasi
cristiano impegnato in politica per il quale puo fungere come lettura ispiratrice e
confortante.

Markus Krienke

322



