Articoli RTLu XVI (3/2011) 373-415

L’educazione secondo John Henry Newman:
Idea, Teaching of facts e Sviluppo+

Michele Marchetto
Istituto Universitario Salesiano, Venezia (IUSVE)

John Henry Newman (1801-1890), beatificato da Papa Benedetto XVI il 19 set-
tembre 2010, fu sacerdote della Chiesa Anglicana, dalla quale nel 1845 si converti
alla Chiesa Cattolica, divenendone sacerdote nel 1847 e cardinale nel 1879. Oltre
che teologo, storico, filosofo, poeta, romanziere, polemista, egli fu sempre un educa-
tore da quando, poco piu che ventenne, divenne fellow dell’Oriel College di Oxford,
facendo dell’Universita e dell’insegnamento universitario il luogo, il sistema e lo
strumento privilegiati del proprio pensiero e della propria azione nell’ambito dell’e-
ducazione. Fu innanzitutto lesperienza di Oxford, che Newman riconobbe come la
sua «residenza perpetua», a contribuire a definire in lui l'idea di Universita che
ando sviluppandosi lungo tutta la sua vita, a cominciare dal teaching of facts che
ricevette come studente al Trinity College. In lui Oxford fu sempre presente, anche
dopo che l’ebbe definitivamente abbandonata con la conversione: é lo spirito dell’O-
riel Common Room a riflettersi nella piccola comunita di Littlemore che prepara il
grande passo verso Roma; é la vita immersa nel mondo del sapere, e tuttavia libera
dai rischi della secolarizzazione, che Newman vi aveva respirato, a rivivere nell’O-
ratorio di Birmingham e di Edgbaston; é la lotta tenace del Movimento Trattariano
contro il liberalismo a riproporsi in terra d’Irlanda contro le sirene dell’educazione
mondana; e la sintesi di Sistema e Influenza, di Disciplina e rapporti personali, che
aveva trovato la piu alta espressione nell’equilibrio fra college e Universita nella
Oxford migliore, a riproporsi come modello per un nuovo progetto di Universita. Sono
i principi e i metodi, i modi e gli argomenti di Oxford ad essere importati a Dublino,
a sostenere l'impresa educativa piu rilevante e piu emblematica della biografia di

*

Questo articolo presenta la sintesi delle lezioni tenute dall’Autore in occasione della «Settimana interdi-
sciplinare di corsi e seminari intensivi della Facolta di Teologia di Lugano, dedicata a John Henry New-
man, un ‘Padre della Chiesa’ per il mondo moderno (Lugano, 28 febbraio-4 marzo 2011).

373



=
=
=
<

L'educazione secondo John Henry Newman: Idea, Teaching of facts e Sviluppo

Newman: la fondazione dell’Universita Cattolica d’Irlanda, fra il novembre 1851 e
il novembre 1858.

La chiave di lettura della filosofia dell’educazione di Newman, che qui proponia-
mo, é costituita dal rapporto polare di idea e realta, che deriva dalla sua convinzio-
ne che ogni cosa si debba fare in base ad un’idea. La realta storica dell’Universita
percio non é altro che la declinazione dell’idea nella concretezza dei fatti; e l'idea
di Universita non puo non incarnarsi in situazioni storiche e culturali che esigono
che essa si adatti e si sviluppi, secondo una dialettica di invariabilita, legata al suo
peculiare carattere di astrazione, e di mutamento, dipendente dal suo essere ele-
mento vitale. La stessa biografia intellettuale di Newman si puo considerare come lo
sviluppo dell’idea di Universita che egli ha tratto sia dalle proprie esperienze di vita
accademica sia dallo studio della tradizione dell’Occidente cristiano. In altri termi-
ni, l'idea di Universita trova sviluppo lungo tutta la vita di Newman e, insieme, non
puo prescindere dallo sviluppo che essa ha avuto attraverso la storia della civilta
occidentale, dalle scuole di Atene agli Studia Generalia, dalla biblioteca di Alessan-
dria d’Egitto all’'Universitas medievale.

1. I presupposti della filosofia dell’educazione
di John Henry Newman

1.1. Pensare concreto e relativismo della persona
Il pensiero di Newman sull’educazione (in particolare nell’Universita), che egli
presenta soprattutto nell’/dea of a University e in Rise and Progress of Universities!,

1 Cfr. J. H. NEwMmaN, The Idea of a University Defined and Illustrated I. In Nine Discourses delivered to the
Catholics of Dublin [1852], II. In Occasional Lectures and Essays addressed to the Members of the Catholic
University [1859], London 1872 (ed. by I. Ker, Oxford 1976; d’ora in poi: /dea); e Rise and Progress of
Universities, in Historical Sketches, London 1872 (ed. by M. K. Tillman, Notre Dame, Ind., 2001; d’ora
in poi: Rise and Progress of Universities), tr. it. in Scritti sull’Universita, a cura di M. Marchetto, Milano
2008. Per un quadro pitt completo, anche bibliografico, sui temi qui trattati, cfr. M. MArRcHETTO, Monografia
Introduttiva. Idea, realta, sviluppo. La filosofia dell’educazione di John Henry Newman, ibid., V-CCXIV.
Fra i contributi piu recenti, cfr. G. BorcoNovo, Come educare i nuovi testimoni, in E. Borto — H. GEISSLER (a
cura di), Una ragionevole fede. Logos e dialogo in John Henry Newman. Atti del Convegno Internazionale,
Universita Cattolica del Sacro Cuore, Milano, 26-27 marzo 2009, Milano 2009, 183-192; A. BOTTONE,
John Henry Newman e [’abito mentale filosofico. Retorica e persona negli Scritti Dublinesi, Roma 2010;
A. CAMPODONICO, L’idea di Universita in John Henry Newman, in L. F. TUNINETTI (a cura di), John Henry
Newman. Un cristiano che interroga la modernita, Citta del Vaticano 2009, 125-161; J. RUPERT, Newman
and the Tyranny of Method in Contemporary Education, in P. LEFEBVRE — C. MASoN (eds.), John Henry
Newman. Doctor of the Church, Oxford 2007, 84-98; P. SHRIMPTON, Newman the Educator, in P. LEFEBVRE —
C. MAsoN (eds.), John Henry Newman in His Time, Oxford 2007, 131-145.

374



Michele Marchetto

ha come presupposto fondamentale il «pensare concreto», che costituisce anche il
punto di vista dal quale egli guarda alle idee, alla realta e alla loro storia.

Il «pensare concreto» e sintesi dell’astrazione del pensiero e della concretezza
della realta, cosl come viene rappresentata, nella Grammar of Assent, nel rapporto
polare fra «apprensione nozionale» e «apprensione reale». L'una presuppone una
mente ampia ma superficiale; ’altra, una mente profonda ma angusta; e tuttavia e
quest’ultima ad avere la precedenza perché e «’ambito, il fine e la misura» della
prima2.

La sostanza del «pensare concreto» sta nell'immaginazione e nelle immagini, os-
sia nell'impressione che la cosa lascia sulla facolta immaginativa e che si sostituisce
alla nozione. Quanto I'immaginazione contribuisca alla concretezza del pensare &
reso comprensibile dal suo carattere «intensificante e unificante», che consente di
ricostruire la realta come se essa ci fosse davanti agli occhi3, e dalla sua connotazio-
ne personale. 11 «pensare concreto», infatti, e relativo alle singole persone; dipende
dall’esperienza di ciascuno, evidentemente diversa da quella di ogni altro: «Essere
razionali, avere 1'uso della parola, passare attraverso successivi cambiamenti nella
mente e nel corpo dall’infanzia alla morte, appartiene alla natura dell’'uomo; avere
una storia particolare, essere sposati o vivere da soli, avere figli o essere senza prole,
vivere un certo numero di anni, avere una certa costituzione, un temperamento mo-
rale, delle capacita intellettuali, una formazione mentale, questi e simili, presi tutti
insieme, sono gli accidenti che danno forma alla nostra nozione di persona e sono il
fondamento o la condizione delle sue particolari esperienze»4.

11 «pensare concreto» si salda quindi con quello che potremmo chiamare il «re-
lativismo della persona» di Newman, che va compreso in relazione all’analisi new-
maniana, piu fenomenologica che empiristica5, del procedere della mente umana
nell’addurre ragioni a sostegno delle credenze, non solo religiose. Cio che interessa
a Newman ¢ il funzionamento della ragione nella concretezza dell’io vivente, non
la ragione astratta, indeterminata e sovrapersonale della tradizione illuministica®.

2 J. H. NEWMAN, An Essay in Aid of a Grammar of Assent, London 1870 (ed. by I. Ker, Oxford 1985, 2001,
d’ora in poi: Grammar of Assent), tr. it. in Scritti filosofici, a cura di M. Marchetto, Milano 2005, 909.

3 Cfr. ibid., 871, 1001, 1631.

4 Ibid., 995; cfr. anche 1331-1333. Quanto al personalismo di Newman, cfr. M. MARCHETTO, Un presentimento
della verita. Il relativismo e John Henry Newman, Soveria Mannelli 2010.

5 Cfr. A. J. BoEKRAAD, The Personal Conquest of Truth according to J. H. Newman, Louvain 1955, 137-138.

6 1l tradimento della realta che Newman imputa a Locke, dipende dal fatto che l'intento dell’empirista
inglese & prevalentemente logico ed epistemologico. 11 suo proposito non & di esaminare in che

375




=
=
=
<

L'educazione secondo John Henry Newman: Idea, Teaching of facts e Sviluppo

Il compito che Newman si assume ¢ di dimostrare che nelle questioni decisive per
la loro vita gli uomini si affidano ad una facolta raziocinante libera e indipendente
dalla ragione scientifica, e che pensano in modo del tutto spontaneo, secondo le leggi
del pensiero, per quanto soltanto in pochi riescano a darne conto in una spiegazione
riflessa. La spontaneita del procedere della mente umana & tale che si pud osservare
che «il filosofo non puo insegnare agli uomini a ragionare e a riflettere piu di quanto
un anatomista possa insegnare agli uomini a digerire il cibo»7. Resta cosi prefigurato
I'ampliamento dell’ambito in cui viene esercitata la ragione, ben al di la dei rigidi
confini dell’inferenza formale.

1l presupposto dell’approccio di Newman non e I’esperienza dei dati di fatto, ma il
principio dell’«egotismo». Esso considera I'io non come dato empirico, ma in quanto
situato nella sua determinata condizione esistenziale, la vita interiore della coscien-
za, nella quale sono indicati i primi principi che giustificano le decisioni e le azioni di
ognuno. Nella misura in cui I'io non si esaurisce nella propria empiricita, ma si iden-
tifica con la coscienza rinviando cosi al di la di se stesso, la fenomenologia si traduce
in metafisica, una metafisica in prima persona, in cui, osserva Newman, «chi scrive
non puo proporsi di fare di piu che riferire le proprie idee, poiché i fenomeni ai quali
egli si richiama e i principi che assume sono all’interno del suo cuore»8.

Gli esiti dell’analisi fenomenologica di Newman sono sostanzialmente due: la sco-
perta del fondamento metafisico dell’io, colto come realta esistente, I’altro oggetto,
accanto al mondo esterno, al quale e rivolta I'intenzionalita della coscienza; e il chia-
rimento della diversita con cui gli uomini ragionano, per quanto ognuno sia convinto
che nessuno ragioni bene come egli stesso e che i ragionamenti altrui siano illogici.

cosa consista la struttura fisiologica della mente né la sua essenza né con quali moti dello spirito si
percepiscono le sensazioni o si formulino le idee; bensi di «stabilire i criteri dell’indubitabilita della nostra
conoscenza o i fondamenti di quelle credenze che sono diffuse fra gli uomini in modo cosi vario, differente
e contraddittorio, ma che tuttavia sono asserite nell'una o nell’altra parte del mondo con tanta sicurezza
e convinzione». Posta la questione in questi termini, & comprensibile che I'empirismo di Locke appaia
a Newman trasformato in una sorta di logicismo, che riduce i termini della razionalita entro gli stretti
confini dell’inferenza formale, ignorandone i tratti che dipendono dalla multiforme e variegata realta
della persona concreta (cfr. J. Lockg, Saggio sull’intelletto umano, tr. it. a cura di V. Cicero e M. G.
D’Amico, Milano 2004, 1, i, 2, 31-33 [An Essay concerning Humane Understanding, London 1690]).

7 E. SiLLEM, General Introduction to the Study of Newman’s Philosophy, in The Philosophical Notebook, 1, ed.
by E. Sillem and revised by A. J. Boekraad, Louvain 1970, 130.

8 J. H. NEWMAN, The Philosophical Notebook [1859-1888], tr. it. Quaderno filosofico, in Scritti filosofici, cit.,
717. «Se non posso supporre che esisto, e in un modo particolare, ossia con una particolare costituzione
mentale, non ho niente su cui speculare, e farei meglio a metter da parte la speculazione. Tale quale
sono, e il mio tutto; questo e il mio essenziale punto di vista, e lo si deve prendere per dato; altrimenti, il
pensiero non ¢ che un vano divertimento, che non merita preoccupazione» (Grammar of Assent, 1431).

376



Michele Marchetto

Le conclusioni tratte da fatti comuni a tutti possono differire I'una dall’altra: dalla
visione del medesimo cielo, I'uno puo concludere che piovera, I’altro che ci sara bel
tempo, ma non per questo si tratta di inferenze irrazionali, ossia prive di ragioni.
Lo stesso accade nell’ambito della fede, della morale o, piu in generale, delle cose
concrete, le cui credenze, trovando I’approvazione di alcuni ma non di tutti, vengono
per questo facilmente ritenute «irrazionali», secondo il significato comune di non
conforme ai caratteri della ragione dimostrativa di tipo scientifico.

Se la ragione avesse solo la funzione di sillogizzare, allora, nelle materie concre-
te, non ci sarebbe relativismo. Infatti, prevarrebbe una posizione fondazionalista in
cui la ragione si eserciterebbe a dimostrare la necessita delle conclusioni e, quindi,
Iinevitabilita dell’assenso (ma solo nozionale) ad esse. E chiaro che cio escluderebbe
il coinvolgimento della vita della persona. Le prove addotte, per quanto perfette, sa-
rebbero morte; e mentre «una prova mutila e difettosa basta alla persuasione dove
il cuore sia vivo, [...] una prova morta, per quanto perfetta, non puo che dar forma
ad una fede morta»9.

A chi, come i Noetici di Oxford, esige il rigore della logica formale come criterio di
razionalita, Newman obietta che «l’esperienza della vita dimostra abbondantemente
che in materie pratiche, quando la mente & realmente desta, gli uomini» non solo
ragionano, ma, dovremmo aggiungere, «non ragionano male»; hanno un senso istin-
tivo della direzione verso la quale dirigersi, e di come devono agire per difendersi o
per affermarsi. E cio e valido in primo luogo per la fede, che, sebbene sembri con-
traria alla ragione, tuttavia non lo &; & solo indipendente dalla ragione dell’indagine
filosofica e dei sistemi intellettualil®; ma & valido anche per gli altri ambiti della vita
pratica, come I’etica o la stessa educazione. In esse gli uomini procedono in base a
fondamenti impliciti, che non sempre sanno rendere espliciti, in base ad antecedenti
che prendono per veri senza essere in grado di esercitare su di essi la ragione rifles-
siva e dimostrativall.

9 J. H. NEWMAN, Fifteen Sermons preached before the University of Oxford between a.d. 1826 and 1843,
London-Oxford 1843 (ed. by J. D. Earnest and G. Tracey, Oxford 2006; d’ora in poi: Oxford University
Sermons), tr. it. in Scritti filosofici, cit., X, 44, 377.

10 Cfr. ibid., XI, 15-16, 395 e 397.

11 A illustrare il processo ragionativo della mente sulla materia concreta valga la seguente metafora di
Newman. «La mente vaga qua e la, e si distende, e avanza ad una velocita che ¢ diventata proverbiale,
e con una sottigliezza e una versatilita che confondono ogni indagine. Essa passa da un punto all’altro,
conquistandone uno con un’indicazione; un altro in base ad una probabilita; poi servendosi di
un’associazione; poi facendo ricorso ad una legge accettata; poi ancora ricorrendo ad una testimonianza;
e affidandosi ad un’impressione popolare, a un istinto interiore, o ad un oscuro ricordo; e cosi fa progressi
in modo non dissimile da uno scalatore su una ripida parete, che, con occhio svelto, mano pronta e piede

377




=
=
=
<

L'educazione secondo John Henry Newman: Idea, Teaching of facts e Sviluppo

La differenza fra ragione implicita e ragione esplicita presuppone I’ampliamento
dell’idea di ragione, il cui esercizio non puo esaurirsi nell’astrazione e nell’appren-
sione nozionale. Su di essa, infatti, preme il mondo concreto, irriducibile a formula
logica. Lo spostamento dall’astratto al concreto implica il passaggio dalla necessita
delle dimostrazioni alla probabilita, dall’inferenza formale ad «un organon piu fine,
versatile ed elastico»12. Nell'inferenza del «pensare concreto» da cose a cose, dal
concreto al concreto, guidata da fattori che si sono andati accumulando nella mente
in modo implicito, I'uomo si affida ad un «organon vivente», che & «un dono persona-
le, e non un mero metodo o calcolo»13, e che garantisce quella che Newman chiama
Evidentia Credibilitatis, ossia il «sentire» che una proposizione & vera, nel senso che,
benché la sua verita non sia evidente, lo sono tuttavia le ragioni per ritenerla veral4.
Il procedimento mentale che precede il giudizio di credibilita, inizialmente chiamato
da Newman prudentia, in parte dote naturale di tutti gli uomini, in parte risultato
dell’esperienza o perizia pratica, valida in un certo ambito della conoscenza ma non
in un altro, diversamente declinata in ogni singolo individuo, corrisponde alla phro-
nesis aristotelica, alla quale egli attribuisce sia il compito di raccogliere in unita tutti
gli argomenti a sostegno di un giudizio sia quello di determinare il valore di ciascuno,
separatamente o nella loro relazionel5. In questo senso la phronesis corrisponde al
«pensare concreto», poiché, in modo analogo, coniuga la facolta dell’astrarre con
la contingenza dei fatti, mantenendo i tratti distintivi di entrambel6. E una specie
di «presentimento della verita»17 cio in base a cui la prudentia-phronesis orienta al
bene, cosi come rende credibili a Newton le sue scoperte, prima ancora di dimostra-
re che siano vere. Questa specie di istinto agisce nel contadino che sa prevedere il
tempo come nel medico che sa diagnosticare le malattie, nell’avvocato come nell’in-
vestigatore, nella percezione morale come nella fede religiosals.

fermo, ascende come egli stesso non sa, per doti personali e in base all’esperienza, piuttosto che in base
aregole, senza lasciare traccia dietro di sé, e incapace di insegnarlo ad altri. [...] E tale & in particolare il
modo in cui tutti gli uomini, dotati o non dotati, di solito ragionano - non in base a regole, ma in base ad
una facolta interiore» (ibid., XIII, 471-473).

12 Grammar of Assent, 1303.
13 Ibid., 1381.

14 J. H. NEWMAN, Papers of 1853 on the Certainty of Faith, in The Theological Papers of John Henry Newman
on Faith and Certainty, ed. by H. M. de Achaval e J. Derek Holmes, Oxford 1976, 20.

15 Cfr. NEwMAN, Quaderno filosofico, cit., 809.

16 Cfr. ARISTOTELE, Etica Nicomachea, VI, 5, 1140a 25-1140b 6.
17 NEWMAN, Papers of 1853 on the Certainty of Faith, cit., 25.
18 Cfr. Grammar of Assent, 1405.

378



Michele Marchetto

Qualunque decisione prenda una persona, dunque, ¢ in virtt di un senso proprio
soltanto a se stessa, al talento che essa dimostra per natura in un certo ambito della
vita piuttosto che in un altro, cosicché un matematico non é tagliato per cio che fa lo
storico, né lo scienziato per le materie giuridiche: «Invece di aver fiducia nella scien-
za logica, dobbiamo aver fiducia nelle persone, vale a dire in coloro che per lunga
consuetudine con la loro materia hanno il diritto di giudicare»; dobbiamo «dipendere
dalla pratica e dall’esperienza pit che dal ragionamento»19.

Nella Grammar of Assent Newman chiama la particolare facolta del giudizio nelle
cose concrete «senso illativo», il quale «& posto nella mente dell’individuo, che cosi
¢ la propria legge, il proprio maestro, e il proprio giudice in quei casi particolari di
dovere che per lui sono personali. Proviene da un’abitudine acquisita, benché abbia
la sua prima origine nella natura stessa, e sia formato e maturato dalla pratica e
dall’esperienza; e si manifesta non [...] in una comprensione filosofica [...], ma & una
capacita sufficiente all’occasione, quella di decidere che cosa si deve fare qui e ora,
da parte di questa data persona, in queste determinate circostanze»20.

Il carattere personale del senso illativo esprime nel modo pit efficace I'idea new-
maniana di ampliamento della nozione di ragione: non c’e infatti alcuna scienza
della vita, e tuttavia non si puo negare che la vita sia guidata dalla ragione. Eviden-
temente cio significa che essa si declina in forme che Newman riconduce a quello che
chiama un «ragionare non scientifico». A volte esso si presenta come «una facolta
naturale, non coltivata», a volte come «un dono», a volte come «un’abitudine acqui-
sita e una seconda natura». Ma cio che della definizione newmaniana colpisce di piu,
e che questa forma ampliata di ragione & «una fonte piu alta della norma logica. —
nascitur, non fit»21. 1l che significa che e la condizione naturale (I’essere) alla quale
I'uomo e dato dal momento che esiste; e la supposizione che esisto, con la mia parti-
colare costituzione mentale, ¢ il fondamento di ogni speculazione: non posso pensare
che a partire dall’ente che io stesso sono. In altri termini, la comprensione che ho di
me stesso e del mondo dipende dal «dato», ontologico prima che esistenziale, psico-
logico, sociologico... che io stesso sono: «Tale quale sono, e il mio tutto; questo & il
mio essenziale punto di vista. [...] Se non faccio uso di me stesso, non ho un altro io
da usare. La mia unica preoccupazione e di accertare cio che sono, per fare in modo
di usarne [...] Cio che devo accertare sono le leggi in base alle quali vivo»22.

19 Jbid., 1423.
20 Jbid., 1441-1443.
21 Ibid., 1405.
22 Jbid., 1431.

379




=
=
=
<

L'educazione secondo John Henry Newman: Idea, Teaching of facts e Sviluppo

In questo contesto il senso illativo & il segno di una mente viva, che, per quanto
non possa mutare la propria natura, la puo tuttavia perfezionare attraverso un’ope-
ra di educazione: «L.’'uomo comincia senza niente di realizzato [...], e deve costruirsi
il capitale con I'esercizio di quelle facolta che sono il suo retaggio naturale»23. Egli,
infatti, ha la prerogativa di sviluppare la perfezione della propria natura «a partire
dagli elementi vivi con cui la sua mente comincio ad essere», secondo quella che
Newman indica come «la legge del suo essere, alla quale non puo sottrarsi»24.

1.2. Lldea

L’attenzione di Newman al dato personale, storico e contingente, che abbiamo
sintetizzato nelle espressioni «pensare concreto» e «relativismo della persona», si
rende evidente nella relazione essenziale che egli istituisce fra le definizioni astratte
di «Universita» e di educazione universitaria (I'/dea), la storia in cui quelle defini-
zioni si incarnano e dalla quale derivano, e I’esperienza biografica dello stesso New-
man, con le immagini che della propria educazione egli porta impresse nella mente.
Cosicché egli e difensore e ministro di un’idea, di un certo grande principio che non &
astrattamente affermato, ma sentito e accolto nel cuore: il principio dell’Universita e
dell’educazione universitaria, che egli ha sperimentato all’interno dell’Universita di
Oxford e che ha riconosciuto nella storia delle Universita. Ne deriva anche un criterio
per comprendere il contributo di Newman alla fondazione dell’Universita Cattolica in
Irlanda: il suo coinvolgimento non sarebbe che la conclusione di una serie di inferen-
ze non formali, dal concreto al concreto, un accumularsi di probabilita antecedenti
succedutesi lungo la sua formazione e la sua esperienza nell’ambito dell’educazione.

11 principio di cui Newman si erge a difensore e ministro, e I'idea di Universita
e, piu in generale, di educazione. Nella sua universalita astratta e astorica25, essa
viene «definita» nella prima parte dell’Idea of a University (Discourses), e «illustra-
ta» nella seconda (Lectures) attraverso la sua applicazione ai contenuti che vengono
insegnati all’'Universita. Infine, essa viene descritta nella sua incarnazione concreta,
storica, vivente, come fu anticipata, realizzata o semplificata (Rise and Progress of

23 Jbid., 1433.
24 Jbid., 1435.

25 «Cio che Newman chiama I’idea nuda e necessaria’ di Universita ¢ una nozione astratta, generale,
astorica, anche statica, di cio che e I'Universita nella sua essenza, natura, o concetto; mentre 'immagine
di Universita e I'incarnazione concreta, storica, vivente di quell'idea come fu anticipata, realizzata, o
esemplificata, per quanto in modo imperfetto in relazione al tipo ideale, in un tempo e in uno spazio
particolari» (M. K. TILLMAN, Introduction, in Rise and Progress of Universities, cit., XXVIII).

380



Michele Marchetto

Universities). Newman instaura cosi una circolarita, o rapporto polare, fra idea e
realta, nell’intento di dare all'idea una «fantasia della vita»26.

Nell’accezione newmaniana l'idea & un «principio attivo» relativo alla natura
umana, non ricevuto passivamente, ma vivo, nel senso che colpisce la mente e la
impressiona: «Vive nello spirito che I'ha accolto in sé»27. In quanto tale, essa porta
chi I’ha recepita a contemplarla in una luce sempre nuova, applicandola ad ambiti
sempre diversi e diffondendola in molteplici direzioni, cosicché risulta essere cio in
base a cui si fanno tutte le cose2s.

La presenza dell’idea come principio attivo distingue I’educazione sia dalla mera
istruzione sia dal sapere professionale, cosa che a Newman era ben chiara gia negli
anni in cui esercitava la funzione di tutor all’Oriel College di Oxford, quando scrive-
va: «Educazione [...] non significa semplicemente insegnarci a leggere o a scrivere
—1né formarci al buon adempimento delle nostre professioni mondane, né inculcare
i meri principi della credenza e della pratica; — ma operare insieme con Dio per la
salvezza delle anime. [...] E un’opera di fede e un travaglio di amore»29.

L’idea di educazione universitaria consiste in primo luogo nell’unita di tutto il
sapere, costituita dal connettersi di tutte le branche della scienza in un intero, come
prevede il termine encyclopaedia nel significato di «circle of universal science»30. Ne
deriva un’educazione circolare o armonicamente completa, diversa dall’apprendi-
mento basato sulla forma dell’elencazione alfabetica propria del dizionario.

In secondo luogo, essa comporta la presenza di una «disposizione filosofica» della
mente, ossia di una visione comprensiva della verita, intesa come relazione fra le
scienze. Del resto, la verita sono «i fatti e le loro relazioni, che stanno gli uni verso le
altre piti o meno come il soggetto e il predicato in logica», un «grande sistema o fatto
complesso», che «si risolve in un numero indefinito di fatti particolari, che, in quanto
parti di un intero, hanno innumerevoli relazioni di ogni tipo, 'uno con I’altro»31.

Questa connotazione e coerente con lo spirito di universalita che attiene all’origi-

26 J. H. NEwMAN, My Campaign in Ireland, Part I. Catholic University Reports and Other Papers, Aberdeen
1896, 294.

27 J. H. NEWMAN, An Essay on the Development of Christian Doctrine, London 1845; tr. it.: Lo sviluppo della
dottrina cristiana, ed. it. a cura di L. Obertello, Milano 2002, 69 e 71.

28 Cfr. ibid., 72.

29 C. ROVERSELLL, Appendice, in L’educazione negli scritti anglicani di John Henry Newman, Napoli 1994, 280
(tr. mia).

30 Idea, 1, iii, 142, e I, iv, 165.
31 Ibid., 1, ii, 115-117.

381




=
=
=
<

L'educazione secondo John Henry Newman: Idea, Teaching of facts e Sviluppo

nario significato di universitas, sia nella sua valenza storica, sociale e geografica sia
in quella intellettuale ed epistemologica, sulle quali Newman insiste all’inizio di Rise
and Progress of Universities, oltre che nella Prefazione e nel Discourse I dell’ldea.
La prima valenza designa il convenire nel medesimo luogo, I'Universita, di persone
provenienti da ogni parte, con l'intento di insegnare o di apprendere; «nella sua
essenza» sembra che «’Universita sia un luogo di comunicazione e circolazione del
pensiero attraverso relazioni personali, in un territorio molto esteso»32. Cosi New-
man riconduce 1'Universita, nella sua idea di universalita e nella sua realta storica
collocata in una societa e in un luogo ben determinati, a quell’istituzione deputata
all’insegnamento superiore che i medievali chiamavano Studium Generale, fondata o
confermata dall’autorita universale del Papa o, meno di frequente, dell’'Imperatore, i
cui membri godevano di diritti altrettanto universali. Questo concetto giuridico aveva
implicazioni sociali ma non immediatamente epistemologiche: Newman ne sottolinea
il carattere «transnazionale», dato che gli Studia Generalia «esercitavano la propria
azione su tutta la cristianita», derivando ’autorevolezza del proprio insegnamen-
to dalla validita unica e universale delle fonti alle quali si alimentavano, come la
Rivelazione e l'eredita degli antichi33. La connotazione sociale di questo fenomeno
sara accentuata nel corso del XIII secolo con il subentrare del termine universitas
a quello di Studium Generale, che, infatti, designera una comunita di maestri e stu-
denti, o di soli studenti. Richiamiamo questi dati storico-sociali sia perché Newman
non disgiunge mai I'idea dalla realta sia perché vi possiamo rinvenire le origini di
quello che egli chiama «Sistemay, il quale, come vedremo, per non degenerare, deve
sempre essere in rapporto polare con I’«Influenza Personale». La comunita piu ef-
ficace dal punto di vista educativo, infatti, e il risultato dell’interazione fra persone
(I'Influenza Personale) in un contesto regolato dalla Legge (il Sistema).

Quanto alla valenza intellettuale ed epistemologica dell’'universalita dell’idea di
educazione universitaria, essa deriva dall’accezione normalmente accettata della
parola «Universita» piti che dal suo uso storicamente attestato: I'Universita, in quan-
to universitas, «dovrebbe insegnare il sapere universale», ossia «qualunque cosa
si debba insegnare in qualunque ambito del sapere umano», cosi come dovrebbe
abbracciare nel suo raggio «i contenuti piu alti del pensiero umano, e i campi pit
ricchi della ricerca umana. Niente & troppo vasto, niente troppo sottile, niente troppo
lontano, niente troppo minuto, niente troppo digressivo, niente troppo preciso, per

32 Rise and Progress of Universities, 11, 987.

33 Cfr. G. P. Brizzi — J. VERGER, Le radici comuni, in G. P. Brizzi — J. VERGER (a cura di), Le Universita
dell’Europa. La nascita delle Universita, Milano 1990, 12.

382



Michele Marchetto

impegnare la sua attenzione»34. Anche dal punto di vista epistemologico, questo «re-
gno del sapere» va inteso come un «Sistema», non come un «caravanserraglio» di
ogni arte e di ogni scienza, di tutta la storia e di tutta la filosofia35. In esso si compie
la polarita della molteplicita delle conoscenze e dell’'unita del sapere: ogni scienza
lavora in funzione dell’armonia superiore del Sistema, scongiurando usurpazioni di
territori e coltivando le relazioni reciproche.

1.3. La realta come sviluppo

I caratteri dell'idea che abbiamo richiamato, oltre che essere definiti nei Di-
scourses dell'ldea of a University e illustrati dalle Lectures, vengono rappresentati
nelle loro manifestazioni storiche, che ne costituiscono lo sviluppo. E proprio nella
concezione della realta storica come sviluppo che consiste un altro dei presupposti
della filosofia dell’educazione di Newman.

La categoria di «sviluppo», che Newman elabora nell’Essay on the Development
of Christian Doctrine del 1845, sovraintende alla presentazione storica dell’idea di
Universita che troviamo in Rise and Progress of Universities. L’idea, pur permanen-
do sempre uguale a se stessa, s’incarna tuttavia in situazioni storiche e culturali che
esigono adattamenti e, appunto, sviluppo. Solo in questo modo essa «scopre il suo
processo di realizzazione. Per quanto sia forse minacciata di estinzione in ogni va-
riazione e trasformazione, la specie o idea formale perdura nel mutamento, e quindi
viene preservata, rafforzata e sviluppata»36. Lo sviluppo € il modo in cui I'idea vive,
essendo, come si e detto, un «principio attivo». Il risultato & la continua attualizzazio-
ne di cio che essa significava fin dall’inizio, «la germinazione e la maturazione di una
verita reale o apparente in una grande moltitudine di spiriti pensanti», in un insieme
di aspetti che non possono non essere contenuti nell’idea originaria e che si svilup-
pano «al di dentro e per mezzo dei gruppi umani e dei loro capi e delle loro guide»37.

La dinamica dello sviluppo prevede percio una dialettica di invariabilita, lega-
ta al carattere dell’astrazione proprio dell’idea, e di mutamento, derivante dal suo
elemento vitale: «Da principio nessuno sa che cosa sia o quale sia il suo valore. Puo

34 [Idea, II, viii, 855.
35 Cfr. ibid.
36 TILLMAN, Introduction, cit., XLVIIIL.

37 NEWMAN, Lo sviluppo della dottrina cristiana, cit., 73. Interessanti suggestioni da queste riflessioni di
Newman sull’influsso delle idee sulle masse si trovano in Gustav Le Bon e Georges Sorel (cfr. M. MARCHET-
T0, Colonizzazione delle coscienze, patologia della comunicazione e prospettive di decolonizzazione, in
Rivista di Scienze della Formazione e Ricerca Educativa 1 [2007] 31-63, soprattutto 39-43).

383




=
=
=
<

L'educazione secondo John Henry Newman: Idea, Teaching of facts e Sviluppo

anche darsi che per un certo tempo resti sopito: sperimenta le sue membra, saggia il
suolo su cui procede e cerca la sua strada. Di tempo in tempo compie tentativi senza
risultato e che quindi abbandona. [...] A seconda delle nuove relazioni che viene ad
avere, nascono pericoli e speranze, e principi antichi riappaiono in forma nuova.
Esso muta insieme a loro per restare sempre identico a se stesso. In un mondo piu
alto le cose vanno altrimenti, ma qui sulla terra vivere & cambiare, e la perfezione e
il risultato di molte trasformazioni»38.

Nel caso dell’idea di educazione universitaria, Newman ne rinviene lo sviluppo
nel corso della storia occidentale, da Atene, fonte della civilta europea, ad Alessan-
dria d’Egitto e a Roma, fino all'impatto del cristianesimo sulla cultura greca e alla
sua definitiva affermazione attraverso 'opera di Carlo Magno e la fondazione degli
Studia Generalia; I’esperienza della Scolastica e l'istituzione di colleges e universita
porto infine a compimento I'idea originaria, la cui comprensione non puo prescinde-
re dalla considerazione di questo sviluppo storico. Ma nel caso di Newman c’eé anche
uno sviluppo pit personale. Egli infatti comprende e fa propria quell’idea non solo in
virtu dello studio degli eventi storici che ne scandiscono il realizzarsi; ma anche gra-
zie alla sua stessa esperienza biografica, che lo mette in contatto con la sua pratica
oltre che con ostacoli e resistenze. E il suo sviluppo non e lineare; procede per vie
tortuose, con accelerazioni, rallentamenti e shandamenti.

2. l'idea di Universita e di educazione

In base ai presupposti che abbiamo presentato, possiamo ora declinare in detta-
glio i caratteri dell’idea di universita e di educazione che abbiamo gia individuato in
generale e che non si esauriscono nella loro astratta definizione, ma si comprendono
solo nel rapporto polare con la realta in cui si manifestano, nel caso particolare, con
I’esperienza educativa dello stesso Newman e con la storia in cui essa ¢ ambienta-
ta. Non possiamo percio parlare dell’essenza dell’Universita e dell’educazione senza
considerare come Newman I’abbia sperimentata nelle sue vicende biografiche e nel
contesto storico-culturale in cui visse. Egli chiama questa esperienza «teaching of
facts»39.

38 Jbid., 75.

39 J. H. NEWMAN, Autobiographical Writings, ed. with Introduction by H. Tristram, London-New York 1956,
79.

384



Michele Marchetto

2.1. Influenza Personale e Sistema

Il primo carattere dell’idea di educazione, ancor prima che di quella di Universi-
ta, e il rapporto polare fra Influenza Personale e Sistema, che Newman tratta soprat-
tutto in Idea, 1, vi, e in Rise and Progress of Universities, VI-VII, oltre che nel V degli
Oxford University Sermons.

L’Influenza Personale & il rapporto vitale che si instaura fra docente e discen-
te; mentre il Sistema & la legge, 'organizzazione e il governo dei processi educa-
tivi. Entrambi questi principi sono le «forze motrici che mandano avanti il mondo
e che nell’ordine soprannaturale sono assolutamente unite nella Fonte di tutta la
perfezione»40. Ma, rispetto all’educazione, 'una e I'’essenza, ’altra I'integrita. Fra di
esse e instaurata la medesima relazione esistente fra I’essenza dell’'uomo e le con-
dizioni fondamentali della sua sopravvivenza: I’essenza non include I’aria che respi-
riamo né I'acqua che beviamo, ma questi due elementi sono tuttavia assolutamente
necessari all’esistenza dell’'uomo#41.

Newman osserva che secondo 1'ordine logico, all’inizio, I'Universita fu opera di
persone: professori, predicatori, missionari, studenti si muovevano da una terra
all’altra per annunciare la fede, istituire monasteri o centri di studio e di insegna-
mento. Fu solo nel corso del tempo che si rese necessario un processo di istituzio-
nalizzazione che diede forma di Sistema all’azione personale, rendendola stabile e
permanente. L’Universita allora va intesa come una comunita di persone che trova
nell’educazione (e nel rapporto interpersonale) la propria essenza, e nella istituzione
(Sistema) la propria integrita, ossia la garanzia di perpetuarsi nel tempo.

Alla luce di queste considerazioni si puo attribuire all’Influenza Personale la fun-
zione di criterio per misurare 1’autenticita di un processo educativo: «Quando una
moltitudine di giovani, acuti, di mente aperta, capaci di sintesi e osservatori, come
sono i giovani, si trovano insieme e si frequentano liberamente 1'un I’altro, essi sono
sicuri di apprendere I'uno dall’altro, anche se non c¢’e¢ nessuno che insegni loro; la
conversazione di tutti & una serie di lezioni per ognuno, ed essi guadagnano per sé

40 Rise and Progress of Universities, 1103.

41 Scrive Newman: «Mi propongo dunque di stabilire qui quale sia la naturale salvaguardia dell’'Universita
dai mali ai quali & soggetta se lasciata a se stessa, o quale sia quella che, per usare il termine filosofico,
si pud chiamare la sua integrita. Per ‘integrita’ di qualcosa s’intende un dono aggiunto alla sua natura,
senza il quale quella natura & si completa, e puo agire e realizzare il suo fine, ma non si trova, se posso
usare questa espressione, in condizioni facili. Significa infatti moltissimo quali siano le condizioni facili
in relazione alla felicita umana. Cio mi ricorda la descrizione che fa Aristotele della felicita, che & un
esempio pertinente [cfr. ARISTOTELE, Etica Nicomachea, 1098a e 1099a-b, tr. it. a cura di C. Mazzarelli,
Milano 1979, 99 e 102-103]» (ibid., 1297; cfr. anche 1107, e Idea, 1, Prefazione, 9).

385




=
=
=
<

L'educazione secondo John Henry Newman: Idea, Teaching of facts e Sviluppo

nuove idee e concezioni, nuovi contenuti di pensiero, e principi chiari per giudicare
e agire, giorno per giorno. [...] la comunita dei giovani costituira un tutto, incarnera
un’idea peculiare, rappresentera una dottrina, amministrera un codice di comporta-
mento, e fornira dei principi di pensiero e di azione. Dara vita ad un insegnamento
vivo, che nel corso del tempo prendera la forma di una tradizione che si auto-perpe-
tua, o di un genius loci, come a volte lo si chiama; che dimora nella casa dov’e nato,
e che impregna di sé e da forma, pit 0 meno, uno ad uno, ad ogni individuo che nel
corso del tempo viene posto sotto la sua ombra»42.

Questo carattere generale dell’Influenza Personale e del Sistema fu oggetto anche
del teaching of facts nella realta biografica e storica dello stesso Newman, a comin-
ciare dalla sua esperienza di studente al Trinity College di Oxford. Due episodi sono
emblematici del prevalere del Sistema sull’'Influenza Personale: alla fine di giugno
del 1817, prima dell’inizio delle vacanze estive, il giovane Newman, dopo aver bussa-
to invano alla porta del provost per avere indicazioni sulle letture per i mesi successi-
vi, si rivolge ad un tutor che incontra per caso a cavallo, in tenuta da equitazione; la
risposta, pur molto cortese, & un invito a rivolgersi ad altri perché sta partendo per le
vacanze. Alla fine di ottobre Newman scrive alla madre lamentando che il suo tutor
non lo ha ancora esaminato, benché gli abbia indicato qualche lettura; eppure il suo
giudizio & sempre indulgente, benevolo e pieno di speranze: «E abbastanza poco, ma
naturalmente incominciano con poco per vedere che cosa io sia in grado di fare»43.

Quasi quarant’anni dopo Newman, riconoscendo di essere stato lasciato allora
quasi del tutto a se stesso, confermera di non aver trovato nel College la guida per-
sonale che andava cercando, un amico fidato e premuroso che lo aiutasse a selezio-
nare i propri impegni di studio sottraendolo al rischio della dispersione di interessi
e occupazioni. Ben si comprende quindi I'invito contenuto nell’/dea of a University,
quando egli considera i limiti e i pregi del periodo degli studi accademici: «Getta il
cuore e ’anima in cio di cui ti occupi, e cosi unisci i distinti vantaggi dell’essere se-
guito e dell’essere auto-didatta — essere auto-didatta, ma senza stranezze, ed essere
guidato, ma senza convenzionalita»44. In cio troviamo compendiati il rigore, I'impe-
gno, la motivazione, la passione, che si attingono dalla disciplina, dall’apprendimen-
to continuo e metodico, temperati dall’intervento di un tutor, e, nello stesso tempo,
il senso di sicurezza proveniente da una guida esterna, che tuttavia non pregiudica

42 [dea, I, vi, 301-303.
43 NEWMAN, Autobiographical Writings, cit., 33.
44 Cfr. ibid., 51, e Idea, 11, iv, 699.

386



Michele Marchetto

'originalita della ricerca personale. E esattamente cio che Newman aveva cercato
nella propria formazione universitaria perché fedele all’originaria idea di Universita,
e non aveva trovato.

Alla luce della tensione polare fra Influenza Personale e Sistema Newman valuta
in retrospettiva la propria esperienza universitaria: «L’influenza personale del mae-
stro in una certa misura riesce a fare a meno del sistema accademico, ma [...] il siste-
ma non puo assolutamente fare a meno dell’influenza personale. Con lI'influenza c’e
vita, senza di essa non ce n’e [...]. Un sistema accademico senza 'influenza personale
dei maestri sui discepoli, € un inverno artico; creera un’Universita imprigionata nel
ghiaccio, pietrificata, rigida, e nient’altro. [...] Questo era il regno della Legge senza
I'Influenza, il Sistema senza la Persona»45.

La valutazione di Newman si riferisce non solo alla propria esperienza di studen-
te, ma anche a quella di tutor all’Oriel College (1826-1832). A suo giudizio, infatti,
il sistema allora invalso finiva con I’essere un tradimento del senso pastorale della
funzione del tutor, ossia di servire la Chiesa impartendo un’istruzione religiosa agli
studenti, come prevedeva la natura prevalentemente confessionale dei colleges, ai
quali, proprio per questo, Newman riconosceva l'integrita dell’'Universita, mentre il
sistema professorale ne era I’essenza. In essi si doveva riprodurre I’ambiente della
vita familiare, dove coltivare gli affetti personali e trovare sostegno e conforto. Se
il college doveva educare lo studente ad essere persona, formandone il carattere
e mettendone alla prova la disciplina, la tenacia, il rigore e il senso del dovere, il
tutor ne garantiva il ben-essere, essendone la guida spirituale, il custode morale
e religioso. Per restare fedele a questa idea, Newman, insieme a due amici fellows
dell’Oriel, decise di interpretare la propria funzione di tutor in modo non conforme
a quello previsto dal provost del college, forzandone I’arido sistema burocratico in
nome di un’idealita educativa alimentata dalla fede e dall’amore e sostenuta da una
conoscenza temperata dall’'umilta. Lo scopo dell’educazione doveva essere religioso,
il metodo personale.

La determinazione di Newman nel perseguire il carattere personale dell’idea di
educazione si era andata rafforzando anche dopo essere diventato fellow dell’Oriel
College (1822). Uno dei suoi maestri piti eminenti, il filosofo Richard Whately, aveva
esercitato su di lui un’influenza davvero personale: era stato colui che per primo
gli aveva insegnato a pensare correttamente e ad avere fiducia in se stesso46. Per

45 Rise and Progress of Universities, VI, 1107-1109.
46 NEWMAN, Autobiographical Writings, cit., 68.

387




=
=
=
<

L'educazione secondo John Henry Newman: Idea, Teaching of facts e Sviluppo

quanto I’Oriel Common Room fosse un’Universita nell’essenza, ma non nell’integrita,
dato che, a giudizio di Newman, la religione non ne guidava a sufficienza I’intelletto,
tuttavia fu Ii che egli «trovo incarnata la stessa idea di Universita», con il suo «quo-
tidiano confronto» fra menti diverse, la sua dialettica ad ampio raggio, una vera e
propria universalita intellettuale47.

Nel medesimo periodo (1824-1826) il «teaching of facts» derivdo a Newman an-
che dalla pratica pastorale nella parrocchia di St. Clement, in una zona popolare di
Oxford: la visita personale alle sue circa millecinquecento anime e la predicazione
di sermoni ne sono la testimonianza piti chiara. Per Newman, infatti, i sermoni do-
vevano essere sintesi di rigorosa razionalita, maieutica e attenzione a incontrare la
spiritualita delle singole persone. E lo stesso predicatore si presenta al suo uditorio
«con un nome e una storia», suscitando un «interesse personale [...] con cio che e,
oltre che con cio che dice»48.

Un’importante palestra di influenza personale fu infine il Movimento Trattariano,
iniziato nel 1833 a difesa della religione e della Chiesa d’Inghilterra dagli attacchi
dello Stato liberale e della forma teologica assunta dal libero pensiero. Nel coinvol-
gersi in esso Newman si oppose ad una vera e propria associazione organizzata (un
Sistema), sollecitando una comunicazione personale aperta alla critica piuttosto che
messaggi freddi e impersonali. Proprio attraverso 'influenza personale egli riteneva
che si potesse creare sul territorio una rete di centri di irradiazione delle idee del
Movimento. Si tratta di quello che egli chiama metodo della «personation»49, che
¢ anche I’elemento discriminante fra la Religione Rivelata e la Religione Naturale:
I'una risponde alla logica del cuore, I'altra alla logica dell’intelletto, che la prima
corregge, pitl che esclude. Vale qui il principio dell’egotismo, secondo il quale «ogni
persona che ragioni e il suo proprio centro»; e il presupposto e I'io: «Sono cio che
sono, o non sono niente»0. E rispetto agli altri ogni persona, nella sua individualita
unica e irripetibile, agisce con la forza morale che persuade e la «santita inconsa-
pevole» che affascina, I’eccellenza che orienta e I’esempio che raduna a sé gli eletti
come successione di testimoni.

Il modello del metodo della personation & I'insegnamento di Gesu e il suo rappor-
to con gli Apostoli. In base ad esso Newman intendeva che il Movimento «cercasse di

47 A. D. CULLER, The Imperial Intellect. A Study of Newman’s Educational Ideal, New Haven-London 1955,
44-45.

48 [Idea, 1, vi, 797.
49 Cfr. Oxford University Sermons, V.
50 Grammar of Assent, 1427 e 1431; cfr. anche Oxford University Sermons, V, 24, 189-191, e 11, 23, 87.

388



Michele Marchetto

ispirare e di insegnare ai docenti»>1; e dal pulpito della chiesa di St. Mary egli stesso
predicava i celebri Oxford University Sermons, e i suoi amici andavano diffondendo
le idee trattariane: «Essi facevano pensare gli uomini alle cose di cui parlava il pre-
dicatore, e non al sermone o al predicatore. [...] Nei sermoni [gli uomini] ascoltavano
il significato vivente, e la ragione, e I'influsso dei Tracts, le loro affinita etiche, il loro
criterio morale. I sermoni creavano un’atmosfera morale, in cui gli uomini giudica-
vano le questioni in discussione. Ad essere cercata non era alcuna arida correttezza
o completezza teologica. Né I'amore per il privilegio, né i diritti gerarchici formali
ne sostenevano gli autori. Cio che essi ritenevano in pericolo, cio che aspiravano a
rivitalizzare e a salvare, era la stessa vita della religione, la verita e la sostanza di
tutto cio che la rende la speranza della societd umana»52.

Ad Oxford, benché le persone pil vicine a Newman riconoscessero la straordina-
ria influenza che egli esercitava, si tendeva a risolvere il Movimento in un fenomeno
di controversia teologica, escludendone implicazioni di carattere educativo. In effetti,
dal punto di vista del Sistema delle istituzioni culturali e religiose universitarie, non
poteva che essere cosi; ma, come aveva attestato soprattutto I’esperienza della tu-
torship, a Newman il Sistema interessava solo se fosse stato in rapporto polare con
I'Influenza Personale, cosicché il Movimento di Oxford, oltre che come fenomeno
teologico, nella misura in cui si fonda sul metodo della personation, si presenta cer-
tamente come la prosecuzione della lotta perché I’educazione assumesse la persona
come centro. Cor ad cor loquitur, come recita il suo motto cardinalizio.

2.2. Universalita dell’Universita

Cosi Newman definisce I'Universita: «E il luogo al quale danno il loro contributo
migliaia di scuole; in cui 'intelletto puo vagare e speculare senza rischi, sicuro di
trovare il suo simile in un’attivita antagonistica, e il suo giudice nel tribunale della
veritd. E un luogo in cui la ricerca viene spinta in avanti, e le scoperte verificate e
perfezionate, I’avventatezza resa innocua e I’errore svelato, grazie allo scontro fra
menti e fra saperi. E il luogo in cui il professore diventa eloquente, ed & missionario
e predicatore, mostrando la sua scienza nella forma pitt completa e pit affascinante,
versandola nel cuore dei propri ascoltatori con lo zelo dell’entusiasmo e la luce del
proprio amore verso di essa. E il luogo in cui il catechista rende buono il suo terreno

51 Cfr. Oxford University Sermons, V, 34, 197-199, e R. W. CHurcH, The Oxford Movement. Twelve Years,
1833-1845, London-New York 18923, 127.

52 Jbid., 130.

389




=
=
=
<

L'educazione secondo John Henry Newman: Idea, Teaching of facts e Sviluppo

a mano a mano che procede nella verita, giorno dopo giorno, con memoria pronta,
facendola entrare e rinsaldandola nella ragione che si va ampliando. [...] E una sede
della sapienza, una luce del mondo, un ministero della fede, un’Alma Mater della
generazione nascente»53.

Ne deriviamo che I’essenza dell’'Universita consiste in un fine intellettuale piu che
morale, ossia nella diffusione ed estensione del sapere pit che nel suo avanzamento;
mentre la sua integrita sta nella funzione della Chiesa, necessaria a tener ferma
I’'Universita nell’adempimento del suo fine54. Presupposto di essenza e integrita cosi
intese e, si & detto, la concezione dell’Universita come centro dell’'unita e dell'univer-
salita del sapere, il che non significa che vi si insegnino tutte le scienze secondo un
criterio quantitativo; ma che se ne affronta lo studio secondo la «forma» del sapere
universale, cioé «in uno spirito di universalita»55. Affidandosi ad un’analogia politi-
ca, cosi Newman descrive I'idea di Universita: «Quello che nella storia politica ¢ un
impero, nella sfera della filosofia e della ricerca & un’Universita. Come ho detto, essa
& I’alto potere protettivo di tutto il sapere e della scienza, dei fatti e dei principi, della
ricerca e della scoperta, dell’esperimento e della speculazione; traccia la mappa del
territorio dell’intelletto, e vigila che i confini di ogni provincia siano religiosamente
rispettati e che non ci sia né usurpazione né capitolazione da alcun lato. Agisce da
arbitro fra verita e verita e, considerando la natura e I'importanza di ognuna, asse-
gna a tutte il loro debito ordine di precedenza. Non mantiene alcun ambito di pensie-
ro in modo esclusivo, per quanto ampio e nobile; e non ne sacrifica alcuno. [...] i suoi
diversi professori sono come i ministri di diverse potenze politiche in un’unica corte o
congresso. Essi rappresentano le loro rispettive scienze, e si applicano agli interessi
individuali di quelle scienze; e se fra quelle scienze dovesse sorgere una disputa, essi
sono le persone che ne discutono e la risolvono [...]. Una filosofia liberale diventa
la disposizione delle menti cosi esercitate; un’ampiezza e una vastita di pensiero,
in cui linee, apparentemente parallele, possono convergere liberamente, e principi,
riconosciuti come incommensurabili, possono essere antagonisti senza pericolo»56.

A cio segue la sintesi del celebre «intelletto imperiale»: «La filosofia di un intellet-
to imperiale, perché tale considero che sia I'Universita, si basa non tanto sulla sem-
plificazione quanto sulla distinzione. Il suo vero rappresentante definisce piuttosto

5

3 Rise and Progress of Universities, 11, 1005.

4 Cfr. Idea, 1, Prefazione, 9, e Rise and Progress of Universities, XV, 1297.
Cfr. Idea, 1, vi, 285.

6 Idea, 11, viii, 857-859.

o

o
o

o

390



Michele Marchetto

che analizzare. Egli non tende ad un elenco completo dei contenuti della conoscenza
o ad interpretarli, ma a perseguire, per quanto & possibile all'uomo, cio che nella sua
pienezza e misterioso e imperscrutabile. Prendendosi cura di tutte le scienze, dei me-
todi, delle raccolte di fatti, dei principi, delle dottrine, delle verita, che sono il riflesso
dell’'universo sull’intelletto umano, egli li ammette tutti, non ne trascura alcuno e, in
quanto non ne trascura alcuno, non consente ad alcuno di eccedere o di usurpare.
[...] Se possiede una massima fondamentale nella sua filosofia, questa & che la verita
non puo contraddire la verita; se ne possiede una seconda, € che la verita spesso
sembra contraddire la verita; e se ne possiede una terza, e la conclusione pratica
che dobbiamo essere pazienti con tali apparenze, e non affrettarci a dichiarare che
possiedono realmente un carattere piu temibile»57.

Si tratta ora di stabilire quale sia il fondamento dell’«intelletto imperiale» e come
lo si acquisisca. Le risposte a queste due domande si corrispondono: da un lato, la
filosofia; dall’altro, I'educazione liberale.

2.2.1. La filosofia

Per Newman la filosofia & una forma di «pensare concreto», fondata sul principio
dell’egotismo: I’esistenza personale, o situazione, € cio da cui ha origine tutto il pen-
siero. Essa si presenta quindi come una funzione della personalita: ha vita, ed e vita;
e la razionalita che vi viene esercitata, e parte essenziale della storia individuale di
ciascuno, irripetibile e incomunicabile. Un episodio della vita di Newman puo illu-
strare efficacemente questa connaturata connessione di filosofia e vita: nel dicembre
del 1820, in una lettera alla madre, a proposito del suo recente fallimento negli esa-
mi, con un senso di conforto e di consolazione, ma non di vanita, Newman riporta
il giudizio di una persona dalla quale ha appena preso commiato: «Bene, Newman,
vorrei avere la vostra filosofia piuttosto che gli alti onori ai quali aspiravate»58

In secondo luogo, la filosofia ¢ una disposizione della mente, un habitus che ne
porta a perfezione le attitudini naturali: essa realizza le qualita della forza, della
saldezza, della inclusivita, della versatilita, del dominio delle facolta, pronunciandosi
in un giudizio istintivamente retto sulla realta e sulle conoscenze, come dimostra I’e-
sercizio del gia citato senso illativo. Proprio per questo essa si declina nel ragionare
per astrazioni (le scienze) e in quello concreto (la morale e la fede religiosa): 'uno
garantisce apertura intellettuale, chiarezza di giudizio, acutezza di visione; I’altro,

57 Idea, II, viii, 861-863.
58 NEWMAN, Autobiographical Writings, cit., 48.

391




=
=
=
<

L'educazione secondo John Henry Newman: Idea, Teaching of facts e Sviluppo

spirito di saggezza (la phronesis aristotelica), senso di moderazione, liberta della
virti morale. Nel loro rapporto polare queste due modalita di ragionamento fissano
in unita i molteplici aspetti costitutivi della persona e, insieme, delle scienze

La filosofia, infine, & «una specie di scienza separata da tutte, e in un certo senso
una scienza delle scienze»59. Essa, infatti, e all’opera all’interno delle scienze quan-
do sistemano e classificano fatti e li riconducono ad una legge, passando dalla fragile
custodia della memoria ad una protezione piu sicura e piu stabile. In cio Newman
percepisce qualcosa che oltrepassa ’orizzonte dei meri fatti: chi agisce secondo que-
sta filosofia «da loro un significato, e li investe di un’idea. Raccoglie una successione
di note nell’espressione di un tutto, e lo chiama melodia [...]. Riconduce i fenomeni
ad una legge generale, le qualita ad un oggetto, le azioni ad un principio, e gli effetti
ad una causa. In breve, fa filosofia; suppongo infatti che la scienza e la filosofia,
nella loro idea costitutiva, non siano altro che questa disposizione a vedere, come si
potrebbe dire, gli oggetti che il senso trasmette alla mente, a collocarli in un sistema
e ad unirli e sigillarli con un’unica forma»60.

A questa attitudine Newman associa il senso di sistema, che ne e la vera anima
o causa formale. Se infatti la filosofia consiste della visione sintetica della verita,
che, lo ricordiamo, & un fatto complesso e, in quanto multiforme, si manifesta nelle
diverse scienze senza esaurirsi in nessuna di esse, non puo che costituirsi come siste-
ma essa stessa. A sua volta ogni singola scienza, visione parziale o astrazione della
verita dell’intero, in cui agisca la disposizione filosofica, ¢ un sistema. Ogni scienza,
percio, in virtu della filosofia che la anima e in quanto parziale e insieme sistema,
sa definire i propri limiti e le relazioni con ogni altra scienza, evitando usurpazioni e
lavorando per un’armonia superiore. Il principio nel quale ciascuna opera nello spi-
rito del tutto, & che la verita non puo contraddire la verita. Newman conclude che la
filosofia «e la ragione esercitata sulla conoscenza; oppure la conoscenza non sempli-
cemente delle cose in generale, ma delle cose nelle loro relazioni reciproche. Si tratta
della capacita di riferire ogni cosa alla sua vera posizione nel sistema universale, — di
capire i diversi aspetti di ognuna delle sue parti, — di comprendere I’esatto valore di
ognuna, — di ricondurre ognuna ai suoi inizi e di proiettarla verso il suo fine, — di an-
ticipare le distinte tendenze di ognuna e i loro rispettivi ostacoli o bilanciamenti [...].
Non considera mai una parte dell’estesa materia della conoscenza, senza ricordare
che e solo una parte, o senza le associazioni che scaturiscono da questo ricordo. Fa

59 Idea, 1, iii, 127.

60 [dea, I, iv, 169, corsivo mio.

392



Michele Marchetto

si che ogni cosa conduca ad ogni altra; comunica I'immagine dell’intero corpo a ogni
membro separato [...] la filosofia non puo essere parziale, non puo essere esclusiva,
non puo essere impetuosa, non puo essere sorpresa, non puo temere, non puo per-
dere il suo equilibrio, non puo non sapere cosa dire, non puo che essere paziente,
raccolta e maestosamente calma, perché riconosce l'intero in ogni parte, la fine in
ogni inizio, il valore di ogni interruzione, la misura di ogni dilazione, perché sa sem-
pre dov’e, e come il suo sentiero porti da un punto all’altro»61.

2.2.2. Leducazione liberale

Si tratta ora di vedere come I’educazione che Newman definisce autenticamente
«liberale» consenta di formare I'intelletto alla filosofia cosi intesa, dando vita al co-
siddetto intelletto imperiale.

La funzione dell’educazione liberale non consiste nell’acquisizione di una grande
quantita di conoscenze in base alla memoria né della conoscenza nella sua materia;
ma nell’azione della mente su quella materia. Fondamentale risulta quella facolta
formativa che riconduce all’ordine i contenuti dell’apprendimento, rendendoli sog-
gettivamente nostri62. E cio che fa Iintelletto ben coltivato, portato alla sua perfe-
zione pill propria. Con una terminologia di derivazione classica, fedele alla grande
teleologia della grecita, che va riconosciuta come uno dei segni del suo umanesimo,
Newman afferma che «esiste una bellezza fisica e una bellezza morale: esiste una
bellezza della persona, esiste una bellezza del nostro essere morale, che & virtu na-
turale; e in maniera analoga esiste una bellezza, esiste una perfezione, dell’intelletto.
[...] esiste una perfezione ideale, verso la quale si vede che si elevano i casi indivi-
duali, e che sono i criteri per tutti i casi possibili. [...] Aprire la mente, correggerla,
affinarla, renderla capace di conoscere, e di assimilare, di dominare, di governare
e usare la sua conoscenza, di darle potere sulle sue stesse facolta, applicazione,
flessibilita, metodo, precisione critica, sagacia, ingegno, orientamento, espressione
eloquente, ¢ un fine tanto intelligibile [...] quanto la coltivazione della virtu, mentre,
nello stesso tempo, ne & assolutamente distinto»63.

Quest’ultima precisazione, apparentemente marginale, ¢ in realta particolar-
mente importante per risolvere il presunto dualismo newmaniano di umanesimo e

61 Oxford University Sermons, XIV, 29, 529-531.
62 Cfr. Idea, 1, vi, 271 e 279; e 1, v, 257.
63 Idea, 1, v, 257-259.

393




=
=
=
<

L'educazione secondo John Henry Newman: Idea, Teaching of facts e Sviluppo

cattolicesimo64. Come giustamente osserva lan Ker, infatti, la coltivazione dell’intel-
letto inteso come ragione teoretica non e di per sé incompatibile con la professione
di cattolicesimo®5. I’ideale della bellezza intellettuale che, nelle parole di Newman,
riecheggia la «splendida e bella Atene», la «fonte della civilta europea»®6, costituisce
una specie di «religione della ragione»67 che, pur nella sua indipendenza, puo ben
accettare il cattolicesimo, perseguendo il suo corso senza necessariamente entrare
in contrasto con quello della grazia. Gia nel 1826, in quello che sarebbe diventato il
primo degli Oxford University Sermons (The Philosophical Temper first enjoined by
the Gospel), Newman aveva dimostrato che era possibile conciliare sapere profa-
no e sapere religioso, pur permanendo la loro reciproca distinzione e separazione:
nella religione cristiana ¢ originariamente insito lo spirito filosofico, come I'impresa
scientifica ha un carattere intimamente cristiano. Quando alla distinzione subentra
I'usurpazione di una scienza ai danni di un’altra o della ragione secolare in materia
di religione e di morale, allora «la scienza gonfia», come dimostra il caso della sua
influenza nella concezione della coscienza, svuotata del suo originario carattere di
tribunale e giudice (eco della voce di Dio), e ridotta ad un generico senso morale,
analogo al gusto estetico68.

Questa natura dell’educazione liberale solleva due questioni: quella del suo rap-
porto con l'educazione destinata a formare dei meri professionisti del mondo del
lavoro, e quella della sua relazione con I’educazione religiosa.

2.2.2.1. Educazione liberale e utilitarismo

Per rispondere al primo problema e necessario considerare il significato origi-
nario di conoscenza ed educazione «liberali». Secondo la consuetudine occidentale,
esse designano le forme di attivita libera, opposte a quelle delle attivita servili: men-
tre le une sono guidate dalla mente, dalla ragione, dalla riflessione, le altre sono
esercitate empiricamente, come accade per il lavoro fisico, le operazioni meccani-
che, le stesse arti, nelle quali la mente ha poco o nulla a che fare. Esistono tuttavia

64 Cfr. CULLER, The Imperial Intellect, cit., 227-229, dove si afferma che per «Religione della Civilta»
Newman intende semplicemente 'umanesimo: egli, pur non ripudiandolo, intende «andare oltre esso»,
ossia superare quella forma di eccellenza intellettuale senza religione tipica dell’Universita di Oxford (cfr.
ibid., tutto il cap. XII).

65 Cfr. Ker, Editor’s Introduction, in J. H. NEWMAN, The Idea of a University, ed. by 1. Ker, Oxford 1976, lii.
66 Rise and Progress of Universities, 111, 1007.
67 Idea, I, viii, 367-369.

68 Cfr. MARCHETTO, Un presentimento della verita, cit., 36-43.

394



Michele Marchetto

attivita prevalentemente intellettuali che la tradizione riconosce come liberali (ad
esempio, la medicina e il commercio), e viceversa (ad esempio, gli esercizi del corpo
dell’antica palaestra). A fare la differenza non ¢ il semplice esercizio dell’intelletto;
piuttosto, il principio di demarcazione consiste nel fine dell’attivita: cosi, & sapere
liberale «soltanto quello che e sufficiente a se stesso, che e indipendente dalle conse-
guenze, che non si attende alcun completamento, che rifiuta di essere informato [...]
da un qualunque fine, o assorbito in una qualunque arte, per presentarsi legittima-
mente alla nostra osservazione»69.

Newman individua nel sapere fine a se stesso il bene. Esso & informato da quella
disposizione della mente che egli definisce «filosofica» e che, come si ¢ detto, ga-
rantisce una visione unitaria della realta e della conoscenza: ¢ una forma di sape-
re che ragiona sulle cose investendole di un’idea. Scrive Newman: «Come la salute
dovrebbe precedere la fatica del corpo, e come un uomo in salute puo fare cio che
un uomo non in salute non puo fare, e come le proprieta della sua salute sono la
forza, 'energia, I'agilita, il portamento elegante e ’azione, la destrezza manuale e
la resistenza alla fatica, cosl in maniera analoga la cultura generale della mente e il
miglior aiuto allo studio professionale e scientifico, e gli uomini istruiti possono fare
cio che non possono gli incolti; e 'uomo che ha appreso a pensare, ragionare, para-
gonare, distinguere e analizzare, che ha affinato il gusto, si ¢ formato il giudizio e ha
acuito la visione mentale, non sara subito un giurista, un avvocato, un oratore, un
politico, un medico, un buon proprietario terriero, un uomo d’affari, un soldato, un
ingegnere, un chimico, un geologo, o un archeologo, ma si porra in quella condizione
intellettuale in cui puo intraprendere qualunque scienza o vocazione alla quale ho
fatto riferimento, o qualunque altra per la quale ha gusto o talento particolari, con
una facilita, una grazia, una versatilita e un successo, ai quali un altro & estraneo»79.

E questa, dunque, la «vera» utilita del sapere liberale: sviluppare «una facolta
per entrare con relativa facilita in qualunque contenuto del pensiero, e per intra-
prendere con prontezza qualunque scienza o professione»71.

Con cio Newman non intende una sorta di tuttologia, che egli designa con il ter-
mine «opinionismo», ossia la capacita di avere «brillanti opinioni generali su tutte
le cose, qualunque esse siano»72. In realta, ’attitudine liberale & sostenuta da una

69 Idea, 1, v, 231.
70 [Idea, I, vii, 337.
71 Idea, 1, Prefazione, 11.

72 Jbid., 25-27.

395




=
=
=
<

L'educazione secondo John Henry Newman: Idea, Teaching of facts e Sviluppo

solida rete di conoscenze, che la mente filosoficamente formata provvede a disporre
in sistema per il fatto di essere educata all’idea di scienza, metodo, rigore, norma e
armonia, attraverso I'esercizio della disciplina intellettuale, come avviene gia negli
anni della scuola con lo studio della grammatica e della matematica. Secondo New-
man, e proprio 'intervento di quella che egli chiama «filosofia» e che consente di
vedere molte cose come un tutto, a fare la differenza fra I’erudizione specialistica e il
vero «ampliamento del sapere», o educazione liberale: «Un intelletto davvero grande
[..]1 & quello che possiede una visione integrata dell’antico e del nuovo, del passato e
del presente, del lontano e del vicino, e che ha I'intuizione dell’influenza reciproca di
tutto cio; senza di che non c¢’é un tutto, e neppure un centro. Esso possiede la cono-
scenza [...] non semplicemente considerata come acquisizione, ma come filosofia»73.

E cosi che archeologi o naturalisti, giuristi o statistici, per quanto possano essere
esperti nelle loro rispettive materie, non per questo devono avere una mente aperta
ad ampi orizzonti; anzi, & piu facile che incorrano nell’angustia intellettuale che &
precisamente la negazione dell’educazione liberale. Essi, infatti, restano prigionieri
dell’incapacita dell’intelletto di conoscere la verita direttamente e del suo naturale
bisogno di procedere per parti o frammenti. La loro presunzione li induce a fermarsi
a questo punto, presumendo di cogliere cosi la verita di qualunque genere: «Essi
vedono I'arazzo della vita umana, per cosi dire, dal lato sbagliato, che non racconta
niente»74.

L’educazione liberale, invece, farebbe proseguire il loro processo mentale nel
concerto delle facolta intellettuali, attraverso I’allenamento al confronto e alla com-
binazione delle idee, alla loro concezione e al loro adattamento, che porta a ma-
turazione la capacita di distinguere il vero dal falso, «di setacciare i granelli della
verita dalla massa, di sistemare le cose secondo il loro reale valore, e, se posso usare
questa espressione, di costruire idee»75.

73 Idea, 1, vi, 279. «Tale contemplazione filosofica del campo del sapere come un tutto, che conduce, come
fa, ad una comprensione dei suoi ambiti distinti e ad un apprezzamento di ognuno, si puo quindi chiamare
correttamente illuminazione; si pud anche chiamare correttamente ampliamento della mente, perché si
tratta della precisa collocazione delle cose I'una accanto all’altra, come se fossero nello spazio; mentre
¢ anche la sua coltivazione piu propria e la sua condizione migliore, sia perché assicura all’intelletto la
vista delle cose come sono, o della verita, in opposizione alla fantasia, all’opinione e alla teoria; sia perché
presuppone e implica la perfezione delle sue diverse facolta» (Idea, I, viii, 363-365).

74 Idea, 1, vi, 283.

75 Idea, 1, vii, 313. All'inaugurazione del trimestre autunnale del 1854 Newman chiese agli studenti per
quale scopo fossero convenuti all’'Universita, e «la risposta pitt ovvia fu per prepararsi alle loro rispettive
professioni, — il diritto, la medicina, lo stato ecclesiastico, I'ingegneria o le attivita commerciali. Ma questo
non era tutto cio per cui era intesa I’educazione universitaria. [...] Essi erano li per ricevere, non importa

396



Michele Marchetto

L’idea di educazione liberale, il cui sviluppo Newman individua nella storia della
tradizione classica e umanistica, trova nelle condizioni culturali del suo tempo mo-
tivi di ulteriore approfondimento ma anche di resistenza e di opposizione. Newman
avverte che ad essa si oppone la cultura dell’utilitarismo che, dopo gli inizi nella
seconda meta del secolo precedente, andava affermandosi anche presso 1’opinione
pubblica della nuova epoca: «Noi viviamo in una nuova epoca — un’epoca in cui c¢’e
un progresso verso ’educazione universale. Per la verita religiosa, finora gli uomini
dipendevano da altri, e in particolare dal clero; oggi ogni uomo tenta di giudicare
da sé. Ora, senza naturalmente intendere che il cristianesimo in sé si opponga alla
libera ricerca, tuttavia penso che di fatto oggi si opponga alla forma particolare che
quella liberta di pensiero ha ora assunto. Il cristianesimo e di fede, umilta, modestia,
sottomissione; ma quello che & all’opera contro di esso & uno spirito del latitudi-
narismo, dell'indifferentismo e dello scisma, uno spirito che tende ad abbattere la
dottrina, come se essa fosse il frutto del settarismo e della disciplina — come se fosse
lo strumento di intrighi preteschi»76.

Veicoli e, insieme, manifestazione della sensibilita intellettuale e morale della
nuova epoca erano soprattutto i Mechanics’ Institutes (1823), seguiti dalla fondazio-
ne della London University (1827), istituzione secolare che rompeva con la tradizione
delle universita confessionali sia nell’ispirazione sia nei contenuti dell’insegnamento.
Alla meta del secolo i primi avevano gia piu di centomila aderenti, e negli anni Tren-
ta probabilmente un milione di persone leggeva il periodico che ne era emanazione,
il «Penny Magazine», secondo il suo editore, I'’esempio perfetto del grado di civilta
raggiunto nel Regno Unito; in realta, il suo successo dipendeva piu che dalla serieta
e profondita dei contenuti proposti, dalla novita della veste editoriale e dalla rapidita
della distribuzione sul mercato. In questo senso, il «Penny Magazine», cosi come i
Mechanics’ Institutes, rappresentava perfettamente la nuova religione del progres-
so, del sapere utile e dell’educazione popolare, quella che piu tardi si sarebbe defini-
ta «cultura di massa». Agli occhi di Newman il risultato di tale operazione educativa
era la formazione di «teste ben piene», per usare I’espressione di Montaigne ripresa
da Edgar Morin. Per lui, al contrario, era necessario imparare ad imparare: «Un
uomo puo ascoltare migliaia di lezioni e leggere migliaia di volumi, e alla fine del

quale fosse la loro professione prevista, un’educazione che verosimilmente li rendesse adeguati a tutto.
Naturalmente, I'Universita era anche intesa fornire un’educazione di utilita particolare per le professioni,
ma essa era piu di questo; era qualcosa che li rendeva adatti ad ogni posto e ad ogni situazione in cui
avrebbero potuto imbattersi nella loro vita» (NEWMAN, My Campaign in Ireland, cit., 320-321).

76 A. MozLEY (ed. By), Letters and Correspondence of John Henry Newman during His Life in the English
Church, 1, London 1891, 204.

397




=
=
=
<

L'educazione secondo John Henry Newman: Idea, Teaching of facts e Sviluppo

processo essere esattamente dov’era prima, per quanto riguarda il sapere. Se esso
deve rimanere nella mente, & necessario qualcosa di piu che ammettervelo sempli-
cemente in modo negativo. Non dev’essere accolto passivamente, ma deve penetrare
effettivamente e attivamente, essere abbracciato, dominato. La mente deve andare
incontro a cio che viene ad essa dall’esterno. Questo, dunque, ¢ il punto in cui le isti-
tuzioni di cui parlo [ossia i Mechanics’ Institutes] falliscono; qui, al contrario, si trova
il vantaggio delle lezioni che state frequentando, Signori, nella nostra Universita.
Siete venuti non semplicemente perché vi si insegni, ma per imparare. Siete venuti
per esercitare le vostre menti. Siete venuti per fare cio che sentite vostro, tendendo
la mano, per cosi dire, per afferrarlo e per appropriarvene. Non venite semplice-
mente ad ascoltare una lezione o a leggere un libro, ma venite per quella istruzione
catechetica che consiste in una specie di conversazione fra chi tiene la lezione e voi.
Egli vi dice una cosa, e vi chiede di ripeterla dopo di lui. Vi domanda, vi esamina,
non vi lascera andare finché non abbia prova non solo che avete ascoltato, ma che
sapete»77.

Quanto alla London University, se ne fece paladino, in particolare, Henry Peter
Brougham, Barone Brougham e Vaux (1778-1868), autore nel 1825 delle Practical
Observations upon the Education of the People, giunte rapidamente alle venti edizio-
ni, e co-fondatore nel 1827 della «Society for the Diffusion of Useful Knowledge»: il
«patriota del liberalismo»78. Raccogliendo le istanze dei seguaci di Jeremy Bentham,
egli intese attribuire alla nuova Universita la funzione di formare all’educazione su-
periore le classi medie sul modello delle istituzioni universitarie statunitensi, aperta
a tutte le confessioni religiose, conforme al sistema professorale piuttosto che tuto-
rale, e non residenziale. Con cio essa sembrava «enfatizzare I'impartire informazioni
piu che formare la mente» e «rinunciare a quella istruzione religiosa che per New-
man era ’anima di tutto il resto»79.

Quando la London University apri i corsi, non contemplo alcun insegnamento di
carattere religioso: era I'inizio delle cosiddette «godless institutions»80. Naturalmen-
te essa rispondeva ad un’idea di Universita completamente diversa rispetto a quella
della tradizione nella quale si riconosceva Newman. Citando un numero del 1826
della «Edinburgh Review», egli la caratterizza come la sede di un sapere meramen-

77 Idea, 11, ix, 911.
78 NEWMAN, My Campaign in Ireland, cit., 333. Cfr. Idea, 1, ii, 89-91.
79 CULLER, The Imperial Intellect, cit., 99.

80 NEWMAN, My Campaign in Ireland, 333.

398



Michele Marchetto

te professionale, che destina ’educazione religiosa esclusivamente alla dimensione
personale dell'individuo: & «una specie di bazaar, o di magazzino, in cui sono am-
mucchiate in vendita merci di tutti i tipi su bancarelle distinte I'una dall’altra; [...]
mentre, se la giudicassimo correttamente, I'Universita e la dimora, e la casa padro-
nale, della grande famiglia delle Scienze, tutte sorelle, e in atteggiamento da sorelle
nelle loro reciproche disposizioni»81.

Nelle nuove istituzioni accademiche, il prevalere dei principi della liberta della
ragione e dell’utilita si traduce in una frammentazione epistemologica che & la ma-
nifestazione pitt emblematica della mancanza di un’idea vitale al loro interno, di una
«sintesi filosofica» e di «un’espansione ordinata» del sapere. Cio accade perché gli
uomini della «nuova epoca» «hanno perduto I'idea di unita: perché hanno tagliato
la testa di una cosa viva, e pensano che sia perfetta, tranne che per la testa. Pensa-
no che la testa sia un di piu, una qualita, la corona operis, non essenziale all’idea
dell’essere che si trova nelle loro mani. [...] Pensano che, se semplicemente mettono
insieme dei fondi sufficienti, innalzano un edificio molto grande, si assicurano un
certo numero di uomini capaci e li sistemano in un unico luogo [...] hanno con cio
stesso fondato un’Universita. Un’idea, una concezione, uno scopo invisibile, che non
ammette un pit 0 un meno, una forma, che non puo saldarsi a qualsiasi altra cosa,
un principio intellettuale, che si espande in un tutto armonioso e coerente, —in breve,
la Mente, nel vero senso della parola, — essi sono, invero, troppo pratici per perdere
tempo in fantasticherie di questo genere!»82.

I «troppo pratici» di Newman sono i pitt recenti seguaci di John Locke il quale,
escludendo l'idea di un’educazione pura dell’intelletto, sosteneva che I'educazione
dovesse avere un fine particolare e limitato, perseguibile attraverso un’opera deter-
minata e misurabile. Ne deriva una concezione mercantile della conoscenza, fram-
mentata in molte scienze specialistiche, priva di un principio unificante del sapere
e della stessa persona. E a questo modello di educazione che si oppone l'idea che
Newman trae dalla tradizione classica, secondo la quale I’'Universita non si acconten-
ta «di formare il critico o lo sperimentatore, I’economista o I'ingegnere, per quanto
includa anch’essi nel suo ambito. Ma I'’educazione universitaria e il grande stru-
mento ordinario di un fine grande ma ordinario [...]. E I'educazione che da all'uomo
una chiara visione consapevole delle proprie opinioni e dei propri giudizi, una verita
nello svilupparli, un’eloquenza nell’esprimerli, e una forza nel farli valere. Essa gli

81 J. H. NEWMAN, Discorso V - 1852, in Scritti sull’Universita, cit., 1437.

82 Ibid., 1441-1443.

399




=
=
=
<

L'educazione secondo John Henry Newman: Idea, Teaching of facts e Sviluppo

insegna a vedere le cose come sono, ad andare diritto alla sostanza, a shrogliare una
matassa di pensieri, a scoprire cio che ¢ sofistico e a scartare cio che e irrilevante»83.

Il che implica il fine pratico di addestrare buoni membri della societa: questo ¢ il
fine dell’educazione autenticamente liberale, cioe libera in quanto fine a se stessa,
non perseguita in vista di altro. In questo senso essa e anche utile; e mentre 1'utile
non sempre e bene, il bene ¢ sempre utile. Per «utile», infatti, Newman intende «lo
strumento del bene»; esso «produce il bene; [...] non esiste niente di eccellente, bello,
perfetto, desiderabile di per se stesso, che non trabocchi, e diffonda la somiglianza
di sé tutt’intorno. Il bene ¢ prolifico», e dunque anche il sapere, se & cosi eccellente
da essere fine a se stesso, dev’essere utile «in un senso vero e alto [...] non [...] in un
senso basso, meccanico, commerciale, ma come un bene diffusivo, una benedizione,
un dono, o potere, o un tesoro, dapprima del proprietario, poi attraverso di lui del
mondo». Cosi, «se un’educazione liberale & buona, deve necessariamente essere an-
che utile»84.

2.2.2.2. Educazione liberale ed educazione religiosa

Sulla concezione dell’educazione la diffusione della cultura liberale non provo-
cava conseguenze soltanto di carattere epistemologico, ma piu ancora di principio.
Le istituzioni educative ad essa ispirate, infatti, sottraendo totalmente la religione
all’ambito della ragione e affermando che la teologia, in quanto forma di sapere
non utile, non aveva il diritto di un posto nel novero delle scienze, sostenevano il
carattere secolare e non confessionale dell’educazione. Dal punto di vista utilitari-
stico e liberale la religione e questione di affetti, sensazioni, immaginazione, piaceri,
fantasie, consuetudine, educazione, pregiudizi, cosicché chiedere una cattedra per
la religione sarebbe come chiederne una per i buoni sentimenti. A illustrare questa
posizione, nel Discourse III Newman richiama le relazioni del Comitato del Consiglio
per I'educazione degli anni 1848-1850: nella suddivisione dei contenuti dell’educa-
zione in quattro grandi classi (conoscenza dei segni, dei fatti, delle relazioni e delle
leggi, del sentimento), la religione viene contemplata all’interno dell’educazione del
sentimento; dunque, non ha niente a che vedere con il sapere e con I'istruzione uni-
versitaria.

L’unica forma di teologia ammessa in ambito accademico & quella fisica o natu-
rale, che corrisponde alla religione della ragione distinta dalla religione della fede

83 Idea, 1, vii, 359-361.
84 Idea, 1, vii, 333-335.

400



Michele Marchetto

cattolica: I'una ¢ animata da un principio attivo nella mente dell’'uomo, indipendente
e suprema rispetto alla grazia, che porta a scetticismo e incredulita, entrambi ri-
sultato dell’abuso della ragione in campi non suoi; I’altra prevede che la mente sia
incardinata nella fede, intendendo il Cattolicesimo come un tutto e la Chiesa come la
sua salvaguardia, integrita dell’'Universita.

La funzione di salvaguardia esercitata dalla Chiesa Cattolica & giustificata dal
fatto che, osserva Newman, «l’educazione liberale non fa il cristiano né il cattolico,
ma il gentleman», ossia forma un intelletto educato, un gusto delicato, una mente
sincera ed equa, un contegno nobile e cortese, virtu che tuttavia non sono garanzia
né di santita né di coscienziosita. Infatti, mentre esse sono, per cosi dire, un abbel-
limento esteriore, altre sono le virt evangeliche, le quali dimorano vicino al cuore.
Affermando che la ragione rettamente esercitata non conduce necessariamente alla
fede, Newman mette in evidenza i limiti dell’educazione liberale che pure sostiene
con forza. Essa gli appare appiattita sull'uomo naturale, per quanto possa aprirsi
alla fede religiosa; ma, poiché con il medesimo grado di probabilita puo accadere
il contrario, questa apertura & I’esito non necessario di una delle direzioni che essa
puo imboccare. Intendiamo dire che, nonostante la sua eccellenza intellettuale, 1’e-
ducazione liberale non coltiva necessariamente, nella natura dell’'uomo, una strut-
turale tensione alla trascendenza: «Basilio e Giuliano erano compagni di studi nelle
scuole di Atene; I'uno divenne santo e dottore della Chiesa, I’altro il suo beffardo e
instancabile nemico»85.

In questo modo, 'umanesimo, che e il valore dell’educazione autenticamente li-
berale, risulta piuttosto un «naturalismo umano» che, in quanto tale, non fornisce
alcuno strumento per trascendere i limiti dell’'uomo naturale: la religione della filo-
sofia, «in relazione all'uomo, occupa la posizione che occupa la Teologia Naturale in
relazione a Dio, poiché la Teologia Naturale & anche un Naturalismo Teologico»86.

Nella prospettiva maturata da Newman, esiste tuttavia un rapporto polare o, me-
glio, analogico fra il piano della natura e il piano della trascendenza; cosicché 1'u-
manesimo, o naturalismo umano, e la religione sono opposti come lo sono la gamba
sinistra e la gamba destra: essi concorrono ad un «umanesimo cristiano che porta
a compimento I'idea di perfezione fornendo un vertice ad una piramide che non &
priva di base»87. In realta, a noi pare che I'idea di Newman si presenti come una

85 Idea, I, v e viii, rispettivamente 255 e 421.
86 CULLER, The Imperial Intellect, cit. 238.
87 Ibid., 241-242.

401




=
=
=
<

L'educazione secondo John Henry Newman: Idea, Teaching of facts e Sviluppo

struttura analogica pit che gerarchica in senso progressivo: cosi, in prima istanza,
«non ci potrebbe essere conoscenza senza un’ampia base di fatti, ma in seconda
istanza, questa conoscenza sarebbe ‘puro e semplice sapere’ se non fosse organizza-
ta in una visione filosofica. Questa visione, a sua volta, sarebbe un mero ‘filosofismo’
spurio», non «se non fosse collocato al servizio della religione», come scrive Culler,
ma se, non riconoscendo il proprio limite morale, si trasformasse nella cosiddetta
«religione della filosofia». Non abbiamo, dunque, come invece scrive Culler, «una
gerarchia secondo la quale la Natura rende omaggio all’'Uomo e 'Uomo a Dio»; né
«abbiamo un sapere universale, che si eleva per gradi all’integrita della conoscenza,
ed e alla fine coronato dal dono della fede cattolica»88. Piuttosto, abbiamo un sapere
che raggiunge l’eccellenza intellettuale, ma non necessariamente quella morale, che
¢ il dono della fede cattolica; i due piani non vanno confusi né sono in conflitto né
sono necessariamente in continuita 'uno con I’altro secondo una logica progressiva,
ma presuppongono un salto opzionale dall'uno all’altro, alimentato dalla Grazia. Si
potrebbe dire che la Natura sta all’'uomo come I'uomo sta a Dio, secondo un rappor-
to non necessario ma libero; o anche che 'uomo non filosoficamente educato, per
raggiungere I’eccellenza intellettuale, deve formarsi nell’educazione liberale come
I'uomo formato nell’educazione liberale, per raggiungere 1’eccellenza morale, deve
formarsi nella fede cattolica e nella sua idea di santita; e tuttavia tanto il primo quan-
to il secondo potrebbero arrestarsi al livello in cui si trovano, poiché fra loro non
esiste un rapporto di subordinazione ma di liberta, benché '’educazione liberale e la
santita cattolica siano il grado piu elevato, rispettivamente, della formazione della
mente e della moralita.

3. Idea di Universita, teologia e religione

La questione del rapporto fra educazione liberale ed educazione religiosa pone
indirettamente il problema della posizione della teologia nel sistema educativo e, in
particolare, nella struttura del sapere universitario. Si e gia accennato all’'idea di
ispirazione utilitaristica di escluderla dal novero delle scienze, al pari della religione.
Newman, naturalmente, e di parere opposto, dato il presupposto dell’'universalita del
sapere al quale si ispira. La teologia, intesa come una scienza, ¢ «la scienza di Dio»,

88 Ibid., 242.

402



Michele Marchetto

o il sistema in cui sono organizzate le verita che conosciamo di Dio, «esattamente
come abbiamo una scienza delle stelle, e la chiamiamo astronomia, o della crosta
terrestre, e la chiamiamo geologia»89. La «dottrina» che la teologia costruisce su Dio,
se stiamo all’elenco degli attributi del suo oggetto, & «cosi misteriosa da oltrepassa-
re nella sua pienezza i limiti di ogni sistema», e da sembrare estranea alla natura
e «perfino inconciliabile con se stessa», se € vero che in essa I'immaginazione non
riesce a rappresentare cio che la ragione stabilisce?0.

La connotazione della teologia come scienza esclude che essa sia teologia fisica,
ossia la considerazione del mondo fisico dal punto di vista religioso; che sia la raccol-
ta delle polemiche sulle cosiddette «prove della religione»; che sia una specie di vago
cristianesimo e tanto meno la conoscenza delle Scritturedl. Queste diverse forme,
infatti, hanno un carattere in comune, quello di non essere scienza, e comportano
quindi I’esclusione della cosiddetta teologia dal sistema del sapere, come vorrebbero
utilitarismo, razionalismo e scetticismo.

Nell’attribuire alla teologia i tratti della scienza Newman ne sancisce anche la na-
tura ancipite: da una parte, essa ¢ scienza al pari delle scienze della natura; dall’al-
tra, in virtu del suo oggetto, se ne differenzia in misura assoluta e si potrebbe forse
pensare che sia superiore ad esse. L’Essere infinito che essa insegna, infatti, & il
principio supremo di «tutto cio che e bene, tutto cio che e vero, tutto cio che & bello,
tutto cio che & benefico, che sia grande o piccolo, perfetto o frammentario, naturale
o sovrannaturale, morale o materiale»92. L’insistenza sull’oggetto peculiare della
teologia ¢ di grande rilievo, poiché, se si svuotasse la parola «Dio» dei significati pro-
priamente teologici che tutti i teisti le riconoscono, la stessa teologia, nella migliore
delle ipotesi, sarebbe ridotta ad una scienza delle leggi dell’'universo, o teologia fisi-
ca, poiché Dio coinciderebbe con queste?3. Se invece il suo oggetto restasse invariato
nonostante la scomparsa della teologia dal novero delle scienze, esso sarebbe certo
spartito fra molte scienze diverse, che invaderebbero quindi un territorio non loro,
usurpandolo.

Ne deriva anche una differenza di metodo rispetto alle scienze fisiche: mentre
queste si affidano all’induzione, la teologia si avvale della deduzione, dato che «tutto

89 Idea, 1, iii, 147.
90 Cfr. ibid., 149.
91 Cfr. Ibid., 1, iii, 145-147.
92 Jbid., 153-155.

93 Cfr. Idea, 1, ii, 97-105. Sull’errore di considerare la teologia come scienza sperimentale, cfr. Idea, 11, vii,
833-837.

403




=
=
=
<

L'educazione secondo John Henry Newman: Idea, Teaching of facts e Sviluppo

il sapere dottrinale scaturisce da una sola sorgente»%4, ossia la Rivelazione. Questa
connotazione epistemologica distingue la teologia dalla scienza baconiana e dalla
tradizione utilitaristica della conoscenza che in ultima istanza ne e stata originata.
Si pongono cosl le premesse della reciproca limitazione degli ambiti degli scienziati
e dei teologi, ma anche i presupposti del loro conflitto: gli uni ammettono solo ri-
cerche fondate sull’esperienza, fino ad accettare 1'etica solo a patto che rinunci alla
coscienza come suo fondamento e la sostituisca con il principio dell’utile; gli altri, in-
vece, derivano la Verita cristiana esclusivamente dalla Rivelazione, che possono solo
spiegare ma non incrementare, subordinando cosi l'intelletto umano alla grandezza
dell'Intelligenza di Dio. Quando si profilano le condizioni di una reciproca usurpazio-
ne, la differenza fra i rispettivi metodi si traduce da strumento di auto-limitazione in
arma di aggressione.

L’usurpazione dei rispettivi ambiti implica anche il reciproco sospetto fra scien-
za e teologia: da un lato, le persone «non troppo religiose» disprezzano la teologia;
dall’altro, le menti religiose sottovalutano, se non ridicolizzano e quasi denunciano, il
lavoro del ricercatore nei diversi campi della scienza, e in particolare nella fisica. Ma
si tratta allora, sia quanto all’'usurpazione sia quanto alla reciproca diffidenza, della
forzatura di possibili inferenze dal mondo naturale dell’'una sul mondo sovrannatu-
rale dell’altra. In realta, ribadisce Newman, «i due mondi e i due rispettivi generi di
conoscenza sono separati[...]; e quindi, in quanto separati, nell’insieme non possono
contraddirsi»95. Teologia e scienza sono dunque «incomunicabili, incapaci di collide-
re, e bisognose, al piu di essere collegate, mai di essere riconciliate»%.

Dovremmo dire che verita scientifica e verita religiosa sono incommensurabili ma
compatibili, in ossequio al principio secondo il quale la verita non puo contraddire
la verita. L ’affermazione di Newman & tanto piu significativa in quanto & diretta sia
ai tentativi post-baconiani di fare della teologia una scienza sperimentale sia all’'im-
pazienza di quegli uomini di religione sempre pronti a proporre commenti geologici
o etnologici alla Sacra Scrittura, per renderla compatibile con i piu recenti risulta-
ti della speculazione scientifica. Cio significa che Newman e attento a scongiurare
usurpazioni da entrambe le parti perché, avendo a cuore la verita, intende garantir-
ne il perseguimento, nella liberta e nella fedelta del ricercatore ai principi fondanti di
ciascuna scienza: «& questione di primaria importanza che il ricercatore sia libero,

94 Idea, 1, ix, 443; cfr. Idea, 11, vii, 809-813 e 823-825.
95 Ibid., 805.
96 Jbid.

404



Michele Marchetto

indipendente, affrancato da costrizioni nei movimenti; che gli sia consentito e sia in
grado, senza ostacoli, di fissare la mente con attenzione, anzi, in modo esclusivo, sul
suo oggetto particolare, senza il rischio di essere distratto ad ogni momento nel pro-
cesso e nel progresso della sua indagine, da accuse di temerarieta o da moniti contro
I'inopportunita o lo scandalo»97.

Le parole di Newman vanno precisate, per non correre il rischio di essere consi-
derate come una dichiarazione di quel liberalismo che egli aveva sempre combattuto.
In primo luogo, quando parla di ostacoli al progresso della mente, egli non intende
riferirsi ai dogmi della fede, i quali, in realta, impediscono i movimenti dell’intelletto
cattolico «quanto le leggi della fisica impediscono i movimenti corporei»98, tanto essi
sono, per il cattolico, una «seconda natura». In secondo luogo, egli presume che si
evitino intrusioni degli scienziati in materia di religione, come pare abbia fatto Galilei
interpretando passi della Scrittura alla luce delle proprie ricerche astronomiche. In
terzo luogo, Newman teme lo «scandalo» che potrebbe provocare un’incauta e im-
provvida divulgazione di idee scientifiche contrarie alla religione, soprattutto sugli
spiriti pitt deboli e pit sprovveduti.

Egli non puo non riconoscere I'implicazione della teologia in ogni altra scienza;
& pero preoccupato che sia rispettato il principio dell’autonomia e, insieme, dell’«in-
tima condivisione» fra tutti i rami del sapere, cosicché «la teologia ¢ un ramo del
sapere, e le scienze secolari sono altri rami. La teologia & si il piu alto, e il piu vasto,
ma non interferisce con la reale liberta di una scienza secolare nel suo ambito parti-
colare». Nello stesso tempo, tutto il sapere, in ogni sua branca, qualunque sia, trova
unita nell’Universita, «la sede particolare di quell’ampia filosofia che abbraccia e
individua verita di ogni genere, e ogni metodo di ottenerle». Date queste premesse,
Newman nega che «la teologia stia ad un altro sapere come ’anima al corpo; o che

97 Idea, 11, viii, 879. «Se [il ricercatore] non ¢ libero di indagare sul fondamento e secondo le peculiarita della
sua scienza, non puo affatto indagare. La stessa legge della mente umana nella ricerca e nell’acquisizione
della verita consiste nell’avanzare con un procedimento costituito di molti livelli e tortuoso. Per il sapere
non ci sono scorciatoie; né la strada verso di esso si trova sempre nella direzione in cui finisce, né dal
punto di partenza riusciamo a vedere la fine. Spesso puo sembrare di allontanarsi da una meta alla quale
presto giungera senza sforzo, se soltanto siamo pazienti e decisi nel seguirlo; e come in etica ci viene detto
di ottenere la medieta semplicemente trattenendoci dagli estremi, cosi nelle ricerche scientifiche si puo
dire, senza paradosso, che 'errore sia in qualche caso la via alla verita, e I'unica via. Inoltre, spesso non
¢ destino di un uomo sopravvivere ad un’indagine; il processo non solo & costituito di molti livelli, ma di
molte menti. Cid che I'una inizia, I’altra finisce; e alla fine una conclusione vera viene ottenuta con la coo-
perazione di scuole indipendenti e la perseveranza di generazioni successive. Stando cosi le cose, in certe
circostanze, siamo obbligati a sopportare per un po’ cio che sentiamo essere un errore, in considerazione
della verita in cui alla fine si risolve» (Idea, 11, viii, 885-887).

98 Ibid., 881.

405




=
=
=
<

L'educazione secondo John Henry Newman: Idea, Teaching of facts e Sviluppo

altre scienze ne siano soltanto gli strumenti e 'appendice»99. Il che equivale a negare
che ci sia un rapporto gerarchico fra le scienze, che, come sappiamo, sono piuttosto
disposte in un circolo, in modo che fra di loro ci sia non tanto uguaglianza quanto
interdipendenza. Cosi non e corretto definire la teologia come «la regina delle scien-
Ze»; ma se essa si occupa delle verita piu alte e attraversa tutte le scienze, & «prima
fra pari, pit che sovrana sulle altre»100. A maggior ragione va intesa in questo senso,
se Newman riconosce che essa non puo sottrarsi alla legge di ogni esercizio mentale,
«ossia a quella imperfezione che deve sempre accompagnare I’astratto quando de-
termini il concreto»101.

Indipendentemente dalla posizione della teologia nel sistema delle scienze, ¢ la
verita a dettare le regole del sapere: essa & «cosa troppo sacra e religiosa per essere
sacrificata alla mera gratificazione dell'immaginazione o al divertimento della men-
te, allo spirito di parte o ai pregiudizi dell’educazione, alla devozione (per quanto
lodevole) alle idee di maestri umani o a qualunque altro di quei sentimenti dai quali i
filosofi antichi si fecero influenzare nelle loro discussioni che pretendevano di essere
austere e serie»102,

E a partire da questi presupposti che Newman pud affermare la superiorita della
morale e della religione sulle scienze fisiche, in particolare sulla scienza medica, il
che non significa I'usurpazione del loro territorio né la necessita che gli scienzia-
ti siano cattolici. Nella Lecture X della seconda parte dell’/dea of a University egli
ipotizza che un medico inviti una Suora di carita in servizio in una zona colpita da
un’epidemia a lasciare quel luogo per non rischiare lei stessa di morire; i suoi su-
periori, invece, sostengono il contrario in nome degli ideali ai quali ha dedicato la
propria vita; e la Suora muore. Il medico aveva certo ragione, ma dovette cedere ad
una parola superiorel03.

Newman mette in discussione il principio del «cio che e vero e lecito»104, com-
mentando cosl il caso del medico e della suora: «Cio che & vero in una scienza ci
e dettato secondo quella scienza, ma non secondo un’altra scienza o in un altro

99 NEWMAN, Discorso V- 1852, cit., 1455-1457.

100 KgR, Editor’s Introduction, cit., Ixii; cfr. anche ibid., Ixi.
101 Idea, 1, iii, 129.

102 Oxford University Sermons, 1, 8, 49.

103 Cfr. Idea, 11, X.

104 Cfr. J. RATZINGER, L’Europa nella crisi delle culture, Subiaco, 1 aprile 2005, e Omelia nella Missa pro eli-
gendo Romano Pontifice, Basilica di San Pietro, Roma, 18 aprile 2005.

406



Michele Marchetto

ambito»105, Tl che assume ancora maggior significato se I’«altra scienza» & superiore
perché supera i limiti animali dell’essere umano: «Cio che & vero nella scienza medi-
ca potrebbe in tutti i casi essere realizzato, se I'uomo fosse soltanto un animale, o un
bruto senz’anima; ma poiché & un essere razionale, responsabile, una cosa puo esse-
re sempre cosi vera in medicina, eppure di fatto puo essere illecita, perché la legge
superiore della morale e della religione & giunta ad una conclusione differente»106,

Quando il medico tratta 'uomo nella sua natura animale e fisica, non contraddice
la verita; ma «egli pensa che qualunque cosa sia vera nella sua scienza, sia imme-
diatamente lecita nella pratica — come se non ci fosse un numero di scienze rivali nel
grande cerchio della filosofia»107. Cio che sottolinea Newman non & che il medico sia
nel falso, mentre il moralista o il teologo sono nel vero. Cio su cui si basa il medico,
infatti, & vero; ma egli puo non capire che ci sono «altre verita, quelle piu alte della
sua»108,

L’intervento di morale e religione si rende necessario non solo in nome del siste-
ma in cui esse e le altre scienze sono inserite, ma anche per lo specifico carattere
finito e contingente dell’esistenza umana, esposta alla corruzione e al peccato. In
linea di principio «la natura fisica dell'uomo & buona», cosi come ogni appetito e
funzione; ma, osserva Newman, «quando veniamo al fatto, puo facilmente accadere
che cio che & innocente in sé, puo non essere innocente per questa o quella persona,
o0 in questo o quel modo o grado»109.

E tuttavia, benché sia certamente una branca del sapere, la teologia viene esclu-
sa dall’insegnamento nelle Universita secolari. C’e allora da meravigliarsi, si chiede
Newman, se i cattolici si dichiarano insoddisfatti delle cosiddette «Universita » che,
pur essendo per loro stessa natura il luogo del sapere universale, rifiutano di inse-
gnare la religione? C’e da meravigliarsi se i cattolici desiderano Universita che non
solo siano pilu cristiane, ma anche «piu filosofiche», nel senso che siano davvero
universali? La rivendicazione da parte di Newman di ammettere la teologia fra le
scienze insegnate all’'Universita non si fonda dunque sulla sua presunta superiorita
rispetto alle altre scienze o sull’autorita della Chiesa di cui ¢ espressione, ma esclu-
sivamente sulla ragione e sulla sapienza umane; al punto che Newman si esprime in

105 Idea, 11, x, 947.
106 bid.

107 Jbid., 953.

108 Ibid., 952.

109 Jbid., 949.

407




=
=
=
<

L'educazione secondo John Henry Newman: Idea, Teaching of facts e Sviluppo

forma di sillogismo: «Un’Universita, dovrei dire, nel suo stesso nome professa di in-
segnare il sapere universale: la teologia & certamente una branca del sapere: com’e
allora possibile per essa professare tutte le branche del sapere, e tuttavia escludere
dalle materie del suo insegnamento una che, per non dire altro, ¢ tanto importante e
tanto ampia quanto ciascuna di esse?»110,

E possibile soltanto se consideriamo il contesto culturale della «nuova epoca»,
ossia che nella natura originaria dell’'Universita sia intervenuta una deformazione,
estranea all’epistemologia, che ha provocato un’evidente ostilita nei confronti della
teologia: essa consiste nell’adozione dei principi del liberalismo e dell’utilitarismo, in
base ai quali la religione e limitata alla sfera privata dell’individuo, alla sua dimen-
sione emotiva e sentimentale. I.’esito & «disordine e rovina», il venir meno dell’ «uni-
ca garanzia di verita», che consiste nel coltivare le scienze tutte insiemel11, e il dila-
gare dell’'usurpazione di una scienza a danno delle altre, favorita da una situazione
di totale squilibrio.

Per contrastare questo scenario Newman incoraggia 'educazione dei laici nel
sapere cristiano o, come egli si esprime, «in quello che si puo chiamare il suo aspetto
secolare»112. Cio consentirebbe loro di fronteggiare con cognizione di causa le obie-
zioni che si levano sempre pill aggressive contro la dottrina e la pratica cattoliche
sia dal mondo secolare sia dal protestantesimo. La loro sarebbe propriamente una
«filosofia della religione», in quanto definirebbe i contenuti della Rivelazione dall’e-
sterno, a differenza di cio che fanno i teologi, che li considerano invece dall’inter-
nol13. Questo il desiderio accorato che Newman esprime ai laici: «°C’®¢ un tempo per
tacere, e un tempo per parlare’; il tempo per parlare e arrivato. Cio che desidero nei
Cattolici e il dono dell’esprimere che cos’e la religione [...]. Desidero un laicato non
arrogante, non precipitoso nel parlare, non polemico, ma fatto di uomini che cono-
scono la loro religione, che entrano in essa, che sanno esattamente dove si trovano,
che conoscono cio che dicono e cio che non dicono, che conoscono il loro credo cosi
bene da poterne dare una spiegazione, che ne conoscono la storia tanto da poterlo
difendere. Desidero un laicato intelligente e ben istruito; non sto negando che voi
siate gia cosi; ma intendo essere severo e, come direbbe qualcuno, eccessivo nelle
mie richieste, desidero che ampliate la vostra conoscenza, che coltiviate la vostra ra-
gione, che penetriate nella relazione fra una verita e ’altra, che impariate a vedere

110 Idea, 1, ii, 69-71.

111 Cfr. NEWMAN, Discorso V- 1852, cit., 1431-1433.
112 Idea, 11, iv, 709.

113 Cfr. ibid., 713.

408



Michele Marchetto

le cose come sono, che comprendiate come si rapportano fra loro la fede e la ragione,
quali sono i fondamenti e i principi del cattolicesimo, e dove si trovano le principali
contraddizioni e assurdita della dottrina protestante»114.

4. I’Universita Cattolica

4.1. L'Universita e la Chiesa

Per comprendere il compimento dell’idea di Universita che Newman individua
nell’Universita Cattolica, & necessario riprendere la distinzione fra essenza e inte-
grita: per lui I'Universita ¢ «un luogo per l'insegnamento del sapere universale. Cio
comporta, da una parte, che il suo fine sia intellettuale, non morale; e, dall’altra, che
essa sia la diffusione e I’estensione del sapere piuttosto che ’avanzamento. Se il suo
scopo fosse la scoperta scientifica e filosofica, non vedo perché I'Universita dovrebbe
avere studenti; se fosse I’educazione religiosa, non vedo come possa essere la sede
della letteratura e della scienza. Tale e I'Universita nella sua essenza, e indipenden-
temente dalla sua relazione con la Chiesa. Ma, in pratica, essa non puo adempiere
adeguatamente il suo scopo, come I’ho descritto, senza I'aiuto della Chiesa; o, per
usare un termine teologico, la Chiesa & necessaria alla sua integrita. Non che i suoi
caratteri fondamentali siano modificati da questa incorporazione: essa ha ancora la
funzione dell’educazione intellettuale; ma la Chiesa la tiene ferma nell’adempimento
di quella funzione»115. La Chiesa, dunque, & un dono aggiunto alla natura dell’Uni-
versita, senza il quale quella natura e si completa ma non si trova in condizioni facili.

Preoccupato di eventuali fraintendimenti che sarebbero potuti sorgere nella com-
prensione della sua «idea», nel giugno del 1852 Newman si premuro di scrivere una
breve introduzione al Discourse VI (il V nell’edizione definitiva del 1873), dedica-
to al concetto centrale dell’educazione liberale, ossia alla disposizione filosofica e
all’autentico ampliamento della mente. In realta, egli avrebbe poi dato indicazioni
al rilegatore del Discourse VI di eliminarla, ma la sua lettura e il confronto con due
precedenti versioni consentono di comprenderne con maggior chiarezza I’intento. Il
testo finale, piu sintetico rispetto agli altri, fu il seguente:

114 J. H. NEWMAN, Lectures on the Present Position of Catholics in England Addressed to the Brothers of the
Oratory in the Summer of 1851, with Introduction and Notes by A. Nash, Leominster-Notre Dame, Ind.,
2000, 390-391.

115 Idea, 1, Prefazione, 5.

409




=
=
=
<

L'educazione secondo John Henry Newman: Idea, Teaching of facts e Sviluppo

«Poiché possono sorgere fraintendimenti quanto ad alcuni dei punti trattati nelle
pagine che seguono, a causa dell'impossibilita di introdurre subito tutte le garanzie
e le spiegazioni che esse rispettivamente richiedono, I’Autore intende osservare, (1)
che qui tratta dell’idea di Universita in astratto e nella sua idea; (2) che, in quanto
tale, il suo oggetto e il sapere in quanto tale; (3) ma che un’Universita Cattolica in
tutte le sue regole e nei suoi compiti, e nell’ordinario, riconoscera distintamente il
cattolicesimo; e (4) che, per la sua integrita, benché non per la sua essenza, dovrebbe
essere investita di un potere coercitivo, di un ordine che si fa rispettare, di disciplina,
di comportamento religioso e morale quanto alle sue materie»116.

Se a questo testo associamo il punto che, nel § 1 del Discourse IX (I doveri della
Chiesa verso il sapere), Newman fa sul percorso compiuto, ne ricaviamo una sintesi
sufficientemente chiara della sua posizione:

«In primo luogo ho sostenuto che tutte le branche del sapere sono, almeno impli-
citamente, oggetto del suo [dell’'Universita] insegnamento; che queste branche non
sono separate e indipendenti 'una dall’altra, ma costituiscono insieme un tutto o si-
stema; che passano I'una nell’altra, e si completano I'un I'altra, e che la precisione e
la credibilita del sapere che trasmettono una ad una sono in rapporto all’idea che ne
abbiamo come un tutto; che il processo di impartire il sapere all’intelletto in questo
modo filosofico & la vera cultura; che tale cultura ¢ un bene in se stessa; che il sapere
che ¢ sia il suo strumento sia il suo effetto si chiama sapere liberale; che tale cultura,
insieme con il sapere al quale da effetto, si puo a buon diritto cercare per se stessa;
che in ogni caso, inoltre, & di grande utilita secolare, in quanto costituisce la forma-
zione migliore e piu alta dell’intelletto per la vita politica e sociale; e infine che, con-
siderata sotto I’aspetto religioso, concorda con il cristianesimo per un certo tratto, e
poi se ne distacca; e si dimostra quindi, a seconda dei casi, a volte suo servizievole
alleato, a volte, per la sua stessa somiglianza con esso, nemico insidioso e pericoloso.
[...] Se la fede cattolica & vera, I'Universita non puo esistere all’esterno dei confini
del cattolicesimo, perché non puo insegnare il sapere universale se non insegna la
teologia cattolica. Questo e certo; ma tuttavia, anche se avesse tante cattedre teologi-
che, questo non sarebbe sufficiente a farne un’Universita cattolica; infatti la teologia
sarebbe compresa nel suo insegnamento solo come una branca del sapere, solo come
una delle molte parti costitutive, per quanto importante, di quella che ho chiamato
filosofia. Ne deriva che & necessaria una giurisdizione diretta e attiva della Chiesa su
di essa e in essa, se non si vuole che diventi la rivale della Chiesa rispetto alla societa

116 F. McGrATH, Newman’s University. Idea and Reality, London-New York-Toronto 1951, 173.

410



Michele Marchetto

in genere in quelle questioni teologiche che sono affidate esclusivamente alla Chiesa
—agendo come rappresentante dell’intelletto, come la Chiesa ¢ la rappresentante del
principio religioso»117.

Dai testi di Newman si desume I’esistenza di un rapporto polare fra l'idea di
Universita e 'idea di Universita Cattolica: I'una & sede del sapere universale, in cui
si insegna anche la teologia, scienza fra le altre scienze, cosicché vi si insegna tutta
la verita; I’altra, sostenuta dalla professione del credo cattolico, educa alla morale e
alla fede cattolica sotto I’egida della Chiesa, cosicché la verita riceve la sanzione del-
la Rivelazione: «Il Credo cattolico & un tutto, e anche la filosofia & un tutto; ciascuno
puo essere paragonato ad un individuo al quale non si pud aggiungere niente, dal
quale non si puo togliere niente. Si possono professare, si possono non professare,
ma non c¢’¢ un terreno mediano fra il professare e il non professare. La cosiddetta
Universita che rifiuti di professare il Credo cattolico &, per sua stessa natura, ostile
sia alla Chiesa sia alla filosofia»118.

E questa la ragione pilt profonda, coerente con I'impianto filosofico di tutta la
sua argomentazione, per cui Newman indica nella Chiesa I’autorita sovrana dell’U-
niversita Cattolica, la quale & ad essa subordinata, ma «nello stesso modo in cui uno
dei giudici della Regina e ufficiale della Regina, e tuttavia decide certi procedimenti
legali fra la Regina e i suoi sudditi»119. La funzione della Chiesa rispetto all’'Univer-
sita Cattolica e di essere «il difensore intrepido e unico» della verita spirituale120;
essa «non teme alcuna conoscenza, ma le purifica tutte; non reprime alcun elemento
della nostra natura, ma coltiva I'intero»121, Non esiste percio una scienza cattolica;
nella ricerca valgono i principi delle singole scienze e la liberta del ricercatore: «Per
quanto riguarda la matematica, la chimica, I’astronomia e materie simili, basandosi
sulla religione, un uomo non le trattera meglio di un altro, e anche le opere di un
miscredente o di un idolatra, finché si mantiene all’interno degli stretti confini di tali
studi, si potrebbero certamente ammettere nelle aule dei cattolici [...]. Non c¢’é alcun

17 Idea, 1, ix, 425-427.

118 NEWMAN, Discorso V - 1852, cit., 1475 (corsivo mio). L’enfasi di Newman sulla funzione della Chiesa va
letta nel contesto del principio generale dell’'Universita: essa percio non comporta «alcuna sinistra oppo-
sizione fra l'ideale culturale liberale e la religione; piuttosto ¢ un rimando nettamente esplicito al fatto
che T'universita debba insegnare tutta la conoscenza che dichiara di insegnare — in conformita con la
sua idea di cio che costituisce la conoscenza - inequivocabilmente e senza compromessi» (KEr, Editor’s
Introduction, cit., 1v).

119 Idea, 11, viii, 859.
120 Cfr. Idea, 11, x, 959.
121 [dea, I, ix, 463.

411




=
=
=
<

L'educazione secondo John Henry Newman: Idea, Teaching of facts e Sviluppo

bisogno urgente, nessuna necessita imperativa, di acquisire un Euclide cattolico o un
Newton cattolico»122. Analogamente non esiste una letteratura cattolica, poiché essa
e lo studio della natura umana, ivi compreso il peccato.

4.2. I’Universita Cattolica in Irlanda

Questa idea di Universita Cattolica che Newman deriva dall’analisi della storia
delle istituzioni educative in Europa e dalla condizione culturale del proprio tempo,
si misura con non poche difficolta in Irlanda, in cui egli & chiamato a fondare e a pre-
siedere una Universita Cattolica. Ne richiamiamo alcune, senza entrare nei dettagli
storici.

In primo luogo, vanno registrate le tensioni di fondo che si vivevano anche in
Inghilterra in relazione alla fondazione delle nuove universita secolari contrappo-
ste a quelle tradizionali di natura confessionale. In secondo luogo, va richiamato
lo scontro fra la maggioranza cattolica della popolazione irlandese e la minoranza
anglicana, sullo sfondo del quale si erano costituiti i cosiddetti godless colleges, uffi-
cialmente neutrali sul piano religioso e quindi aperti a studenti provenienti da ogni
confessione. Per contro era stata ribadita la natura confessionale dell’unica istitu-
zione universitaria fino ad allora esistente in Irlanda, 'Holy and Undivided Trinity
College di Dublino, riconosciuto gia dalla regina Elisabetta I come Mater Universita-
tis (1592) e compreso all’interno della University of Dublin, fondata nel 1312 come
Studium Generale associato alla Cattedrale di St. Patrick di Dublino. Nonostante una
legislazione a volte contraria, molti cattolici vi avevano aderito, finché nel 1793 il
Catholic Relief Act ne aveva reso legittimi la frequenza e I'insegnamento, almeno in
linea di principio. Restava tuttavia il problema di liberalizzare I’accesso dei cattolici
alle istituzioni universitarie senza pregiudizio per la loro appartenenza religiosa. Si
presentarono tre possibili soluzioni: la fondazione di un’Universita Cattolica a Dubli-
no; I'apertura del Trinity College ai cattolici in termini paritari; oppure la creazione
di istituzioni accademiche deputate, all'interno dell’Universita di Dublino, ad educa-
re gli esponenti di religioni diverse da quella anglicana. In un contesto reso ancor
piu delicato dal crescendo delle tensioni relative alla questione nazionale irlandese,
il primo ministro inglese Robert Peel propose in Irlanda di applicare rigorosamente
il principio che prevedeva la natura secolare dell’educazione universitaria e il con-
trollo del governo sull’intero sistema. A cio va aggiunto il principio della cosiddetta
mixed education, ossia di un’educazione primaria non confessionale, sotto il parziale

122 Idea, 11, iii, 573.

412



Michele Marchetto

controllo dello Stato, introdotto nel 1831 ed estendibile al sistema dell’educazione
universitaria.

Lo schieramento degli stessi vescovi irlandesi si presento diviso di fronte a que-
sto quadro, drammaticamente aggravato dalla terribile crisi iniziata nel 1845, che
ridusse alla fame tutto il popolo irlandese. Non a molto valse I’auspicio di Propagan-
da Fide (1847) che fosse istituita in Irlanda una Universita Cattolica sul modello di
quella belga di Louvain. Solo alla fine del 1849 I'elezione del nuovo Arcivescovo di
Armagh, Paul Cullen, determinato oppositore dei godless colleges, preparo la svolta
che avrebbe portato alla fondazione dell’'Universita Cattolica in Irlanda. E fin dal pre-
sentarsi di questa prospettiva egli indico in Newman il «capo dell’impresa», sia per
la sua fama sia per la sua cultura sia per la stima che, per quanto inglese, riscuoteva
in Irlanda.

Nel frattempo Newman era stato coinvolto nel caso Achilli, un frate domenicano
apostata presentatosi ai protestanti inglesi come vittima di un’ingiusta persecuzione
da parte del Tribunale dell’Inquisizione. All’attacco di Newman, che ne denunciava
la falsita e lo spirito propagandistico anti-romano (Achilli era stato regolarmente
processato dal tribunale ecclesiastico per reati commessi contro giovani donne), il
frate rispose con una denuncia per calunnia. Il processo di primo grado, svoltosi nel
1852, palesemente viziato dal pregiudizio anti-cattolico, si chiuse con la condanna di
Newman; ma la sentenza definitiva, pur ribadendo la condanna, riconosceva che la
Chiesa Cattolica era la vittima designata della propaganda protestante.

In questo contesto, all’inizio di ottobre del 1851 Newman compie la sua prima
visita in Irlanda, mentre il 12 novembre il Comitato dell’'Universita lo nomina «Pre-
sidente dell’Universita Cattolica d’Irlanda»; ma I’'Universita sarebbe partita solo di
Ii a tre anni. Cido nonostante, il carattere religioso dell'impresa, la benedizione del
Pontefice Pio IX e I'idea di esportare Oxford in Irlanda avevano pienamente coinvol-
to Newman nel progetto. Il 20 marzo 1854 un Breve di Pio IX riconosceva Newman
veluti Rector, sollecitando i vescovi a riunirsi in un Sinodo, che fu effettivamente
convocato il 18 maggio per approvare gli Statuti della nuova Universita e riconoscere
formalmente Newman come Rettore, il quale fu ufficialmente insediato da Cullen il
4 giugno123.

Due sono le realta storiche che guidano Newman nell'impresa: Louvain e Oxford.
Louvain, infatti, rappresenta il riequilibrio degli abusi perpetrati dal sistema dei Col-
leges di Oxford, che, cresciuti a dismisura nel potere politico e nazionale, avevano

123 La fine dell’'Universita Cattolica d’Irlanda fu sancita nel 1882.

413




=
=
=
<

L'educazione secondo John Henry Newman: Idea, Teaching of facts e Sviluppo

finito con il sottrarsi alla giurisdizione dell’Universita, degenerando anche nella qua-
lita della vita intellettuale e morale. A differenza di quanto era accaduto a Oxford,
a Dublino sarebbe dovuto sembrare «che I’'Universita con sede e vita nei Colleges
sarebbe un’istituzione perfetta, in quanto avrebbe eccellenze di genere opposto»124.

Ma perché la fusione dei pregi di Louvain e di Oxford si sarebbe dovuta realizzare
proprio in Irlanda? C’erano certamente delle ragioni contingenti (le questioni della
mixed education e dei godless colleges); ma soprattutto motivazioni di piu ampio
respiro, in primo luogo il fatto che I'Irlanda presentava una solida tradizione intel-
lettuale e religiosa e le migliori speranze di un futuro luminoso, proiettata, come
sembrava, ad essere uno dei fondamentali crocevia del traffico internazionale, il che
avrebbe consentito di rispondere al carattere «mondiale» dell'impresa di fondare
un’Universita Cattolica per tutto il mondo cattolico di lingua inglese, «dovunque si
parli la lingua inglese»125. Non si tratta dunque di dar vita ad una Universita Catto-
lica d’Irlanda, ma in Irlandal26, proprio perché la posizione geografica dell’isola, la
sua storia e il suo futuro, unitamente alla diffusione della lingua inglese in tutto il
mondo, costituiscono le condizioni ideali per '’educazione cattolica dei Cattolici che
sarebbero potuti convenire a Dublino da tutte le parti della terra: non quindi un’i-
stituzione specificamente irlandese, con docenti e studenti esclusivamente irlandesi,
ma aperta a docenti e studenti inglesi, e non solo; il che avrebbe dovuto prevenire
ogni possibile fraintendimento relativo alle sue eventuali implicazioni nazionalisti-
chel27. Newman guarda all'Irlanda come all’antica depositaria del cristianesimo e,
insieme, alla giovane promessa di un futuro ricco di speranza.

E significativo che, nell’apprestarsi a questa missione, egli si appelli al princi-
pio commerciale della domanda e dell’offerta a contrario, nel senso che 1'Universita
«deve fornire un’offerta per creare una domanda»128: in tutti i tempi questa e stata la
legge che ne ha regolato 'esistenza. Prima, «i docenti hanno issato le tende, e aperto
le loro scuole»; poi, «gli studenti e i discepoli si sono affollati intorno a loro», acco-
munati dal desiderio di sapere, reviviscente, indistruttibile, «adeguato ai requisiti di
un principio vitale, in mezzo a nemici interni ed esterni, a calamita, fame, indigenza,
guerra, discordia e tirannia, mali fisici e sociali, che sarebbero stati fatali ad ogni

124 Rise and Progress of Universities, XIX, 1385-1387.

125 [bid., XI1, 1239; cfr. ibid., VI, 1099, e My Campaign in Ireland, cit., 93.

126 Cfr. McGrATH, Newman'’s University, cit., 104, 109.

127 Cfr. ibid., 150-152, e Rise and Progress of Universities, VI, 1093-1095.

128 Ibid., V, 1079; cfr. anche XIV, 1269-1271, e McGrATH, Newman's University, cit., 82-83.

414



Michele Marchetto

altro principio che non fosse davvero naturale e naturalmente sviluppato»129. Questo
principio, «costitutivo e ispiratore», e in definitiva I’«attrazione morale di una classe
di persone rispetto ad un’altra; che & precedente per sua natura, anzi di solito per la
sua storia, ad ogni altro legame di qualunque genere; cosicché, dove questo manchi,
I’'Universita e viva solo di nome, e ha perduto la sua vera essenza, qualunque siano i
suoi vantaggi, di posizione o di affluenza, con cui il potere civile o benefattori privati
escogitano di circuirla»130,

Vi riconosciamo l’altro grande principio dell’'Universita, che aveva accompagnato
tutta I’esperienza accademica di Newman e sul quale ci siamo gia soffermati: 1'In-
fluenza Personale, in rapporto polare con la Legge o Sistema.

L’impresa di Newman in Irlanda, dunque, non & che I’attestazione del fatto che
I'idea, pur percorrendo vie spesso tortuose e insondabili, ispira la realta, e che la
verita si incarna nella storia. Cosicché questultima si svolge perché alimentata
dall’idea che in essa si sviluppa mantenendosi fedele ai propri inizi, invariabile e
invariata, pur mutando nel corso del tempo, adattandosi e sperimentandosi sempre
in nuove condizioni.

129 Jbid., 1065-1067.
130 Jbid., 1061.

415




