Contributi RTLu XVI (3/2011) 429-444

Kniende Theologie — sitzende Theologie.
Zu einem von Hans Urs von Balthasar gepridgten Topos

Manfred Lochbrunner
Prof. Dr. Dr. habil., Seminar “Redemptoris Mater” (Berlin)

Es ist eine Eigentiimlichkeit sogenannter «gefliigelter Worte», dass sie den Bezug
zu ihrem Urheber verlieren. Indem solche Worte gleichsam Fliigel bekommen, 16sen
sie sich von ihrem Autor und machen sich selbsténdig. So diirfte es auch dem unter
Theologen geldufigen Topos von der «knienden und sitzenden Theologie» ergehen.

Es macht deshalb Sinn, wenn wir uns zunéchst auf den Weg einer historischen
Spurensuche begeben. Im zweiten Teil betrachten wir dann das Wort in seinem ur-
spriinglichen Kontext und im dritten Teil setzen wir uns mit seiner inhaltlichen Bot-
schaft auseinander.

1. Spurensuche

Eine erste Spur fithrt zum Aufsatzband Verbum Caro von Hans Urs von Balthasar
(1905-1988), der im Herbst 1960 erschienen istl. Dort st63t man in dem Aufsatz
«Theologie und Heiligkeit» auf die markante Feststellung: «Irgendeinmal geschah
die Wendung von der knienden zur sitzenden Theologie»2. In diesem Satz sind die
beiden Bildworte enthalten.

1 Der Frage, ob sich bereits vor Balthasar der Topos oder eine dhnliche Redewendung bei einem anderen
Autor nachweisen ldsst, bin ich nicht nachgegangen.

2 HUVB, Theologie und Heiligkeit, in DERs., Verbum Caro. Skizzen zur Theologie 1, Einsiedeln 1960, 195-
225; Zitat S. 224.

429



=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Kniende Theologie — sitzende Theologie. Zu einem von Hans Urs von Balthasar gepragten Topos

1.1. Drei verschiedene friihere Fassungen des Aufsatzes Theologie und Heiligkeit

Doch miissen wir die Spur weiter zuriickverfolgen, denn bei den bibliographi-
schen Nachweisen am Ende des Bandes wird vermerkt, dass es sich um die verdn-
derte und erweiterte Fassung eines wesentlich fritheren Aufsatzes aus dem zwei-
ten Halbjahr 1948 der Wiener «Monatsschrift fiir Religion und Kultur. Wort und
Wahrheit»3 handelt, die von Otto Mauer (1907-1979) und Otto Schulmeister (1916-
2001) herausgegeben worden ist. Dort hat der Aufsatz noch einen Untertitel, nim-
lich Zur Revision der Scholastik, wobei aus heutiger theologiegeschichtlicher Distanz
prézisiert werden miisste: der Neuscholastik.

Ein Blick in die Balthasar-Bibliographie4 kldrt dariiber auf, dass der Aufsatz im
folgenden Jahr im April 1949 in den «Frankfurter Heften. Zeitschrift fiir Kultur und
Politik» in einer gekiirzten Fassung erschienen ist>. Die Kiirzungen im Vergleich mit
der Erstfassung in «Wort und Wahrheit» sind relativ umfangreich. Sie lassen die Ab-
sicht erkennen, den Text zu verschlanken und ihn fiir eine breitere und theologisch
weniger vorgebildete Leserschaft attraktiv zu machen. Es handelt sich also um eine
popularisierende Variante der Urfassung.

Die Bibliographie notiert aber auch noch eine franzosische Ubersetzung Théolo-
gie et sainteté, erschienen im 12. Heft der von franzosischen Laien herausgegebenen
Zeitschrift «Dieu vivant»6. Das Heft ist im vierten Quartal 1948 herausgekommen,
d. h. etwa zur gleichen Zeit wie die Urfassung in «Wort und Wahrheit». Die fran-
zbsische Ubersetzung ist im Vergleich dazu empfindlich gekiirzt und hat auch den
Untertitel Zur Revision der Scholastik verloren. Die inzwischen veroffentlichte Kor-
respondenz zwischen Jean Daniélou (1905-1974) und Henri de Lubac (1896-1991)
macht es moglich, die Genese und Verdffentlichung dieser franzosischen Uberset-
zung in groben Ziigen zu rekonstruieren?. Dabei kommt eine spannende Geschichte
zum Vorschein.

3 HUvB, Theologie und Heiligkeit. Zur Revision der Scholastik, in Wort und Wahrheit 3 (1948) 881-897.

4 HUVB, Bibliographie 1925-2005 (neu bearbeitet von Cornelia Capol und Claudia Miiller), Freiburg 2005,
61 unter «B 62».

5 HUvB, Theologie und Heiligkeit. Zur Revision der Scholastik, in Frankfurter Hefte 4 (1949) 311-323.
6 HUvVB, Théologie et sainteté, in Dieu vivant, Heft 12, 4. Quartal 1948, 17-31.

7 Die Korrespondenz ist in 12 Heften des «Bulletin des Amis du Cardinal Daniélou», Nr. 2-3 (1976-1977),
Nr. 8-9 (1982-1983), Nr. 21-29 (1995-2003) veroffentlicht und von Marie-Josephe Rondeau kommentiert
worden. Fiir unsere Fragestellung sind die beiden Hefte Nr. 22 (Octobre 1996) und Nr. 24 (Octobre 1998)
relevant.

430



Manfred Lochbrunner

1.2. Rekonstruktion der Genese der franzosischen Ubersetzung des Aufsatzes

Der Protagonist dieser Geschichte ist Jean Daniélou, ein Studienkollege Baltha-
sars aus zwei gemeinsamen Jahren des Theologiestudiums in Lyon-Fourvieres. Seit
1943 lehrt er altchristliche Literatur und Geschichte als Nachfolger auf dem Lehr-
stuhl von Jules Lebreton (1873-1956) am Institut Catholique in Paris. Er ist Schrift-
leiter bei der von den Jesuiten herausgegebenen Zeitschrift «Etudes» und fungiert
als eifriger Mitarbeiter und theologischer Berater bei «Dieu vivant».

1.2.1. Korrespondenz zum Vorgang

Die erste Spur zu Balthasars Artikel begegnet in einem Brief Daniélous an Henri
de Lubac vom 10. Oktober 1947. Zu diesem Zeitpunkt ist die franzosische Uberset-
zung bereits in Arbeit, d. h. das deutsche Manuskript liegt schon vor. Der Ubersetzer
ist ein Jesuitenscholastiker von Fourviere, Joseph Gauvin (1918-1996), der spéter
Philosophie unterrichten wird.

«Mon Révérend Pere et ami, C’est encore moi qui viens vous demander un service. Je recois ce matin
un mot du P. Balthasar a propos de 'article de lui que traduit le P. Gauvin et qui doit paraitre dans
Dieu Vivant. Je lui avais demandé si son article avait été révisé. Il me dit que 'usage chez lui est que la
révision soit assurée par la direction de la revue ol parait 'article. Il me demande donc de m’en occu-
per. 1l serait heureux, ajoute-t-il, que vous soyez I'un des censeurs. J'écris donc au P. Gauvin de vous
remettre I’article. La chose est assez pressée. Le P. de Balthasar me demande que “I’article soit examiné
attentivement, car, comme il est assez audacieux, il faut qu’il soit exact (richtig) et équilibré en toutes
ses parties”. Vous seriez bon donc de me dire: a) si I'article est publiable, b) avec quelles précisions et
corrections. Merci de cela»9.

Es geht also um die Frage, wer fiir die Zensur des Artikels zustédndig ist. Baltha-
sar hat Daniélou mitgeteilt, dass in der Schweizer Vizeprovinz die Regelung gilt, dass
die Schriftleitung der Zeitschrift, in der der Aufsatz erscheint, sich um die kirchliche

8 Daniélou war zwei Kurse unter Balthasar. Die gemeinsame Studienzeit betrifft die Studienjahre 1935/36
und 1936/37.

9 «Mein ehrwiirdiger Pater und Freund, ich komme nochmals, um Sie um einen Dienst zu bitten. Ich habe
diesen Morgen ein Wort von Balthasar erhalten beziiglich seines Artikels, den P. Gauvin iibersetzt und
der in Dieu vivant erscheinen soll. Ich hatte ihn angefragt, ob sein Artikel durchgesehen worden sei. Er
sagt mir, dass es bei ihm {iblich sei, dass die Revision von der Direktion der Zeitschrift, wo der Artikel
erscheint, bewerkstelligt wird. Er bittet mich also, mich darum zu kiimmern. Er wére gliicklich, fiigt er
hinzu, wenn Sie einer der Zensoren wéren. Deshalb schrieb ich an P. Gauvin, Thnen den Artikel zu iiber-
geben. Die Sache ist ziemlich eilig. P. Balthasar bittet mich, dass ,der Artikel aufmerksam gepriift werden
soll, denn da er ziemlich kiihn ist, muss er richtig und ausgewogen in allen seinen Teilen sein’. Wéren Sie
also so gut mir zu sagen: a) ob der Artikel druckreif ist, b) mit welchen Prézisierungen und Korrekturen.
Danke» (Brief von Daniélou an de Lubac: Etudes, Paris, le 10 octobre 1947, in Bulletin des amis du Car-
dinal Daniélou 22, Octobre 1996, 17). NB. Samtliche franzosischen Zitate sind von mir tibersetzt worden.

431

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




Kniende Theologie — sitzende Theologie. Zu einem von Hans Urs von Balthasar gepragten Topos

Druckerlaubnis kiimmern muss. Er schligt zugleich einen Namen vor, den er sich
als Zensor wiinscht: seinen Mentor und Freund Henri de Lubac. «Der Artikel sollte
aufmerksam gepriift werden, denn da er ziemlich kiihn ist, muss er richtig und aus-
gewogen in allen seinen Teilen sein»: das ist die Meinung des Autors selbst. Deshalb
wendet sich Daniélou nun an de Lubac mit zwei Fragen: «a) ob der Artikel druckreif
sei, b) mit welchen Prézisierungen und Korrekturen».

Postwendend kommt die Antwort von de Lubac. Aus ihr spricht eine grofe Sorge.

=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

«11. Oktober [1947] Abend. Ich habe Thren zweiten Brief erhalten und sogleich die Ubersetzung von
Balthasar gelesen, die mir P. Giuliani vor den letzten Korrekturen heriibergereicht hat. Ich bin perplex.
Es ist ein sehr schones Stiick. Es erscheint allzu frei im Ton, zu kritisch und selbst das, was es an Positi-
vem und Weisem hat, wird von unseren Schriftgelehrten nicht akzeptiert werden, die selbst, wie die an-
deren auf dem Stuhl des Mose10, seit langem nicht mehr zu sagen wissen, was man tun muss. Vielleicht
insistiert auch P. von Balthasar nicht genug auf dem unvermeidbaren (und deshalb providentiellen und
folglich auf seine Weise guten) Charakter von gewissen Entwicklungen in der Art des Denkens. Auch
scheint er sich ein wenig zu widersprechen, wenn er gegen Schluss sagt, dass es nicht darum geht “zu
ungunsten der scholastischen [thomistischen] Philosophie und Theologie”!! [eine Renaissance der Patri-
stik] durchzusetzen. Man wird hier eine stilistische Klausel, fast eine Heuchelei, sehen, obwohl bei ihm
die Sache ehrlich gemeint ist, aber zu wenig expliziert. Er miisste es, scheint mir, ausdriicklicher, nicht
nur an diesem Schluss des Artikels, sondern ein wenig iiberall, passim, in einer nuancierteren Weise
darlegen. Wird er dem zustimmen? Oder wird er zustimmen, dass man sich fiir ihn daran versucht? Wie
auch immer wird das eine gewisse Zeit verlangen, um serios gemacht zu werden — obgleich in Wahrheit
wenig zu tun ist.

Zweifellos Dieu vivant kann sich freiere Gangarten erlauben als z. B. die “Recherches”12. Trotz allem, die
Zeit erlaubt keine Abenteuer (I’heure n’est pas aux aventures)!

Das alles ist {ibrigens nur meine personliche Meinung. Vielleicht fehlt es mir an Kiihnheit»13.

10 Anspielung an Mt 23,2f.: «Die Schriftgelehrten und die Phariséder haben sich auf den Stuhl des Mose ge-
setzt. Tut und befolgt also alles, was sie euch sagen, aber richtet euch nicht nach dem, was sie tun; denn
sie reden nur, tun selbst aber nicht, was sie sagen».

11 In der in «Dieu vivant» publizierten Fassung ist der ganze Schlusspassus ab «Irgendeinmal geschah die
Wendung von der knienden Theologie zur sitzenden Theologie» gestrichen worden.

12 Die von den Jesuiten in Paris herausgegebene Zeitschrift «Recherches de science religieuse».

13«11 octobre soir. Regu votre seconde lettre, et lu aussitot la traduction du Balthasar, que m’a passée le
P. Giuliani avant les corrections ultimes. Je suis perplexe. C’est un trés beau morceau. Il paraitra trop
libre d’allure, trop critique, et méme ce qu’il a de plus positif et de plus sage ne sera pas admis par nos
Scribes, lesquels, assis comme les autres dans la Chaire de Moise, ne savent méme plus dire, depuis
longtemps, ce qu’il faut faire. Peut-étre aussi le P. de Balthasar n’insiste-t-il pas assez sur le caractere
inévitable (et donc providentiel, et donc bon a sa maniere) de certaines évolutions dans le mode de penser.
Aussi parait-il un peu se contredire, quand, vers la fin, il dit qu’il ne s’agit pas de rien faire ‘au détriment
de la philosophie et de la théologie thomistes’. On verra la une clause de style, presque une hypocrisie,
alors que chez lui c’est chose sincere, mais trop peu explicite: et il faudrait, me semble-t-il, qu’il I’expli-
cite davantage, non seulement en cette fin d’article, mais un peu partout, passim, par une maniere plus
nuancée de présenter les choses —y consentira-t-il ? Ou consentira-t-il qu’on s’y essaye pour lui ? En toute
hypothese, cela demanderait un certain temps, pour étre fait avec sérieux, - quoique ce soit peu de chose

432



Manfred Lochbrunner

Nur eine Woche spiter am 16. Oktober 1947 bekriftigt de Lubac erneut seine

Bedenken.

«Lieber Pater und Freund, P[ax]. C[hristi].

Mit Entschiedenheit, ich habe das klare Gefiihl, dass die Veroffentlichung dieser Seiten von P. von
Balthasar fiir ihn und fiir uns alle sehr schédlich wire: eine Art Wiederauflage, und zwar schlimmer,
des Eindrucks, den Thr Artikel vom April 1946 bei bestimmten Leuten hervorgerufen hat. Schwere Ver-
stocktheit im Anti-Thomismus und Anti-Intellektualismus...»14.

Der Verweis auf den Artikel Les orientations présentes de la pensée religieuse,

der im April-Heft 1946 der damals von Daniélou geleiteten Zeitschrift «Etudes»15
erschienen war, bringt die kirchenpolitische Brisanz ans Licht. Denn genau dieser
Artikel Daniélous war der Ziindfunke, der einen Konflikt zur Explosion gebracht
hat, der unter dem Schlagwort «Nouvelle Théologie» in die Theologiegeschichte des
20. Jahrhunderts eingegangen ist16. Dass sich hinter dem Schlagwort eher ein My-
thos verbirgt als eine real existierende theologische Schule, kann hier nicht weiter
ausgefiihrt und begriindet werden. Die erste Attacke kam unmittelbar von dem Do-
minikaner Marie-Michel Labourdette (1908-1990)17, der im Konvent Saint-Maximin
im Département Var Moraltheologie dozierte, mit seinem Artikel La théologie et ses

a faire en vérité. — Sans doute Dieu vivant peut se permettre des allures plus libres que, par exemple,
les Recherches. Malgré tout, I’heure n’est pas aux aventures! — Tout cela n’est d’ailleurs que mon avis
personnel. Peut-étre manqué-je de hardiesse» (Brief von de Lubac an Daniélou: Lyon, le 11 octobre 1947,
in Bulletin des amis du Cardinal Daniélou 22, Octobre 1996, 19).

«Cher Pere et ami, P.C. Décidément, j'ai le sentiment bien net que la publication de ces pages du P.
de Balthasar serait fort dommageable, pour lui et pour nous tous: une sorte de réédition, en pire, de
I'impression produite sur certains par votre article d’avril 46. Pertinacité grave dans I’anti-thomisme et
I’anti-intellectualisme...» (Brief von de Lubac an Daniélou: Lyon, le 16 octobre 1947, in a. a. o., 21).

J. DANIELOU, Les orientations présentes de la pensée religieuse, in Etudes 249 (avril 1946) 5-21.

Zur Auseinandersetzung um die Nouvelle Théologie gibt es inzwischen eine umfangreiche Literatur, von
der nur einige wenige Titel hier angefiihrt werden: TRE XXIV (1994) 668-675 (Raymond Winling); LThK3
VII (1998) 935-937 (Albert Raffelt); A. Russo, Henri de Lubac: teologia e dogma nella storia. L’influsso
di Blondel, Roma 1990, 319-387 («La “Nouvelle théologie”»); E. FouiLLoux, Dialogue théologique? (1946-
1948), in S.-T. BoNINo, Saint Thomas au XXe siécle. Colloque du centenaire de la «Revue thomiste» (1893-
1992), Paris 1995, 153-195. Fouilloux arbeitet den oft iibersehenen Unterschied zwischen der Attacke
von Labourdette und der auf einem héheren intellektuellen Niveau sich bewegenden Streitschrift von
Garrigou-Lagrange heraus, in der auch der Philosoph Maurice Blondel ins Visier gerit. — Einer der wich-
tigsten Quellentexte zur historischen Rekonstruktion des Konfliktes sind die Aufzeichnungen von Henri
DE LuBAc: Mémoire sur l'occasion de mes écrits, Namur 1989, 19922; dt. Meine Schriften im Riickblick,
tibersetzt von Manfred Lochbrunner/August Berz, Freiburg 1996, 189-306 («Die Affaire Fourviere»).

Siehe den Nachruf von Henri Donneaud, Une vie au service de la théologie, in Revue thomiste 92 (1992)
17-51.

433

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Kniende Theologie — sitzende Theologie. Zu einem von Hans Urs von Balthasar gepragten Topos

sources in der «Revue thomiste»18. Darauf antworteten die Jesuiten mit einer nicht
namentlich gekennzeichneten Note La théologie et ses sources. Réponse im letzten
Heft ihrer Zeitschrift «Recherches de science religieuse», die in der zweiten Januar-
hilfte 1947 verbreitet worden ist19. IThr Hauptverfasser war de Lubac20. Nur wenig
spéter Anfang Februar folgte dann der Kanonenschlag aus Rom von dem einflussrei-
chen Thomisten und Berater des Hl. Officiums Réginald Garrigou-Lagrange (1877-
1964)21 in der Zeitschrift «Angelicum» mit dem Artikel La nouvelle théologie, ou
va-t-elle?, wo der Autor am Schluss seiner langen Abhandlung, in der er das Werk
Conversion et grdce chez S. Thomas d’Aquin22 des Jesuiten Henri Bouillard (1908-
1981) und das Werk Surnaturel23 von Henri de Lubac einer Kritik unterzogen hat,
auf die Titelfrage seiner Abhandlung selbst die plakative Antwort gibt: «Elle revient
au modernismex»24.

In dieser gespannten Atmosphire theologischer Auseinandersetzung ist es fiir
de Lubac ein Gebot der Klugheit und seines wachen Gefahrensinnes, den Angreifern
keinen weiteren Anlass zu liefern. Seine Bedenken iiberzeugen schlie8lich auch Da-
niélou, der am 4. November 1947 nach Lyon schreibt:

«Ich habe also den Artikel Balthasars fiir Dieu vivant entfernt. Wir werden uns daran machen, ihn zu
iiberarbeiten, um zu sehen, ob das, was er an Positivem enthilt, nicht von den zu polemischen Passa-
gen befreit werden kann. Ich ersetze ihn im néchsten Heft durch einen Text von Hugo Rahner iiber die
Theologie der Geschichte»25.

18 M.-M. LABOURDETTE, La théologie et ses sources, in Revue thomiste 46 (1946) 353-371.
19 La théologie et ses sources. Réponse, in Recherches de science religieuse 33 (1946) 385-401.

20 In einem Brief vom 26. Mai 1988 an Antonio Russo hat de Lubac bestitigt, dass er die «Réponse» in
Absprache mit den betroffenen Mitbriidern verfasst hat; siehe bei A. Russo, Henri de Lubac: Teologia e
dogma nella storia. L’influsso di Blondel, cit., 379.

21 LThK3? (1995) 295 (Paul Gilbert). In einem Nachruf bemerkt J.-H. Nicolas: «Le dialogue, dont on voit
mieux aujourd’hui le réle important qu’il doit jouer dans la vie de 'esprit et dans la recherche de la
vérité, n’est pas familier a ce genre d’esprits» (In memoriam, in Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und
Theologie 11 [1964] 393).

22 H. BoulLLARD, Conversion et grdce chez S. Thomas d’Aquin. Etude historique (Theologie 1), Paris 1944;
LThK3 II (1994) 615-616 (Joseph Doré).

23 H. pE LuBac, Surnaturel. Etudes historiques (Theologie 8), Paris 1946.

24 R. GARRIGOU-LAGRANGE, La nouvelle théologie out va-t-elle?, in Angelicum 23 (1946) 126-145; Zitat 143. NB.
Das Heft ist erst Anfang Februar 1947 erschienen.

25 «Pour Dieu vivant, j’ai donc écarté I'article de Balthasar. Nous allons le retravailler pour voir si ce qu’il
contient de positif ne peut pas étre dégagé des parties trop polémiques. Je le remplace dans le prochain
numéro par un texte d’Hugo Rahner sur la Théologie de I'histoire» (Brief von Daniélou an de Lubac: Les
Etudes, Paris, le 4 novembre 1947, in Bulletin des amis du Cardinal Daniélou 22, Octobre 1996, 23). - Der
Artikel von Hugo Rahner (1900-1968) hatte den Titel La théologie catholique de Uhistoire.

434



Manfred Lochbrunner

Ein halbes Jahr spéter im August 1948 ist von Balthasars Aufsatz in der Korre-
spondenz wieder die Rede. Daniélou hat mit Balthasars Einwilligung den Text in-
zwischen purgiert und will ihn im nédchsten Heft von «Dieu vivant» verdffentlichen.
Von einem Ferienaufenthalt auf der Insel Jersey meldet er am 3. August 1948 nach
Lyon-Fourviere:

«Ich bin gliicklich, dass Sie mit dem letzten Heft von Dieu vivant zufrieden waren. Fiir das ndchste haben
wir einen ziemlich interessanten Text von Roland de Pury; einen guten Artikel iiber Bernanos; einen
Massignon iiber Palestina. Ich denke hier auch den Text {iber Theologie und Heiligkeit von Balthasar zu
veroffentlichen, den ich mit seiner Autorisation iiberarbeitet habe und dessen direkte Attacken gegen
die Scholastik ich alle eliminiert habe. Es bleibt die zentrale Idee, also die Idee einer groBeren Einheit
des Lebens und des Denkens. Ich meine, dass im Blick auf den Standort von Dieu vivant als Organ einer
existentiellen Theologie dies hier gesagt werden kann»26.

Nachdem wir den Vorgang rekonstruiert haben, wobei weitere Details ans Licht
kommen konnten, falls einmal die Korrespondenz zwischen de Lubac und Balthasar
bzw. Daniélou und Balthasar zuginglich sein wird, werfen wir nun einen Blick auf
den franzosischen Text und vergleichen ihn mit der deutschen Fassung von «Wort
und Wahrheit». Welche Anderungen hat Daniélou (und vielleicht auch de Lubac) an
dem Text vorgenommen?

1.2.2. Die Anderungen durch Daniélou

Unter formaler Hinsicht féllt zun4chst auf, dass die Aufteilung in Abschnitte ver-
schieden ist. Der franzosische Text bildet durch mehr Abschnitte kleinere Einheiten.
Dadurch aber wird die Gedankenfiihrung bisweilen etwas verlagert und anders ak-
zentuiert. Am auffilligsten aber sind die massiven Kiirzungen. So fehlt der ganze
Schlussteil ab «Irgendeinmal geschah die Wendung von der knienden zur sitzenden
Theologie»27 und damit die Stelle, die wir als Ursprung des Topos ausfindig gemacht
haben. Vor allem aber sind alle Sétze gestrichen worden, die eine polemische Spitze
gegen die Scholastik enthalten und in den Ohren thomistischer Theologen als Be-
leidigung klingen konnten. Ich nenne einige solcher Sétze, die getilgt worden sind:
«Dagegen musste die fortschreitende Verschulung der Theologie als “Scholastik”

26 «Je suis heureux que vous ayez été content du dernier D. V. Pour le prochain, nous avons un texte de
Roland de Pury, assez intéressant; un bon article sur Bernanos; un Massignon sur la Palestine. Je pense
y publier aussi le texte de Balthasar sur Théologie et Sainteté que j’ai retravaillé avec son autorisation et
dont j’ai éliminé toutes les attaques directes contre la Scholastique. Il reste I'idée centrale, qui est celle
d’une unité plus grande de la vie et de la pensée. Je pense qu’étant donnée la position de Dieu vivant
comme organe d’une théologie existentielle, ceci peut y étre dit» (Brief von Daniélou an de Lubac: Maison
Saint-Louis, Jersey, 3 aott [1948], in Bulletin des amis du Cardinal Daniélou 24, Octobre 1998, 4).

27 HUvVB, Theologie und Heiligkeit, in Wort und Wahrheit 3 (1948) 896-897.

435

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Kniende Theologie — sitzende Theologie. Zu einem von Hans Urs von Balthasar gepragten Topos

und mehr noch die plotzliche Rezeption des wie eine Art Elementarereignis herein-
brechenden Aristotelismus der bisherigen naiven Einheit eine schwere Erschiitte-
rung bringen»28. «Von der Trinitit im Evangelium leben sie [die Heiligen]. Aber im
Begriffsgespinst von Notionen, Relationen und relativen Oppositionen, Proprietdten
und Attributionen usw. erkennen sie sich nicht mehr»29. «Sie [die Heiligen] suchen
den lebendigen Organismus der kirchlichen Lehre. Was sie finden, ist das Resultat
einer seltsamen Anatomie: auf der einen Seite die Knochen ohne Fleisch: die iiberlie-
ferte Dogmatik, auf der andern Seite das Fleisch ohne Knochen: jene ganze fromme
Literatur, die aus Aszetik, Spiritualitdt, Mystik und nicht wenig Rhetorik eine auf die
Dauer unertrégliche, weil substanzlose Kost vermittelt»30. «Bis heute ist die Trini-
titslehre im Wesentlichen auf der Stufe stehen geblieben, auf die sie Augustin oder
doch die Viktoriner gebracht hatten.»31 «Trotz der Betonung der Erfahrung bei Tho-
mas verbleibt das Weltbild der Scholastik in einer der wahren Geschichte fremden,
ihr angeblich iiberlegenen Sphére einer Sapientialwelt, in der man — dhnlich wie bei
Husserl, der ja auch die Faktizitéit ausklammert - Wesenszusammenhénge schaut»32.
Dieses knappe Florileg einiger markanter Sétze, die samt ihrem unmittelbaren Kon-
text eliminiert worden sind, ldsst erkennen, dass ein thomistischer Zensor sie wenig-
stens als piis auribus offensive eingestuft hiitte. AuBer den zahlreichen Streichungen
werden gewisse Formulierungen allein durch ihre Ubersetzung geglittet: Statt des
«scholastischen Lehrgangs» heif3t es «le plan des études ecclésiastiques»33; aus den
«alarmierendsten Fragen der Kirchengeschichte» werden «les plus belles énigmes
de I'histoire de I’Eglise»34; der «schwere Panzer scholastischer Begrifflichkeit» wird
zur «lourde cuirasse d’abstraction»35. Die Hand des Grézisten Daniélou mochte ich
an den beiden Stellen erkennen, wo ein griechischer Terminus bzw. Zitat eingefiigt
worden sind36. Auch das lateinische Originalzitat von Anselm von Canterbury diirfte
auf Daniélou zuriickgehen, wihrend es in der deutschen Fassung iibersetzt ist37.

28 A.a. 0., 883.

29 A.a. 0., 888.

30 A.a. 0., 889.

31 A.a. 0., 892.

32 A.a. 0, 893.

33 A. a. 0., 884; in Dieu vivant 12 (1948) 20.
34 A.a. 0., 885;in ebd., 22.

35 A.a. 0., 887;in ebd., 23.

36 Ebd., 28 (parakoé); 29 (Joh 1,18).

37 Ebd., 30: «Nec quaerere te possum, nisi tu doceas, nec invenire, nisi te ostendas» (ANSELM, Proslogion 1

436



Manfred Lochbrunner

Der Vergleich zeigt, dass die franzdsische Ubersetzung eine solche Umgestaltung
erfahren hat, dass der Untertitel Zur Revision der Scholastik in der Tat keine Be-
rechtigung mehr hatte. Das in der deutschen Fassung lautstark an die Adresse der
Neuscholastik gerichtete Postulat einer Revision ist in der franzosischen Fassung so
gut wie verstummt. Dieses Verstummen aber war der Preis, den die Riicksichtnah-
me auf die damalige theologische Auseinandersetzung erforderlich machte. Wire
der Text Balthasars talis qualis in Frankreich publiziert worden, wire wohl auch
Balthasar ein Opfer der Sanktionen gegen die «Nouvelle Théologie» geworden. Dass
er bereits ins Visier geraten war beweist der erwéihnte Artikel von Labourdette, in
dem aus dem Vorwort von Balthasars Monographie iiber Gregor von Nyssa38 ein lan-
ger Abschnitt zitiert worden war als Beispiel fiir «eine brillante und oberflachliche
Seite, geschrieben von einem der hervorragenden Autoren»39. Letztlich wird es der
klugen Vorsicht von Daniélou und (vielleicht noch mehr) von de Lubac zu danken
sein, dass Balthasar nicht in den Strudel der Malnahmen hineingezogen worden ist,
denen er freilich, soweit sie die Gesellschaft Jesu betreffen, durch seinen Austritt
zuvorgekommen sein diirfte. Unter theologiegeschichtlicher Hinsicht entpuppt sich
das Schicksal des Artikels Théologie et sainteté als ein noch ziemlich unbekannter
Nebenschauplatz des Kampfes gegen die sog. «Théologie Nouvelle».

Nach diesem historischen Exkurs kehren wir wieder zum Topos von der knienden
und sitzenden Theologie zuriick und wenden uns nun dem Aufsatz in der erweiterten
Fassung von 1960 in Verbum Caro zu.

2. Theologiegeschichtliche Skizze entlang dem Binomium Theologie
und Heiligkeit

Die um ein Drittel des Umfangs erweiterte Fassung im Aufsatzband kann als ein
theologiegeschichtlicher Abriss entlang der Schliisselbegriffe Theologie und Heilig-

[ed. Franz Sales Schmitt, Stuttgart-Bad Cannstatt 1962, 82]).

38 HUVB, Présence et pensée. Essai sur la philosophie religieuse de Grégoire de Nyssa, Paris 1942, VII-XII
(«Avant-propos»). Etienne Fouilloux zitiert in seinem Artikel Dialogue théologique? (1946-1948), p. 192
(siehe oben bei Anm. 16) einen Brief Balthasars an Labourdette vom 1. Juli 1947, in dem jener erklért,
dass sein Freund Gaston Fassard S.J. (1897-1978) am Vorwort mitgeschrieben habe: «A vrai dire, la pré-
face que vous critiquez, celle de Grégoire de Nysse, n’est pas de moi, le Pere Fessard - trouvant qu’elle
était trop mal écrite — I'a recomposé et élargie, et c’est alors peut-&tre que s’est glissée la formule incri-
minée».

39 M.-M. LABOURDETTE, La théologie et ses sources, cit., 370.

437

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Kniende Theologie — sitzende Theologie. Zu einem von Hans Urs von Balthasar gepragten Topos

keit gelesen werden. Auch wenn fast alle scholastikkritischen Passagen40 aus der
Erstfassung von «Wort und Wahrheit» ungekiirzt iibernommen worden sind, verlie-
ren sie in dem erweiterten Kontext ihre Schérfe und treten ganz in den Hintergrund.
Doch bevor wir die Details betrachten, ist eine biographische Vorbemerkung zum
Aufsatzband angebracht.

2.1. Biographische Vorbemerkung

Ahnlich wie dies bei der franzésischen Ubersetzung Théologie et sainteté der Fall
war, markiert auch die Genese des ersten Bandes von Balthasars theologischen Skiz-
zen eine Krisensituation, genauer die Uberwindung einer lebensbedrohenden Krise.
Im Mai des Jahres 1959 kam eine schwere Erkrankung zum Ausbruch, die seine
GliedmafBen am Schreiben und Gehen hinderte. Er wird ins Basler Biirgerspital ein-
geliefert und hat das Gliick, dort einem Arzt zu begegnen, der die Krankheit richtig
als perniziose Andmie diagnostiziert und erfolgreich mit Vitaminspritzen therapiert.
Es war der Inhaber des Lehrstuhls fiir Pharmakologie an der Universitit Basel, Pro-
fessor Hans Staub (1890-1967). Nach einem monatelangen Genesungsaufenthalt im
Wallis4! kann Balthasar ab Ende Oktober wieder seine Arbeit am Schreibtisch auf-
nehmen. Damals diirfte er mit der Uberarbeitung der 13 Aufséitze begonnen haben,
die dann im Herbst 1960 im Sammelband Verbum Caro erschienen sind. Darunter
befindet sich auch der Aufsatz Theologie und Heiligkeit.

2.2. Elemente einer Befunderhebung

Der Aufsatz fiillt dort 31 Seiten, von denen rund 11 Seiten neu dazugekommen
sind. Die lange Abhandlung, die keine FuBBnoten besitzt, wird nun in vier Teile ge-
gliedert. «1. Einheit und Scheidung (195-201) 2. Die Last der Gezweiung (201-209) 3.
Neuer Einheit entgegen (209-217) 4. Braut und Bréiutigam (217-225)».

Die These der Abhandlung wird bereits im ersten Satz formuliert: «Es gibt in
der Geschichte der katholischen Theologie kaum ein Ereignis, das weniger beachtet
worden ist und doch mehr Beachtung verdient als die Tatsache, dass es seit der

40 Getilgt worden sind lediglich eine kurze Passage um den Satz «Aber im Begriffsgespinst von Notionen, Re-
lationen und relativen Oppositionen, Proprietidten und Attributionen usw. erkennen sie sich nicht mehr»
(in Wort und Wahrheit 3 [1948] 888) und die Schlusspassage ab «Kardinal Newman hat zwar die Unge-
duld...» (in a. a. 0., 896/897).

41 Vom 20. Juni 1959 bis Mitte September 1959 wird er in Montana-Vermala durch «Einspritzungen von
schwindelerregenden Mengen eines bestimmten Vitamins» kuriert, wie er selbst seinem Miinchener
Freund Alois Dempf (1891-1982) am 7. Juli 1959 mitteilt. AnschlieBend macht Balthasar vom 12. Sep-
tember bis 15. Oktober 1959 noch Ferien in Ronchi bei Massa (Toskana).

438



Manfred Lochbrunner

Hochscholastik wenig heilige Theologen mehr gab»42. Das Ende der Hochscholastik
wird als eine Wasserscheide der Theologiegeschichte fixiert, an der sich eine Wende
vollzogen hat.

Unter Theologie versteht Balthasar die Kerndisziplin der Dogmatik, die «die Of-
fenbarung in ihrer Fiille und Ganzheit»43 auszulegen hat.

Der erste Hauptteil hebt hervor, dass bis zur genannten Wende die grof3en
Theologen fast durchwegs auch als Heilige verehrt werden, da sie «in ihrem Le-
ben die Fiille der kirchlichen Lehre, in ihrer Lehre die Fiille des kirchlichen Lebens
darstellten»44. In dieser ersten Ara, die die Patristik bis einschlieBlich Hochscho-
lastik umfasst, herrscht weitgehend eine Einheit zwischen Lehre und heiligem Le-
ben. In diesem Hauptteil begegnen zwei Einfiigungen. Die erste betrifft Dionysius
Areopagita: «Eine lichtvolle Bestitigung und sogar eine Art Kanonisierung dieser
“Heiligen-Theologie” hat jener Geheimnisvolle geliefert, der neben Augustin am fol-
genreichsten das Mittelalter und noch die Neuzeit geprigt hat: der Areopagite»45.
Durch ihn «ist die de-iure-Identitdt von Bischof, Heiligem und Kirchenlehrer aufs
folgenreichste eingehdmmert»46. Die zweite, kiirzere Einfiigung gilt dem Aristotelis-
mus des 13. Jahrhunderts, der fiir das Entstehen der neuzeitlichen Profanitét ver-
antwortlich gemacht wird. «Die hohe Scholastik Alberts, Bonaventuras, Thomas’ von
Aquin bedeutet den einzigartigen Kairos, in welchem die Theologie eben noch die
sich verselbstdndigende Weltwissenschaft sakral zu verkldaren und zu durchstrahlen
vermag und damit den Profanwissenschaften ein Ethos mit auf den Weg gibt, das aus
dem Bereich der christlichen Heiligkeit stammt»47. Die folgende Epoche der Neuzeit
hat diese Kraft der Durchstrahlung des Profanen nicht mehr besessen.

Der zweite Hauptteil zeigt die Folgen auf, die der Bruch zwischen Theologie und
Heiligkeit in der Zeit nach der theologiegeschichtlichen Wasserscheide hervorge-
rufen hat. «Die Uberfrachtung der Theologie mit weltlicher Philosophie [hat] den
spirituellen Menschen der Theologie entfremdet»48. In dem Abschnitt iiber Ignatius
von Loyola (1492-1556) sind einige Sétze eingefiigt worden, die wohl der Rezeption

42 HUVB, Theologie und Heiligkeit, in DERs., Verbum Caro, cit., 195.
43 Ebd.

44 Ebd.

45 Ebd., 198.

46 Ebd., 199.

47 Ebd., 200.

48 Ebd., 201.

439

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Kniende Theologie — sitzende Theologie. Zu einem von Hans Urs von Balthasar gepragten Topos

der Forschungen von Hugo Rahner zu verdanken sein diirften49. Das entscheidende
Ergebnis bringt der Satz auf den Punkt: «Die Heiligen, eingeschiichtert vom Stachel-
draht der Begrifflichkeiten, der um die evangelische Wahrheit gezogen ist, wagen
es nicht mehr, an der echten und notwendigen Auslegung des Dogmas als Gleichbe-
rechtigte mitzuarbeiten. Sie iiberlassen das Dogma der prosaischen Arbeit der Schu-
le und werden zu - Lyrikern»50. Diese Aussage wird in einem weiteren Einschub am
Beispiel der Theresia von Avila (1515-1582), der Marie de I'Incarnation (1566-1618),
des Pfarrers von Ars (1786-1859) und der Kleinen Therese (1879-1897) illustrierts1.

Der dritte Hauptteil reflektiert iiber die Notwendigkeit einer neuen Einheit zwi-
schen Theologie und Heiligkeit. Hier findet man die umfangreichste Erweiterung.
Wihrend in der fritheren Fassung das Postulat nur am Beispiel der Trinitédtslehre
aufgewiesen wurde, werden nun alle drei Credo-Artikel beriicksichtigt. Dabei fillt
auf, dass hier Gedankengut der Adrienne von Speyr vorgetragen wird, freilich ohne
ihren Namen zu nennen. Die ganze trinitarische Durchleuchtung des Credos ist eine
genuine Perspektive der Basler Arztin und geistlichen Schriftstellerin.

Der vierte Hauptteil fasst unter dem Stichwort «Braut und Brautigam», womit die
in ihrem Kern brautlich-marianische Kirche und Christus gemeint sind, die Abhand-
lung zusammen. Auch hier begegnet wieder eine umfangreiche Erweiterung, in der
auf mehreren Seiten auf Matthias Joseph Scheeben (1835-1888) eingegangen wird.
«Keiner hat dies Gesamtgesetz der Dogmatik in der neueren Zeit so tief verstanden
und so konsequent durchgestaltet wie M. J. Scheeben, fiir den sich alles, bis ins
Formalste hinein, immer wieder auf die Struktur der “Verméhlung” zuriickfiihrt...
Scheeben wird nicht miide, sein Thema durch alle Traktate der Theologie hindurch
zu variieren»52. Sogar Réginald Garrigou-Lagrange, der Balthasars Lyoner Freunde
so hart angegriffen hatte, wird erwiahnt und seine vergleichende Studie zwischen
Thomas und der mystischen Erfahrung bei Johannes vom Kreuz als gutes Beispiel
gerithmt. «Auf die Initiative und die Wegbahnung einer Methode kommt es hier an,
und diese ist aller Nachfolge wert»53.

49 Ebd., 203. Im Rahmen des Gedenkens anlédsslich des 400. Todesjahres des Ignatius von Loyola (+ 31. Juli
1556) hatte Hugo Rahner verschiedene Forschungsarbeiten iiber den Ordensgriinder verdsffentlicht.

50 Ebd., 207.
51 Ebd.
52 Ebd., 218.

53 Ebd., 220. Der Dominikaner hat mehrere vergleichende Studien {iber Thomas von Aquin und Johannes
vom Kreuz veroffentlicht: Perfection chrétienne et contemplation selon St. Thomas d’Aquin et St. Jean
de la Croix, Saint Maximin 1923; L’amour de Dieu et la croix de Jésus. Etudes de théologie mystique sur

440



Manfred Lochbrunner

Kldrend wird noch einmal betont: «Gebetete Theologie heifit nicht “affektive”
Theologie im Gegensatz zu eigentlicher, streng-wissenschaftlicher. Gerade das nicht.
Anselms oder Alberts exakte und oft sehr abstrakte Untersuchungen, von Thomas
zu schweigen, widerlegen diese oberfldchliche Antithese. Es soll scharf und richtig
gedacht werden. Aber es soll auch sachgerecht gedacht werden, ndmlich so, dass
man dieser einen, einzigartigen, inhaltlich und methodisch unvergleichlichen Sache
gerecht wird»54.

Und dann folgt die Stelle, an der unser «gefliigeltes» Wort gleichsam das Licht
der Welt erblickt hat: «Die Theologie war, solange sie eine Theologie der Heiligen
war, eine betende, eine kniende Theologie. Darum ist ihr Gebetsertrag, ihre Frucht-
barkeit fiir das Gebet, ihre gebetserzeugende Macht so unabsehbar gewesen. Irgend-
einmal geschah die Wendung von der knienden Theologie zur sitzenden Theologie.
Damit war auch der Riss, der anfangs beschrieben wurde, in sie hineingetragen. Die
“wissenschaftliche” Theologie wird gebetsfremder und damit unerfahrener im Ton,
mit dem man iiber das Heilige reden soll, wihrend die ,erbauliche’ Theologie durch
zunehmende Inhaltslosigkeit nicht selten falscher Salbung verfallt»55.

3. Einheit von Theologie und Spiritualitéit

Als der Aufsatz in dieser erweiterten Form 1960 veroffentlicht worden ist, hatte
er einen durchaus programmatischen Charakter. Wenn man aus der Distanz von
mehr als einem halben Jahrhundert heute darauf schaut, muss man feststellen,
dass Balthasar selbst das dort skizzierte Programm in die Tat umgesetzt hat. Sei-
ne monumentale, nach dem Transzendentalienaxiom gebaute Trilogie aus Theo-
Asthetik (pulchrum), Theo-Dramatik (bonum) und Theo-Logik (verum), also die 15
Bédnde «Herrlichkeit (7 Bde.) — Theodramatik (5 Bde.) — Theologik (3 Bde.)», die er
die Gnade hatte, von 1961 bis 1987, also noch rechtzeitig vor seinem Lebensende (+
26. Juni 1988) zu vollenden, ist die konsequente Ausfiihrung dieses Programms>56.

le probleme de I'amour et les purifications passives d’apres les principes de St. Thomas d’Aquin et la
doctrine de Saint Jean de la Croix, Montreal-Paris 19502.

54 Ebd., 223-224.
55 Ebd., 224.

56 Siehe M. LOCHBRUNNER, Eine Summe der Theologie im 20. Jahrhundert. Ein Versuch zur Rezeptionsge-
schichte und zur Gestalt der Theologie Hans Urs von Balthasars, in Theologische Revue 101 (2005) 353-
370.

441

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Kniende Theologie — sitzende Theologie. Zu einem von Hans Urs von Balthasar gepragten Topos

So war es iiberhaupt nicht mehr erforderlich, eine Revision der (Neu-)Scholastik
zu postulieren und einzuklagen. Er selbst hat mit seiner Trilogie eine neue Form
von Theologie vorgelegt, in der die Postulate seines Programms verwirklicht worden
sind. Statt neue Kdmpfe um einen Modernismus redivivus auszutragen, wie es 1950
nach dem Erscheinen der Enzyklika Humani generis57 von Papst Pius XII. zunéchst
der Fall zu sein schien58, hat Balthasar seine Vision von Theologie in unbeirrbarer
Beharrlichkeit Band fiir Band im Dialog mit den grofen Gestalten der Tradition nie-
dergeschrieben und so an die nachgeborenen Generationen iibermittelt. Wenn es
ein Markenzeichen seiner Theologie gibt, dann ist es die Integration von Theologie
und Spiritualitdt’9. Genau diese Vermihlung gibt seinem Werk ihre unverkennbare
Gestalt, die sich sowohl in der Form seines Denkens wie in der Form seiner Sprache
ausdriickt60.

Dieser spirituelle Duktus seiner Theologie hat freilich eine ganz spezifische Quel-
le. Er verdankt sich im Wesentlichen der intensiven geistlichen Begleitung der Ad-
rienne von Speyr (1902-1967). Seit Mai 1944 bis etwa zu seinem Ordensaustritt im
Februar 1950 hat Balthasar fast tidglich eine halbe Stunde ihre Diktate zu biblischen
Biichern mitstenographiert, um sie dann spéter zu veréffentlichen. Auf diese Weise
sind etwa 60 Binde unterschiedlichen Umfangs — grofSere und kleinere — zustan-
de gekommen, die ein noch ziemlich unerforschtes Werk christlicher Spiritualitit
darstellen6l. Darunter befinden sich vor allem Bibelkommentare, aber auch syste-
matische und apercuhafte theologisch-spirituelle Versuche. All diese Schriften hat
Balthasar in seinem eigenen, vornehmlich fiir diesen Zweck gegriindeten Johan-
nes Verlag veroffentlicht. Er war davon iiberzeugt, dass sein Werk und das Werk

57 Ausziige aus der Enzyklika in DH 3875-3899; siehe LThK? V (1996) 318/319 (Karl Heinz Neufeld).

58 Um solchen Kampfen zuvorzukommen, hat Balthasar nach dem Erscheinen der Enzyklika einige Passa-
gen im Manuskript seiner Barth-Monographie (Kar! Barth. Darstellung und Deutung seiner Theologie,
Ko6ln-Olten 1951) nochmals abgeédndert, was Barth zur schelmischen Bemerkung veranlasst hat: «Wenn
Sie Wasser in den Wein des zweiten Teils gieBen miissen, so nehmen Sie mindestens kohlensédurehaltiges,
das ein bisschen Bldschen treibt» (zitiert bei M. LocHBRUNNER, Hans Urs von Balthasar und seine Theolo-
genkollegen. Sechs Beziehungsgeschichten, Wiirzburg 2009, 323).

59 Vgl. HUVB, Theologie und Spiritualitdt, in Gregorianum 50 (1969) 571-586; unter dem Titel Die Einheit
von Theologie und Spiritualitdt aufgenommen in DERs., Einfaltungen. Auf Wegen christlicher Einigung,
Miinchen 1969, 15-42.

60 Vgl. M. LOCHBRUNNER, Analogia Caritatis. Darstellung und Deutung der Theologie Hans Urs von Balthasars
(Freiburger Theologische Studien 120), Freiburg 1981, 53-76 («Denk- und Sprachgestalt, Theologiever-
stindnis»).

61 THANS URS VON BALTHASAR-STIFTUNG (Hrsg.), Adrienne von Speyr und ihre spirituelle Theologie. Die Referate
am Symposion zu ihrem 100. Geburtstag, 12.-13. September 2002 in Freiburg i. Br., Freiburg 2002.

442



Manfred Lochbrunner

der Adrienne von Speyr ein gemeinsames Ganzes bilden. Er sah sich in einer Linie
mit den aus der Kirchengeschichte bekannten geistlichen Freundschaften, die er als
«Doppelsendungen» charakterisiert hat und die ihr biblisches Urbild in der Zusam-
menfiihrung Marias und des Johannes durch den Gekreuzigten haben (Joh 19,26f.).
Er erinnert an die Zusammenarbeit des Johannes vom Kreuz mit Theresia von Avila,
des Johannes Eudes (1601-1680) mit Marie des Vallées (1590-1656), des Franz von
Sales (1567-1622) und der Jeanne de Chantal (1572-1641). Er veroffentlicht 1984
ein Buch, das den Charakter einer apologia pro vita sua hat und verhindern soll,
«dass nach meinem Tod der Versuch unternommen wird, mein Werk von dem Adri-
ennes von Speyr zu trennen»62.

Der Hinweis auf Adrienne von Speyr und ihre Mystik macht aber deutlich, dass
das Binomium Theologie und Heiligkeit noch nicht die ganze Wahrheit enthélt. Gera-
de im Blick auf mystische Gnaden ist seit der bereits vom Apostel Paulus im 1. Korin-
therbrief erdorterten Problematik die Notwendigkeit ihrer Priifung nicht zu iiberge-
hen. Deshalb muss das Binomium um eine dritte Grée erweitert werden und diese
ist das Lehramt der Kirche. Ihm allein steht es zu, mystische Gnadengaben auf ihre
Echtheit hin zu priifen und dariiber ein Urteil zu féllen. Als priifende Instanz tritt
das Lehramt aber auch der Theologie gegeniiber. Deshalb muss bei den Reflexionen
iiber Theologie und Heiligkeit, Theologie und Spiritualitit immer diese dritte Grof3e
mitbedacht werden. Die Ausfaltung der gottlichen Offenbarung kann nur innerhalb
dieses dreifachen Kréftefeldes erfolgen.

«Kniende Theologie» — «sitzende Theologie»: mit dieser Formulierung hat
Balthasar auf zwei Korperhaltungen zuriickgegriffen, die fiir das Gebet und fiir die
Lehre charakteristisch sind. Der Beter kniet, der Lehrer sitzt (in der Antike). Wer
die «Cappella Sistina» im rechten Seitenschiff von Sa. Maria Maggiore in Rom kennt,
wird sich an die beiden antithetischen Papst-Grabméler erinnern. Auf der einen Sei-
te thront der hl. Dominikanerpapst Pius V. (1566-1572) in sitzender Haltung, auf
der gegeniiberliegenden Seite befindet sich das Denkmal fiir den Franziskanerpapst
Sixtus V. (1585-1590), den Erbauer der Kapelle. Dieser kniet barhduptig dem groen
Sakramentshaus in der Mitte zugewandt. Der kniende Beter und der sitzende Lehrer
verkorpern zwei Funktionen des einen Amtes.

Der Basler Gelehrte hat mit seiner griffigen Formulierung, die zum gefliigelten
Wort geworden ist, einen Sachverhalt auf anschauliche Weise auf den Punkt ge-
bracht, um den die Theologie immer gewusst hat. Da die Theologie eine Offenba-

62 HUvVB, Unser Auftrag. Bericht und Entwurf, Einsiedeln 1984, 11.

443

(R
o
>
=
=8
o
=
=2




=]
=J
Lo
=
=
=
(@]
O

Kniende Theologie — sitzende Theologie. Zu einem von Hans Urs von Balthasar gepragten Topos

rungs- und Glaubenswissenschatft ist, der Glaube aber nicht nur die fides quae, son-
dern zugleich die fides qua umfasst, gehort zur wissenschaftlichen Theologie immer
der gelebte Glaube, das existentielle Zeugnis. Im Dekret {iber die Ausbildung der
Priester fordern die Viter des 2. Vatikanischen Konzils: «Die theologischen Diszipli-
nen sollen im Lichte des Glaubens unter der Fiihrung des Lehramtes der Kirche so
vermittelt werden, dass die Alumnen die katholische Lehre sorgfiltig aus der gottli-
chen Offenbarung schopfen, tief durchdringen, zur Nahrung fiir ihr eigenes geistli-
ches Leben machen und sie im priesterlichen Dienst zu verkiinden, auszulegen und
zu schiitzen vermogen»63. In der dazugehorigen FuBnote wird ein klassischer Text
aus dem [tinerarium mentis in Deum des hl. Bonaventura zitiert, der das von Baltha-
sar fokussierte Postulat in einzelne konkrete Tatigkeiten und Haltungen auffdchert:
«(Niemand) moge glauben, ihm geniige die Lesung ohne Salbung, die Spekulation
ohne Hingabe, die Forschung ohne Verehrung, die Umsicht ohne Begeisterung, der
Fleil ohne Frommigkeit, die Wissenschaft ohne Liebe, der Verstand ohne Demut, das
Studium ohne die gottliche Gnade, die Beobachtungsgabe ohne die gottlich inspirier-
te Weisheit»64.

63 VaricaNuM II, Dekret tiber die Ausbildung der Priester Optatam totius, Nr. 16.

64 BONAVENTURA, Itinerarium mentis in Deum, Prol., n. 4.

444



