
Dıbattitia S IU XN 1) 4A455-45949

Alcune precisazlon! SU Teorktica

Adrlano Fabrıs
Universita dı ISa Facolta dı eologia dı LUugano

Olgo, Talo, L’0occasilone che m1 vIene fferta «Rıvista teologica (1 Lugano»
(1 presentare a ICUNI tem1]1 del mMI0 TO TeorEtica. Filosofia relazione Morcel-
lana, Brescla (1 precisarne alCuni aspetti quasiıi Aue annnı 5{1 DUub-
blicazione, infatti, forse OPPOFrTUNO chlarire ulteriormente alcune caratteristiche
(1 quUESTa rICerca, G1A. DL QUaNTO riguarda L intenzione da C111 STAa mMOTVala, G1A.
DL quel che modi In CUI1 6554 DUO interagire (OIl altrı am biti del SaNCIC

vita DEISQUNGC. (10 DUO C556 1€ utile, anche, fronte (1 ula GSEeTIE (1 Albattiti
che G] 101008 Svoltl In pubbliche presentazlon! In specifiche recensioni) che 11 TO
ha SUusScCItAtfo che, COILLNE SCHILDLC accade, hanno fatto SUOrSCr«c la necessitäa, HCL eEvitare
fraintendimenti, (1 puntualizzare meglio alCuni tem1]1 che, forse In manılera implicita

LrOPDO veloce, STAaTll OCccaltı nel eEsSTI0
MI CONCEUNTTO quil ula GSEeTIE (1 puntı che, SOPTaTttuUtLtlO ne AISCUSSIONI (1 C111

parlavo, 0010 STAl OggeltO (1 particolare Interesse (1 specifica ecr1ıitica. DrImMO (1
e56S1 riguarda 11 confronto (OIl la tradizione filosofica che vIene entfatio nel TO C,

SOPTattullo, 11 modo In CUI1 QUESTO conifronto In C550 VvIeNE realizzato. Stando alle for-
In C111 sSolltamente VvIeNE sviluppata la rillessione filosofica nel vecchio continente,

sSolltamente atltentie collocarsı In questia tradizione, differenza (1 C10 che aCccCade
nel CONTEeSTIO filosofia analitica anglo-americana 10 Svolgimento (1 tale confronto
110  —> CertfamentTe ula novita. Anzı svolgere QUESTO {1DO (1 rICerca DUO C5561€ ula

Vlia, modo COTTEeITO DL iImpostare determinato problema
problema che Interessa TO (COLNE TeorkEtica quello che riguarda la

difficoltäa (1 ULla rifllessione puramente eOT1CA. MOLIVAaTEe un azlone buona.
tentativo (1 risposta CONSISTEe appunto nell’evitar (1 la teorl1a rispetto alla

In (1 ula relazilone mMOoLValia In altre parole 1 approccIio (1 ula

lTeorktica quello che DPIQDOLLGC, HCL venıre INCONTITO alla difficoltäa suddetta, ULla

455455

RTLu XVI (3/2011) 455-459Dibattiti

Alcune precisazioni sulla TeorEtica

Adriano Fabris
Università di Pisa e Facoltà di Teologia di Lugano

Colgo, grato, l’occasione che mi viene offerta dalla «Rivista teologica di Lugano» 
di presentare alcuni temi del mio libro TeorEtica. Filosofia della relazione (Morcel-
liana, Brescia 2010) e di precisarne alcuni aspetti. A quasi due anni dalla sua pub-
blicazione, infatti, è forse opportuno chiarire ulteriormente alcune caratteristiche 
di questa ricerca, sia per quanto riguarda l’intenzione da cui è stata motivata, sia 
per quel che concerne i modi in cui essa può interagire con altri ambiti del sapere e 
della vita delle persone. Ciò può essere utile, anche, a fronte di una serie di dibattiti 
(che si sono svolti in pubbliche presentazioni o in specifiche recensioni) che il libro 
ha suscitato e che, come sempre accade, hanno fatto sorgere la necessità, per evitare 
fraintendimenti, di puntualizzare meglio alcuni temi che, forse in maniera implicita 
o troppo veloce, erano stati toccati nel testo.

Mi concentro qui su una serie di punti che, soprattutto nelle discussioni di cui 
parlavo, sono stati oggetto di particolare interesse o di specifica critica. Il primo di 
essi riguarda il confronto con la tradizione filosofica che viene tentato nel libro e, 
soprattutto, il modo in cui questo confronto in esso viene realizzato. Stando alle for-
me in cui solitamente viene sviluppata la riflessione filosofica nel vecchio continente, 
solitamente attente a collocarsi in questa tradizione, e a differenza di ciò che accade 
nel contesto della filosofia analitica anglo-americana lo svolgimento di tale confronto 
non è certamente una novità. Anzi: svolgere questo tipo di ricerca può essere una 
via, un modo corretto per impostare un determinato problema.

Il problema che interessa un libro come TeorEtica è quello che riguarda la 
difficoltà di una riflessione puramente teorica a motivare un’azione buona. Il 
tentativo di risposta consiste appunto nell’evitar di separare la teoria rispetto alla 
messa in opera di una relazione motivata. Detto in altre parole l’approccio di una 
TeorEtica è quello che propone, per venire incontro alla difficoltà suddetta, una re-



Alcune DreCISaZION! SUHA TeOrFtica

CIPr0Ca implicazione (1 C10 che Sviluppano la teor1a L’etica (e NsSs1I1eMEe COMPOrTa
ula In nel CONCTETO, (1 quest implicazione). ProprI0 HCL alirontare In
manlera cConsapevole tale problema, DL inquadrarlo In la 5{1 cCommplessita,

STATIO Svolto 11 conifronto COIl aICUNI momentI STtOr1a del pensiero filosofico nel
DrImMO Capitolo del TO

Lidea (1 ON! che ha anımato QUESTO confronto GSTaia mMOLLLVaAala CONVINZIO-
cCondivisa. da chl SCTIVE ed HCL esSeMPIO ne Lettera Eneciclica Fides et

AatTio (n 85), DL C111 DrODrIO L «alfondare le radiel ne tradizione C10 che permette
nNOlL, 0Og9gl, (1 poter esprimere pensiero originale, progettuale DL 11 futu-

L O>} dunque L’analisı del Varı pensatorI COommpIluta nel TO 110  - Ifatto intesa nel
(1 ula Ailstruzione (1 ula decostruzione (1 QUaNTO da loro STATIO elaborato.4ABU1C] Non G] TIralita ffatto A iIndividuare Oltrepassamento loro dottrine. Non G] DILIC-

tende (cCosa che arebbe un illusione) (1 ScTOllarsı (1 (dO0SSO 11 pDassato contrarIlo,
mettendo In Iuce la CAaTratfterıs{TIca COMLLULLE (1 maoltI1i approccı Sviluppati ne StOr1a del
pensiero 11 fatto che, G1a DULC In manlere diverse, a ICUNI autorı che (1 6554 fanno
parte ritengono che la conclusione (1 un indagine EeOTICA. 12 Valore (1 HCL GE
motivante, DiSsOogNO (1 altro G] (1 rendere 11 loro pensiero {fetti-
vamentTte applicabile CaAaNalC C10@ (1 prolungarsı ne pratica

5E dunque 11 tema (1 on del TO quello (1 MOSITATE (COLNE teor1a ed E11CA DHOüS-
%Aa L1O C556 1€ In relazilone mantfenutfe In quUESTa relazione, allora la proposta (1
ula lTeorktica mIira, DrOoprIO mediante tale confronto (OIl 11 Dassalo, Indicare 10
sfondo generale, la STIrufiura concettuale (1 base, alIlinche C10 G1A. possibile. D
alfondando le radiel ne tradizione, DL progettarla In ULla Iuce. D’altra Dal -
te, (COLLNE G] DUO vedere leggendo 11 DrImMO Capitolo del TO, DrOprIO In auftfore del
Dassalo, Sant Anselmo, che INdIvIduo le CondizlonIi generali L’elaborazione CONCTelilaAa
(1 pensiero che DUO C556 1€ letto ne Drospettiva lTeorktica (1
Strarlo aIIraverso ula puntuale anallisı dell impostazione del Proslogion.

Ma perche meiftere In relazilone teorl1a ed eiica? Perche CEICALE QUESTO
conifronto (OIl 11 passato”? Ou1 CMETSEC SECONdO PDUunNTO del TO che bene cottoline-
Al (OIl forza: ALl1COLA 4110 (1 eEvitare fraintendimenti INCOMPreNnsIiONLN. Lidea
(1 on!  O, la MOLLVAZIONE che m1 ha SpIinto elaborare ULla propnosta COILLNE quella
Jleorktica, legata un analisı SItuAazZIiONeEe filosofica culturale del presente
che, COrTeTlla, chlama C1aSCUN OO (1 buona volonta fare urgentemente
scelte.

Qual la SItUAZIONEe C111 m1 riferisco? quella che (1 analizzare ne
parte Introduttiva. s 1 TIralita (1 CONTESTIO nel quale la mentalita omImmante quella
dell’indifferenza. ‘Indifferenza:' vuo| CQire G1a AS55611724 (1 distinzlonl, G1a venIr LHNENO

456456

Alcune precisazioni sulla TeorEtica

D
ib

at
tit

i

ciproca implicazione di ciò che sviluppano la teoria e l’etica (e insieme comporta 
una messa in opera, nel concreto, di quest’implicazione). Proprio per affrontare in 
maniera consapevole tale problema, e per inquadrarlo in tutta la sua complessità, 
è stato svolto il confronto con alcuni momenti della storia del pensiero filosofico nel 
primo capitolo del libro. 

L’idea di fondo che ha animato questo confronto è stata motivata dalla convinzio-
ne, condivisa da chi scrive ed espressa per esempio nella Lettera Enciclica Fides et 
Ratio (n. 85), per cui proprio l’«affondare le radici nella tradizione è ciò che permette 
a noi, oggi, di poter esprimere un pensiero originale, nuovo e progettuale per il futu-
ro». E dunque l’analisi dei vari pensatori compiuta nel libro non va affatto intesa nel 
senso di una distruzione o di una decostruzione di quanto da loro è stato elaborato. 
Non si tratta affatto d’individuare un oltrepassamento delle loro dottrine. Non si pre-
tende (cosa che sarebbe un’illusione) di scrollarsi di dosso il passato. Al contrario, 
mettendo in luce la caratteristica comune di molti approcci sviluppati nella storia del 
pensiero – il fatto che, sia pure in maniere diverse, alcuni autori che di essa fanno 
parte ritengono che la conclusione di un’indagine teorica abbia un valore di per sé 
motivante, senza avere bisogno di altro – si cerca di rendere il loro pensiero effetti-
vamente applicabile: capace cioè di prolungarsi nella pratica. 

Se dunque il tema di fondo del libro è quello di mostrare come teoria ed etica pos-
sano essere messe in relazione e mantenute in questa relazione, allora la proposta di 
una TeorEtica mira, proprio mediante un tale confronto con il passato, a indicare lo 
sfondo generale, la struttura concettuale di base, affinché ciò sia possibile. Di nuovo: 
affondando le radici nella tradizione, per progettarla in una nuova luce. D’altra par-
te, come si può vedere leggendo il primo capitolo del libro, è proprio in un autore del 
passato, Sant’Anselmo, che individuo le condizioni generali e l’elaborazione concreta 
di un pensiero che può essere letto nella prospettiva della TeorEtica. E cerco di mo-
strarlo attraverso una puntuale analisi dell’impostazione del Proslogion.

Ma perché mettere in relazione teoria ed etica? Perché cercare a questo scopo un 
confronto con il passato? Qui emerge un secondo punto del libro che è bene sottoline-
are con forza: ancora allo scopo di evitare fraintendimenti e incomprensioni. L’idea 
di fondo, la motivazione che mi ha spinto a elaborare una proposta come quella della 
TeorEtica, è legata a un’analisi della situazione filosofica e culturale del presente 
che, se è corretta, chiama ciascun uomo di buona volontà a fare urgentemente delle 
scelte.

Qual è la situazione a cui mi riferisco? È quella che cerco di analizzare nella 
parte introduttiva. Si tratta di un contesto nel quale la mentalità dominante è quella 
dell’indifferenza. ‘Indifferenza’ vuol dire sia assenza di distinzioni, sia venir meno 



Adriano Fahrıs

dell interesse. ‘Indifferenza)' quel ermmne che Indica l uguaglianza (1 [  O, quindi
l impegno NL ‘Indifferenza)' vuo| CQire venIir LHNENO DOossIbilita del COINVOlI-
gimento In ula dimensione (1 L’indifferenza, intesa (COLNE categorla filosofica,
ne m13 ettura 11 Carattere omImmante del nichilismo CONTeMPOraneO C1 a1Uufa
cComprenderne Varı aspetti (ome cottolinea la Fides eT AatTio infatti cir speclal-

menTe S1, 91) nell ’ ambito del nichilismo CONTEMPOraNeEeO, C10@ all interno
mentalita post-moderna, 110  —> ha DIU 11 problema del
possihbile rintracclare la (1 questa mentalita anche In ambit!

apparentemente ontanı da 6554 In Cası,C, nel quali VvIeNE Irascuraftia
L’idea generale la quale G{la alla base m13 EI1C3A relazione, elaborata nel
SECONdO Capitolo del TO che agıre bene metiftere In forme (1 relazlone.
All’interno (1 UL1O sfondo d’indifferenza 110  —> C @E  F infatti SPaZzlO HCL alcun {1DO (1 rela- D battıt!
Z10NE, ne (1 relazione VCIad, Cal mMmOomentTtoO che risulta riportato GL STeSSO DIano

(1 C550 vIeNE applattıto. 10 STeSSO aCCade In quel CONTeEeSTI che NESAaNOQ Ognl for-
(1 relazione (OIl altro 11 rispetto che all ’ altro G] deve.
Ma che (C0O5d4 vuo| (lire "relazlilone ? Che (CO5S5d vuo| (lire QUESTO ermmne 10 G ’1IN-

tende propriamente? Nel TO, COILLNE diICceVvoO, C550 CONCEDILO anzıtutto COILLNE rela-
zio0nNne Ira riflessione azlone, 2ı2mbito EOTICO agıre E11C0 La necessita (1 definire
agire buono riguarda infatti, In PrIMO u0g0, DrOoprIO la filosofia ne MISUTrAa In C111
CS5d, VvIeNE appunto Concepnita (COLNE pratica, (COLNE pratica filosofica, Suscettibile

5{1 volta (1 C5561€ giudicata moralmente. CTYITLeT10 (1 QUESTO SIUd1Z10, (COLNE

SITO SCHNLDIC nel SECONdO Capltolo, appunto 11 CTYITLeT10 relazlone. Un agire
buono SO10 me In relazlonI] che, loro volta, (0)I10 feconde, (0)I10 SENE-
rative (1 altre relazlon.]. Attraverso la definizione In questi ermminı dell’agire buono

(1 DENSAaLC appunto da ula pProspettiva relazionale, COIl evidente polemica
nel confronti (1 qualsiasi CONCEZI0NE 0gggl COS]I iffusa ne mentalita cComune) che
me LINdIvVIduo Y CenTtro del L’idea GS{iessia (1 DELSOLNA

COSIL, inoltre, Aliventa pOossibile, anche HCL l indagine filosofica che la DELSOLNA DUO
sviluppare, fare CONITI (OIl L’indifferenza. quella relazilone che la CAaral-
eTr17za strutturalmente metterla effettivamente In recuperando anche HCL
questia VIa. la «dimensione saplenzlale (1 TICerca del ultimo lobale
vita>» che Dpropria filosofia (Fides eT atiO, S1) Jl TIralita relazione COIl

11 mondo, COIl 0 altrı ESGSETI umanı, COIl DIO Jl Lraita relazione, nterna alla fi-
losofia, Ira approCcCcIO EOTICO Interesse EI1C0O CCO dunque In che modo la lTeorktica

(1 sviluppare pensiero che, appun(To, 110  —> G1 riduca Ssolamente qualcosa
(1 AaSTTAalilio C, alla fine, (1 Inutile che G1a all alTezza UrSENZEe del empoO In C111
VIVIamMO CTISI del che 10 Caratterizza

457457

Adriano Fabris

D
ibattiti

dell’interesse. ‘Indifferenza’ è quel termine che indica l’uguaglianza di tutto, e quindi 
l’impegno su nulla. ‘Indifferenza’ vuol dire venir meno della possibilità del coinvol-
gimento in una dimensione di senso. L’indifferenza, intesa come categoria filosofica, 
è nella mia lettura il carattere dominante del nichilismo contemporaneo e ci aiuta 
a comprenderne i vari aspetti. Come sottolinea la Fides et Ratio infatti (cfr. special-
mente i nn. 81, 90 e 91) nell’ambito del nichilismo contemporaneo, cioè all’interno 
della mentalità post-moderna, non ha più senso porre il problema del senso. 

È possibile rintracciare la presenza di questa mentalità anche in ambiti 
apparentemente lontani da essa: in tutti i casi, comunque, nei quali viene trascurata 
l’idea generale – la quale sta alla base della mia etica della relazione, elaborata nel 
secondo capitolo del libro – che agire bene è mettere in opera forme di relazione. 
All’interno di uno sfondo d’indifferenza non c’è infatti spazio per alcun tipo di rela-
zione, né di relazione vera, dal momento che tutto risulta riportato sullo stesso piano 
e su di esso viene appiattito. E lo stesso accade in quei contesti che negano ogni for-
ma di relazione con altro e il rispetto che all’altro si deve.

Ma che cosa vuol dire “relazione”? Che cosa vuol dire questo termine se lo s’in-
tende propriamente? Nel libro, come dicevo, esso è concepito anzitutto come rela-
zione tra riflessione e azione, ambito teorico e agire etico. La necessità di definire un 
agire buono riguarda infatti, e in primo luogo, proprio la filosofia: nella misura in cui 
essa, se viene appunto concepita come pratica, come pratica filosofica, è suscettibile 
a sua volta di essere giudicata moralmente. Il criterio di questo giudizio, come mo-
stro sempre nel secondo capitolo, è appunto il criterio della relazione. Un agire è 
buono solo se mette in opera relazioni che, a loro volta, sono feconde, sono gene-
rative di altre relazioni. Attraverso la definizione in questi termini dell’agire buono 
cerco di pensare – appunto da una prospettiva relazionale, e con evidente polemica 
nei confronti di qualsiasi concezione (oggi così diffusa nella mentalità comune) che 
mette l’individuo al centro del tutto – l’idea stessa di persona umana.

Così, inoltre, diventa possibile, anche per l’indagine filosofica che la persona può 
sviluppare, fare i conti con l’indifferenza: assumere quella relazione che la carat-
terizza strutturalmente e metterla effettivamente in opera, recuperando anche per 
questa via la «dimensione sapienziale di ricerca del senso ultimo e globale della 
vita» che è propria della filosofia (Fides et Ratio, n. 81). Si tratta della relazione con 
il mondo, con gli altri esseri umani, con Dio. Si tratta della relazione, interna alla fi-
losofia, tra approccio teorico e interesse etico. Ecco dunque in che modo la TeorEtica 
cerca di sviluppare un pensiero – che, appunto, non si riduca solamente a qualcosa 
di astratto e, alla fine, di inutile – che sia all’altezza delle urgenze del tempo in cui 
viviamo e della crisi del senso che lo caratterizza.



Alcune DreCISaZION! SUHA TeOrFtica

CIO, forse, DUO C5561€ A aluto DL chlarire praticare In manılera adeguata
le molteplicı relazlionI]i In CI la GSTesSsa attivita filosofica colnvolta. LO (1 questa
rICerca, (1 questa filosofia relazione, DUO C556 1€ allora Indicato nell intenzione
(1 elaborare ula vVeIrId Dpropria metaflfisica. relazlone. Ou1 11 ermımıne ‘metafisica'
DUO C5561€ CONCePItO In generale (COLLNE quel {1DO d indagine che chlamata e1A.D0-
LAl 11 passagglo Cal sensI1ibile 1 soprasensibile (OIl L’USO ragione Per far QUESTO

NeCEeSSAaTIO anzıtutto che la filosofia recuperI riprenda, considerandolo 5 10 DLO-
DrI1O, 11 problema del perche appunto C10 che da G1 olloca 1vello ı1l-
eri0re Irriducibile rispetto C10 che partire Cal G] orjlenta:; perche urgente
confrontarsi COIl quelle DOSIZIONI riduzionistiche, alquanto iffuse 0gg]1 nel Aibattito
filosofico scientifico, che entano (1 applattıre 11 GL splegazlone. L’ambito4ABU1C] relazilonale che la filosofia In STado (1 Scoprire (1 argomen(tare, consapevole
differenze che ne relazione ErmansgüNOQ, dunque quello che CONSEeNTE 6554 (1
LECUNCIALC 11 In C111 G] TOVA INSeEeTITAa DrOprIO nel 5{10 procedere, (1 svolgere la
funzione metaflisica. CUI1 demandata. QUESTO 11 modo In CUl, nel mMI0 TO, aVVIenNe
11 passa «dal fenomeno al fondamento>» (Fides eT atiO, 83)

Nel far C10 110  —> hO voluto CeTri0O meiftere In dAubbio che l indagine filosofica
aCccedere alla verIıita: ONOSCENNZA Oggettivamente VCLIad», COILLNE (ice la Fides
et atıo (n 82), QUAaNTO SCHNDIC perfezionabile». Non arebbe filosofia quella
che 110  —> (1 Offenere QUESTO risultato aitraverso le 1010 argomentazlonl. Ne
arebbe rICerca filosofica adeguata quella che, COILLNE espressione del SdQNCIC, 110  —>

G1 manfenesse In rapporio COIl QUAaNTO vIeNE aSSUNTIO VISSUtTO In altrı ambit! dell’e-
sperilenza a esemMpPIO In quello fede Bisogna dunque eEvitare che l in-
dagine filosofica AaSsSUI11a, pretiese egemoniche: (COLNE aCccCade In aICUNI pensatorIi del
Dassato del presente. Non Credo pero che questia erıtica C556 1€ rivolta alla
filosofia che (1 elaborare: DrOpDrIO perche G] configura (COLNE ula filosofia
relazione DrOprIO perche, (COLNE tale, COSTaAanNntementTe aperia (1 DIU COSTAaNTIe-
menTfe eSpOosta a altro In CIO, ripeto, 6554 TOVA quel quell orientamento
che chlamata elaborare meiftere In pratica

problema SeMMaAal quello (1 MOSTITATEe (COLNE la veritäa, ula volta ragglunta ed
ENITO limitı In C111 DUO AaCCEdervI] 10 SPIrItO DUO C5561€ valida, utile,

coinvolgente. ProprI0 nell’'epoca d’indifferenza In CUI1 VIV1amMO QUESTO hO dedicato
appunto la m13 analisı: QueESTO, anche, Credo G1A. OPPOFrTUNO che G] edichl un 1In-
dagine filosofica, speclalmente (1 Carattere ETI1ICO, nel empoO In C111 VIVIaMO; QUESTO
10 rillessioni che SVO1g0O, In generale SOPTattutlO nel Capltolo eTrZ0 del
TO

4558458

Alcune precisazioni sulla TeorEtica

D
ib

at
tit

i

Tutto ciò, forse, può essere d’aiuto per chiarire e praticare in maniera adeguata 
le molteplici relazioni in cui la stessa attività filosofica è coinvolta. Lo scopo di questa 
ricerca, di questa filosofia della relazione, può essere allora indicato nell’intenzione 
di elaborare una vera e propria metafisica della relazione. Qui il termine ‘metafisica’ 
può essere concepito in generale come quel tipo d’indagine che è chiamata a elabo-
rare il passaggio dal sensibile al soprasensibile con l’uso della ragione. Per far questo 
è necessario anzitutto che la filosofia recuperi e riprenda, considerandolo suo pro-
prio, il problema del senso: perché appunto ciò che dà senso si colloca a un livello ul-
teriore e irriducibile rispetto a ciò che a partire dal senso si orienta; perché è urgente 
confrontarsi con quelle posizioni riduzionistiche, alquanto diffuse oggi nel dibattito 
filosofico e scientifico, che tentano di appiattire il senso sulla spiegazione. L’ambito 
relazionale che la filosofia è in grado di scoprire e di argomentare, consapevole delle 
differenze che nella relazione permangono, è dunque quello che consente a essa di 
recuperare il senso in cui si trova inserita proprio nel suo procedere, e di svolgere la 
funzione metafisica a cui è demandata. È questo il modo in cui, nel mio libro, avviene 
il passaggio «dal fenomeno al fondamento» (Fides et Ratio, n. 83).

Nel far ciò non ho voluto certo mettere in dubbio che l’indagine filosofica possa 
accedere alla verità: a «una conoscenza oggettivamente vera», come dice la Fides 
et Ratio (n. 82), «per quanto sempre perfezionabile». Non sarebbe filosofia quella 
che non cercasse di ottenere questo risultato attraverso le sue argomentazioni. Né 
sarebbe ricerca filosofica adeguata quella che, come espressione del sapere, non 
si mantenesse in rapporto con quanto viene assunto e vissuto in altri ambiti dell’e-
sperienza umana: ad esempio in quello della fede. Bisogna dunque evitare che l’in-
dagine filosofica assuma pretese egemoniche: come accade in alcuni pensatori del 
passato e del presente. Non credo però che questa critica possa essere rivolta alla 
filosofia che cerco di elaborare: proprio perché si configura come una filosofia della 
relazione e proprio perché, come tale, è costantemente aperta – di più: è costante-
mente esposta – ad altro. E in ciò, ripeto, essa trova quel senso e quell’orientamento 
che è chiamata a elaborare e a mettere in pratica.

Il problema è semmai quello di mostrare come la verità, una volta raggiunta ed 
espressa entro i limiti in cui può accedervi lo spirito umano, può essere valida, utile, 
coinvolgente. Proprio nell’epoca d’indifferenza in cui viviamo. A questo ho dedicato 
appunto la mia analisi; a questo, anche, credo sia opportuno che si dedichi un’in-
dagine filosofica, specialmente di carattere etico, nel tempo in cui viviamo; questo è 
lo scopo delle riflessioni che svolgo, in generale e soprattutto nel capitolo terzo del 
libro. 



Adriano Fahrıs

MI hanno COolpito le parole (1 Joseph Ratzinger quando egli, ne 5{1 Introduzio-
al CFISHaNeSIMO (Querinlana, Brescla 1979, 140-141) tIralita COMLDLCIL-

SIONE dogmatica Trinita, rillettendo In particolare sant Agostino. Katzıinger
aflferma, delineando COMDItO HCL la filosofia futura, che (OIl sant Agostino
VvVIeNEe «un autentica rivoluzione nel quadro del mondo: la supremazla asSsoluta del
pensiero 2CCeniratio G1 SOSTAaNza vIeNE scardıinata, In QUAaNTO la relazilone vIene
SCODerTa (COLNE modalıita Drimitiva ed equipollente del reale. s 1 rende COS]I pOossibile
11 sSuperamen(Tto (1 C10 che NO1 chlamlamo 0gg]1 “pensiero oggettivante” G] alfaccia
alla 1balta pensiero dell essere C(‚on ogn probabilita, bisognera anche
CQire che 11 COMDItO derivante 1 pensiero filosofico da queste CITCOSTAaNZe, (1 fatto,
ALla ben ung!]! dall’ essere STAIiO esegulto0, uUantuNquUe 11 pensiero moderno ipenda

Drospettive QqUuI aperte, le quali 110  —> arebbe HEINLNEINO immaginabile». D battıt!
Analogamente, In effettiva OLMNSOLNALILZ DUL nel riterimento uın altra tradizione (1
pensiero, 11 padre merYy ha MOSTITAaTlO la centralita che la GS{iessia dinamıca relazilonale
r.ıveste nel pensiero (1 11 10ommaso cir merY, La theologie frinıtaire de SA
Thomas d Aquin, Cerf, arıs 2004, speclalmente 11 paragrafo intitolato «La relation

de la theologie trinıtalre>», 48-156)
S11 questa Iinea Credo risulti chlaro che l indagine filosofia, HCL svolgere

adeguatamente SUO1 COMDITL, INTIreCcCIarsı COIl quella (1 altre discipline: prima
fra [  e, appunTo, la teologla, che ha elaborato le GS{IESSGE questionI! partire
rivelazione. ispetto Y procedere teologla, utLavlıa, quello OpeTralto dell inda-
gine filosofica CammınO Qlverso. La filosofia 110  —> DUO partıre rivelazione,

DUO arTIVarcı Puo6 TOVATEe ne rivelazione, nel modo In CUI1 STAla elaborata,
stimaol1 econdi HCL la 5{1 rICerca enza pretendere ULLavIia (1 DOorSsI (COLNE ragione
autoreferenziale, anzl, anche In QUESTO CasS5Q, sperimentando econde modalıita (1
relazione, In uın ottica (1 reciprocita, (OIl QUAaNTO la rivelazione dischlude cir Fides
eT atiO, 99)

Nel mMI0 TO Credo (1 MOSITATEe la feconditäa (1 QUESTO 2,SSUNTIO DrOprIO nel Capl-
tolo eTrZ0 del TO In QUESTO Capltolo, nel paragrafo («L ’ universale nel 5{10 farsı»),
MOSITO (COLNE “evento dell incarnazione COSTITUISCA. radicale cCambIlio (1 paradigma
rispetto Y modo In C111 VeNIVa CONCEDILO 11 rapporto Ira universale particolare nel
pensiero prima In quello (1 Platone DOI In quello (1 Aristotele. QUESTO
radicale camblio (1 paradigma CONSEeNTE (1 comprendere la novita (1 VEIO che G]
fa DELSOLNA che G1 realizza dinamicamente, chlamando 0 EGSETI ıuımanı un opera
relazionale (1 CONdivisione (1 testimonlanza. Anche Qul, dunque, G] r1propone L’idea
che l indagine filosofica DUO TOVATre sSollecitazione DOoSSIbiLta (1 approfondimento
In C10 che ne rivelazione VvIeNE tramandato.

459459

Adriano Fabris

D
ibattiti

Mi hanno colpito le parole di Joseph Ratzinger quando egli, nella sua Introduzio-
ne al cristianesimo (Queriniana, Brescia 1979, pp. 140-141) tratta della compren-
sione dogmatica della Trinità, riflettendo in particolare su sant’Agostino. Ratzinger 
afferma, delineando un compito per la filosofia futura, che con sant’Agostino av-
viene «un’autentica rivoluzione nel quadro del mondo: la supremazia assoluta del 
pensiero accentrato sulla sostanza viene scardinata, in quanto la relazione viene 
scoperta come modalità primitiva ed equipollente del reale. Si rende così possibile 
il superamento di ciò che noi chiamiamo oggi “pensiero oggettivante” e si affaccia 
alla ribalta un nuovo pensiero dell’essere. Con ogni probabilità, bisognerà anche 
dire che il compito derivante al pensiero filosofico da queste circostanze, di fatto, è 
ancora ben lungi dall’essere stato eseguito, quantunque il pensiero moderno dipenda 
dalle prospettive qui aperte, senza le quali non sarebbe nemmeno immaginabile». 
Analogamente, e in effettiva consonanza pur nel riferimento a un’altra tradizione di 
pensiero, il padre Emery ha mostrato la centralità che la stessa dinamica relazionale 
riveste nel pensiero di san Tommaso (cfr. G. Emery, La théologie trinitaire de saint 
Thomas d’Aquin, Cerf, Paris 2004, specialmente il paragrafo intitolato «La relation 
au coeur de la théologie trinitaire», pp. 148-156).

Su questa linea credo risulti chiaro che l’indagine della filosofia, per svolgere 
adeguatamente i suoi compiti, debba intrecciarsi con quella di altre discipline: prima 
fra tutte, appunto, la teologia, che ha elaborato le stesse questioni a partire dalla 
rivelazione. Rispetto al procedere della teologia, tuttavia, quello operato dell’inda-
gine filosofica è un cammino diverso. La filosofia non può partire dalla rivelazione, 
ma può arrivarci. Può trovare nella rivelazione, e nel modo in cui è stata elaborata, 
stimoli fecondi per la sua ricerca. Senza pretendere tuttavia di porsi come ragione 
autoreferenziale, ma anzi, anche in questo caso, sperimentando feconde modalità di 
relazione, in un’ottica di reciprocità, con quanto la rivelazione dischiude (cfr. Fides 
et Ratio, n. 99). 

Nel mio libro credo di mostrare la fecondità di questo assunto proprio nel capi-
tolo terzo del libro. In questo capitolo, nel paragrafo 5 («L’universale nel suo farsi»), 
mostro come l’evento dell’incarnazione costituisca un radicale cambio di paradigma 
rispetto al modo in cui veniva concepito il rapporto tra universale e particolare nel 
pensiero greco: prima in quello di Platone e poi in quello di Aristotele. E questo 
radicale cambio di paradigma consente di comprendere la novità di un vero che si 
fa persona e che si realizza dinamicamente, chiamando gli esseri umani a un’opera 
relazionale di condivisione e di testimonianza. Anche qui, dunque, si ripropone l’idea 
che l’indagine filosofica può trovare sollecitazione e possibilità di approfondimento 
in ciò che nella rivelazione viene tramandato.


