Dibattiti RTLu XVI (3/2011) 455-459

Alcune precisazioni sulla TeorEtica

Adriano Fabris
Universita di Pisa e Facolta di Teologia di Lugano

Colgo, grato, 'occasione che mi viene offerta dalla «Rivista teologica di Lugano»
di presentare alcuni temi del mio libro TeorEtica. Filosofia della relazione (Morcel-
liana, Brescia 2010) e di precisarne alcuni aspetti. A quasi due anni dalla sua pub-
blicazione, infatti, & forse opportuno chiarire ulteriormente alcune caratteristiche
di questa ricerca, sia per quanto riguarda l'intenzione da cui & stata motivata, sia
per quel che concerne i modi in cui essa puo interagire con altri ambiti del sapere e
della vita delle persone. Cio puo essere utile, anche, a fronte di una serie di dibattiti
(che si sono svolti in pubbliche presentazioni o in specifiche recensioni) che il libro
ha suscitato e che, come sempre accade, hanno fatto sorgere la necessita, per evitare
fraintendimenti, di puntualizzare meglio alcuni temi che, forse in maniera implicita
o troppo veloce, erano stati toccati nel testo.

Mi concentro qui su una serie di punti che, soprattutto nelle discussioni di cui
parlavo, sono stati oggetto di particolare interesse o di specifica critica. Il primo di
essi riguarda il confronto con la tradizione filosofica che viene tentato nel libro e,
soprattutto, il modo in cui questo confronto in esso viene realizzato. Stando alle for-
me in cui solitamente viene sviluppata la riflessione filosofica nel vecchio continente,
solitamente attente a collocarsi in questa tradizione, e a differenza di cio che accade
nel contesto della filosofia analitica anglo-americana lo svolgimento di tale confronto
non & certamente una novita. Anzi: svolgere questo tipo di ricerca puo essere una
via, un modo corretto per impostare un determinato problema.

Il problema che interessa un libro come TeorEtica & quello che riguarda la
difficolta di una riflessione puramente teorica a motivare un’azione buona. Il
tentativo di risposta consiste appunto nell’evitar di separare la teoria rispetto alla
messa in opera di una relazione motivata. Detto in altre parole I'approccio di una
TeorEtica e quello che propone, per venire incontro alla difficolta suddetta, una re-

455



=
=
b=
©
£
(&)

Alcune precisazioni sulla TeorEtica

ciproca implicazione di cio che sviluppano la teoria e I'etica (e insieme comporta
una messa in opera, nel concreto, di quest’implicazione). Proprio per affrontare in
maniera consapevole tale problema, e per inquadrarlo in tutta la sua complessita,
e stato svolto il confronto con alcuni momenti della storia del pensiero filosofico nel
primo capitolo del libro.

L’idea di fondo che ha animato questo confronto & stata motivata dalla convinzio-
ne, condivisa da chi scrive ed espressa per esempio nella Lettera Enciclica Fides et
Ratio (n. 85), per cui proprio I’«affondare le radici nella tradizione & cio che permette
a noi, oggi, di poter esprimere un pensiero originale, nuovo e progettuale per il futu-
ro». E dunque I’analisi dei vari pensatori compiuta nel libro non va affatto intesa nel
senso di una distruzione o di una decostruzione di quanto da loro e stato elaborato.
Non si tratta affatto d’individuare un oltrepassamento delle loro dottrine. Non si pre-
tende (cosa che sarebbe un’illusione) di scrollarsi di dosso il passato. Al contrario,
mettendo in luce la caratteristica comune di molti approcci sviluppati nella storia del
pensiero — il fatto che, sia pure in maniere diverse, alcuni autori che di essa fanno
parte ritengono che la conclusione di un’indagine teorica abbia un valore di per sé
motivante, senza avere bisogno di altro — si cerca di rendere il loro pensiero effetti-
vamente applicabile: capace cioe di prolungarsi nella pratica.

Se dunque il tema di fondo del libro & quello di mostrare come teoria ed etica pos-
sano essere messe in relazione e mantenute in questa relazione, allora la proposta di
una TeorEtica mira, proprio mediante un tale confronto con il passato, a indicare lo
sfondo generale, la struttura concettuale di base, affinché cio sia possibile. Di nuovo:
affondando le radici nella tradizione, per progettarla in una nuova luce. D’altra par-
te, come si puo vedere leggendo il primo capitolo del libro, & proprio in un autore del
passato, Sant’Anselmo, che individuo le condizioni generali e ’elaborazione concreta
di un pensiero che puo essere letto nella prospettiva della TeorEtica. E cerco di mo-
strarlo attraverso una puntuale analisi dell'impostazione del Proslogion.

Ma perché mettere in relazione teoria ed etica? Perché cercare a questo scopo un
confronto con il passato? Qui emerge un secondo punto del libro che & bene sottoline-
are con forza: ancora allo scopo di evitare fraintendimenti e incomprensioni. L’idea
di fondo, la motivazione che mi ha spinto a elaborare una proposta come quella della
TeorEtica, e legata a un’analisi della situazione filosofica e culturale del presente
che, se & corretta, chiama ciascun uomo di buona volonta a fare urgentemente delle
scelte.

Qual & la situazione a cui mi riferisco? E quella che cerco di analizzare nella
parte introduttiva. Si tratta di un contesto nel quale la mentalita dominante e quella
dell'indifferenza. ‘Indifferenza’ vuol dire sia assenza di distinzioni, sia venir meno

456



Adriano Fabris

dell’interesse. ‘Indifferenza’ & quel termine che indica I'uguaglianza di tutto, e quindi
I'impegno su nulla. ‘Indifferenza’ vuol dire venir meno della possibilita del coinvol-
gimento in una dimensione di senso. L’indifferenza, intesa come categoria filosofica,
¢ nella mia lettura il carattere dominante del nichilismo contemporaneo e ci aiuta
a comprenderne i vari aspetti. Come sottolinea la Fides et Ratio infatti (cfr. special-
mente i nn. 81, 90 e 91) nell’ambito del nichilismo contemporaneo, cioe all’interno
della mentalita post-moderna, non ha piu senso porre il problema del senso.

E possibile rintracciare la presenza di questa mentalita anche in ambiti
apparentemente lontani da essa: in tutti i casi, comunque, nei quali viene trascurata
I'idea generale — la quale sta alla base della mia etica della relazione, elaborata nel
secondo capitolo del libro — che agire bene e mettere in opera forme di relazione.
All’interno di uno sfondo d’indifferenza non c’e infatti spazio per alcun tipo di rela-
zione, né di relazione vera, dal momento che tutto risulta riportato sullo stesso piano
e su di esso viene appiattito. E lo stesso accade in quei contesti che negano ogni for-
ma di relazione con altro e il rispetto che all’altro si deve.

Ma che cosa vuol dire “relazione”? Che cosa vuol dire questo termine se lo s’in-
tende propriamente? Nel libro, come dicevo, esso & concepito anzitutto come rela-
zione tra riflessione e azione, ambito teorico e agire etico. La necessita di definire un
agire buono riguarda infatti, e in primo luogo, proprio la filosofia: nella misura in cui
essa, se viene appunto concepita come pratica, come pratica filosofica, & suscettibile
a sua volta di essere giudicata moralmente. Il criterio di questo giudizio, come mo-
stro sempre nel secondo capitolo, & appunto il criterio della relazione. Un agire &
buono solo se mette in opera relazioni che, a loro volta, sono feconde, sono gene-
rative di altre relazioni. Attraverso la definizione in questi termini dell’agire buono
cerco di pensare — appunto da una prospettiva relazionale, e con evidente polemica
nei confronti di qualsiasi concezione (oggi cosi diffusa nella mentalita comune) che
mette I'individuo al centro del tutto — I'idea stessa di persona umana.

Cosi, inoltre, diventa possibile, anche per I'indagine filosofica che la persona puo
sviluppare, fare i conti con l'indifferenza: assumere quella relazione che la carat-
terizza strutturalmente e metterla effettivamente in opera, recuperando anche per
questa via la «dimensione sapienziale di ricerca del senso ultimo e globale della
vita» che e propria della filosofia (Fides et Ratio, n. 81). Si tratta della relazione con
il mondo, con gli altri esseri umani, con Dio. Si tratta della relazione, interna alla fi-
losofia, tra approccio teorico e interesse etico. Ecco dunque in che modo la TeorEtica
cerca di sviluppare un pensiero — che, appunto, non si riduca solamente a qualcosa
di astratto e, alla fine, di inutile — che sia all’altezza delle urgenze del tempo in cui
viviamo e della crisi del senso che lo caratterizza.

457

9
o
Q

—
=3
=3




=
=
b=
©
£
(&)

Alcune precisazioni sulla TeorEtica

Tutto cio, forse, puo essere d’aiuto per chiarire e praticare in maniera adeguata
le molteplici relazioni in cui la stessa attivita filosofica e coinvolta. Lo scopo di questa
ricerca, di questa filosofia della relazione, puo essere allora indicato nell’intenzione
di elaborare una vera e propria metafisica della relazione. Qui il termine ‘metafisica’
puo essere concepito in generale come quel tipo d’indagine che & chiamata a elabo-
rare il passaggio dal sensibile al soprasensibile con I'uso della ragione. Per far questo
€ necessario anzitutto che la filosofia recuperi e riprenda, considerandolo suo pro-
prio, il problema del senso: perché appunto cio che da senso si colloca a un livello ul-
teriore e irriducibile rispetto a cio che a partire dal senso si orienta; perché e urgente
confrontarsi con quelle posizioni riduzionistiche, alquanto diffuse oggi nel dibattito
filosofico e scientifico, che tentano di appiattire il senso sulla spiegazione. L.’ambito
relazionale che la filosofia & in grado di scoprire e di argomentare, consapevole delle
differenze che nella relazione permangono, & dunque quello che consente a essa di
recuperare il senso in cui si trova inserita proprio nel suo procedere, e di svolgere la
funzione metafisica a cui & demandata. E questo il modo in cui, nel mio libro, avviene
il passaggio «dal fenomeno al fondamento» (Fides et Ratio, n. 83).

Nel far c¢io non ho voluto certo mettere in dubbio che I'indagine filosofica possa
accedere alla verita: a «una conoscenza oggettivamente vera», come dice la Fides
et Ratio (n. 82), «per quanto sempre perfezionabile». Non sarebbe filosofia quella
che non cercasse di ottenere questo risultato attraverso le sue argomentazioni. Né
sarebbe ricerca filosofica adeguata quella che, come espressione del sapere, non
si mantenesse in rapporto con quanto viene assunto e vissuto in altri ambiti dell’e-
sperienza umana: ad esempio in quello della fede. Bisogna dunque evitare che I'in-
dagine filosofica assuma pretese egemoniche: come accade in alcuni pensatori del
passato e del presente. Non credo pero che questa critica possa essere rivolta alla
filosofia che cerco di elaborare: proprio perché si configura come una filosofia della
relazione e proprio perché, come tale, & costantemente aperta — di piu: e costante-
mente esposta — ad altro. E in cio, ripeto, essa trova quel senso e quell’orientamento
che e chiamata a elaborare e a mettere in pratica.

Il problema ¢ semmai quello di mostrare come la verita, una volta raggiunta ed
espressa entro i limiti in cui puo accedervi lo spirito umano, puo essere valida, utile,
coinvolgente. Proprio nell’epoca d’indifferenza in cui viviamo. A questo ho dedicato
appunto la mia analisi; a questo, anche, credo sia opportuno che si dedichi un’in-
dagine filosofica, specialmente di carattere etico, nel tempo in cui viviamo; questo &
lo scopo delle riflessioni che svolgo, in generale e soprattutto nel capitolo terzo del
libro.

458



Adriano Fabris

Mi hanno colpito le parole di Joseph Ratzinger quando egli, nella sua Introduzio-
ne al cristianesimo (Queriniana, Brescia 1979, pp. 140-141) tratta della compren-
sione dogmatica della Trinita, riflettendo in particolare su sant’Agostino. Ratzinger
afferma, delineando un compito per la filosofia futura, che con sant’Agostino av-
viene «un’autentica rivoluzione nel quadro del mondo: la supremazia assoluta del
pensiero accentrato sulla sostanza viene scardinata, in quanto la relazione viene
scoperta come modalita primitiva ed equipollente del reale. Si rende cosi possibile
il superamento di cio che noi chiamiamo oggi “pensiero oggettivante” e si affaccia
alla ribalta un nuovo pensiero dell’essere. Con ogni probabilita, bisognera anche
dire che il compito derivante al pensiero filosofico da queste circostanze, di fatto, e
ancora ben lungi dall’essere stato eseguito, quantunque il pensiero moderno dipenda
dalle prospettive qui aperte, senza le quali non sarebbe nemmeno immaginabile».
Analogamente, e in effettiva consonanza pur nel riferimento a un’altra tradizione di
pensiero, il padre Emery ha mostrato la centralita che la stessa dinamica relazionale
riveste nel pensiero di san Tommaso (cfr. G. Emery, La théologie trinitaire de saint
Thomas d’Aquin, Cerf, Paris 2004, specialmente il paragrafo intitolato «La relation
au coeur de la théologie trinitaire», pp. 148-156).

Su questa linea credo risulti chiaro che l'indagine della filosofia, per svolgere
adeguatamente i suoi compiti, debba intrecciarsi con quella di altre discipline: prima
fra tutte, appunto, la teologia, che ha elaborato le stesse questioni a partire dalla
rivelazione. Rispetto al procedere della teologia, tuttavia, quello operato dell’inda-
gine filosofica & un cammino diverso. La filosofia non puo partire dalla rivelazione,
ma puo arrivarci. Puo trovare nella rivelazione, e nel modo in cui & stata elaborata,
stimoli fecondi per la sua ricerca. Senza pretendere tuttavia di porsi come ragione
autoreferenziale, ma anzi, anche in questo caso, sperimentando feconde modalita di
relazione, in un’ottica di reciprocita, con quanto la rivelazione dischiude (cfr. Fides
et Ratio, n. 99).

Nel mio libro credo di mostrare la fecondita di questo assunto proprio nel capi-
tolo terzo del libro. In questo capitolo, nel paragrafo 5 («L’universale nel suo farsi»),
mostro come I’evento dell’incarnazione costituisca un radicale cambio di paradigma
rispetto al modo in cui veniva concepito il rapporto tra universale e particolare nel
pensiero greco: prima in quello di Platone e poi in quello di Aristotele. E questo
radicale cambio di paradigma consente di comprendere la novita di un vero che si
fa persona e che si realizza dinamicamente, chiamando gli esseri umani a un’opera
relazionale di condivisione e di testimonianza. Anche qui, dunque, si ripropone I'idea
che I'indagine filosofica puo trovare sollecitazione e possibilita di approfondimento
in cio che nella rivelazione viene tramandato.

459

o
o
Q

=
=3




