Articoli RTLu XVII (1/2012) 27-56

«Ich schame mich des Evangeliums nicht:
Es ist eine Kraft Gottes, die jeden rettet,
der glaubt» (Rom 1,16)

Hinfiihrende Uberlegungen zu Inhalt und
Entstehungsgeschichte der Wort-Gottes-Theologie
Benedikts XVI. im Apostolischen Schreiben Verbum Domini

Hans Christian Schmidbaur
Facolta di Teologia (Lugano)

1. Das eine, lebendige Wort, das die Kirche
in vielen Sprachen verkiindet

Als Benedikt XVI. Ende des Jahres 2006 der neugierigen Weltoffentlichkeit den
ersten Band seines Buches «Jesus von Nazareth» vorstellte, das als zweibidndiges
Gesamtwerk — wie er selbst bereits im Einleitungstext und an den Einbandseiten
der deutschsprachigen Ausgabe des ersten Bandes bezeugt — schon vor seiner Wahl
zum neuen Papst aus einem langen, ganz «personlichen Suchen nach dem Angesicht
des Herrn» entstanden war, und deshalb auch jetzt bei seiner Prisentation mit dem
neuen Papst als Autor in keiner Weise als «lehramtlicher Akt» zu verstehen sei, son-
dern vielmehr als ein personliches Glaubenszeugnis, demgegeniiber es «jedermann
freistehe», offen «zu widersprechen»1, waren nicht nur jene iiberrascht, die von dem
zuvor immer sehr zuriickhaltend auftretenden Prafekten der Glaubenskongregation
ein solch freimiitiges Bekenntnis des ganz personlichen Glaubens und Christusbildes
vor der Offentlichkeit gar nicht erwartet hatten — auch die offene Dialog- und unge-
wohnte Kritikbereitschaft des neuen Nachfolgers Petri fiel positiv auf.

Ratzinger sprach jedoch mit seinen darin enthaltenen Ausfiihrungen auch jenen
aus dem Herzen, die mit ihm die Besorgnis teilten, dass sowohl in der kirchlichen
Verkiindigung, als auch im akademischen Lehrbetrieb von heute zunehmend ein

1 J. RATZINGER/BENEDIKT XVI., Jesus von Nazareth. Erster Teil: Von der Taufe im Jordan bis zur Verkléirung,
Freiburg-Basel-Wien 2007, 10; 22.

27



=
=
=
<

«lch schdme mich des Evangeliums nicht: Es ist eine Kraft Gottes, die jeden rettet, der glaubt»

Umgang mit der Bibel und eine Art von Schriftauslegung vorherrschten, die dem
Menschen kaum mehr einen lebendigen Zugang zum konkreten Christus erschlos-
sen, oder in ihren konkreten Auswirkungen sogar abhanden kommen lie3en.

Auch wenn fiir verantwortungsvolle Verkiindigung und noch mehr in theologisch-
wissenschaftlicher Forschung eine niichtern-objektive Analyse biblischer Texte hin-
sichtlich ihrer historisch ermittelbaren Hintergriinde und Entstehungsbedingungen
zur Ermittlung ihres wahren Aussagesinns stets berechtigt bleiben und nicht in Fra-
ge gestellt werden diirfen, ist dennoch davor zu warnen, dass sich dieses Vorgehen
latent verabsolutiert und unter dem Vorwand der Wissenschaftlichkeit am Ende zum
Selbstzweck gerit: Man lduft damit ndmlich nicht nur Gefahr, den Inhalt und die Ur-
heberschaft des biblischen Textes génzlich auf Innerweltliches zu reduzieren, sodass
am Ende die Hl. Schrift gar keine «heilige» Schrift mehr ist, sondern nur noch ein
menschengemachtes religioses Buch — man lisst dabei auch den Standpunkt und die
priméren Absichten ihrer irdischen Verfasser aufler Acht, die diese Texte nicht aus
der niichtern-wissenschaftlichen Perspektive eines «Auflenstehenden» geschrieben
hatten, sondern als Menschen, die Zeugnis gaben von einem unerhorten «Drama,
in das sie selbst involviert waren, das sie als eine historisch fortschreitende Selbst-
erschlieBung des wahren Gottes erachteten, die noch keinesfalls beendet ist, und
dergegeniiber sie selbst stets um das richtige Verstehen, die richtige Antwort und die
richtigen Konsequenzen in Denken, Handeln und Leben rangen.

In den Worten Hans Urs von Balthasars ausgedriickt konnte man demnach sa-
gen: Bibel ist nicht als niichterne «Theologik» verfasst und auch nicht fiir niichterne
Theologik allein geschrieben. Sie ist vielmehr Niederschlag und Zeugnis von einer
noch groBeren «Theodsthetik», «Theodramatik», und «Gloria», die alle einmal hi-
storische Wirklichkeit waren, und denen gegeniiber man nur dann zu einer wahren
«Theologik» kommen kann, wenn man sich selbst in dieses Drama hineinbegibt und
sich im Glauben auf darauf einléisst.

Die Tatsache, dass J. Ratzinger sein Werk Dogma und Verkiindigung ausdriick-
lich H. U. von Balthasar gewidmet hat, kann als Indiz gedeutet werden, dass er in
diesem Punkt die Ansicht des gro3en Schweizer Theologen und heilsgeschichtlichen
Systematikers teilt2.

2 J. RATZINGER, Dogma und Verkiindigung, Miinchen 19773, 5.

28



Hans Christian Schmidbaur

1.1. Mit welchem Ziel und zu welchem Ende studieren wir iiberhaupt
die HI. Schrift? — Auf dass Christus in uns wieder «Gestalt gewinnt»!

Da der Papst bereits im Vorwort und in den ersten Kapiteln des ersten Bandes
wiederholt explizit zu einer Wiederbelebung der verschiedenartigen Auslegungstra-
ditionen der Kirchengeschichte inklusive auch der sog. «kanonischen Exegese» auf-
rief, die als weiterhin legitime Zeugnisse des Glaubens der Vergangenheit bewahrt
und mit ihrer Methodik den heutigen Modellen erneut an die Seite gestellt werden
miissten, um auch in Zukunft das Gesamt der Hl. Schrift wahren und ihren viel-
schichtigen geistigen Sinn weiter erschlieBen zu konnen, geriet bei manchen - vor
allem fachkundigen — Lesern die Tatsache aus dem Blickfeld, dass es sich beim vor-
gestellten ersten «Jesusbuch» gerade nicht um die lehramtliche Verkiindigung eines
«verbindlichen Jesusbildes» fiir die katholische Glaubenswelt, oder um die Approba-
tion einer von nun an vorgeschriebenen «Methodenlehre» fiir Exegese im Allgemei-
nen handelte, sondern primédr um die Vorstellung eines personlichen Jesusbildes,
anhand dessen der Papst erst sekundir aufzeigt, wie er es mit der HI. Schrift begriin-
det, und welche Prinzipien der Auslegung ihn dabei leiten.

Dass es dem Papst in den «Jesusbiichern» primér um das Ziel und die tragende
Grundoption von christlichem Bibelstudium und kirchlicher Schriftauslegung ging,
und nicht nur um exegetische Methodenlehre, wird auch daran deutlich, dass im
ersten Band des Gesamtwerks die differenzierteren Aussagen des Hl. Vaters iiber
exegetische Methodik und legitime Schriftauslegung noch gar nicht enthalten sind
und erst im zweiten Band ausfiihrlicher behandelt werden.

Da dieser zweite Band jedoch erst im Abstand von vier Jahren der Offentlichkeit
zugénglich gemacht wurde3, konnte es natiirlich nicht ausbleiben, dass dem ersten
Band bereits kurz nach seinem Erscheinen heftige, teilweise im Ton sogar iiberaus
harsch formulierte Kritik aus Gelehrtenkreisen entgegenschlug, welche nicht nur
die von Benedikt XVI. bereits im Vorwort vorausschauend formulierte Bitte «um
Jjenen Vorschuss an Sympathie» auler Acht lie3, «ohne die es kein Verstehen gibt»4,
sondern auch mit ihren Klagen iiber den im «Jesusbuch» vermeintlich vollzogenen
«Riickschritt» der Kirche zu einem «vorexegetischen Umgang mit der Bibel» in den
Augen vieler Leser der allgemeinen Presse auch die Tatsache vergessen machte,
dass derselbe Papst schon zu Zeiten des Konzils und als Mitglied der vorbereitenden
Kommission fiir das Konzilsdekret Dei Verbum in Wahrheit einer jener herausra-

3 J. RATZINGER/BENEDIKT XVI., Jesus von Nazareth. Band II: Vom Einzug in Jerusalem bis zur Auferstehung,
Freiburg-Basel-Wien 2010.

4 Bd. I, 10, 22.

29




=
=
=
<

«lch schdme mich des Evangeliums nicht: Es ist eine Kraft Gottes, die jeden rettet, der glaubt»

genden Pioniere fiir ein neues, erweitertes Schriftverstindnis gewesen war, die mit
ihren systematischen Impulsen einer dezidierten Offnung des kirchlichen Lehramts
fiir die moderne Exegese in Lehre und Verkiindigung den Weg bereitet hatten.

1.2. Das Wort Gottes in Leben und Sendung der Kirche

Benedikt XVI. hat jedoch auf die genannten Fragen, Kritiken und Einwénde
nicht nur und nicht erst mit der Verdffentlichung des zweiten Bandes von «Jesus
von Nazareth» im April 2010 geantwortet, in dem er in viel weiterem Umfang auf
exegetische Fragen einging, sondern hatte auch bereits im Oktober 2008 eine XII.
Ordentliche Generalversammlung der Bischofssynode im Vatikan einberufen, in der
es um das Thema ging «Das Wort Gottes im Leben und in der Sendung der Kirche».
Zu dieser Synode wurden — wie schon einst zur vorbereitenden Kommission des Kon-
zilsdekretes Dei Verbum — auch Vertreter anderer Kirchen und des Judentums einge-
laden, die mit ihren Referaten dazu beitragen sollten, das Blickfeld der Teilnehmer
zu erweitern und zu inspirieren.

Aus dieser Synode ist im Jahre 2010 das umfangreiche Nachsynodale Apostoli-
sche Schreiben Verbum Domini hervorgegangen, in dem der Papst nicht nur die Be-
schliisse des II. Vatikanischen Konzils bestétigt, vertieft und aktualisiert hat, sondern
auch erneut auf gewisse Fehlentwicklungen und Einseitigkeiten im Umgang mit der
HI. Schrift hinweist, die nur durch eine Riickbesinnung auf die eigene Tradition, und
die teilweise nur in den anderen Kirchen und im Judentum erhalten gebliebenen
Methoden der Schriftauslegung zu beheben sind5.

1.3. Die bleibende Notwendigkeit eines 6kumenischen und interreligiosen
Austauschs iiber exegetische Fragen

Es mag zudem vielen Vertretern der theologischen Fachwelt gar nicht bekannt
geworden sein, dass Papst Benedikt XVI. im Jahre 2008, als die kontroversen Dis-
kussionen iiber sein von einigen als «restriktives Lehrschreiben» missverstandenen,
ersten Jesusbuchs bereits wieder im Abflauen waren, in seiner Sommerresidenz Ca-
stel Gandolfo auch noch eine Sommertagung zum Thema «Die historische Riickfrage
nach Jesus von Nazareth» veranstaltet hat, der nicht nur seine zahlreichen, ehema-
ligen Schiiler als Diskussionsteilnehmer beiwohnten, zu der aber auch die beiden
evangelischen Neutestamentler Martin Hengel und Peter Stuhlmacher aus Tiibingen
zu Vortrigen eingeladen wurden.

5 Vgl. BENEDIKT XVI., Nachsynodales Apostolisches Schreiben Verbum Domini, Citta del Vaticano 2010.

30



Hans Christian Schmidbaur

Aus dem von J. Ratzingers ehemaligen Tiibinger Assistenten Peter Kuhn 2010
veroffentlichen Buch «Gesprdéch iiber Jesus»6, in dem die dort gehaltenen Vortriage
und Diskussionen abgedruckt sind, geht nicht nur hervor, wie sehr die Frage nach
einem realen Riickschluss auf den sog. «historischen Jesus» aus den Evangelien in
Wabhrheit abhéngig ist von vorgéingigen, keineswegs exegetischen, sondern weltan-
schaulichen Prdmissen, sondern auch, dass nur eine Pluralitit von verschiedenar-
tigen Zugangswegen und Herangehensweisen an die HI. Schrift und ihr Zeugnis ga-
rantieren kann, dass der wirkliche, personale und lebendige Christus als «wahres
Evangelium hinter den verschiedenen Evangelien»7? iiber alle Hiirden der sprachli-
chen und zeitlichen Differenzen, sowie kulturellen Uberarbeitungen hinweg in uns
immer wieder aufs Neue Gestalt gewinnt.

Gerade weil die Evangelien — so M. Hengel in seinem richtungsweisenden Vortrag
wihrend dieser Sommertagung8 — immer nur «Anndherungen» sind und «Heraus-
arbeitung von deutlichen Umrissen», lieBen sie einerseits den nétigen Freiraum, in
dem jeder sein ganz personliches «Jesusbild» entwerfen konne, andererseits erwie-
sen sie sich bei dieser «historischen Riickfrage nach Jesus» und beim Versuch seiner
«Wiederherstellung» — selbst wenn sie ein «weitgehend zerstortes Mosaik» sind —
dennoch als «Fragmente», die hinreichend deutlich «seine einzigartige Schénheit
erkennen lassen»?, und aus denen sich trotz allem ein so konturenreiches Profil von
der Gestalt des historischen Jesus ableiten lasse, dass unser daraus gewonnenes
«Jesusbild» aller Beliebigkeit entzogen bleibt.

Besonders hervorzuheben ist in diesem Zusammenhang die Tatsache, dass nach
Auffassung des Papstes der teilweise ausufernde Streit iiber die Berechtigung und
die Kompatibilitit divergierender exegetischer Methoden und Schulen nicht durch
einen «Schlagabtausch» zwischen den verschiedenen beteiligten «Parteien» gelost
werden kann, sondern nur durch eine gemeinsame Riickbesinnung aller auf eine
iibergeordnete «Theologie des Wortes», die sich weder aus der Bibel selbst herleiten
lasst, noch von der Exegese allein bestimmt werden kann, sondern vielmehr einer
korrekten Bestimmung des Verhilinisses von Offenbarung, Schrift und Uberliefe-
rung bedarf, welche ohne Riickbezug auf systematische und ekklesiologische Aspek-
te aus der Sicht des Glaubens gar nicht gelingen kann.

6 P. Kunn, Gesprdch iiber Jesus. Papst Benedikt XVI. im Dialog mit Martin Hengel und Peter Stuhlmacher,
Tiibingen 2010.

7 Vgl. M. HENGEL, Die vier Evangelien und das eine Evangelium von Jesus Christus, in WUNT 224, Tiibingen
2008, zit. bei P. Kuhn a.a.O., 4.

8 Ebd., 1-29.
9 Zitate, 4f.

31




=
=
=
<

«lch schdme mich des Evangeliums nicht: Es ist eine Kraft Gottes, die jeden rettet, der glaubt»

1.4. Personliche Selbstoffenbarung Gottes, nicht nur «Mitteilung gottlicher
Wahrheiten» — die friihe und dramatische Verwicklung J. Ratzingers
in den vorkonziliaren Streit um ein neuen und erweiterten Begriff
von Offenbarung

Dass J. Ratzinger nicht erst ab der direkt vorkonziliaren Periode, sondern schon
am Anbeginn seiner wissenschaftlichen Laufbahn in den hochst strittigen Prozess
einer Erweiterung des Offenbarungs- und Schriftverstdndnisses in der Theologie in-
volviert war, hat zudem die erst 2009 erfolgte Erstausgabe seiner bereits 1955 an
der kath.-theologischen Fakultit der Universitit Miinchen eingereichten Habilitati-
onsschrift in ihrer damals noch vollstindigen Urfassung erneut ins Licht der wissen-
schaftlichen Offentlichkeit geriickt10.

Den Impuls zur Abfassung dieser Arbeit iiber ein erweitertes Verstindnis von
Offenbarung, die Offenbarung primér als personal-geschichtliche Selbsterschlie-
Bung Gottes begreift und es deshalb gar nicht mehr zulisst, Offenbarung, Schrift
und Uberlieferung ginzlich gleichzusetzen, oder die HI. Schrift als eine «zeitlos-un-
geschichtliche Offenbarung gottlicher Wahrheiten und Geheimnisse» zu begreifen,
verdankte Ratzinger dem Fundamentaltheologen Gottlieb S6hngen, der sich gerade
in dieser Frage mit dem Miinchener «Dogmatikerpapst» Michael Schmaus in einem
unversohnlichen Streit befand:

Wihrend Schmaus im Wesentlichen an einem traditionell neuscholastischen,
heute vielfach auch als «instruktionstheoretisch» bezeichneten Schriftverstindnis
festhielt, da jede Alternative auf einen «gefihrlichen Modernismus», auf eine «Sub-
Jjektivierung des Offenbarungsbegriffs» und damit auf Relativismus hinauslaufen
miissell, hatte sich Sohngen von der reformatorischen Auffassung von Offenbarung
als heilsgeschichtlicher SelbsterschlieBung Gottes inspirieren lassen und begab sich
deshalb auf die Suche nach parallelen Ansétzen fiir eine genuin heilsgeschichtliche
Theologie in der kirchlichen Tradition, mit deren Hilfe sich von nun an das lebendige
Zueinander und die Interdependenz von Offenbarung, Schrift und kirchlicher Uber-
lieferung auch in der katholischen Theologie kongruent bestimmen lieBe: Aus dem
bloB bindren Nebeneinander von «Schrift und Tradition», das die neuscholastische
Dogmatik dem protestantischen «Sola scriptura-Prinzip» antithetisch gegeniiberge-
stellt hatte, sollte nun ein kongruentes Miteinander aus dreien werden, das Offen-

10 J. RATZINGER, Offenbarungsverstindnis und Geschichtstheologie Bonaventuras. Habilitationsschrift und
Bonaventura-Studien (J. Ratzinger — Gesammelte Schriften Bd. 2; hgg. v. G.L. Miiller), Freiburg 2009.

11 Zitate entnommen aus: M. KARGER, Offenbarung, Schrift und Uberlieferung, in Die Tagespost Nr. 107 vom
08.09.2009, 7.

32



Hans Christian Schmidbaur

barung nicht mehr einfach mit «Schrift» gleichsetzt, und das dem Gedanken einer
tdtigen Mitwirkung von Kirche und Heilsgeschichte am Prozess der Entstehung der
HI. Schrift Raum geben konnte.

Niitzliche Ansatzpunkte zur Realisierung dieses anspruchsvollen Projekts fand
Ratzinger nicht nur in den antiken Geschichtstheologien von Irenéus von Lyon, Ter-
tullian und Augustinus, sondern vor allem im Offenbarungsverstindnis und der Ge-
schichtstheologie des Hl. Bonaventura, der ebenfalls die Offenbarung mit Christus
nicht einfach als abgeschlossen ansah, und der zudem noch darauf verwies, dass die
Gotteserkenntnis der Menschen — begleitet vom auferstandenen Christus selbst, der
seine Kirche durch die Geschichte fiihrt — weiter wichst und weiter wachsen wird
bis hin zum Jiingsten Tage selbst, an dem wir ihn erst «schauen werden wie er ist»,
und an dem wir erst eschatologisch «vollkommen erkennen» werden, wie wir auch
«vollkommen erkannt worden sind» (nach 1 Kor 13,1-13).

In diesem heilgeschichtlichen Modell des Bonaventura — so erkannte Ratzinger —
gibt es nicht nur Ansétze fiir ein libergeordnetes Verstdndnis von Offenbarung, die
«als Ganze» noch keineswegs abgeschlossen ist, und die sich auch auf geschichtliche
Ereignisse im weiteren Sinne erstreckt, sondern auch fiir eine Einbindung von Kir-
che und Heilsgeschichte selbst in den Prozess der Entstehung der Hl. Schrift und die
Richtigkeit ihrer Deutung: So, wie die Kirche und ihr Fortschreiten durch die Zeit
vom kosmischen Christus bestindig gelenkt und vom HI. Geist téiitig begleitet sind, so
wuchsen auch die Bibel als Ganze und das Neue Testament im Besonderen aus dem
Leben des pilgernden Gottesvolkes heraus; und so kénnen auch die Hl. Schrift und
ihr geistlicher Sinn auch nur in, und von demselben Geist her interpretiert werden,
der auch die Kirche selbst trigt und inspiriert12!

Es mag heute verwundern, dass dieses Modell — schon im Mittelalter bei Bona-
ventura entstanden und vom jungen Ratzinger lediglich fiir das Schriftverstdndnis
der Neuzeit adaptiert und erweitert — bei seiner ffentlichen Habilitationsvorlesung
in Miinchen am 21.02.1957 eine lautstarke Auseinandersetzung zwischen S6hngen
und Schmaus ausloste, obwohl der Referent selbst zuvor jegliche Infragestellung der
objektiven Giiltigkeit von Offenbarung und Schrift explizit zurtickgewiesen hatte. —
Da Schmaus als Mitglied der Habilitationskommission auch in den darauffolgenden
Beratungen nicht nur an seinem neuscholastischen Verstédndnis der Hl. Schrift als al-
leingiiltiger katholischer Lehre festhielt, sondern dariiber hinaus auch noch Ratzin-
gers Deutung von Bonaventuras Denken im Hinblick auf die Hl. Schrift fiir verfehlt

12 J. Ratzinger hat dieses gesamte Vorgehen und seinen dramatischen Ablauf in seiner Autobiographie Aus
meinem Leben (1998) detailliert und eindrucksvoll beschrieben.

33




=
=
=
<

«lch schdme mich des Evangeliums nicht: Es ist eine Kraft Gottes, die jeden rettet, der glaubt»

erachtete, sah sich Ratzinger dazu gezwungen, von seiner Arbeit nur den zweiten
Teil {iber die reine Geschichtstheologie des Hl. Bonaventura als Habilitationsschrift
einzureichen, der unbeanstandet geblieben war, weil in ihm noch keine direkten
Konsequenzen fiir das Schriftverstindnis gezogen wurden13.

In der 2009 nun erstmals publizierten Urfassung, die von der Bonaventura-Ex-
pertin M. Schlosser und dem leitenden Herausgeber R. Voderholzer zudem mit einer
hervorragenden Einfithrung und einem umfangreichen Lexikonteil versehen worden
sind, kann man nun erstmals nachlesen, welche richtungsweisenden Gedanken der
junge J. Ratzinger bereits 1955 fiir ein erweitertes Schrift- und Offenbarungsver-
stindnis entwickelt hatte. — Die dort vorfindlichen Aussagen machen unzweifelhaft
sichtbar, dass der «Schmaus’sche Verdacht», es sei Ratzinger mit dieser Konzeption
um eine historische Relativierung der objektiven Offenbarung gegangen, von vorne-
herein unbegriindet war — der spétere Préfekt der Glaubenskongregation zielte viel-
mehr auf eine Wiederentdeckung des verlorengegangenen pneumatologischen und
ekklesialen Ursprung der Hl. Schrift ab!

«Jener Tiefensinn der Heiligen Schrift» — so lesen wir jetzt — «in dem sie iiber-
haupt erst Offenbarung und Glaubensinhalt ist, steht nicht im Belieben des Einzel-
nen, sondern ist... in den Grundlinien einfach durch Annahme des katholischen
Glaubens zugdnglich, der ja in seiner Zusammenfassung im Symbolum Prinzip der
Schrifterkldrung ist»14 — Die Schrift ist somit in dem Sinn zuerst Gotteswerk und
dann Kirchenwerk, als auch die Kirche in ihrem Ursprung immer erst Gotteswerk,
und dann erst Menschenwerk ist: So wie in Christus und in der Kirche, wirken also
auch in der Schrift Géttliches und Menschliches immer zusammen — «ungetrennt und
unvermischt».

Kirche und Schrift — wenn der historische Jesus nicht gewesen wére, gidbe es
sie beide nicht: Christus als der menschgewordene Légos, Kirche und Schrift bilden
also zusammen ein Tryptichon, von denen es in Welt das Eine nie ohne das Andere
geben kann, und wo sich der Eine immer nur durch die beiden anderen erschlieen
liasst: «Nur die im Glauben verstandene Schrift ist wahrhaft heilige Schrift», sodass
zur Offenbarung und ihrer ErschlieBung immer auch die «innere, gliubige Annahme
des Gesagten» gehort. Erst im «lebendigen Schriftverstindnis der Kirche» und «in
den Hdinden der lebendigen Kirche und ihrer Verkiindigung» wird demnach auch die
Schrift erst Offenbarungl!5. — Eine objektive Trennung von Glaube und Offenbarung,

13 Vgl. ebd.; M. KARGER, Offenbarung, Schrift und Uberlieferung, 7.
14 Vgl. ebd.
15 Zitate vgl. ebd.

34



Hans Christian Schmidbaur

oder die Annahme einer «objektiven Offenbarungy», die als «Heilige Schrift» im Sinne
eines «von Himmel gefallenen Buches» einfach «da» sei und «unabhdngig ist von
dem Menschen, der sie im Glauben empféingt», seien, so Ratzinger weiter, vielmehr
«thomistische Neuerungen», die erst nach dem Trienter Konzil entstanden sind, und
die sich in der Neuzeit nur deshalb verfestigen konnten, weil der Inhalt des Kanons
bereits festgeschrieben war und allgemein fiir selbstverstindlich gehalten wurde?6.

Wie im Folgenden aufgezeigt werden wird, sind es primér diese christologischen,
pneumatologischen und ekklesiologischen Aspekte, die das Schriftverstindnis und
die Wort-Gottes-Theologie J. Ratzingers bleibend prédgen, und die sich wie ein «roter
Faden» bis in die Gegenwart durchhalten. Sie konnen deshalb auch fiir die richtige
Interpretation des postsynodalen Schreibens Verbum Domini als systematischer Leit-
faden angewendet werden.

Schon im Einleitungsteil von Verbum Domini weist der Papst nicht nur mehrfach
auf die Aussagen der Konzilskostitution Dei Verbum hin, die unter seiner Mitwirkung
verfasst wurden — er bezieht sich in dessen fiinftem Kapitel auch auf den Prolog
des Johannesevangeliums (Joh 1,1-18), der mit seinem erweiterten Verstindnis von
Légos gleichsam eine «Synthese des gesamten christlichen Glaubens» darstelle, und
der deshalb auch als «Leittext» fiir den richtigen Zugang zur Hl. Schrift und ihrer
theologisch korrekten Auslegung betrachtet werden konnel7. Der gesamte darauf-
folgende Erste Teil ist Ldgos-Theologie, in die der Papst alle wesentlichen Einsichten
aus seiner urspriinglichen Habilitationsschrift und seiner vorherigen Forschung hat
einflieBen lassen.

Es scheint uns deshalb angebracht, statt einer bloBen Analyse der Aussagen von
«Verbum Domini» selbst und von «Schriftauslegung im Widerstreit» zunidchst ganz
an den Anfang der HI. Schrift (Gen 1,1) und des Johannesevangeliums (Joh 1,1) zu-
riickzukehren, die uns Gott als schopfungs- und geschichtsméachtiges Pneuma vor-
stellen18, und danach auf die Uberlegungen Ratzingers einzugehen, die er in seinen
systematischen Grundlagewerken Einfiihrung in das Christentum!9 und Dogma und
Verkiindigung?° zu einem erweiterten Verstidndnis von Geist entwickelt hat, und die
fortan als ein neuer, «pneumatischer Realismus», der den Rationalismus der Aufkla-

=

6 Zitate vgl. ebd.

-
3

BENEDIKT XVI., Nachsynodales Apostolisches Schreiben Verbum Domini, 11.

18 J. RATZINGER, Einfiihrung in das Christentum. Vorlesungen iiber das Apostolische Glaubensbekenntnis,
Miinchen 1968, 260-272.

19 Ebd., 249-272.
20 J. RATZINGER, Dogma und Verkiindigung, Miinchen 1977, 277-310.

35




=
=
=
<

«lch schdme mich des Evangeliums nicht: Es ist eine Kraft Gottes, die jeden rettet, der glaubt»

rung iiberwindet, die spekulative Basis einer genuin heilsgeschichtlichen Theologie
und Dogmatik bilden sollten.

2. Das «ewige Wort» als lebendiger Ursprung, Quelle
und Kraft der Hl. Schrift

In das Mysterium des Wortes Gottes einzutreten ist eigentlich etwas, fiir das wir
Menschen nicht geschaffen sind; denn das, was es uns gegeben hat und was aus ihm
hervorgegangen ist — die Hl. Schrift — ist von seinem Ursprung her nicht ein Men-
schen-, sondern ein Gotteswerk.

2.1. Der ewige Logos - nicht welt- und geschichtslos, sondern welt-
und geschichtsméchtig

Dieses Wort, mit dem Gott immer wieder zu uns gesprochen hat — angefangen mit
Abraham, iiber Mose, bis hinauf zu den Propheten — liegt nicht nur iiber alle Unter-
schiede und Begrenztheiten der Sprache, der Zeiten und der Kulturen hinaus - es ist
auch ein méchtiges, lebendiges Wort, von dem Gott selbst durch Jesaja sagt: «Meine
Gedanken sind nicht eure Gedanken, und eure Wege sind nicht meine Wege — Spruch
des Herrn. So hoch wie der Himmel iiber der Erde ist, so hoch erhaben sind meine
Wege iiber eure Wegen, und meine Gedanken iiber euren Gedanken. — Wie der Regen
und der Schnee vom Himmel fillt, und nicht dorthin zurtickkehrt, sondern die Erde
trinkt und sie zum Keimen und Sprossen bringt, ... so ist es auch mit dem Wort, das
meinen Mund verldsst: Es kehrt nicht leer zu mir zuriick, sondern es bewirkt, was ich
will, und erreicht all das, zu was ich es ausgesandt habe!» (Jes 55, 8-11).

Ein solches geschichtsméchtiges Wort, das — wie derselbe Jesaja sagt — auch «ei-
nen neuen Himmel und eine neue Erde erschafft» (Jes 65,17) kann es jedoch nur
sein, wenn es bereits am Anfang — «en arché» (Gen 1,1; Joh 1,1) — auch das schopfe-
rische Wort war, das «vor aller Zeit» aus dem Vater hervorging, durch das Er einst
die Welt erschuf und sprach «es werde Licht» (Gen 1,3), und von dem alles, was ist,
Dasein empfingt, Leben, Form und Gestalt: «Im Anfang war das Wort, und das Wort
war bei Gott, und Gott war das Wort. ... Alles ist durch das Wort geworden, und ohne
das Wort wurde nichts, was geworden ist. - In ihm war das Leben, und das Leben
war das Licht der Menschen» (Joh 1,1-4). — Nur, weil es so schon das Alpha war
und der «erste Anfang», kann und wird es auch das Letzte sein, welches «die Macht
hat, Leben zu geben und es wieder zu nehmen» (Joh 10,18), und das Omega, das die

36



Hans Christian Schmidbaur

Macht hat, «die Fiille der Zeiten heraufzufiihren» und in sich «alles zu vereinen —
alles, was im Himmel und auf Erden ist» (Eph 1,10).

2.2. Im Anfang war das Wort, nicht die Schrift

Bevor wir also vorschnell in eine Debatte iiber die richtige «Schriftauslegung»
eintreten und dariiber so gut wie zwangsldufig «in Widerstreit»21 geraten, ist es des-
halb wichtig, sich zuvor bewusst zu machen, dass wir als Christen nicht nur «Schrift-
besitzer» sind, wie es z.B. der Islam von seinen Gldubigen sagt?2, sondern dass wir
primér und schon von unserer Schépfung her «Kinder des Wortes» sind: «/m Anfang
war das Wort, und das Wort war bei Gott, und Gott war das Wort» (Joh 1,1). — Hier
wird «Wort» nicht dem beschrédnkten Sinne verstanden, wie wir es heute tun, son-
dern als ein Ldgos, der in sich «Geist ist und Leben» (vgl. Joh 6,63-68), der «alle
Erkenntnis tibersteigt» (vgl. 1 Kor 13,12; Eph 3,19), und der als «Hauch aus dem
Munde Gottes» schon ausgegossen wurde auf den «Erdling» Adam, durch das er erst
«zu einem lebendigen Wesen» (Gen 2,7) wurde, das Gottes lebendiges Wort begreift
und den Sinn seiner Gebote versteht.

2.3. «Du hast ihn nur wenig geringer gemacht als Gott und ihn mit Herrlichkeit
und Ehre gekront» (Ps 8,6) — Der Mensch als Triiger und Hérer des Wortes
Was alle Menschen iiber alle Unterschiede der Rassen, Kulturen und Sprachen
vereint, ist also nicht nur, dass sie alle vom selben «Bein und Fleisch» sind (Gen
2,23), sondern in Hinblick auf Gott auch «Geist von seinem Geist», und aufgrund
der in ihm liegenden Vermogen dazu berufen und befihigt, «Horer des Wortes» zu
sein, und es zu verstehen: — Wie auch immer es zum Menschen kommen mag — als
gesprochenes Wort in Verkiindigung und Predigt, als Glaubenszeugnis in Wort und
Tat, oder auch in seiner niedergeschriebenen Form als «HI. Schrift» in Liturgie, zu
stiller Lektiire oder geistlicher Lesung: Es hat gerade deshalb die Kraft, «Feuer auf
die Erde zu werfen» (Lk 12,49), die Herzen «brennend zu machen» (Lk 24,32), oder
auch ein «Stein des AnstoBes» zu werden, dem fortwdhrend widersprochen wird
(Lk 2,34), weil aus ihm stets das andere, noch groBere, lebendige und ewige Wort
spricht, das Gott selber ist. — Der Grund, warum wir dies spiiren liegt darin, dass
auch die Menschen denselben «Hauch des Logos» in sich tragen, der den «geistli-

21 J. RATZINGER (HG.), Schriftausleqgung im Widerstreit (QD 117), Freiburg im Breisgau 1989.

22 Koran Sure 33,23-27; vgl. M. und U. TWORUSCHKA, Der Koran und seine umstrittenen Aussagen, P Diissel-
dorf 2002, 25-29.123; VELKD/EKD, Was jeder vom Islam wissen muss, Giitersloh 20016, 154-163.

37




=
=
=
<

«lch schdme mich des Evangeliums nicht: Es ist eine Kraft Gottes, die jeden rettet, der glaubt»

chen Sinn» von dem verspiirt, das hier ausgesagt wird, und weil sie — ob sie es wollen
oder nicht — sofort den «hdheren Légos» erahnen, von dem dieses Wort kommt, und
der aus diesem Text spricht.

Und wenn vom Herrn als menschgewordenem Logos gesagt wird «der Geist ruht
auf ihm» (Lk 2,25), und «Herr, du hast Worte ewigen Lebens» (Joh 6,68), dann ladt
uns dies ein, ihn als den «<neuen Adam» zu begreifen, der uns durch sein lebendiges
Wort zu einer «neuen Schépfung» macht (2 Kor 5,17; Gal 6,15); und der allen, die
ihn aufnehmen, die Macht gibt, «Kinder Gottes ohne Makel» zu werden — «mitten
in einer verdorbenen und verwirrten Generation», in der sie als «Lichter der Welt»
leuchten (Phil 2,15).

2.4. Kirche als aktive Gegenwart des lebendigen Wortes in Welt

Die HI. Schrift ist also weder das Erste, noch das Einzige, noch das Letzte, was
wir Christen von Gott her besitzen und empfangen werden. Sie ist auch nicht deshalb
ein gottliches Wort, weil sie einst als ein «inkartierter Gott», oder als ein in hebréisch
und griechisch verfasstes Buch «vom Himmel gefallen» wéire — sie entspringt viel-
mehr einem gottlichen Geist und einem lebendigen Gott, der als ewige Dreifaltigkeit
bereits in sich selbst «lebendiges Wort» ist, und der in seinem inkarnierten Wort alle
seine vorangegangenen und noch bevorstehenden Worte und Taten bereits zusam-
mengefasst und iibertroffen hat. — Das, was wir «HI. Schrift» nennen und was trotz
seiner Vielzahl von historisch gewachsenen Biichern, verschiedenen literarischen
Gattungen und Erzédhlweisen immer nur als «Niederschlag», oder «Widerschein» ei-
ner real unendlich viel reicheren Heilsgeschichte betrachtet werden kann, hat somit
Gott, der sich in Wort und Tat geoffenbart hat, als ihren lebendigen «Urheber» (DV
11), aber gleichzeitig auch Menschen, welche von diesem lebendigen Geist «ange-
haucht» wurden, als ihre «echten Verfasser» (DV 11), und das gesamte Volk Gottes
und die Kirche, in der derselbe lebendige Geist bestdndig préisent bleibt und weiter
wirkt, als seine Adressatin, Hiiterin, Verkiinderin und alleinige autorisierte Deuterin.

2.5. Das lebendige Wort wurde Schrift in der Kirche

In einer gewissen Analogie konnen wir also sagen: So, wie durch den Engel der
Verkiindigung der Geist iiber die selige Jungfrau von Nazareth kam und durch ihr
«mir geschehe nach deinem Wort» (Lk 1,38) der Ldgos, das «ewige Wort», Fleisch
wurde und als Mensch unter uns Gestalt angenommen hat, so ist auch die Kirche
die «jungfréuliche Braut Christi» und die geisterfiillte ancilla Verbi, die einst das
lebendige Wort Christi empfing, in der der auferstandene Christus als lebendiges

38



Hans Christian Schmidbaur

Wort iiber alle Zeiten weiter priasent bleibt, und in der sein anfangs nur erzéhltes
und lebendiges Wort erst Jahrzehnte danach und im Laufe vieler weiterer, folgender
Jahrzehnte langsam zu jener «HI. Schrift» wurde, die wir heute kennen.

Gerade weil wir heute schon zu sehr daran gewohnt sind, dass es diese «HI.
Schrift» gibt, neigen wir auch immer mehr dazu, diese Hl. Schrift wie selbstver-
stidndlich mit dem lebendigen Wort Gottes gleichzusetzen und zu vergessen, dass es
in Wahrheit nicht diese Bibel war, die am Anfang stand, und dass das, was der Herr
uns hinterlassen hat, keineswegs Texte in geschriebenen Lettern, sondern vielmehr
drei andere Dinge waren: sein lebendiges Wort, seine Kirche als «Bau aus lebendi-
gen Steinen», und sein Geist, der schon im Anfang den ersten Jiingern «den Sinn der
Schrift erschloss» (Lk 24,32).

Unter allen groBen Religionsgriindern der Erde ist Jesus wohl der einzige, der —
obwohl er zweifellos schreiben konnte, eine vorziigliche Ausbildung genossen hatte
und bei seinen Zeitgenossen als «Rabbi» allgemein anerkannt war - selbst nie etwas
geschrieben hat. So stark war sein Vertrauen in sein lebendiges Wort, dass er es
selbst bei der reinen Verkiindigung belie3 und danach die Jiinger auf Wanderschaft
schickte — nicht mit einem Buch in der Hand, sondern nur mit dem Geist: «Der Bei-
stand aber, der Hl. Geist, den der Vater in meinem Namen senden wird - er wird
euch alles lehren und euch an alles erinnern, was ich euch gesagt habe!» (Joh 14,17).

Es ist somit wahr, was Kardinal Legato gesagt hat, der zusammen mit Y. Congar,
J. Ratzinger und K. Rahner an der Entstehung einer «Theologie des Wortes» gear-
beitet hat: «Jesus hat sein Evangelium nicht auf Karten, sondern in Herzen einge-
pflanzt» — «Gesu ha piantato il suo Vangelo non in charta, ma in corde»23.

2.6. Ecclesia de Verbo — Sacra Scriptura de Ecclesia

Daraus wird deutlich, dass das, was heute als «HI. Schrift» gilt und was heute
zu ihr gehort, einen ebenso gottlichen, wie auch ekklesialen Ursprung hat: Nicht
Christus, sondern Menschen als Glieder der Kirche und vom lebendigen Wort und
vom Geist inspirierte Hagiographen haben die Evangelien und Briefe verfasst; und
am Ende war es ebenfalls nicht Christus direkt, sondern die Hierarchie der Kirche,
welche unter Riickgriff auf die Tradition erst nach jahrhundertelangem Ringen end-
giiltig entschied, was zum Kanon der Hl. Schriften gehort und was nicht: Erstmals
bezeugte 367 der «Osterfestbrief» des Bischofs Athanasius von Alexandien den Ka-
non des NT; aber iiber den Inhalt des AT und bis zur Erstellung eines giiltigen Ge-
samtkanons lag man noch iiber das Decretum Gratiani (um 1140) und die Konflikte

23 Vgl. K. RAHNER — J. RATZINGER, Offenbarung und Uberlieferung (QD 25); (it. Rivelazione e tradizione), 56.

39




=
=
=
<

«lch schdme mich des Evangeliums nicht: Es ist eine Kraft Gottes, die jeden rettet, der glaubt»

der Reformation hinweg bis zur IV. Sitzung des Konzils von Trient (1546) weiter im
Streit24.

Nicht nur, dass somit zwischen dem lebendigen Wort des Anfangs und der Fest-
legung eines verbindlichen Kanons der HI. Schrift mehr als 1500 Jahre liegen — die
Kirche als Hiiterin und Bewahrerin eines lebendigen Wortes Gottes, das iiber allen
Unterschieden der Kulturen und Sprachen liegt, hat zudem neben der berithmten
lateinischen «Vulgata» des Hieronymus (+ 419) auch noch viele andere Teiliiberset-
zungen des hebriisch-griechischen Originals approbiert, um das Wort Gottes mog-
lichst vielen Menschen zuginglich zu machen. — So wie die Hl. Schrift also in und mit
der Tradition der Kirche historisch erwachsen ist, so gehort auch eine approbierte
Ubersetzung derselben HI. Schrift ebenfalls zur Tradition der Kirche, und zu der ihr
von Christus selbst {ibertragenen Autoritit und Vollmacht als Magd und Hiiterin des
Wortes: die genannte und im ganzen Abendland im Gebrauch befindliche Vulgata
wurde erst von demselben Tridentinum 1546 als authentisch deklariert25.

Daraus folgt: Sowohl das Prinzip sola scriptura als Antithese der Reformation,
mit dem sich deren Vertreter gegen eine Autoritit der katholischen Kirche erhoben,
welche sich in ihren Augen - anstatt bloe «Dienerin des Wortes» zu sein — der
Schrift «beméchtigt» und sich zur «Herrin» iiber sie gemacht hétte, als auch eine
simplifizierte «Zwei-Quellen-Theorie», die das katholische et-et von «Schrift und
Tradition» nur als ein heterogenes «Nebeneinander» interpretiert, konnen deshalb
nur als spekulativ insuffizient betrachtet werden, weil sie im Grunde beide zu spit
ansetzen und damit den bipolaren Ursprung der HI. Schrift nicht geniigend wahr-
nehmen: Trotz aller Unterschiede in den Konsequenzen kommen sie ndmlich in dem
einen Punkt iiberein, dass sie die Hl. Schrift gleichsam als ein in sich stehendes,
fertiges Ganzes betrachten, das der Kirche «von oben herab» vorgegeben worden
sei, und dass sie damit ihre historische und ekklesiale Dimension weitgehend auf3er
Acht lassen.

24 Konzil von Trient, Festlegung des sog. “GroBen Kanons” DH 1501-05.

25 Das Konzilsdekret Dei Verbum stellt in Kapitel 22 diese Vollmacht der Kirche, die pastorale Notwendig-
keit zur Erstellung «brauchbarer und genauer Ubersetzungen», und die Ubereinstimmung dieser Praxis
mit der Gesamttradition der Kirche in vortridentinischer Zeit explizit heraus: «Der Zugang zur Heiligen
Schrift muss fiir die an Christus Glaubenden weit offen stehen. Darum hat die Kirche schon in ihren An-
fiingen die dlteste Ubersetzung des Alten Testaments, die griechische, die nach den Siebzig (Septuaginta)
benannt wird, als die ihre iibernommen. Die anderen orientalischen und die lateinischen Ubersetzungen,
besonders die sogenannte Vulgata, hélt sie immer in Ehren. — Da aber das Wort Gottes allen Zeiten zur
Verfiigung stehen muss, bemiiht sich die Kirche in miitterlicher Sorge, dass brauchbare und genaue Uber-
setzungen in die verschiedenen Sprachen erarbeitet werden, mit Vorrang aus dem Urtext der Heiligen
Biicher. Wenn die Ubersetzungen bei sich bietender Gelegenheit und mit Zustimmung der kirchlichen
Autoritdit in Zusammenarbeit mit den getrennten Briidern zustande kommen, dann kénnen sie von allen
Christen benutzt werden» (DV 22).

40



Hans Christian Schmidbaur

3. Die Kirche als marianische Sponsa Verbi
und geistgetragene «Schriftgebédrerin»

Die Wiederentdeckung und Wiederbelebung dieser ekklesialen und pneumatolo-
gischen Dimension der Schrift, welche die Theologie der HI. Schrift und die Schrift-
auslegung sowohl der Patristik, als auch des Mittelalters geprigt und beseelt hatte,
kénnen mit Sicherheit als die priméren Intentionen der Konzilsviter bei der Abfas-
sung von Dei Verbum betrachtet werden — auch wenn in der nachkonziliaren Wissen-
schaft oftmals gegenteilige Konsequenzen daraus gezogen worden sind.

Betrachtet man jedoch den Argumentationsduktus des gesamten Dekrets, der
mit dem Ldgos als lebendigem Wort als «Priméaroffenbarung» ansetzt (DV 2-6), dann
zur miindlichen Weitergabe der Offenbarung durch die Verkiindigung der Apostel
fortschreitet (DV 7f) und anschlieBend erst die gottliche Inspiration der Hl. Schrift
und deren verbindliche Auslegung erldutert (DV 9-12. 17-23), dann werden sowohl
der ekklesiale Ursprung, als auch unaufhebbare Nexus zwischen Schrift und Kirche,
Kirche und Schrift ohne Weiteres sichtbar: die Kirche lebt aus dem lebendigen Wort,
und durch die Kirche wird die Hl. Schrift auch stets wieder «lebendiges Wort», das
Frucht bringt.

Die Schlusskapitel 23-26 geben dieser ekklesialen Dimension der Hl. Schrift auch
einen marianischen Aspekt, der als spirituelle Grundhaltung explizit auf die amtli-
che Verkiindigung und auf die theologische Wissenschaft und die zu ihr gehtrende
Exegese ausgeweitet wird: So wie die selige, vom Geist erfiillte Jungfrau Maria den
ewigen Logos empfing und als menschgewordenen Christus gebar, so bringt auch die
vom Geist getragene Kirche die Schrift hervor und ist ihre Verkiinderin.

Sie allein besitzt die Vollmacht, die Schrift richtig zu deuten — nicht aus eigener
Kraft, sondern aufgrund des Geistes, der auf sie ausgegossen wurde, und der bestin-
dig in ihr ruht. - Nur in und mittels der Kirche bleibt somit die gottliche Offenbarung
in der Welt weiter lebendige Gegenwart, gewinnt immer aufs Neue Kraft und Gestalt,
und wird neuerschaffender und weltverdndernder Akt. — Die Kirche ist somit die vox
viva evangelii26 — auBerhalb ihrer, ohne sie und ohne den Geist wire die Schrift nur
noch leerer Buchstabe, ein «ténendes Erz», oder eine «klingende Schelle»!

26 Enchiridion biblicum, Bologna 1993, 681.

41




=
=
=
<

«lch schdme mich des Evangeliums nicht: Es ist eine Kraft Gottes, die jeden rettet, der glaubt»

3.1. Scriptura interpres sui ipsius?

Die doppelte Riickbindung der Schrift sowohl an das lebendige Wort Gottes als
Akt, als auch an die Kirche, in der sie erst und immer aufs Neue «lebendiges Wort»
wird, ist demnach nicht etwas, was vom Lehramt der Kirche nur sekundér «dazu-
behauptet» wiirde, sondern ist vielmehr auch ein integraler Bestandteil der Entste-
hung, des Wesens und der Aussagen der Schrift selbst: Nur wenn sie in dem Kontext
verbleibt, in dem sie auch verfasst wurde, kann sie auch richtig interpretiert werden.
- Da niemand «den Geist Gottes erkennt, nur Gott selbst» (nach 1 Kor 2,11), und weil
jede Offenbarung ein dialogischer Prozess ist, der nur gelingen kann, wenn Redner
und Empfinger «desselben Geistes» sind, muss auch die Schrift «in und aus demsel-
ben Geist interpretiert werden, in dem sie geschrieben wurde»27.

Es waren unter den Konzilsberatern in der Kommission zu Abfassung von Dei
Verbum vor allem der melkitische Erzbischof Neophytos Edelby, der diesen in der
theologischen Tradition des Ostens stindig prisent gebliebenen Aspekt einer leben-
digen Riickbindung an die pneumatologische Dimension der Hl. Schrift und an das
Leben der Kirche in die Debatte einbrachte, und der damit besonders bei den beiden
jungen Konzilsberatern Ratzinger und Rahner, aber auch bei Msgr. Volk, dem Ex-
egeten Otto Semmelroth und den deutschen Kardindlen Karl Frings und Julius Dopf-
ner auf lebendige Zustimmung stief3.28 — Sie alle hatten zuvor schon iiber die tragi-
sche und schon seit langem wihrende «Schriftvergessenheit» der Kirche geklagt29.

3.2. «Offenbarung und Uberlieferung» — ein epochemachender Impulstext
fiir ein erweitertes Verstindnis der Schrift

In stindigem Austausch mit Volk und Semmelroth, die alle zusammen im Colle-
gium Germanicum wohnten, verfassten Ratzinger und Rahner daraufhin einen epo-
chemachenden Impulstext fiir die Kommission, der zu einem erweiterten Verstind-
nis von «Wort» und ratio aufrief, und der wieder in Kontakt treten konnte mit dem
logos-Verstindnis der antik-christlichen Tradition.30 Allein auf diesem Wege — so die
Verfasser — konne es gelingen, die Schrift wieder als ein nur in der Kirche lebendiges

27 Vgl. F. REFOULE-F. DREYFUS, Quale esegesi oggi nella Chiesa?, 11, Reggio Emilia 1993, 133-93; trad. dt. vom
Autor.

28 Vgl. G. ALBERIGO, Storia del Concilio Vaticano, 1-1V, Bologna 1995-2001; hier II, IV, 221-230; 473-477.

29 Vgl. D. ConcoLINo, Teologia della Parola. Per una comprensione sinfonica della Parola di Dio alla luce
della Costituzione Dogmatica “Dei Verbum”, Soveria Mannelli 2006, 34ff.

30 Wesentliche Inhalte davon finden sich auch in: J. RATZINGER — K. RAHNER, Offenbarung und Uberlieferung
(QD 25), Freiburg 1965; wieder abgedruckt in: P. HONERMANN — TH. SODING, Wort Gottes, Schrift- Tradition-
Amt, Freiburg 2005.

42



Hans Christian Schmidbaur

Wort zu begreifen, ihre seit der Aufkldrung auf reinen Intellektualismus reduzierte
Interpretation aufzubrechen, ihre lebendige Rolle als inspirierende Kraft im Leben
der gesamten Kirche wiederzubeleben, und die Kirche wieder als «Kirche des leben-
digen Wortes» begreifen zu lernen3!.

Sobald man ndmlich die umfassenderen Begriffe «Offenbarung» und «Uberliefe-
rung» als Ausgangspunkt wéhlt, die sowohl auf die lebendigen Worte, als auch auf
die «Taten» Gottes in der Heilsgeschichte angewendet werden konnen, ist man an-
schlieBend auch nicht mehr dazu verleitet, Gottes «Wort» vorschnell und reduktioni-
stisch mit der «HI. Schrift» gleichzusetzen, wie es friiher oft geschehen war, sondern
kann unter «Wort» wieder primér einen lebendigen, schopferischen «Akt» verste-
hen. Wird «Wort» wieder in diesem seinem weiteren, urspriinglichen Sinn begriffen,
dann - so die Verfasser — wiirden wohl auch die vermeintlichen «Gegensitze» zwi-
schen «Wort» und «Sakrament», oder «Kirche der Sakramente» und «Kirche des
Wortes» hinfillig, die man ab der Gegenreformation vielfach zwischen den beiden
Konfessionen glaubte aufbauen zu kénnen.

Man begriffe zudem, dass auch in den primédren Akten kirchlichen Selbstvollzu-
ges wie matryria, koinonia, diaconia und vor allem leiturgia erneut und noch viel
mehr als vorher auf diese Macht des gesprochenen Wortes zu setzen sei, und dass
es ein Sakrament als reales Zeichen mit realen Wirkungen in der Kirche gerade nur
deshalb gibt und auch nur deshalb geben kann, weil es in der Kirche und ihren ge-
nannten priméren Selbstvollziigen iiber die verkiindete «Schrift» hinaus auch noch
jenes lebendige, schopferische Wort Gottes gibt, das in ihr lebt und mit ihr wirkt!

Es war vor allem K. Rahner gewesen, der bereits in seinem 1941 erschienenen
Buch «Horer des Wortes» auf dieses verengte Verstindnis von «Wort Gottes» hinge-
wiesen und unter Verweis auf die Sakramentenlehre sein Ungeniigen offensichtlich
gemacht hatte: Wenn die kirchliche Tradition das Sakrament als Accedit Verbum
ad elementum et fit sacramentum definiert, dann bezieht sich das hier genannte
Verbum ja auch nicht auf den bloBen Bibelvers, mit dem man seine «Einsetzung»
begriindet, sondern vielmehr auf das «lebendige Wort» Christi, das in der Kirche
prasent ist und weiterwirkt, und durch das allein erst ein Sakrament zum wahren
Sakrament werden kann!

Die Kirche konsakriert und aktualisiert deshalb nicht nur den Leib Christi durch
sein lebendiges Wort — in der Verkiindigung der Schrift aktualisiert sie auch sein
Wort, und wird so gleichermafen sowohl Sakrament des Leibes, als auch des Wortes
Christi fiir die Menschen32,

31 Ebd,. 473-477.

32 Die Acta Synodalia Sacrosancti Concilii Oecumenici Vaticani Secundi (AS), Citta del Vaticano 1970-1986

43




=
=
=
<

«lch schdme mich des Evangeliums nicht: Es ist eine Kraft Gottes, die jeden rettet, der glaubt»

3.3. Kirche als Sakrament des Leibes und Sakrament des Wortes

Viele vorbereitende Impulse dazu, die bereits von der vorkonziliaren Theologie
erarbeitet worden sind, haben die Konzilsviter und -Berater dazu inspiriert: Zu nen-
nen sind dabei nicht nur K. Rahner selbst, der bereits 1941 das Buch «Horer des
Wortes» verfasst hatte; unter den Exegeten 0. Semmelroth, R. Schnackenburg und
der zum Katholizismus konvertierte, von J. Ratzinger bis heute iiberaus geschétzte
Exeget Heinrich Schlier, sondern vor allem auch R. Guardini, der als einer bedeu-
tendsten Vertreter der sog. «Liturgischen Bewegung» 1950 eine Zulassung von Le-
sungstexten in der Volkssprache fiir die Hl. Messe mit erreicht hatte.

So wie der lebendige Ldgos «Fleisch» angenommen hat in der Jungfrau Maria
und danach eine einzige, komplexe Wirklichkeit bildet, die sich aus gottlicher und
menschlicher Natur zusammensetzt und in der seine gottliche Herrlichkeit in der
Menschennatur kenotisch verborgen bleibt, so ist auch die Kirche — wie das Konzil
im Kapitel 8 des Dekretes Lumen Gentium feststellt — eine «komplexe Wirklichkeit,
die aus gottlichen und menschlichen Elementen zusammenwcdichst» (LG 8) und in der
das Reich Gottes zwar schon real angebrochen, aber noch keinesfalls voll verwirk-
licht ist.

3.4. Das Wort Gottes «subsistiert» in der HI. Schrift

Es kann wohl als eine der epochemachendsten Leistungen des gesamten II. Va-
tikanischen Konzils angesehen werden, dass die Kommissionsmitglieder, welche in
der III. Sitzungsperiode mit der Abfassung von Dei Verbum beauftragt waren, nach
langen Beratungen diesen doppelten, differenzierten Parallelismus, der das Ver-
héltnis von Gott- und Menschennatur Christi, aber auch das Verhiltnis von Reich
Gottes und sichtbarer Kirche mit dem Begriff subsistit in beschreibt33, auch auf die
Definition des Verhéltnisses von «Wort Gottes», Offenbarung und Hl. Schrift iiber-
tragen haben: Ab jetzt war es ndmlich nicht mehr nétig, die HI. Schrift latent mit der
Ubertfiille des gottlichen Wortes gleichzusetzen, sondern zwischen einem lebendigen
Verbum Dei und einer Sacra Scriptura die als dessen schriftliche Niederlegung nur

beweisen, dass all diese Uberlegungen in die Diskussionen wihrend der Abfassung von Dei Verbum ein-
gegangen sind; hier: AS III, 3, 306-308.

33 Das Konzilsdekret Lumen Gentium stellt in Kap. 8 explizit fest: «Die mit hierarchischen Organen ausge-
stattete Gesellschaft und der geheimnisvolle Leib Christi, die sichtbare Versammlung und die geistliche
Gemeinschaft, die irdische Kirche und die mit himmlischen Gaben beschenkte Kirche sind nicht als zwei
verschiedene Grifien zu betrachten, sondern bilden eine einzige, komplexe Wirklichkeit, die aus mensch-
lichem und géttlichem Element zusammenwdchst. Deshalb ist sie in einer nicht unbedeutenden Analogie
dem Mysterium des fleischgewordenen Wortes dhnlich».

44



Hans Christian Schmidbaur

noch locutio Dei ist, zu unterschieden, ohne dass dabei die Hl. Schrift als historischer
Text im Wachstum automatisch seine Verbindlichkeit als depositum fidei pure custo-
diendo verlor.

Nach langen, strittigen Beratungen, an denen genauso wie vorher in der Dogma-
tischen Konstitution iiber die Kirche Lumen Gentium auch die Kardinéle Ottaviani,
Bea und Dopfner, sowie die beiden jungen Konzilsherater K. Rahner und J. Ratzin-
ger beteiligt waren34, beschloss man unter Leitung von Msgr. Volk, nun auch in Dei
Verbum gleichsam das est durch das subistit in zu ersetzen. — In seiner beschlosse-
nen Endfassung heifit es deshalb nicht mehr: Sacra Scriptura est Verbum Dei, wie
es noch vorher vorgesehen war, sondern iiberraschenderweise: Sacra Scriptura est
locutio Dei, quatenus, divino afflante Spiritu, scripto consignatur (DV 9).

Im deutschen Gesamttext wird noch deutlicher, wie es dem Dekret unter Ver-
wendung des Begriffes der gegenseitigen Teilhabe gelingt, sowohl die historisch-
dynamische, als auch die ekklesiale und pneumatologische Dimension der Hl. Schrift
zu bewahren und herauszustellen:

«Die Heilige Uberlieferung und die Heilige Schrift sind eng miteinander verbunden und haben anein-
ander Anteil. Demselben gottlichen Quell entspringend, fliefien beide gewissermafien in eins zusammen
und streben demselben Ziele zu. Denn die Heilige Schrift ist Gottes Rede [locutio Deil, insofern sie unter
dem Anhauch des Heiligen Geistes schriftlich aufgezeichnet wurde. Die Heilige Uberlieferung aber gibt
das Wort Gottes, das von Christus dem Herrn und vom Heiligen Geist den Aposteln anvertraut wurde,
unversehrt an deren Nachfolger weiter, damit sie es unter der erleuchteten Fiihrung des Geistes der
Wahrheit in ihrer Verkiindigung treu bewahren, erkliren und ausbreiten. So ergibt sich, dass die Kirche
ihre Gewissheit iiber alles Geoffenbarte nicht aus der Heiligen Schrift allein schiopft. Daher sollen beide
mit gleicher Liebe und Achtung angenommen und verehrt werden»35.

Wenn es also um verbindliche Kriterien fiir die Schriftauslegung geht, kann die-
ser Text aus DV 9 auch im Hinblick auf die gesamte kirchliche Tradition als para-
digmatisch gelten: Er setzt ndmlich die HI. Schrift nicht einfach mit dem lebendigen
Wort Gottes gleich, sondern leitet es aus ihm ab: «/m Anfang war das Wort, und das
Wort war bei Gott, und Gott war das Wort. ... Alles ist durch das Wort geworden, und
ohne das Wort wurde nichts, was geworden ist» (Joh 1,1.3). — Dieses lebendige Wort
wurde als «Hauch» auch auf den Menschen ausgegossen, sodass er zum «Horer des
Wortes» wurde (Gen 2,7), und danach erst gab er ihm seine Weisungen und Gebote,
die von seinen Dienern — von demselben, méchtigen Geist erfiillt — schriftlich aufge-
zeichnet worden sind.

3¢ Vgl. die Einfiihrung zum Dekret Dei Verbum im Kleinen Konzilskompendium, Freiburg-Basel-Wien
198518, 361-366.

35 DV 6; ebd., 372.

45




=
=
=
<

«lch schdme mich des Evangeliums nicht: Es ist eine Kraft Gottes, die jeden rettet, der glaubt»

3.5. Die HI. Schrift: nicht «zeitbedingt», sondern zeitbezogen

Dieses «erste Wort» ist also Logos und lebendiger, schopferischer Akt, das jedes
geschriebene Wort, jede schriftliche Niederlegung und jede historische Bedingtheit
unendlich iibersteigt, das «Begegnung mit Gott» souveridn erschliet, und in sich
immer schon mehr ist als bloBe «Lehre», «Schrift», oder «Tradition». — Er begriindet
sie vielmehr und hilt sie alle drei in einer Einheit zusammen.

Alles, was in der Bibel «geschrieben steht», haben also Menschen geschrieben,
aber vom gottlichen Wort und Geist erfiillt; und so ist das, was geschrieben steht
— auch wenn es vielfiltige Elemente und Charakteristika des Menschlichen und Hi-
storischen in sich trédgt - doch eine wahre locutio Dei, die von Gott her auf Menschen
und auf ihre Zeit hin ausgesagt wurde. «HI. Schrift» ist also sowohl «Gottes Wort im
Menschenwort», als auch «Gottes Wort fiir den Menschen», sodass man, wie z.B.
Herbert Haag in der vierbidndigen, heilsgeschichtlichen Dogmatik Mysterium Salutis
sich ausgedriickt hat, durchaus sagen kann: «Das Wort wurde in der Heiligen Schrift
Buch»36.

Die Wiederentdeckung dieser auf ewig bestehenden und nie erléschenden Riick-
bindung der HI. Schrift an das ewige, lebendige gottliche Wort, von der schon der
Geist der Patristik und der spédtantiken Theologie erfiillt war, und der das Konzilsde-
kret Dei Verbum den Rang einer verbindlichen Lehre der Kirche zugesprochen hat,
ist nun geeignet, die Schriftauslegung und Schriftdeutung von vielen Fehlinterpre-
tationen und Defizienzen zu befreien, die sowohl in Vergangenheit, als auch in der
Gegenwart das Wort Gottes dazu verurteilten, ein auf verschiedene Weise «missver-
standenes Wort» zu sein und die Hl. Schrift immer wieder dazu zwang, im Leben
der Kirche und der Wissenschaft Rollen einzunehmen, die ihrem wahren Charakter
keineswegs entsprachen.

4. Die historische Bibel im Widerstreit
zwischen Rationalismus, Dogmatismus und Biblizismus

Sobald man die HI. Schrift aus ihrer Riickbindung an das lebendige Wort, dem
sie entspringt, und aus ihrem ekklesialen Rahmen, in dem sie historisch Gestalt an-
nahm, herauslost und fiir sich allein, oder als ein «in sich geschlossenes Ganzes» zu

36 H. HaaG, La parola di Dio si fa libro nella Sacra Scrittura, in J. FEINER — M. Lourer (Hgg.), Mysterium
Salutis, 1/1, Brescia 1967, 405.

46



Hans Christian Schmidbaur

betrachten versucht, wird es unausweichlich, dass man ihr ihren lebendigen Cha-
rakter und Ursprung nimmt und sie — je nach personlicher Einstellung oder «welt-
anschaulichem Ausgangspunkt» — entweder als «Mitteilung unbezweifelbarer gott-
licher Wahrheiten» enthistorisiert und als «bloBen Zitatenschatz» zur Begriindung
kirchlicher Doktrinen und Dogmen gebraucht, oder aber nur noch ein «historisches
Buch» in ihr sieht, das wie alle anderen aus der Geschichte «emporgewachsen» sei
und dessen Inhalte - wenn iiberhaupt — dann nur noch eine «relative» Bedeutung
haben konnten.

4.1. Die Tragodie heterogener Primissen in der Schriftdeutung

Dass beide Ansétze ungeniigend sind und tragische Folgen haben, beweist die
Kirchen- und Theologiegeschichte des 19. bis zum gegenwirtigen 21. Jahrhundert
bereits zu Geniige: Nicht nur, dass sowohl in evangelikalen, als auch charismatischen
und traditionalistischen Kreisen ein oftmals genauso rigider, wie naiver biblizisti-
scher, oder dogmatischer Positivismus grassiert, der sofort jeden des «Unglaubens»
oder der «Héresie» beschuldigt, der nicht vorbehaltlos und unreflektiert annehmen
will, was in Schrift oder Lehre wortlich dasteht — auch in heutiger theologisch-ex-
egetischer Forschung und Lehre begegnen wir dem Phédnomen, dass Dozenten die
HI. Schrift nicht mehr in ihrer Einheit betrachten, um «die Stimme ihres Ursprungs
rein und unverstellt herauszuhoren»37, sondern «im Namen der modernen Wis-
senschaft» und ihrer kritiklos angenommenen Methodologie biblische Texte derart
durch den «Fleischwolf» von Gattungs-, Literar- Form- und Traditionskritik drehen,
dass am Ende in den Augen der Horer kaum noch etwas iibrig zu bleiben scheint,
was man iiberhaupt noch «sicher glauben», oder als «historisch» anerkennen kann;
und dass der Dissens zwischen biblischer Schilderung und realer Heilsgeschichte,
sowie zwischen «kerygmatischem Christus» und «historischem Jesus» auf einmal
so grof3 wird, dass der Student am Ende gar nicht mehr weil}, was und an wen er
iiberhaupt noch weiter glauben soll, und was von dem, das die Bibel sagt, tiberhaupt
noch «bis heute» Giiltigkeit haben konnte.

Die Ursachen fiir dieses bedriickende Phdnomen - viele von uns werden es wohl
personlich erlebt, oder an anderen miterlebt haben - liegen jedoch nach J. Ratzin-
ger keineswegs an den Aussagen und Weichenstellungen, die das Konzil selbst in
DV vorgenommen hat, oder an der Zulassung der historisch-kritischen Exegese als
legitimer Schule neben anderen, sondern eher in der Autonomisierung der Exegese

37 J. RATZINGER (Hg.), Schriftauslequng im Widerstreit (QD 117), Freiburg im Breisgau 1989, 15.

47




=
=
=
<

«lch schdme mich des Evangeliums nicht: Es ist eine Kraft Gottes, die jeden rettet, der glaubt»

in der akademischen Welt, und der daraus folgenden, fehlenden Riickbindung der
HI. Schrift an das lebendige Wort Gottes und sein lebendiges Fortwirken in Kirche,
Spiritualitdt und Leben.

Obwohl der Konzilstext genau das Gegenteil intendiert hat38, kam es stattdessen
zu einer «Verabsolutierung» und latenten Sékularisierung ihrer historisch-kritischen
Methode, die besonders im deutschsprachigen Raum zeitweise und vor allem kon-
fessionsiibergreifend den Anspruch erhob, die «alleinige wirklich wissenschaftliche
Exegese» zu sein: «Diese Situation», so Ratzinger in «Schriftauslegung im Wider-
streit, «gilt heute fiir die evangelische und die katholische Theologie im wesentlichen
in gleicher Weise ... Was die katholische Seite angeht, so hat das II. Vatikanum zwar
diese Situation nicht geschaffen, sie aber auch nicht verhindern kénnen»39.

Das methodische Vorgehen und die Effekte einer solcherart «sikularisierten Ex-
egese» hat J. Ratzinger wiederum in «Schriftauslegung im Widerstreit» folgender-
mafen umrissen: Ein vorher noch zusammenhéngender Text wird so lange in «Fédden
auseinandergenommen», bis man schlieBlich nur noch das «eigentlich Historische,
d.h. das blof3 Menschliche des Geschehens in den Hénden hdlt und andererseits er-
klirt, wie es zuging, dass dann iiberall die Idee Gott eingewoben wurde. ... Dass sich
bei diesem Verfahren die Hypothesen immer mehr verzweigen und schlieflich zu
einem Dschungel voller Widerspriiche werden, kann niemand wundernehmen. — Am
Ende erftihrt man nicht mehr, was der Text sagt, sondern was er sagen sollte und auf
welche Bestandteile man ihn zuriickfiihren kann»40.

Ist ein solches Vorgehen erst einmal institutionalisiert, hat es auch Auswirkun-
gen auf den Dozenten und den Horer, und verwandelt zudem ihren Umgang und
ihre Haltung der Schrift gegeniiber: Es ist dann im Grunde gar kein «heiliges Buch»
mehr, dem man noch mit Ehrfurcht begegnet und das man zunichst in seiner Ge-
samtheit auf sich wirken lédsst, sondern wird zum bloBen Objekt rein «niichterner»
Forschung: «Der Eingeweihte ... liest gar nicht mehr die Bibel, sondern zerlegt sie in
die Elemente, aus denen sie geworden sein soll. - Die Methode selbst scheint diese
Radikalisierungen zu verlangen: ...Sie muss versuchen, ... alles zu erkldren. ... Glau-
be ist kein Bestandteil der Methode und Gott kein Faktor historischen Geschehens,
mit dem sie rechnet»41.

38 Man betrachte im Hinblick darauf nur den Kommentar zum Dekret Dei Verbum, den J. Ratzinger im LThK
11 selbst verfasst hat.

39 J. RATZINGER (Hg.), Schriftauslegung im Widerstreit, 19.
40 Ebd., 16.
41 Ebd., 15f.

48



Hans Christian Schmidbaur

4.2. Die «historisch-kritische Methode» - als eine unter vielen
vom Lehramt anerkannt und gefordert

Wire es angesichts einer solch «harschen» Diagnose nicht angebracht, die ge-
samte historisch-kritische Exegese als «fehlgeleitetes und misslungenes Experiment
der Theologiegeschichte» abzulehnen und einfach in den «Miillkorb der Geschichte»
zu werfen? — Viele mégen heute zu dieser Ansicht verleitet sein, aber dies gilt nicht
fiir den Préfekten der Glaubenskongregation und heutigen Papst Benedikt XVI.42,
und auch nicht das offizielle kirchliche Lehramt, denn die Ursache fiir die negativen
Folgen liegen nicht in der historisch-kritischen Methode als solcher, die als «eine un-
ter vielen» ein durchaus legitimer Zugangsweg zur Schrift wére, sondern vielmehr
an den falschen, ideologischen Primissen, unter denen sie vielfach angewendet wird.

Gewiss hat auch die sog. «historisch-kritische Methode» einen wissenschaftlichen
Wert und wegen ihrer konstruktiven Beitrdge zu einem heute wesentlich differen-
zierteren Herangehen an die verschiedenartigen biblischen Texte auch einen weiter-
hin berechtigten Platz innerhalb der katholischen Theologie und ihrer exegetischen
Forschung — nicht umsonst erkannte sie bereits Pius XII. in der Enzyklika Divino
afflante Spirito (1943)43 explizit an; und schreibt sie das Zweite Vatikanische Kon-
zil in DV 12 fiir Forschung und Lehre sogar férmlich vor - ein Problem ergibt sich
lediglich, wenn sie ihr Vorgehen auf heterogene und immanentistische Prinzipien
reduziert und fiir die daraus sich ergebenden Resultate einen Anspruch auf «Allein-
geltung» erhebt.

4.3. Der notige Riickgewinn einer iibergreifenden theozentrischen Perspektive
Da sie durch ihre «historisch-kritische» Methodik dazu gezwungen ist, den aus-
gesagten Inhalt eines biblischen Textes und seine Bedeutung fiir Zukiinftiges im-
mer aus dem Vergangenen und Vorherigen abzuleiten, erreicht sie gewiss einen
betrédchtlichen Zugewinn hinsichtlich unserer Kenntnis der historischen Dimension
der HI. Schrift und des historischen Kontexts, in dem, und auf den hin er geschrie-
ben wurde - sein transzendenter, eschatologischer und teleologischer Aspekt jedoch,

42 Sowohl in seinem sog. Zweiten Jesus-Buch von 2010, in dem Benedikt XVI. auf die vielfiltige Kritik von
systematischen Theologen und Exegeten an dem sog. Ersten Jesus-Buch von 2006 eingeht, als auch in
seinem ,Gespriéch iiber Jesus® von 2010, wo er in einen Dialog mit Exegeten beider Konfessionen und
verschiedener kirchlicher Gruppen eintritt, kommt dies deutlich zum Vorschein. Vgl.: J. RATZINGER/BENE-
DIKT XVLI., Jesus von Nazareth Band II, Vom Einzug in Jerusalem bis zur Auferstehung, Freiburg-Basel-
Wien 2010; P. Kunn (Hg.), Gesprdch tiber Jesus. Papst Benedikt XVI. im Dialog mit Martin Hengel und
Peter Stuhlmacher, Tiibingen 2010.

43 Pius XII., Enzyklika Divino afflante Spirito, DH 3825-3831; hier DH 3829ff.

49




=
=
=
<

«lch schdme mich des Evangeliums nicht: Es ist eine Kraft Gottes, die jeden rettet, der glaubt»

d.h. die Idee eines iiberzeitlichen Gottes, der alle Zeit und Geschichte in seinen Héan-
den hélt, und der durch seine Vorsehung alles auf das von ihm vorherbestimmte Ziel
hin lenkt, kommt in dieser Sichtweise eindeutig zu kurz.

Dieser Aspekt ist es jedoch gerade, der Geschichte erst wirklich zu Heilsge-
schichte macht: der Glaube an einen Gott, der ein iiberzeitliches Projekt fiir Welt
und Mensch hat, der uns in seiner Offenbarung aus «unserer Zukunft» immer neu
entgegen kommt, und durch seine Offenbarung den Weg dahin weist und erschlief3t.
— Es war u. a. auch ein evangelischer Theologe, Jiirgen Moltmann, der uns in seiner
«Theologie der Hoffnung» diese fiir den Glauben unerlissliche, eschatologische Di-
mension neu erschlossen hat44.

4.4. Von der umfassenden Theozentrik zur Christozentrik

Der Gott des Glaubens, den die Hl. Schrift verkiindet, ist demnach der Gott, der
uns dieselbe HI. Schrift gerade umgekehrt deuten lehrt: Das Vergangene und unser
«Jetzt» sollen wir aus der bereits von ihm verkiindeten Zukunft her erschlieen, und
alles — Altes und Neues Testament — von Christus her und auf Christus hin lesen. — So
hat es die gesamte kirchliche Tradition in Lehre, Forschung und vor allem Litur-
gie und Predigt wie selbstverstidndlich immer getan; nur so behélt gelebte Religion
auch einen wirklichen Sinn, und nur so erhélt die Schrift auch einen wirklichen
«Sitz im Leben» und existentielle Relevanz. — So wie der Glaube den Blick nach vorn
gerichtet halten muss, um iiberhaupt noch Glaube zu sein, so bedarf er auch einer
heilsgeschichtlichen Offenbarung, die nicht nur auf die Vergangenheit angewendet
werden kann, sondern die auch auf eine konkrete Zukunft verweist, und eines heils-
geschichtlich téitigen Gottes, mit dem man in Welt rechnen muss, der in «skanda-
losem Realismus» eingreifen kann, und der einst auch verwirklichen wird, was er
verheiBen hat45.

4.5. Fides quaerens intellectum - Die Eigenart der Theologie
als Glaubenswissenschaft
Die HI. Schrift in all ihrer Verschiedenheit und «historischen Gewordenheit» ent-
hélt nur dann ihren geistlichen Sinn und bleibt nur dann eine Einheit46, wenn man

44 Vgl. J. MoLTMANN, Theologie der Hoffnung. Untersuchungen zur Begriindung und zu den Konsequenzen
einer christlichen Eschatologie, Giitersloh 20052.

45 Vgl. J. RATZINGER, Heil und Geschichte, in Theologische Prinzipienlehre, Miinchen 1982, 159-179; J. RaT-
ZINGER, Skandaloser Realismus? Gott handelt in Welt und Geschichte, Bad To6lz-Urfeld 2005.

46 Vgl. R. VODERHOLZER, Die Einheit der Schrift und ihr geistiger Sinn. Der Beitrag Henri de Lubacs zur
Erforschung von Geschichte und Systematik christlicher Bibelhermeneutik, Einsiedeln 1998.

50



Hans Christian Schmidbaur

sie — so betont J. Ratzinger in «Schriftauslegung im Widerstreit» — von ihrer eigenen,
innersten Einheit, dem Christusereignis, her liest und versteht4?, und beruft sich
dabei sowohl auf Thomas von Aquins Arias48, als auch auf R. Guardini, der feststellt:
Wenn man der Hl. Schrift ihren Eigencharakter, ndmlich géttlichen Ursprungs zu
sein und damit auch Dinge zu enthalten, die alles menschliche Erkennen {iiberstei-
gen, abspricht und sie «gewaltsam auf das Raster einiger Basishypothesen spannt»,
dann konne man vielleicht noch «bedeutungsvollste Einzelergebnisse» hervorbrin-
gen, man habe im Grunde aber bereits «ihren eigentlichen Gegenstand verloren und
damit aufgehért, ... iiberhaupt Theologie zu sein»49.

Wissenschaft ist nur dann Wissenschaft, wenn die Methode ihres Vorgehens dem
Objekt ihrer Wissenschaft entspricht. Ist das Objekt der Wissenschaft nun Gott, oder
die HI. Schrift, die selbst gottlichen Ursprungs ist, dann ist Theologie nur Theologie
und Bibelwissenschaft nur noch wahre Bibelwissenschaft, wenn sie alles von Gott
her und auf Gott hin «mit innerer Zustimmung bedenkt»5° und besonders dem, was
darin «alles Erkennen iibersteigt», zumindest den Kredit der Wahrheit einrdumen
will. — Halt sie diese Methodik ein, die als einzige dem auBlerordentlichen Gegen-
stand ihrer Forschung angemessen ist, dann ist sie auch wirkliche Theologie die dem
anselm’schen Prinzip fides quaerens intellectum51 folgt: «Der Glaube befragt den
Verstand» — kehrt sie diese Methodik jedoch in ein intellectus quaerens fidem um,
mit der sich die bloBe Vernunft zum autonomen Richter iiber den Glauben und iiber
das, was in ihm noch gelten konne, erhebt, dann verwandelt sie — wie Thomas von
Aquin es einst hellsichtig ausgedriickt hat — nicht nur «den Wein des Glaubens in das
Wasser der bloffen Vernunft»52, sondern hat auch den Gegenstand ihrer Forschung
bereits preisgegeben?3.

In Zur Lage des Glaubens, Wesen und Auftrag der Theologie, Schriftauslegung

47 J. RATZINGER (Hg.), Schriftauslegung im Widerstreit, 39.
48 FEbd., 37-42.

49 R. GUARDINI, Das Christusbild der paulinischen und johanneischen Schriften, Wiirzburg 19612, 14. Vgl.
dazu auch: M. THEOBALD, Die Autonomie der historischen Kritik — Ausdruck des Unglaubens oder theolo-
gische Notwendigkeit? Zur Schriftauslegung R. Guardinis, in L. HONNEFELDER — M. LuTz-BAcHMANN (Hgg.),
Auslegung des Glaubens. Zur Hermeneutik christlicher Existenz, Berlin-Hildesheim 1987, 21-45.

50 Vgl. THOMAS VON AQUIN, Summa Theologiae 11-11, q. 2, a. 1.
51 ANSELM VON CANTERBURY, Proslogion, c. 1.
52 Nach THoMAS VON AQUIN, In Boethium de Trinitate expositio q. 2, a. 3, ad 5.

53 Vgl. H. CHR. SCHMIDBAUR, Anselm von Canterbury’s Fides quaerens intellectum. Uberlegungen zur richtigen
Deutung und Auslegung eines epochemachenden Projektes fiir christliche Theologie im interreligiosen
Dialog, in Rivista Teologica di Lugano (RTLu) 2 (2010) 223-246.

51




=
=
=
<

«lch schdme mich des Evangeliums nicht: Es ist eine Kraft Gottes, die jeden rettet, der glaubt»

im Widerstreit, sowie in Der Gott des Glaubens und der Gott der Philosophen hat
J. Ratzinger diesen Eigencharakter der Theologie, durch den sie sich von anderen
Disziplinen unterscheidet, immer wieder aufs Neue hervorgehoben und zu einem er-
weiterten Vernunftbegriff aufgerufen, der - der antiken Tradition folgend - auch die
anderen Vermogen des menschlichen Geistes mit einbezieht, und die deshalb auch
dem gottlichen Ldégos als dem Urbild des Menschen zugesprochen werden kdnnen:
Leben, Liebe, Wille, Empathie und Kraft. - Gehen wir so vor, dann geben wir nicht
nur der Schrift ihren Platz im Leben der Kirche zuriick - sie erhélt auch im Hinblick
auf den Menschen und seine religiosen Bediirfnisse eine neue, teleologische Dimen-
sion und gewinnt ihren «Sitz im Leben» zuriick54.

Die Prdmissen, unter denen ein Theologe die Schrift demnach betrachten, und
nach denen er vorgehen muss, wenn seine Exegese noch wahre Theologie bleiben
will, definiert Ratzinger in Schriftauslegung im Widerstreit so: «Der Exeget darfnicht
mit einer “fertigen Philosophie” an die Auslegung des Textes herantreten, nicht mit
dem Diktat eines sog. modernen oder “naturwissenschaftlichen” Weltbildes, welches
Jestlegt, was es geben und was es nicht geben darf. — Er darf nicht a priori ausschlie-
Pen, dass Gott in Menschenworten als er selbst sprechen kiénne; er darf nicht aus-
schliefen, dass Gott als er selbst in der Geschichte wirken und in sie eintreten konne,
so unwahrscheinlich ihm dies auch erscheinen mag. — Er muss bereit sein, sich vom
Phdinomen belehren zu lassen, Er muss bereit sein, anzunehmen, dass es dies gebe in
der Geschichte: den wirklichen Anfang, der als solcher nicht aus dem vorher Gegebe-
nen abgeleitet werden kann, sondern sich aus sich selber dffnet. — Er darf auch dem
Menschen nicht die Fihigkeit absprechen, iiber die Kategorien der reinen Vernunft
hinaus horfihig zu sein — imstande, sich selbst in die offene und unendliche Wahr-
heit des Seins hinein zu iibersteigen»55.

5.Die Hl. Schrift und ihr vielfacher Sinn: Ein kurzer finaler Riickblick
auf die kirchliche Tradition

Blickt man auf das Gesamt der in sich bereits reichen und erstaunlich hoch ent-
wickelten Tradition von Schriftauslegung und Bibelhermeneutik, die — angefangen

54 Vgl. R. SPAEMANN — R. Low, Die Frage Wozu? — Geschichte und Wiederentdeckung des teleologischen Den-
kens (SP 420), Miinchen 19852.

55 J. RATZINGER (Hg.), Schriftauslegung im Widerstreit, 36.

52



Hans Christian Schmidbaur

mit der Patristik bis hinauf ins Hochmittelalter — eine erstaunliche Kontinuitdt auf-
weist, dann begegnet uns immer wieder auf Neue jene Orientierung am Begriff des
Légos, der im weiteren Sinne auch die deutschen Begriffe «Vernunft», «Verstand»
und «Geist» umfasst, unter anderen Umstinden aber auch «Gedanke», «Seele»,
«Bewusstsein» oder «Wort» bedeuten kann.

5.1. Bibel als Gottes Wort gesagt fiir den Menschen

Zudem tauchen bereits in den Anfiangen der griechisch-ostlichen, aber auch in
der lateinisch-westlichen Theologie und Bibelhermeneutik immer wieder die glei-
chen, triadischen Modelle von «Schriftsinn» und «Schriftauslegung» auf, die nicht
nur darauf angelegt sind, das Gesamt des menschlichen Bewusstseins so gut wie
moglich anzusprechen und abzudecken, und der Schrift damit einen «Sitz im Leben»
zu geben, sondern auch und vor allem, um den biblischen Gedanken der Gotteben-
bildlichkeit (Gen 1,26f) und die daraus resultierende, lebendige Analogie und gegen-
seitige Hinordnung von Gott und Mensch herauszustellen.

Schon Origines (185-254), dessen Bedeutung fiir die patristische und mittelalter-
liche Schriftauslegung kaum {iberschitzt werden kann, liefert in seinen De principiis
zwei Einteilungsschemata, von denen das eine sich am Menschen als Adressaten
der Schrift orientiert und deshalb nach dem anthropologischen Schema «Leib-Seele-
Geist» der HI. Schrift einen «fleischlichen», «seelischen» und «geistigen» Sinn zu-
spricht56, wihrend sich das andere auf die verschiedenen Bedeutungsebenen der
Schrift ausrichtet und die Schrift in einen historischen, geistlichen und moralischen
Sinn gliedert>7.

Bei Johannes von Cassian (360-432) und Augustinus von Ddnemark (+ 1285) fin-
den wir zusétzlich die Rede vom sog. «vierfachen Schriftsinn»: «Der Buchstabe lehrt
die Geschehnisse, die Allegorie, was du glauben sollst, der moralische Sinn was du
tun, und der anagogische, was du hoffen sollst»58. — Man erkennt daran ohne Miihe,
wie die antike und mittelalterliche Exegese von einem erweiterten Geistbegriff aus-
geht, der sowohl Gott als Urheber der Schrift, als auch dem Menschen als Empfanger
und Deuter der Schrift analog zugesprochen wird: Als solcher ist er nicht nur bloBe
Vernunft als Intellekt oder ratio, sondern zudem auch Leben, Wille und Gefiihl als
Empathie und passio, durch die er erst zum wirklichen Gegeniiber des Menschen

56 ORIGINES, De principiis IV 2, 4 (GCS 22, 312f).
57 ORIGINES, Hom. in Gen. 2, 6 (GCS 29, 36).
58 Zitiert nach LThK IIT Bd. 9, S. 268.

53




=
=
=
<

«lch schdme mich des Evangeliums nicht: Es ist eine Kraft Gottes, die jeden rettet, der glaubt»

wird, und als Adressat auch den drei Kardinaltugenden Glaube, Hoffnung und Liebe
(1 Kor 13,13) Raum geben kann.

5.2. Bibel als Gottes Wort in heilsgeschichtlicher Dynamik

Von demselben, erweiterten Geistbegriff gingen auch die beiden «Viter der
abendldndischen Theologie» Irendus von Lyon und Tertullian (160-220) aus, deren
Werke sich nicht nur gegen die Irrlehrer der Zeit und deren gnostischen Reduktio-
nismus wandten, sondern auch als bedeutende Vorreiter einer genuin heilgeschicht-
lichen Theologie und einer entsprechenden historisch-heilsgeschichtlichen Schrif-
tinterpretation gelten konnen: Bei ihnen wird Gott als ein groB3er Théos paidagogos
begriffen, der die Menschen und die gesamte Schopfung auf verschlungenen Wegen
behutsam ihrem vorherbestimmten Ziele und ihrer Vollendung entgegenfiihrt, und
der sich in dieser Heilsgeschichte immer nur so weit offenbart und in kleinen Schrit-
ten immer mehr zu erkennen gibt, als die Menschen es tragen konnen, und insofern
es ihnen zum Heile dient.

Nur wer die HI. Schrift als «Niederschlag» dieser historisch wachsenden und pad-
agogisch-dynamischen Selbstoffenbarung Gottes begreift, die aus dem ewigen Légos
kommt und die der Herr selbst im Evangelium bezeugt hat — «Noch vieles habe ich
euch zu sagen, aber ihr kénnt es jetzt [noch] nicht tragen» (Joh 16,12) — hat die richti-
ge regula fidei gefunden, unter der allein sie recht interpretiert werden kann. - Man
erkennt sofort, wie in dieser Deutung die HI. Schrift ihre historische Dimension als
mit dem Menschen «mitwachsende» und auf sie «reagierende» Selbstoffenbarung
behilt, ohne dabei ihre iiberzeitliche Relevanz zu verlieren und dem Relativismus
zu verfallen: da das Wort vom ewigen Ldgos ausgeht, der in seiner Vorsehung iiber
allen Zeiten steht, ist sie sowohl «Spiegel» seiner iiberzeitlichen Vernunft, als auch
«Spiegel» des Verstehens der Menschen und auf dieses abgestimmt.

5.3. Die Bibel - ihr sensus multiplex und ihr sensus plenior
als «Wort fiir die ganze Seele»

Augustinus (354-430) folgt mit seiner aus der Trinitdtslehre abgeleiteten «See-
lentrichotomie» des Menschen als Ebenbild des dreieinen Gottes59 in der Schrift-
auslegung denselben Weg und unterscheidet in der Schrift zwischen res, signa und
verba: der Schrifttext enthalte jeweils einen «literalen» und einen «geistlichen» Sinn,
die sich so unterscheiden wie Geist und Buchstabe: die eine, literale Exegese errei-

59 AUGUSTINUS, De Trinitate IX-XIV.

54



Hans Christian Schmidbaur

che somit nur die Bedeutung der Worte, die andere jedoch erst ihren eigentlichen,
hoheren Sinn, der im lebendigen gottlichen Légos selber ruht, und von dem das
Wort ausgegangen ist60. — Geht man von diesem hoheren, geistlichen Sinn inspiriert
wieder zur Literalexegese zuriick, kann man im Text zwischen bloBer historia, aitio-
logia (Etymologisierbarem) und analogia (Ubereinstimmendem, Analogisierbarem)
unterscheiden, und so die Schrift begriindet auf die Gegenwart anwenden61.

Auch die groBen Theologen des Mittelalters sind dieser differenzierten Metho-
dik im Umgang mit der Schrift treu geblieben: Hugo von St. Viktor (+ 1141) unter-
scheidet genauso wie Dionysios Pseudo-Areopagita in seinem Didascalicon zwischen
littera, sensus und sententia Verbis, damit die Hl. Schrift auch metaphorisch und
allegorisch ausgelegt werden kann62, und Thomas von Aquin weist in der Summa
Theologiae darauf hin, dass solche allegorische, typologische, tropologische und an-
agoge Deutung der Schrift nicht nur deshalb nétig seien, weil dem Menschen die
unmittelbare Erkenntnis des Gottlichen prinzipiell verschlossen bleibe, sondern weil
dieser Umgang mit der Schrift auch der einzige sei, der einer Hl. Schrift gottlichen
Ursprungs wirklich angemessen ist63: Weil er transzendenten Ursprungs sei, bediirfe
und erméchtige er auch zu einer analogen Auslegung, wie es das IV. Laterankonzil
von 1215 vorgeschrieben hat. — Wiirde man den Text hingegen «wortlich» nehmen,
wiirde man seines iibernatiirlichen Ursprungs gar nicht Geniige tun und aus Gott
insgeheim so etwas wie einen Gétzen machen.

Da Gott sich zum Nutzen und zum Heile des Menschen geoffenbart hat, haben
auch die biblischen Texte — so legt Augustinus fest — von Natur aus einen sensus
multiplex64, d.h. sowohl eine «pddagogische», als auch «dsthetische» und «apolo-
getische Dimension» — nur wer dies zur Kenntnis nimmt und die Hl. Schrift entspre-
chend interpretiert, erreiche auch ihren sensus plenior». Das, was in den Augen der
glaubenslosen Kritiker an der Hl. Schrift oftmals als Unzulédnglichkeit und als parti-
eller Widerspruch erscheint, stellt sich aus der Sicht des Glaubenden, der hinter der
Schrift und ihren Hagiographen den wohlwollenden Theds paidagogos der dynami-
schen Heilsgeschichte am Werke erkennt — so Augustinus in De Doctrina christiana
- ganz anders dar: Oftmals hétten sich die biblischen Verfasser «mit niitzlicher und
heilsamer Unklarheit ausgedriickt, um den Geist der Leser zu iiben und gleichsam

60 AuGUSTINUS, De Doctrina christiana 1, 2, 2 (CCL 32, 7).

61  AUGUSTINUS, De utilitate credendi 3, 5 (CSEL 25,7f).

62 HuGo v. ST. VICTOR, Didascalicon 6, 8 (FC 27,390).

63 THOMAS VON AQUIN, STh 1, q. 1, a. 9.

64 AUGUSTINUS, Confessiones XII, 25, 33; 31, 42; 32, 43; De doctrina christiana 111, 27.

55




=
=
=
<

«lch schdme mich des Evangeliums nicht: Es ist eine Kraft Gottes, die jeden rettet, der glaubt»

zu feilen, um den Uberdruss der Lernbegierigen zu iiberwinden und ihren Eifer anzu-
spornen, und endlich um die Gottlosen in Unkenntnis zu halten — sei es, um sie zur
Bekehrung zu veranlassen, sei es, um sie von den Geheimnissen auszuschliefSen»65.

Die Péapstliche Bibelkommission hat vor Kurzem mit einer beeindruckenden Mah-
nung zu einem Riickgewinn dieser aus der Tradition der Kirche entstammenden
Methoden der Schriftauslegung und ihrer verschiedenen Formen der Schriftdeutung
aufgerufené6: Die historischen Methoden der Tradition hitten zwar ihre eigene Her-
meneutik, sie diirften aber deshalb nicht von vornherein als «unwissenschaftlich»
abgetan werden. - Sie bewirkten néimlich im Leben der Menschen eher Veréinderung
als eine «selbstgerechte» und erfahrungsvergessene Schriftauslegung6?.

Die gleichen Einsichten hatte J. Ratzinger — wie oben bereits besprochen wur-
de - bereits 1955 in der erst 2009 publizierten Erstfassung seiner Habilitations-
schrift formuliert: Neues Testament ist nur da, «wo der Geist die Biicher lebendig
macht», denn: «jener Tiefensinn der HI. Schrift, in dem sie iiberhaupt erst Offenba-
rung und Glaubensinhalt ist, steht nicht im Belieben des einzelnen, sondern ist...
in den Grundlinien einfach durch Annahme des katholischen Glaubens zugdnglich,
der ja in seiner Zusammenfassung im Symbolum Prinzip der Schrifterkliirung ist. ...
Nur die im Glauben verstandene Schrift ist wahrhaft heilige Schrift». Grundsitzlich
gehort somit zur Offenbarung die «innere, gldubige Annahme des Gesagten» und
die «Kirchenbindung des Schriftworts»: Die Hl. Schrift wird nur «in den Héinden der
lebendigen Kirche in ihrer Verkiindigung zur Offenbarung».

Die Idee einer moglichen Trennbarkeit von Glaube, Kirche und Offenbarung, wel-
che aus der Hl. Schrift so etwas wie eine «objektive Offenbarung» macht, die unab-
héngig vom Menschen, der sie im Glauben empfingt, einfach «da» wire, ist somit
nach Benedikt XVI. eine «thomistische Neuerung», die dem Wesen der HI. Schrift
und dem christlichen Verstidndnis von Offenbarung nicht entspricht6s.

65 AUGUSTINUS, De doctrina christiana 1V, 8, 22 (CCL 32, 131).
66 PBK IV C.3.
67 Ebd.

68 Zitate entnommen aus: M. KARGER, Offenbarung, Schrift und Uberlieferung, 7; vgl. auch die Neuausgabe
der gesamten Habilitationsschrift J. Ratzingers: J. RATZINGER, Offenbarungsversténdnis und Geschichts-
theologie Bonaventuras, in In., Gesammelte Schriften Band 2 (Hg. G.L. Miiller), Freiburg 2009.

56



